
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 1-2: Fest und Brauch : Festschrift für Eduard Strübin zum 75.
Geburtstag

Artikel: Über den Wert der Landessitten : Gedanken über zwei unbekannte
Fragmente (1785/87) aus den Schriften Johann Heinrich Pestalozzis

Autor: Martin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


183

Über den Wert der Landessitten

Gedanken über zwei unbekannte Fragmente (1785/87)
aus den Schriften Johann Heinrich Pestalozzis

Von Ernst Martin

Von den beiden Fragmenten, aus denen wir einige Stellen herausgreifen

und zu interpretieren versuchen, befindet sich das eine in einem aus
sechzehn gefalteten Folioblättern mit Bindfaden genähten
Haushaltungsheft von Frau Anna Pestalozzi. Es stammt aus der Zeit der Armenanstalt

auf dem Neuhof. Von zweiunddreissig Quartblättern sind nur
noch zweiundzwanzig vorhanden. Mit den fehlenden Blättern sind
wahrscheinlich auch Sätze aus dem Fragment «Der Wert der Landessitten»

verloren gegangen Neben Namen von Kindern und Eintragungen

Frau Pestalozzis über Einnahmen und Ausgaben befinden sich auf
den erhaltenen Blättern auch zwei Daten, 1774 und 1775. Sie haben die
Bearbeiter des ersten Bandes «sämtlicher Werke» zur Annahme verleitet,

das erwähnte Fragment und auch das zweite: «Wenn ist der Zustand
in der Societet besser als der im Wald?»3 - von Pestalozzi auch mit gelber

Tinte auf ein Blatt derselben Papiersorte geschrieben - sei in den
erwähnten Anfangsjahren der Armenanstalt entstanden. Die Forschung
an neu entdeckten Handschriften ergab aber, dass Pestalozzi die

Buchhaltungsblätter seiner Frau später als Makulatur für seine Entwürfe
benützte, und diese den umfangreichen Arbeiten der Jahre 1785/87
zugeordnet werden müssen.4

Um den in zusammenhangslos hingeworfenen Gedanken eingehüllten

Intentionen Pestalozzis möglichst nahe zu kommen und um ihnen
durch die Interpretation nicht Gewalt antun zu müssen, ziehen wir
Arbeiten aus der Schaffensperiode kurz vorher und kurz nachher zu Rate.
Was herauskommt, ist eine Momentaufnahme des auf langem Weg
durch Metamorphosen hindurchgehenden Denkens Pestalozzis. Einige
exkursartige Hinweise auf neuzeitliche schweizerische und ausländische
Zustände versuchen, die Aktualität von Pestalozzis Gedanken aufblitzen

zu lassen.

«Die traurige Lag der Welt»

Am Anfang des Fragments über den «Wert der Landessitten» erinnert
Pestalozzi einen Freund an die «traurige Lag der Welt» und an «den



184 Ernst Martin

Mangel an Befriedigung»1, unter dem viele Völker leiden. Er ruft ihn
und sich zum Helfen auf. Obwohl mit seinem «ewig lieben Zürich»2
und mit seinem «Vaterland» stark verbunden, ist Pestalozzi ein universaler

Denker gewesen. Ähnlich wie sich heute viele Menschen Sorgen
machen über die äusserste Notlage mancher Völker und über die
rücksichtslose Zerstörung des Lebensraumes, war schon Pestalozzi vor 200

Jahren sehr beunruhigt über die damalige «traurige Lag der Welt».
Immer wieder spricht er in seinen Schriften von der «Menschheit», von der
«Menschenwürde» und von den «menschenbildenden» Massnahmen.

Um die traurige Lage der niedern Stände zu verbessern, wendet er sich

an Regierungen und an einzelne Machthaber Europas. Tatsächlich
befinden sich die Schweiz und Europa der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

sowohl politisch als auch wirtschaftlich und sozial in einer traurigen

Lage. Kaum vom österreichischen Erbfolgekrieg befreit, wird Europa

vom Siebenjährigen Krieg geplagt; während gleichzeitig der
englischfranzösische Kolonialkrieg beginnt, dem bald der Krieg zwischen England

und den amerikanischen Kolonien folgt. Diese Kriege bringen die
Länder Europas auch in moralisch-sittlicher Hinsicht zur Erschöpfung.
Das Schweizervolk, direkt von den europäischen Händeln verschont,

tut sich im Innern schwer. Konfessionelle Unduldsamkeit und überheblicher

«Kantönligeist» lassen den alten eidgenössischen Sinn für innere
Einheit und Zusammengehörigkeit fast erlöschen. Auch die schroffen,
sich immer mehr auseinanderbewegenden Ständeunterschiede zerstören
das schweizerische Gemeingefühl. Die von der Oberschicht geübten
«Grossherrensitten» die gepflegte, formvollendete, geistreiche
Rokokokultur, missachtet die Anliegen des ganzen Volkes, gleitet ab ins
Spielerische, Oberflächliche und wird innerlich hohl. Friedrich Schiller, ein

um weniges jüngerer Zeitgenosse Pestalozzis, ist beunruhigt von dieser

traurigen Lage seiner Zeit. Er entlädt 1782 seine Empörung über die

Mätressen- und Günstlingswirtschaft, über die heuchlerische Gesinnung
und die moralische Verkommenheit der herrschenden Gesellschaft im
Schauspiel «Die Räuber».

Auch Pestalozzi verachtet dieses «philosophische Zeitalter», in dem
die «Kinder nichts können als betteln oder stehlen»4. Später hat er diesen

Niedergang treffend als «das Verkünstelungsverderben» seiner Zeit
bezeichnet5.

Unter einer solchen weltpolitischen Krise muss «Mangel an Befriedigung»6

entstehen. Das bettelnde Proletariat und die darbende Mehrheit
des Volkes bilden das Gegenstück zur überzüchteten Kultur des

versinkenden Absolutismus. Vor allem Bauern, Arbeiter und auch viele
Handwerker leiden lebensbedrohende Not. Sie sind nicht imstande,



Über den Wert der Landessitten 185

ihre elementaren Lebensbedürfnisse zu befriedigen. Missernten im letzten

Drittel des 18. Jahrhunderts7 bringen Arme, die selbst in guten Zeiten

kein genügendes Einkommen hatten und denen das Geld zum
Anlegen von Vorräten fehlte, in eine bedrohliche Lage

Die Jahre um die Entstehungszeit der uns beschäftigenden Fragmente
bringen Pestalozzi Enttäuschungen und Einsamkeit. Er fühlt sich in
seiner Heimat in bedrückender Enge. Seine Bemühungen um den
aufgeklärten Absolutismus scheitern. Seine Reformpläne finden zwar wörtliche

Anerkennung, bringen aber keine praktischen Erfolge. So befindet
sich auch Pestalozzi selbst in einer «traurigen Lage».

Welches sind die Gründe «der Verbrechen und des Unglüks im
societätischen Leben?» (WB 1, 196, 16 f.)

Der unbändige Drang, den Dingen und Erscheinungen auf den

Grund zu gehen, ihre «Fundamente» zu erforschen, ist eines der
hervorstechendsten Wesensmerkmale Pestalozzis. Im Fragment «Wenn ist
der Zustand .» beginnt Pestalozzi sein lebenslanges Ceterum censeo:
Statt für die Wohlfahrt des Volkes blosse «Quaksalberhilfsmittel»
einzusetzen, statt nur Symptome zu bekämpfen, könne man nicht genug
sagen: «Man muss immer eher die Fundamente der Lebensgeniessungen
sicherstellen, als aller Orten Ordnung machen, und den Leuten in
ihren Siechtagen helfen ist ein armseliger Dienst»1. Schon Jahre vor der

Niederschrift der uns beschäftigenden Fragmente hat Pestalozzi in der
«Abendstunde eines Einsiedlers» (1780) gefragt: «Der Mensch, in
seinem Wesen, was ist er?» und seine ersten anthropologischen Erkenntnisse

formuliert2. Darauf erweitert er seine Menschenforschug romanhaft

in «Lienhard und Gertrud» (1781-1787)3. Auch in seinen

bruchstückartig niedergeschriebenen Gedanken sucht er nach einem «Fundament»,

nach dem «Fundament der Fertigkeiten», auf dem sich für «alle

Classen der Menschen» ein «wohlgeordnetes Leben» aufbauen liesse.

Pestalozzzi glaubt, ein solches «Fundament» in der «innern Güte von
jeder Art von Landes- und Berufssitten» zu finden4. Aber die «innere

Güte», der innere Wert der Landes- und Berufssitten, ist verschüttet.
Das Volk ist gesunken, das gesellschaftliche Leben zerrüttet. Deshalb

will Pestalozzi zuerst die Ursachen dieses allgemein desolaten Zustan-
des aufdecken und erkennen. Erst dann lassen sich konkrete und
hilfreiche Verbesserungsvorschläge und -massnahmen finden. Was findet
der Forschende?



186 Ernst Martin

«Das Unglük unseres Zeitalters hanget theils von der Abweichung
der Nationalsitten ab.»5

«Sich über Nationalsitten emporsetzen ist der Grund der grössten
societätischen Laster, führet zu Banqrouten (Bankrotten), zu Sitten von
Prinzen, die nicht zahlen, und Berner und Baseler Sitten» Pestalozzi

greift damit auf eines seiner frühesten Themen zurück.
Der noch nicht Zwanzigjährige beschreibt in seinem ersten 1765 ver-

fassten Aufsatz «Agis», wie zur Zeit des Königs Agis IV von Lacedämo-

nien «die Einfalt der Sitten gewichen», «die Gesetze des Lykurgs entweihet»

und die durch die Landessitten verkörperten Tugenden Armut,
Enthaltsamkeit, Liebe zur Arbeit «sehr entbehrliche Tugenden» geworden

waren7. Die allgemeine «Wollust» und der «Geitz» hatten die Gesetze

überspielt8. Es störte niemanden, wenn sich Bürgerinnen und Bürger
nicht mehr nach Sitte und Gesetz richteten. Man lebte ohne sie. Und als

sich Agis gegen die «Abweichungen» und gegen das Absinken des Staates

ins «unvermeidliche Verderben» wehrte und das Volksleben durch
Reformen zu heben versuchte, wurde er um 240 v. Chr. von seinen Gegnern

erdrosselt. So sank Sparta. Übergrosse Ungleichheit unter den

Bürgern machte sich breit; die «Raubsucht der Reichen» verwandelte
«Schaaren unglücklicher Söhne, deren betrogene Väter ihnen das Erbteil

entrissen», zu Sklaven der Reichen

Eine erste, in antike Geschichte verhüllte Zeitkritik des jungen
«Patrioten» Pestalozzi. Auch für uns, am Ende des 20. Jahrhunderts Lebende,

eine leider nicht unbekannte Situation.
Ob und wie Pestalozzi, der in unsern Fragmenten das frühere Thema

über den Wert der Landessitten wieder aufnimmt, von den Schriften
Piatons beeinflusst worden ist, soll hier nicht erörtert werden. Sokrates

und Piaton haben ja die Anzeichen des Verfalls im Leben der Griechen
mit Schrecken wahrgenommen. Der Staat, für den Sokrates lebte und

wirkte, war eine rein sittliche Ordnung und deshalb nur von innen heraus,

nicht durch Gewalt und Krieg zu erreichen10. In seinem siebten

Brief nennt Piaton den Grund des herrschenden Unglücks: «Unser Staat

wurde nicht mehr gemäss den Sitten und Einrichtungen der Väter
verwaltet ...; die schriftlich abgefassten Gesetze und das Herkömmliche
hatten ihr Ansehen verloren, und das nahm über die Massen überhand»,

so dass «das Gemeinwesen in jeder Hinsicht in vollständige Verwirrung
geriet.»11 Verwirrung, weil verbindliche Normen des menschlichen
Zusammenlebens fehlten.

Das heutige Griechenland wird - wie auch unser Land und viele
andere Länder - vom Sog der internationalen Gleichschaltung und Zivi-



Über den Wert der Landessitten 187

lisierung ergriffen. Mit Ausnahme der religiösen Riten verlieren heute
selbst jahrhundertealte Sitten ihre Bedeutung. Wie uns ein guter Kenner
Griechenlands berichtet, nimmt auch hier — besonders bei der

Jugend - das Unverständnis für die wahren Werte herkömmlicher
Landessitten rapid zu. Mit den äusseren Formen, die ja einem ewigen Wechsel

unterworfen sind, gehen leider oft auch überzeitlich gültige Inhalte
verloren. So werden zum Beispiel die menschlichen Kontakte, die in
den griechischen Dörfern jeden Abend durch gegenseitige Besuche oder
durch Gruppengespräche auf den Dorfplätzen gepflegt wurden, zunehmend

verdrängt durch individuelle Fernsehunterhaltung daheim oder
in den Kaffeehäusern und Pubs12.

Den zweiten Hauptgrund für die Verbrechen und den sittlichen Verfall

sieht Pestalozzi in den «Collisionen der Naturempfindungen mit
den Bedürfnissen der Societät»

Es geht ihm hier um die Auseinandersetzung des Individuums mit
der Gesellschaft, mit dem Staat und seinen Gesetzen. Ursache dieser
«Collisionen» ist der «Mangel an Befriedigung» ein sehr unterschiedlicher

Mangel, wie sich zeigen wird.
Während in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts die untersten

«Classen» des Volkes «von der schönen Civilisation der einfachen Ge-

niessungen ihrer Naturbedürfnisse beraubt» sind, «weil der Staat

ihnen nicht Gerechtigkeit wiederfahren lassen und zur Befriedigung ihrer
Naturbedürfnisse geholfen» hat, schwelgen die reichen Oberschichten
in überfliessenden «Ausschweifungsgeniessungen» Beides, Elend und
Luxus, ist nach Pestalozzi von Übel, beides zerstört die Kräfte der
Menschennatur in ihrem Wesen17; im «Sumpf des Elends»18 entartet der

Mensch, wird zum Dieb und Verbrecher19. Denken wir dabei an notleidende

Völker unserer Zeit. Selbst in europäischen Staaten müssen heute
Menschen Schlange stehen, um Grundnahrungsmittel zu erhalten. Das

Gelingen der die ganze Welt bewegenden Reformbestrebungen des

Generalsekretärs und Parteichefs Gorbatschow wird nicht in erster Linie
von einer bessern und umfassenderen Information der Bevölkerung
abhängen, sondern viel mehr davon, ob es ihm gelingt, die wirtschaftliche
Versorgung des Volkes, das was Pestalozzi die «Fundamente der Lebens-

geniessungen» genannt hat, sicherzustellen. Aber auch der Luxus führt
oft zu Kollisionen mit dem Staat und seinen Gesetzen. Die Veräusserli-

chung des Lebens, die graziöse Oberflächlichkeit der «Grossherrensitten»

offenbaren einen innern Mangel an echten Werten, eine Leere, und
verleiten zu Grosstuerei, Rücksichtslosigkeit und Machtmissbrauch20.

Nur «leichte Kränkungen», Beeinträchtigungen ihrer Selbstsucht,
verführen auch die oberen Stände zu Verbrechen an der Gesellschaft: «eher



188 Ernst Martin

Bijoux stehlen als sich überwinden», «eher den wohltätigen Mann wie
einen Hund behandeln als Leidenschaften massigen»21. So wird
der Staat von oben und von unten her seiner Bürger beraubt.

Fichte, ein anderer Zeitgenosse Pestalozzis, hat im Blick auf seine

Gegenwart von einem Zeitalter der vollendeten Selbstsucht gesprochen.
Wer dächte da nicht an unsere Gegenwart, in der die Selbstherrlichkeit
des «absoluten Ichs» von vielen gefordert wird? Man vergegenwärtige
sich nur die Ausbreitung eines einseitigen Freiheitsbegriffs, der das Ich-
Wohl mehr und mehr über das Allgemein-Wohl stellt und das Zukunfts-
Wohl praktisch ausser acht lässt. Dieser Freiheitsbegriff, der nur eine

möglichste Befreiung von Vorschriften beinhaltet, der die Stärke
verherrlicht und Veränderungen und Anpassung vor allem von den andern
fordert, führt, wie unser Alltag offensichtlich zeigt, auf verschiedenen
Gebieten zu «Verbrechen und Unglück». Er zerstört mit seinem Irrglauben

an einen unbegrenzten Expansionismus und Fortschritt nicht nur
allmählich unsere Umwelt, er löst auch viele Bindungen der Sprache,
der Symbole und Gefühle, die ein Individuum an eine Gemeinschaft
knüpfen. Der Verlust solcher Bindungen aber führt zum Verlust eines

unersetzlichen Stückes unseres Wesens und zu neuen, unsere Gesellschaft

bedrohenden Landessitten.
Darüber ist Pestalozzi besorgt, wenn er sich in unseren Fragmenten

um Verbesserung der Landessitten bemüht und sich Gedanken macht
über «die Grundlage wahrer bürgerlicher Weisheit und Glückseligkeit».
Da können wir nur mit ihm bitten: «Gott bewahr uns vor Egoisme in
der Fryheitskappe»

«Wenn ist der Zustand der Societät besser als der im Wald?» (WB 1, 201 f.)

Nachdem wir im dritten Abschnitt versucht haben, aus Pestalozzis

Gedankensplittern die Argumente für das «Verbrechen und das

Unglück» im gesellschaftlichen Leben des 18. Jahrhunderts herauszuarbeiten,

zu interpretieren und zu vermuten, sollen nun im vierten Teil seine

aphoristischen Skizzen zur Besserung der «traurigen Lag» analysiert
und dargestellt werden. Bei Pestalozzi ist Erkenntnis stets auf das Handeln

bezogen: Wissen und Tun gehören bei ihm zusammen1. Er stellt
deshalb in der Überschrift des zweiten zur gleichen Zeit entstandenen

Fragments die Frage nach dem praktischen Handeln: »Wenn ist der
Zustand in der Societät besser als der im Wald?» Anders gefragt: Unter
welchen Bedingungen kann der jetzige Zustand der Gesellschaft über den
Naturzustand im Wald, wo nur das Gesetz der Selbsterhaltung gilt, hin-



Über den Wert der Landessitten 189

ausgeführt werden? Oder, im Anklang an die ungefähr zehn Jahre später

erschienenen «Nachforschungen» ausgedrückt: Wie kann der von
seinen Trieben bestimmte Naturmensch zum sittlichen Menschen
werden?

Eigenartigerweise geht Pestalozzi in der erwähnten, bloss anderthalb
Druckseiten umfassenden Gedankensammlung kaum auf das Thema
ein. Es soll deshalb versucht werden, aus dem zeitlich nahestehenden

Fragment über den «Wert der Landessitten» wenigstens Teil-Antworten
zu erhalten.

Wir wissen es bereits, Pestalozzi sucht die Rettung zunächst in der

Tradition, in der «innern Güte von jeder Art Landes- und Berufssitten».

In den überlieferten Lebensformen und Volksbräuchen, wie wir heute

sagen2, findet er bleibende, lebenswichtige menschliche Werte, die im
Leben jedes einzelnen angestrebt und verwirklicht werden sollen. Aber
nach welchen Kriterien beurteilt Pestalozzi, ob eine Sitte, ob ein Brauch

gut oder schlecht ist? Es geht ihm nicht um billige Zweckmässigkeit
oder äussern Erfolg. Wie überall sucht er auch hier die Wahrheit nicht
in logischen Beweisketten. Die «innere Güte der Landes- und Berufssitten»

zeigt sich einzig und allein in ihrer Wirkung auf den Menschen;
darin nämlich, ob sie ihm zu seiner Wesenserfüllung verhelfen. Warum
und wie können gute Sitten dem Menschen zur Erfüllung eines sittlichen

und möglichst freien Lebens verhelfen?

«Sitten erleichtern dem Menschen die Tugend;
ohne Sitten ist auch keine Tugend»

Pestalozzis Zeitgenosse Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831)
meinte dasselbe, wenn er sagte, dass die Weisheit und die Tugend darin
bestehe, den Sitten seines Volkes gemäss zu leben4. Die Sitten bilden für
Pestalozzi den Nährboden, auf dem die Tugend, das heisst sittliches
Verhalten, erst entstehen kann. Der Tugendhafte richtet sich nach der

«inneren Güte», nach der in seiner Gemeinschaft oder in seinem Lande seit

Generationen als gut und richtig empfundenen, zur Gewohnheit
gewordenen Gemeinsamkeit des Empfindens, der sittlichen Wertungen
und Handlungen. Aber so einfach kommt der Mensch nicht zur
Tugend. Er muss dazu seine Selbstsucht überwinden. «Tugend ist nichts als

Fertigkeit in Überwindungshandlungen»5. Die Anstrengung bei der
Übernahme eines tugendhaften Verhaltens wird deshalb «erleichtert»,
weil die moralischen Forderungen in den Sitten und Bräuchen nicht wie
bei staatlichen Gesetzen von aussen kommen und von aussen her durch-



190 Ernst Martin

gesetzt werden, sondern gleichsam von «innen» her, nachahmend,
freiwillig, meist ohne ausdrückliche Befehle und Strafen befolgt werden.
Pestalozzi empfindet deshalb die von den Sollens-Gesetzen der Sitten
abgeleitete Macht der öffentlichen Meinung, die doch auch stark lenkend
ins Leben des einzelnen eingreift, weniger repressiv, «leichter» zu ertragen

und zu befolgen als die Gewalt des öffentlichen Rechts. Dadurch
wird die Bereitschaft, sittlich zu denken und zu handeln, «erleichtert».

In der kurz vor unsern Fragmenten entstandenen Schrift «Von der

Freyheit meiner Vaterstatt» (1779) spricht Pestalozzi vom «Geist der
innern Gesetzgebung», der bei freien Völkern «mehr in ihren Sitten,
Herkommen» atme als in ihren Gesetzen6. Konsequent weitergedacht
bedeutet das: Je mehr sich Menschen über ihre «Landes- und Berufssitten»

«emporsetzen», je mehr sie dadurch die natürliche verinnerlichte Führung

der «Sitte, Gewohnheit und des Herkommens» aufgeben, desto
mehr bedürfen sie äusserer, staatlicher Massnahmen und Vorschriften.
Die schwindende ungeschriebene Lebensmacht muss durch eine organisierte

Zwangsgewalt des Staates ersetzt werden. Erinnert uns das nicht
an unsere Zeit, in der sich ausgerechnet diejenigen gegen die zunehmende

Vergesetzlichung und Einengung unseres Lebens auflehnen, welche
durch ihre Verachtung der Tradition und durch ihren einseitigen
Freiheitsbegriff selbst am meisten dazu beitragen?

Pestalozzi gibt auf die Frage, warum gute Sitten dem Gedeihen einer
Gesellschaft dienlich seien, noch eine zweite Antwort:

«In den generellen Sitten ist so vili Bildung zu den wesentlichen

Fertigkeiten, die der Mentsch haben muss»1.

Das ist so, weil Sitte für Pestalozzi viel mehr bedeutet als leere
Konvention. Sitte umfasst für ihn sowohl den religiösen Kultus des täglichen

Lebens als auch Sprache, Erziehung, Kunst, Rechtsanschauungen
sowie soziales und geschichtliches Denken und Handeln. Es geht hier
um eine Art natürliches, meist unbeaufsichtigtes und unbewusstes Lernen

im Gefolge von häufig wiederholten Handlungen oder um ein Lernen

als Rückwirkung auf Erfahrungen. Eindrucksvolle Beispiele für solche

«Bildung» zu lebenswichtigen und menschenwürdigen «Fertigkeiten»

durch die Volkssitten sind für Pestalozzi unter andern der Erwerb
der Muttersprache und die Entfaltung der Sittlichkeit durch die
Entwicklung der Gemütsstimmungen, der Liebe, der Dankbarkeit, des

Gehorsams und der Hilfsbereitschaft in der Familie83. Das «Vaterhaus» ist
die «Schule der Sitten und des Staats»



Über den Wert der Landessitten 191

In unserem Fragment benützt Pestalozzi den Begriff «Stimmung». Er
spricht von der Bedeutung der «höchsten Stimmung der mittleren
Kreffte des Geschlechts» und von der «nervenzerstörenden Hochstimmung»9.

An und für sich sind diese Aphorismen unverständlich. Mit
Hilfe des Kontextes und den unsere Fragmente zeitlich umgebenden
weitern Arbeiten Pestalozzis darf folgendes interpretiert werden:

Schon in der «Abendstunde eines Einsiedlers» (1779/80) heisst es, die

«Wahrheit», zu der uns die «Bahn der Natur» führe, sei «Füllung und

Stimmung des ganzen Wesens der Menschheit»10. Aus Selbsterfahrung
weiss Pestalozzi schon sehr früh um dieses den ganzen Menschen
erfassende atmosphärische Lebensgefühl und um seine unser Leben bestimmende

Macht11. In seinen zur gleichen Zeit wie unsere Fragmente
entstandenen «Bemerkungen zu gelesenen Büchern» (1785/86) hebt er «die

Stimmung meiner Seele»1 deutlich von der psycho-somatischen Ge-
stimmtheit ab. Die Seele wird ihrer selbst bewusst. Deshalb spricht
Philipp Lersch im Sinne Pestalozzis von einer «Lebensgrundstimmung».

Von ihr hangen unser Denken und Handeln ab. Es kommt für
Pestalozzi «immer darauf an, dass die innere Stimmung unserer Natur
zur Treu für die erkandte Wahrheit emporgehebt werde»1 Der
Ungerechte, Verdrossene, Lieblose und Selbstsüchtige zeigt stets eine negative,

feindselige Haltung gegenüber seiner Mitwelt und Umwelt. Unsere

Gemütsstimmung enthält Antriebsimpulse und wirkt auf uns wie eine
innere Gesetzgebung. Deshalb kommt es für Pestalozzi so entscheidend
auf ihren «Geist» an. Eine positive, sittliche Gemütsstimmung hilft uns
zu unserer «Veredlung», die verdorbene Gemütsstimmung hingegen
wird zur «Quelle aller unsrer <Uebel>»14. Sie verbittert und vergiftet die
Seele und verhindert Regungen des Gewissens. Das Gewissen regt sich

nur in demjenigen, der sich überindividuellen Forderungen verpflichtet
fühlt. Sittliches Handeln ist für Pestalozzi nur aus dem «innern Gefühl
des Herzens»15, aus einer Lebensgrundstimmung der Frohheit, der
Bejahung, der Güte und des Glaubens an Gott möglich. «Gottvergessenheit,
Verkenntnis der Kinderverhältnisse der Menschheit gegen die Gottheit,
ist die Quelle, die alle Segenskraft der Sitten, der Erleuchtung und der
Weisheit in aller Menschheit auflöset»16. «Und wo dieses innere Gefühl
des Herzens schlafet, und erloschen erscheint, daselbst wirken die
Kräfte und Anlagen des Menschen ohne innere Stimmung für Tugend
und Weisheit - folglich - Verbrechen»17.

Wir sollten in bezug auf uns selbst und auch als Erzieher unserer Kinder

darauf bedacht sein, «die höchste Stimmung der mittleren Kräffte»
zu entwickeln und zu pflegen und sowohl von einer Verdrängung wie
auch von einer Überreizung der Gemütsregungen («nervenzerstörende



192 Ernst Martin

Hochstimmung») absehen. Gerhard Schmidtchen hat jüngst «die Kälte

unserer rationalen Gesellschaft» mit ihrer «Indifferenz gegenüber
moralischen Fragen» beschrieben und gesagt, es gelte, «dem rationalen
Extremismus» entgegenzuwirken und mehr als bisher «den verständigen
Umgang mit der Welt des Gefühls» zu pflegen183.

Für Pestalozzi ist die Sprache, die von den meisten Leuten verstanden

wird, die Sprache des Herzens, des Gefühls und nicht diejenige der strin-

genten Begriffe. Deshalb will er seine Staats- und Erziehungslehre
(«Philosophie der Staatskunst») dem Volk nicht mit der Sprache und der

Begriffswelt der zeitgenössischen Philosophie vortragen, sondern

wenigstens die wesentlichsten Gesichtspunkte derselben «durch Erregung
von Gefühl, die den gewohnlichen Grundsetzen a diametro entgegen
sind, den Menschen näher ans Herz bringen, als es die kalte Philosophie

unserer Zeit nie wird thun können»

Wenige Beispiele mögen anstelle vieler anderer zeigen, wie am Ende

unseres Jahrhunderts die lebenslenkende Macht der inneren Stimmung
erkannt, aber nicht für Tugend und Weisheit verwendet wird.

Schon Piaton hat geglaubt, dass man am Ton und an den Tonarten,
an Harmonie, Rhythmus und Text «die edle und unedle Haltung» einer
Musik erkennen könne19. Musik kann nach Piaton die Lebenshaltung
eines Menschen entscheidend beeinflussen. Sie kann bewirken, dass ein

«ganzes Leben winselnd und verzückt» in ihrem Banne steht, so dass die

«vorhandenen Mutanlagen» «erweicht», und ihm «gleichsam die Sehnen

der Seele herausgeschnitten» werden
Anlässlich des zehnjährigen Jubiläums der Pekinger Oper (1974),

Höhepunkt der Kulturrevolution, zugleich politisches Debüt von Tschiang
Tsching Qiang Qing), erklärte ihr Parteisprecher die dargebotene Musik
folgendermassen: «Die vom revolutionären Modelltheater zur Aufführung

gebrachten Werke haben unmittelbar eine revolutionäre öffentliche

Zustimmung für die Grosse Proletarische Kulturrevolution geschaffen.

Sie sind eine mächtige ideologische Waffe für die Festigung der
Diktatur des Proletariats und die Verhinderung einer Restauration des

Kapitalismus»21.

Welche Gefühle, welche Moral entwickelt und fördert die heutige
Rockmusik in unserer Jugend? Führt sie zur wertfühlenden Teilnahme

an Menschen, Wesen und Dingen und zu einer Verbundenheit mit ihnen?

Und was sagt Pestalozzi zu der auch heute wieder von vielen Familien

geübten Sitte einer zu permissiven Erziehung? Solche «fryerzogene
Mentschen haben den societätischen Verhältnissen entgegengesetzte
Gefühle»22. Die Video-Brutalos und die heute zu liberale Haltung mancher

Behörden werden neue unerfreuliche Landessitten hervorbringen.



Über den Wert der Landessitten 193

Was ein Stimmungsumschwung zum Beispiel im Sport oder in der

Politik bewirken kann, erfahren wir täglich. Die politischen Machthaber

wissen genau, dass unsere Freiheit in hohem Masse abhängig ist von
unserer Lebensgrundstimmung. Die vierte Frau Maos, Tschiang
Tsching, rät einer Schauspielerin eindringlich: «Konzentriere dich darauf,

den Kummer in Hass zu verwandeln, den Hass in Empörung und
die Empörung in den Beschluss zu kämpfen Zeige nur Klassenhass,

Klassenempörung und die Entschlossenheit der Klasse zu kämpfen.»
Um Hass- und Rachegefühle zum Ausdruck zu bringen, übernahm man
Schritte aus chinesischen Nationaltänzen, wie sie in Opern verwendet
wurden, in das Ballett

Wenn Pestalozzi von der in den Landes- und Berufssitten steckenden

Bildung spricht, so denkt er wohl auch an die verschiedenen Handwerker

und ihre Innungen, in denen damals die Berufsleute eine Zubereitung

für das politische und gesellschaftliche Gemeinwesen erhielten.

Menschenbildung findet er in jenen Handwerkerfamilien, «welche ein

strenges, eingezogenes, sparsames, freyes, republikanisches Leben
führen». Sie sind die «wahren Grundpfeiler der Freyheit»24.

Auf die Gegenwart bezogen, weist uns Pestalozzis Aussage auf die

Bedeutung der Vereine im Volksganzen hin. Manche von ihnen tragen
unseres Erachtens viel bei zur «Bildung des Burgers zur Tugend und
Weisheit fürs Vaterland»25. Manche ermöglichen ihren Mitgliedern eine

«Einlenkung zu der Gemüthsstimmung, in welcher die Sittlichkeit
möglich wird»

Nicht allein «der Wert der Landessitten» trägt zur Versittlichung, zur
«Bildung der Nation» bei. Auch die Weisheit der Gesetzgebung» lässt

«wahre bürgerliche Tugend hervorsprossen»
Weisheit wird im Zusammenhang mit Religion genannt28. Weisheit

bedeutet für Pestalozzi die Schau der Welt, des Lebens und der Gesetze

im Lichte Gottes, meint Weisheit im Sinne Salomos; ein umfassender

Begriff, der mehr enthält als denkendes Durchdringen und Abstrahieren,
als intellektuelle Beherrschung der Wirklichkeit. Wie aber sieht eine weise

Gesetzgebung aus, aus der tugendhaftes Verhalten hervorgehen soll?

Pestalozzi hat uns bisher zu verstehen gegeben, dass alle Gesetze, welche

nicht «die Fundamente der Lebensgeniessung sicherstellen», die
«einfachen Geniessungen der Naturbedürfnisse» garantieren29, zu
Revolutionen, zu Verbrechen und zum Niedergang führen. «Veredlung»
d.h. Versittlichung des Menschen, kann nur in einem Volk geschehen,
in dem «der Edelmann, Bürger, Handwerker, Bauer in seiner
Carriere eine Vollkommenheit und hohe Lebensbefriedigung erziehlende
Lauffbahn vor sich haben»31.



194 Ernst Martin

Oft erkennt man die Bedeutung eines Faktums erst im Spiegel des

Gegenteils. Ganz gegen die «Lebensbefriedigung» und gegen eine

«Emporhebung» seines Volkes war in unserem Jahrhundert der chinesische

Staatsmann und Diktator Mao Tse-tung (1893-1976). Seine ganz
entgegengesetzten Ziele entsprachen nicht Pestalozzis Überzeugung. Im
Parteiblatt «Rote Fahne» schrieb Mao am 1. 6. 1958: »Neben anderen
Besonderheiten besitzt das 600 Millionen zählende chinesische Volk zwei
bemerkenswerte Eigenschaften: es ist arm und ein unbeschriebenes
Blatt. Das sind scheinbar Nachteile, in Wahrheit aber sind es Vorzüge.»
« Wer arm ist, will seine Lage bessern, er will Anstrengungen machen, er
will die Revolution. Ein weisses Blatt ist noch unbeschrieben; es lassen

sich die neuesten und schönsten Worte darauf schreiben, es lassen sich
die neuesten und schönsten Bilder darauf malen»

Welch ein Unterschied zu Pestalozzi, der mit seiner Volksbildung
eine Beschleunigung der kulturellen Entwicklung anstrebte, der «die

Emporhebung der niederen Menschheit aus ihren Tieffen» als «Pflicht
der civilisierten Menschheit» ansah, «wenn sie nicht alle ihre Lebensge-

niessungen mürsen (zermalmen) will»
Die Weisheit einer Gesetzgebung zeigt sich für Pestalozzi auch darin,

dass sie und wie sie die im vorigen Teil erwähnte «Collisionen der

Naturempfindungen mit den Bedürfnissen der Societät» möglichst zu
mildern sucht. Rousseau hat in seinem «Contrat social» einige Jahrzehnte

zuvor (1762) den Weg angedeutet Pestalozzi weist in unserm Fragment

auf den «wahren contrat social» hin, den er zu seiner Zeit auch in
seiner Heimat vermisst Weisheit der Gesetzgebung besteht in der klugen

Ausgewogenheit zwischen den Bedürfnissen der Allgemeinheit und
denen des Individuums. Keine Seite darf überhandnehmen. «Unbedingte

Souverainitetsansprüche» einer Seite bedeuten, wie jahrhundertealte
Erfahrung beweist, «das Sterbbeth der Fryheit» Vielmehr soll die
Nation zur «richtigen Bewegung eines jeden Menschen in seinem Centro»
gebildet werden «Richtige Bewegung» bedeutet: Wir können von
unserer Freiheit keinen beliebigen Gebrauch machen. Sie hat ihre Grenzen
dort, wo sie die Rechte der andern einschränkt. Vom einzelnen
Menschen verlangt Pestalozzi «Überwindung der Naturbegirden» und
«Biegsamkeit» d. h. die Fähigkeit, sich den berechtigten Ansprüchen
der Allgemeinheit anzupassen. Aber auch sie muss die Rechte des

Individuums achten. Innerhalb von Verfassung und Gesetz soll ihm ein
Freiraum bewahrt werden, der es erlaubt, die individuellen Bedürfnisse
«auf eine in der Societet rechtmässige und anständige Art» zu befriedigen40.

Das ist «Weisheit der Gesetzgebung». Aus ihr können wahre
Tugenden hervorgehen. Mit scharfen Worten kritisiert Pestalozzi die



Über den Wert der Landessitten 195

' /e

0>

1 tubiti ^^-f j^ftw^ì

J^X ££fA tiUth^Sbfi /Lief) S: f*^

fei H- ' f^-t/*^tf ?n-

Textstelle aus dem Manuskript Pestalozzis «Der Wert der Landessitten» (Zentralliblio-
thek Zürich, Handschriften-Abteilung, Mappe 300 IV a).

Transkription der Textstelle

Tugend ist nichts als Fertigkeit in Ueberwindungs
handlungen, die zu dem Zweck der Weisheit

führen.
Sitten erleichtem dem Menschen die
Tugend; ohne Sitten ist auch keine
Tugend.
Der stille Vorschritt in seinen Pflichten
oder die richtige Bewegung seiner selbst in seinem
Centn ist der wahre Massstab der menschlichen
Tugend,
und die Bildung der Nation zu
dieser richtigen Bewegung eines jeden Menschen in
seinem Centro ist die Weisheit der Gesezfge)

bung, welche die wahre bürgerliche Tugend
hervorsprossen macht, /uyn ; «^ 4_i->)



196 Ernst Martin

Staatsverfassungen seiner Zeit. Sie verhindern die Befriedigung der
Naturbedürfnisse des Volkes und unterstützen den «sittlichen Diebstahl
des ersten und heiligsten Natureigenthums»41. Für Pestalozzi muss der

Bürger Subjekt und nicht Objekt der Politik sein.

Ist diese Weisheit auch heute unser Anliegen? Welchen Stellenwert
hat sie für uns? Besorgt fragen wir, reicht der Schutz unserer Freiheit
durch Gesetze und Vorschriften noch aus, um die Gefahren zu bannen,
die uns bedrohen, weil viele ihr Ich absolut setzen? Wird es im Blick auf
die rücksichtslose Zerstörung unseres Lebensraumes und auf die

Zaghaftigkeit und den Unwillen mancher Behörden möglich, die

Eigenmächtigkeit der überhandnehmenden «Selbstsucht» so einzuschränken,
dass die «Fundamente unserer Lebensgeniessungen» auch in Zukunft
gewährleistet bleiben?

In unsern Fragmenten unterscheidet Pestalozzi die echten, «real

erhöhten Lebensgeniessungen» von den unechten, mehr nach Schein als

nach Sein trachtenden «anscheinend erhöhten Lebensgeniessungen»42.

Zu den letzteren gehören, in unsere Zeit übertragen, der Luxus, der

Rummel, die Masslosigkeit im Kaufen, Essen, Reisen, auch der kulturelle

Hochmut; ganz allgemein gesagt, die rücksichts- und gewissenlosen

Selbstbefriedigungen zuungunsten der Mit- und Umwelt. Ihnen muss
ein «Gegengewicht in den Sitten»43 gegenübergestellt werden. Wenn der

Zustand einer Gesellschaft besser werden soll als der im Wald, so muss
die Verwirklichung unserer «Naturbedürfnisse» durch «real erhöhte
Lebensgeniessungen» geschehen. Darunter versteht Pestalozzi zum
Beispiel den «stillen Genuss der Gegenwart», das einfache Leben und die

«massige Sorgfalt für die Zukomfft»44, die Verantwortung, dass nach

uns Tausende von Generationen auch noch menschenwürdig leben

möchten. «Denn ohngezähmte Naturneigung by Genuss grosser socie-

tetischer Vorteile ist nichts anderes als Macht des Satans gegen von der

Societät geschwechte Kräffte der armen Erdenbürger»4 Überzeitlich
gültige Worte.

Wäre es für unsere «im Genuss grosser societetischer Vorteile» lebende

Gesellschaft nicht Zeit, solche Warnzeichen zu vernehmen und den

Ansatz unseres Denkens zu ändern? Nicht die ständige Vervielfachung
unserer Bedürfnisse, sondern eine freiwillige, überlegte Einschränkung
kann uns und durch uns die nachfolgenden Generationen vor unwerten
Lebensbedingungen schützen. Sollten wir nicht die Diskrepanz
zwischen Bewusstsein und Handeln so rasch wie möglich zu verkleinern
versuchen, um nicht inmitten unseres Wohlstandes allmählich in eine

geistig-seelisch verarmte, entinnerlichte Existenz abzusinken? Die «traurige

Lag der Welt» ruft uns dazu auf.



Über den Wert der Landessitten 197

Abkürzungen

BB Pestalozzi Hch.: Sämtliche Briefe, hrsg. vom Pestalozzianum und von der
Zentralbibliothek in Zürich; Orell Füssli, Zürich, 13 Bände, ab 1967.

WB Pestalozzi Hch.: Kritische Ausgabe «Sämtliche Werke», hrsg. A. Buchenau, Ed.

Spranger, Hs. Stettbaader u. a.; Berlin: W. de Gruyter und Zürich: Orell Füssli 29 Werkbände

ab 1927. Wir zitieren die Pestalozzi-Ausgaben mit Band-, Seiten- und Zeilenzahl.

Anmerkungen

1 WB 1, 193-198; das Manuskript ist ohne Titel. Die Überschrift wurde von den

Herausgebern des ersten Bandes gesetzt.
2 WB 1,348 f.
3 WB 1, 201-202.
4 WB 9, Vorwort. Unsere beiden Fragmente sind wahrscheinlich Vorarbeiten zu

«Über die Entstehung der sittlichen Begriffe in der Entwicklung der Menschheit», 1786/
87(?), 437 ff.

»Die traurige Lage der Welt»

2
WB 1, 193, 7 f.
BB 5, 36.

3 WB 1,197, 9f.
4 WB 1, 197, 15. Zur Verachtung Pestalozzis gegen das «philosophische Zeitalter»:

«Die philosophischen Schriftsteller haben ihnen (Europas Völkern) romantische Begriffe
von einer in der Welt nicht möglichen Freiheit bygebracht und sie dadurch für alles

Gute, das sie in ihrer gegenwärtigen Lag wirklich besitzen, blind, und gegen alles Lestige,
das sich darinbefeinden mag, unduldsam gemacht.» Qa oder Nein? 1793/WB 10, 83, 14 ff.)

5 WB 28, 199, 24 ff.
6 WB 1, 193, 7 f.
' Agrarkrisen: 1770/71, weitere 1783-nach 1800; Beginn der industriellen Absatzkrise

schon 1767: Arbeitslosigkeit in den Heimarbeiterdörfern der Landschaft Basel; Zunahme

der Sterblichkeit, Sinken der Heiraten, Auswanderungswelle. Vgl. Mattmüller
Mark.: Die Landwirtschaft der schweizerischen Heimarbeiter im 18. Jahrhundert; 31. Jg.
Heft 1, 1983,53 in der Ztschr. für Agrargeschichte und Agrarsoziologie; Abel Wilh.:
Massenarmut und Hungerkrisen in Deutschland im letzten Drittel des 18. Jhs. In: Herm.
Ulrich: Das pädagogische Jh., Weinheim/Basel: Beltz, 1981, 29 ff.

8
Vgl. Bucher Silvio: Bevölkerung und Wirtschaft des Amtes Entlebuch im 18.

Jahrhundert. Luzerner histor. Veröffentlichungen Bd. 1. Hg. vom Staatsarchiv Luzern, u.a.,
135 ff.

Welches sind die Gründe «der Verbrechen und des Unglüks im societätischen Leben?»

1

WB 1, 201, 31; 202, 1 ff.
2 WB 1, 265, 5 f.
3 WBde2-6.
4 WB1, 194, 8-12.
5 WB 1, 196, 31 ff.
6 WB1, 195, 23-25.
7 WB 1, 6,11.
8 WB 1, 9,13 f.
9 WB 1, 7,14 ff.



198 Ernst Martin

10 Platon: Sämtliche Werke, Rowohlts Klassiker, Hamburg 1937; Bd. 1, Apologie 36c
(Seite 26).

" Ebenda; Stephanus 325 d/e (Seite 303).
12 Freundliche Mitteilung von Ernst Gruber, Pratteln.
13 WB 1, 196, 14 f.
14 WB1, 193, 7 f.
15 WB1, 202, 7 f.
16 WB 10, Ja oder Nein? (1793), 117, 7.
17 WB 18, Zweck und Plan einer Armenerziehungsanstalt (1805), 68, 16 f.
18 WB 3, Lienhard und Gertrud, 3. Teil, 223, 2.
19 In den Hungerzeiten um 1770 wurden Kleider, Geld, Käse, Brot, Mehl, Kartoffeln,

auch Futter für das hungernde Vieh und Brennholz gestohlen. Nach einem Verhörprotokoll

sagte u. a. ein Entlebucher Bauer aus: «. es seye eine böse theüre Zeit, so ihne zum
Stehlen gebracht habe, er habe müssen gelebt haben»; wie Anm. 8, 94.

20 WB 10, Ja oder Nein? 117, 3 f.
21 WB 1, 197, 21 ff.
22 BB3, 281, 36.

« Wenn ist der Zustand der Societät besser als der im Wald?»

1

WB 2, Lienhard und Gertrud, 1. Teil (1781), 128, 6-19.
2 Die Volkssprache und die Volkskunde kennen keine streng unterschiedene

Anwendung der Worte «Sitte» und «Brauch». Vgl. z. B. Wörterbuch der deutschen
Volkskunde, hg. von A. E. Oswald und Rieh. Beiti, Kröner-Verlag Stuttgart 19743, 863 und Sartori

P.: Sitte und Brauch, Handbücher der Volkskunde, Lpz. 1910-1914, 1. Bd., 1 ff.
[Anmerkung der Redaktion: Zur Diskussion des Begriffs «Sitte» sei auf den grundlegenden
Artikel von Walter Hävernick: Sitte, Gebräuchliches und Gruppenbrauchtum. In:
Beiträge z. dt. Volks- und Alrerrumskunde 7 (1963), 7-28 verwiesen.]
Jb. und Wilh. Grimm: Deutsches Wörterbuch; Dtsch. Taschenbuchverlag, München
1984 unterscheiden im 16. Bd., 1242 Sitte und Brauch. Brauch wird als «Gepflogenheit in
allgemeinem äusserlichen Sinne» bezeichnet.
W. Wundt (1832-1920) setzt in seiner Ethik Sitte gleich mit Lebensformen. Er
unterscheidet soziale von individuellen Lebensformen. Mit den sozialen Lebensformen sind
Pestalozzis «Landes- und Berufssitten» gemeint. Wundts individuelle Lebensformen
umfassen jene Sitten, in denen individuelle Bedürfnisse erfüllt werden. Pestalozzi hat diesen
Unterschied nicht gemacht. Wundt W.: Ethik, 18923, 135 ff. Vgl. auch Historisches
Wörterbuch der Philosophie, Verlag Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt, 1971 ff. Bd. 5, 118 ff.

3 WB 1,196, 5 f.
4 Hegel G. W. Fr.: Phänomenologie des Geistes, hg. von G. Hoffmeister, 19526,

Philos. Bibl. Bd. 114, 318 ff.: zit. nach J. Hoffmeister: Wörterbuch der philos. Begriffe,
Verlag F. Meiner, Hamburg 195522, 560.

5 WB 1, 196, 4 f.
6 WB 1, 210, 9 ff. Dasselbe meint Schiller, wenn er sagte: «doch der Mensch in ihrer

Mitte (zwischen Tier und Gott) soll sich an den Menschen reihn, und allein durch seine
Sitte, kann er frei und mächtig sein.» Zit. nach Grimm, Dtsch. Wörterbuch, a. a. O., Bd.
16, 1247.

7 WB 1, 195, 34 ff.
8a Vgl. dazu u. a. WB 1, Abendstunde eines Einsiedlers, 265 ff.; WB 24 A, 32 ff.
8b WB 1, 271, 37.

9 WB 1, 194, 18, 23.
10 WB 1, 266, 38 ff.
11

Vgl. Lersch Philipp: Aufbau der Person; Joh. Ambr. Barth, München, 19567,

263 ff.
12 WB9, 425, 45 f.
13 WB 9, 424, 49, 425, 1.



Über den Wert der Landessitten 199

14 WB 12, Nachforschungen, 119, 23 ff.; WB 14, Pestalozzi an sein Zeitalter, 196, 31 f.

Vgl. auch die Diss. (1957) von Ulrich Bühler: Das Problem der Willensfreiheit und seine

Bedeutung für die Pädagogik Pestalozzis, 38 ff., 77 ff., 88 ff.
15 WB9, 23, 35.
16 WB 9, 223, 35 ff.
17 WB 1, Aufwandgesetze (1780), 302, 13 ff.

18a Neue Zürcher Zeitung, Nr. 117 v. 22./23. 5. 1988, 27.
18b WB 12, Brief an Hs. K. Escher, 775 und WB 10, 422.

19 Piaton: Der Staat (wie 3. Abschnitt Nr. 9), 105 ff., 108.
20 Ebenda, 123.
21 Roxane Witke: Genossin Tschiang Tsching; Piper, München/Zürich 1977, 483 f.
22 WB 1, 197, 19 ff.
23 Witke Roxane: «Genossin Tschiang Tsching»; R. Piper-Verlag, München 1977,

454,468.
24 NB 1, Wünsche (1766), 31, 33 f.; 32, 1 ff.
25 WB 1, Von der Freyheit meiner Vaterstatt; 210, 13 f.
26 WB 12, Nachforschungen (1797), 118, 13 f.
27 WB1, 196, 11 f.
28 WB 1, 193, 9.
29 WB 1, 202,1, 7.
30 WB 1, 201, 16.
31 WB 1, 201, 20.
32 Sämtliche Zitate über China in diesem Aufsatz verdanke ich Dr. U. Bühler,

Gelterkinden.

" WB 1,21, 25 ff.
Besonders im 3. Buch, 4. Kapitel.
WB 1, 197, 6.

BB 3 (1793) vgl. 2. Abschnitt, Anm. 2; 293, 4 ff.
WB 1,196, 9 f.
Ebenda 17 ff.
WB 1, 195, 17 f.
WB 1, 196, 19 f.

41 WB 9, Memorial ad «Ueber Verbrechen und Straffen», 1782; 197, 6-10.
WB 1, 201, 1-24.
WB 1,194, 16 f.
WB 1,194, 13 ff.
WB 1,197, 30 ff.

34

35

36

.37

42

43


	Über den Wert der Landessitten : Gedanken über zwei unbekannte Fragmente (1785/87) aus den Schriften Johann Heinrich Pestalozzis

