
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 1-2: Fest und Brauch : Festschrift für Eduard Strübin zum 75.
Geburtstag

Artikel: Heimatvereine in der Schweiz : zu ihrer Bedeutung für die sekundäre
Integration der städtischen Bevölkerung

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


153

Heimatvereine in der Schweiz

Zu ihrer Bedeutung für die sekundäre Integration
der städtischen Bevölkerung

Von Paul Hugger

Der Aufsatz stellt den skizzenhaften Versuch dar, Funktion und
Bedeutung der Heimatvereine für die Alltagskultur der Schweiz aufzuzeigen.

Es ist dabei weder die Absicht des Autors, allgemein über die
Geschichte des Vereinswesens in der Schweiz zu informieren, noch
grundsätzliche Fragen des Vereinswesens aufzuwerfen. Vielmehr möchte die

Arbeit auf die Wünschbarkeit systematischer Vereinsuntersuchungen in

unserem Land hinweisen, wobei sie vornehmlich die Ergebnisse einer
kleinen Gruppenuntersuchung, die am Volkskundlichen Seminar der

Universität Zürich als Übung erfolgte, einbezieht.

Allgemeines zur Forschungssituation und zur Forschungsgeschichte

Obwohl die Vereine für die Identitätsfindung im lokalen und nationalen

Bereich sowie für die Bildung des Gruppenkonsenses bedeutend

sind, fehlen dazu grössere volkskundliche Untersuchungen in der
Schweiz. Das meiste findet sich in Ortsmonographien, wo den Vereinen
oft ein erheblicher Platz eingeräumt wird.1 Dabei befinden sich die Vereine

- entgegen einer verbreiteten Ansicht - keineswegs im Abwind.
Im Gegenteil: soziologische Untersuchungen haben ergeben, dass das

Vereinswesen, allerdings in veränderter Form, blüht wie kaum zuvor.
In Frankreich z. B. sind es vor allem die rekreativen, sportlichen und
kulturellen Assoziationen, die in den letzten Jahren ausserordentlich

zugenommen haben, am auffallendsten wohl im Bereich des 3e âge.

Frühe Forschungsanstösse kamen von der deutschen Soziologie her,

wo Max Weber auf dem ersten Soziologentag von 1910 in Frankfurt am
Main eine Soziologie des Vereinswesens anregte.3 Er entwarf dabei ein

eigentliches Programm für die zukünftige Vereinsforschung und trug
eigene Beobachtungen und Überlegungen vor. So hob er bereits die wichtige

Funktion der Verhaltenssteuerung durch Gruppennormen, aber

auch die dadurch vermittelte Identität hervor. Vereine sind danach Horte

institutionalisierter, saekularisierter Rituale, die an die Riten früherer

Gesellschaftsordnungen anknüpfen, diese überhöhen und ergänzen.



154 Paul Hugger

Die Vereine entstanden zu jenem Zeitpunkt, als sich die dörfliche
und städtische Sozialordnung mit ihrer ständischen Schichtung aufzulösen

begann, eine Sozialordnung, die auf strikter Arbeitsteilung,
Geschlechtertrennung, Altersschichtung beruhte. Gleichzeitig flössen,
bedingt durch vermehrte Kommunikation und die neuerlangte Freiheit
des Gedankenaustausches, überregionale, nationale Ideen ein, d. h. die
lokalen Gesellschaften sahen sich mit einem erweiterten Erkenntnishorizont

der Bevölkerung konfrontiert. Auch in der Schweiz leiteten die
Vereine das bürgerliche Zeitalter ein, mit den entsprechenden Ideen von
Freiheit, Individualität und Persönlichkeitsentfaltung, Vaterlandsliebe,
Werten der Bildung und Preis des Schönen. Sie wollten den Menschen

zum staatstragenden Wesen heranbilden, kulturvermittelnd wirken. Die
Vereine entwickelten dabei eine eigene Mikrokultur, die typische
Vereinskultur des 19. Jahrhunderts, wobei sie sich sektoriell spezialisierten.
In den Vereinsfesten, den grossen Turn- oder Gesangsfesten etwa, schufen

sie eine Gegenwelt, als Selbstdarstellung und allegorische Verklärung

bestimmter Ideale.4

Grundsätzliches zu den Heimatvereinen

Heimatvereine entstanden im Zuge der modernen Binnenwanderung,

wie sie durch die Niederlassungsfreiheit und die Industrialisierung
der Städte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in der Schweiz
einsetzte. Es sind «Immigranten-Organisationen» im eigenen Staat, von
Schweizern unter Schweizern, die belegen, dass im 19. Jahrhundert ein

Ortswechsel, von Bern z. B. nach Winterthur, als bedeutende Veränderung

im Leben betrachtet wurde, in viel ausgeprägterem Masse als heute.

Da die Leute weit weniger mobil waren, trat so oft ein kultureller
Bruch mit den angestammten Lebensgewohnheiten ein, ein eigentlicher
Heimatverlust. Heimatvereine sind für die Volkskunde besonders

interessant, weil sie den kulturellen Pluralismus mittrugen und mitgestalteten,

weil sie ihn bis heute augenfällig darstellen und symbolisieren,
besonders bei öffentlichen Auftritten. Sie wurden in diesem Zusammenhang

zu Exponenten einer als echt, als angestammt empfundenen Folklore

und trugen zur Diffusion kultureller Elemente bei (lange bevor es

die Massenmedien besorgten). Heimatvereine ermöglichen den Mitgliedern

das Stehen in zwei Kulturen, den Bikulturalismus. Sie sind so
bedeutende Phänomene in bestimmten Phasen des Integrationsprozesses.
Ein Vergleich mit den heutigen Landsmannschaften der ausländischen

Immigranten, etwa der Italiener, der Friulaner, Türken usw. ist durch-



Heimatvereine in der Schweiz 155

*L.
JWtbsjst': $mm^^ ŷ

.„•

#

m
@ßßg

®goß
e

ä
€> *f• -

/r• ¦ >"

Suritlf (£f)oralV Sui»5'ir à Ibats
1H76

A.bb. 1

D'er Schweizer Gesangverein in Paris um 1876 - ein frühes Beispiel einer
landsmannschaftlichen Vereinigung im Ausland.



156 Paul Hugger

aus angebracht (Abb. 1). In Frankreich haben ähnliche Vereinigungen,
die sogenannten «amicales», schon lange die Aufmerksamkeit der
ethnologischen Forschung gefunden. In Deutschland wurden nach dem

Krieg, im Zuge der grossen Flüchtlingsströme, die Heimatvertriebenen
zum Gegenstand der sozialwissenschaftlichen und damit der volkskundlichen

Forschung. Dabei wurden auch die Heimatvereine, die
Landsmannschaften als Organisationsformen der Vertriebenen untersucht.7

Die Heimatvereine haben sich im Laufe der Jahrzehnte zu komplexen

Gebilden entwickelt und spiegeln so den Mikrokosmos schweizerischer

Vereinskultur wider. Da sie sich als Ableger ihrer Herkunftskultur

betrachteten, war es natürlich, dass weitere Formen der vertrauten
Vereinstätigkeit, etwa der Schützen- und Gesangsvereine, innerhalb des

Stammvereins ausgebildet wurden. Die wechselvolle Geschichte der
Heimatvereine illustriert zudem stellvertretend das Auf und Ab des

Vereinslebens in der Schweiz. Es ist abhängig vom Zeitgeist. Vereine,
die aus den Ideen und Idealen einer bestimmten Zeit heraus entstanden

sind, spiegeln deren Emotionen und Ideale wider. Das macht sie aber
auch empfindlich für eine veränderte Sachlage, ein anderes Wertgefühl,
wie es vor allem die junge Generation jeweils trägt und formuliert.
Vereine, denen es nicht gelingt, sich in Zielsetzung und Aktivität den neuen
Bedürfnissen anzupassen, verlieren ihre Mitglieder zunehmend.

Zur Funktion der Vereine

Heimatvereine dienten und dienen noch der Integration von Zuwan-
derern in die neue kulturelle Umgebung, indem sie ihnen erlauben, die

angestammten kulturellen Werte weiterhin im vertrauten Kreis zu pflegen,

allerdings nur temporär, phasenweise. Auf der andern Seite leisten
die bereits integrierten Mitglieder Überbrückungs- und Verständigungshilfen

zum neuen sozialen und kulturellen Milieu. Die Heimatvereine
erlauben dem einzelnen die Wahrung der Identität durch die Pflege
einer doppelten kulturellen Zugehörigkeit. Sie haben also Bedeutung
innerhalb des Akkulturationsprozesses, und dies im 19. Jahrhundert wie
in der Gegenwart. Sie teilen diese Rollen aber mit andern Vereinen,
nicht zuletzt heute im Bereich des Sports. So sieht es die bisherige
Vereinsforschung, sehen es letztlich die Vereine selbst in ihrem öffentlichen
Diskurs. Es wird Aufgabe der vorliegenden Untersuchung sein, hier
etwas genauer hinzusehen.

Ein weiterer Punkt erscheint wesentlich: die Einübung demokratischer

Grundregeln durch die Vereine. Gerade am Beispiel der Heimat-



Heimatvereine in der Schweiz 157

vereine zeigt sich, welche demokratische Grundschulung solche Institutionen

leisten. Als nach 1848 im neuen Bundesstaat die oligarche Gesellschaft

durch eine demokratische Regierungsform abgelöst wurde, war
die Bevölkerung, mindestens in den Nicht-Landsgemeinde-Kantonen,
kaum darauf vorbereitet. Demokratie müsste erprobt, in einem langen
Prozess internalisiert werden. «Man müsste lernen, mit Wahl- und
Abstimmungsniederlagen umzugehen, den Umgang mit öffentlichen
Institutionen üben und selber als unabhängige, selbstbestimmte Körperschaft
an die Öffentlichkeit treten (z. B. mit Konzert und Theater). Die Vereine

waren dabei günstige Übungsplätze mit vielfältigen Fraktions- und
Hierarchiekämpfen und Profilierungsmöglichkeiten für einzelne. Dadurch
wurden bürgerliches Bewusstsein, Werte und Normen eingeübt, internalisiert

und weitergetragen.»8 Um einen Verein zu führen oder die Sachgeschäfte

zu verstehen, den Entscheidungsprozess zu durchschauen, müsste

man Einsichten in die demokratischen Grundregeln haben. Nicht zuletzt
aber diente diesem Prozess auch die Vergabe von Ämtern, was eine

vorzügliche Schulung für höhere Aufgaben darstellte. Die Vereine, besonders

auch die Heimatvereine mit ihrem stark reglementierten und
ritualisierten Betrieb, stellen Demokratien im kleinen dar, spiegeln das offizielle

parlamentarische Geschehen wider, was man trefflich bei den jeweiligen

Jahresversammlungen beobachten kann, die sich nach genau festgelegter

Traktandenliste und Verfahrensordnung abwickeln.
Die vorliegende Studie gibt zunächst einige fragmentarische Angaben

zur Situation der Heimatvereine in der Schweiz allgemein, referiert dann
einzelne Vereinschroniken, die gedruckt erschienen, aber schwierig
aufzutreiben sind, und fasst die Arbeiten zusammen, die 1985 (resp. 1983) am
Volkskundlichen Seminar der Universität Zürich entstanden.9 Dass die

Darstellung lückenhaft bleiben muss, braucht angesichts der Forschungslage

nicht weiter betont und begründet zu werden.
Heimatvereine gibt es in allen grösseren Schweizer Städten. Sie sind

ein Phänomen, das sich über die Sprachregionen verteilt, in gleichem
Masse in der deutschen und französischen Schweiz, weniger häufig in der
italienischen und nur in Ansätzen in Romanisch-Bünden. Naturgemäss
finden sich Heimatvereine vor allem in den Ballungsgebieten der
Binnenmigration, d. h. in Agglomerationsregionen. Als Beispiele wähle ich

Genf, Bern, Basel, Zürich und Lugano.

Heimatvereine in Genf

Es fällt auf, dass gerade Genf eine grosse Zahl von Heimatvereinen
aufweist. In der Federation des Sociétés Confédérées sind 16 Heimatver-



158 Paul Hugger

eine zusammengefasst, wobei alle Regionen der Schweiz vertreten sind.

Doch täuscht diese Zahl über die tatsächliche Vielfalt hinweg: So ist in
der Fédération nur der Cercle Fribourgeois aufgeführt. In Wirklichkeit
gibt es aber in Genf neun Freiburger Vereine, darunter zwei Gemischte

Chöre, zwei Sociétés Patoisantes, einen Fussballklub und einen
politisch motivierten Zirkel. Diese Vereine sind, gemäss eigener Umfrage,
sehr aktiv; sie haben kaum über Mitgliederschwund zu klagen. So weist
der grösste, der Cercle Fribourgeois, allein 700 Mitglieder auf. Man

pflegt das Vereinsleben mit grosser Inbrunst. Die Freiburger Vereine
sind alle eher jüngeren Datums. Der «Cercle Fribourgeois», der älteste,
wurde 1920 gegründet. Bei den Zielsetzungen sind die sozial-ethischen

Programmpunkte einer wirtschaftlichen Unterstützung, der Fürsorge
verschwunden. Dafür wird ein doppelter Vereinszweck anvisiert: einerseits

Gebräuche des Herkunftskantons zu pflegen und die Verbindung
zur Heimat nicht abreissen zu lassen, andererseits die Integration im
neuen Kanton, in Genf, zu erleichtern. So nennt Artikel 2 c der Statuten

des Cercle Fribourgeois als Vereinszweck, «de faciliter et d'encourager

au maximum l'assimilation des nouveaux arrivés fribourgeois aux
institutions et coutumes de la République et Canton de Genève, notre

pays d'adoption». In den Publikationen der Gesellschaft wird denn
auch immer wieder Genf gewürdigt. Das Festprogramm zum 60.

Gründungsjahr erklärt zum Beispiel das Genfer Wappen; als typischer
Vertreter der Stadt erscheint Rousseau; kurze Ausschnitte der
Geschichte der Republik werden abgedruckt. An den Vereinsanlässen,
besonders an den Festen, finden sich auch hier die als angestammt
empfundenen Bräuche, vor allem die Essgewohnheiten: Am 6. November
feiert z. B. der Freiburger Verein in Genf den «Bénichon», die Kirchweihe.

Dafür wurden 1988 zwei Jodlerchöre aus Freiburg verpflichtet.
Sie sangen zuerst in der Kirche die Jodlermesse. Es folgte als geschlossener

Anlass ein grosses Essen mit Unterhaltung in einem Restaurant

von Thônex-Chêne. Das Menü des Bénichon besteht traditionellerweise

aus Speck, Freiburger Schinken, Saucissons, Tétines fumées de

vache, Kohl und Karotten, kleinen Erbsen, zum Dessert Bricelets und
Kaffee. An Sonntagen veranstaltet man einen Margotton, wie man das

Lotto in Genf nennt.
Am Beispiel der Freiburger Vereine lässt sich zudem die überregionale

Verflechtung solcher Institutionen zeigen. Viele Freiburger Vereine
sind in der 1957 in Bulle gegründeten «Association Joseph Bovet»
zusammengefasst. 1988 waren es 38, die sich vor allem über die französische

Schweiz verteilten; dazu kamen die Vereine von Basel, Rheinfelden,

Bern und Zürich (Abb. 2).



Heimatvereine in der Schweiz 159

#Y
tfSGWSON^*V.^flYh^%

„?yiWaH-V*'^E

^
n

2»

*

^* ™ -ip -*ip-w ¦ w.w -,7
c- * *Sfcàf/*$ #i%l^i

W '«? w V:,w -^iP ^W «PP^

ts

«
s/

X k:£/

a

1« &
•

Abb. 2

Der Bündner Verein in Genf 1935, ein Beispiel auch, wie kunstvoll der Photograph die
einzelnen Porträts anzuordnen verstand.



160 Paul Hugger

Bern

Auch die Stadt Bern kennt Heimatvereine: 15 sind es nach dem
offiziellen Adressbuch; in Wirklichkeit dürften es mehr sein. Denn oft
verstecken sich die Vereine hinter Namen, die für Aussenstehende nicht
leicht verständlich sind, wie etwa der Genfer Verein, der in Bern unter
dem Namen «Post Tenebras Lux» figuriert, der Maxime der Republik
an der Rhone. Neben dem Bündner Verein besteht in Bern noch der
«Italienisch Bündner Verein». Ein Oberländer Verein (also ein Verein
der Berner Oberländer) pflegt innerkantonale kulturelle Differenzierung,

ein Phänomen, das am Beispiel von Zürich genauer untersucht
wird.10

Basel

Basel, Grenzbastion schweizerischen Wesens im Nordwesten und
zugleich offen für ausländische Einflüsse, müsste ein ideales Terrain für die

Entstehung von Heimatvereinen sein. Eine Festschrift, publiziert
anlässlich des Jubiläums des Berner Vereins, ermöglicht einen Blick in die

Geschichte und in das frühere Verhalten solcher Vereine.

Berner Verein Baseln

Vor dem Berner Verein Basel bestanden bereits zwei Heimatvereine:
der Solothurner Verein, 1852 gegründet, angeblich die erste Vereinigung
dieser Art in der Schweiz überhaupt, und der 1858 gegründete Aargauer
Verein.12 In der Chronik des Solothurner Vereins wird die Vereinsgründung

gemäss Bachmann folgendermassen erklärt: 1848 fielen beim neuen

Bundesstaat die Zollschranken im Innern weg, und jeder Bürger
konnte sich fortan im gesamten Gebiet der Eidgenossenschaft frei bewegen

und niederlassen. Diese Freiheit ermöglichte erst die unbeschränkte
gewerbliche und industrielle Binnenwanderung. In Basel verloren
allerdings die Zünfte erst 1874 mit der revidierten Bundesverfasssung ihren
Einfluss. Vorher wehrten sie sich gegen den Zuzug auswärtiger
Handwerker. Als Reaktion darauf organisierten sich die Zugewanderten. Ob
auch beim Berner Verein ähnliche Ziele wegleitend waren, vermag der
Verfasser der Jubiläumsschrift wegen der fehlenden Protokolle - sie

liegen erst seit 1897 vor - nicht zu sagen. Er nimmt aber an, dass hier der
Einfluss der Zünfte bereits weniger bestimmend war, dass also das



Heimatvereine in der Schweiz 161

Heimweh und die Pflege des heimischen Brauchtums eher die Motive
der Vereinsgründung waren. Sicher sei aber auch die Erreichung des

allgemeinen Wahlrechts eines der Ziele gewesen; denn bis 1874 besassen

die Beisassen, also die Zugezogenen, das lokale Wahlrecht nicht.
1864 wurde in Basel aus den drei bestehenden Kantonalvereinen der

Centralverein gegründet, der aber kaum ein Jahr dauerte. 1869 entstand
dann der Berner Leist, also eine zweite Berner Vereinigung, weil die

Mitgliederzahl, gemäss Aussage des Autors, zu gross geworden war. Die
beiden Berner Vereine wirkten später einträchtig zusammen. 1886 kam
es zu einer Neubelebung. Man organisierte jährliche Unterhaltungsabende,

wobei jeweils die Theatersektion auftrat. 1897 wurde die
Christbaumfeier mit Kinderbescherung eingeführt, 1894 eine Gesangssektion
gegründet, die aber durch ihre Unbeständigkeit dem Vorstand Sorgen
bereitete. Der vom Ostschweizerischen Berner Verein aufgezogenen
Kranken- und Sterbekasse trat man nach langer Diskussion nicht bei.

1891 schlössen sich die Präsidenten der Basler Heimatvereine zusammen,

um über die gemeinsame Durchführung der l.-Augustfeier zu
beraten. Es war die Geburtsstunde der Basler Landsmannschaftlichen
Vereinigung. Bis dahin hatte man lediglich alljährlich das Sankt Jakobsfest
gefeiert. Kurzreferate gehörten zum Vereinsprogramm. Dabei wurden
verschiedenste Wissensgebiete, vor allem aber Fragen der bernischen
und der schweizerischen Tagespolitik behandelt. Bei Abstimmungen
trat der Verein gern als Ganzes auf. «Nach alter Berner Sitte zog denn
auch der ganze Verein mit Mutz und Fahne unter Tamburenbegleitung
am 20. Februar 1898 zur Urne» (S. 17)13, heisst es da etwa. Der Berner
Verein trat so an festlichen Ereignissen mit einem «Mutzen» (Bärenfigur)

auf, es gab einen besonderen Mutzenträger. Am Sankt Jakobsfest
1900 erlitt Mutzenträger Eberhart einen Hitzschlag, der noch glimpflich
ablief. Um künftig solche Unfälle zu verhüten, beschloss man, den Mutzen

nicht mehr den ganzen weiten Weg machen zu lassen (S. 18). Im
Frühling oder Herbst fuhren die Mitglieder mit Break oder Wagen in
die nähere Umgebung. Über die Landesgrenze hinaus, in die badische

oder elsässische Nachbarschaft, reisten sie nicht. Das hätte man für
Angehörige eines landsmannschaftlichen Vereins als störend empfunden,
als unpatriotisch.

Man achtete auf eine einheitliche Kleidung: 1898 wurden Hüte
angeschafft. Damit besuchte man an Pfingsten des gleichen Jahres den Berner

Tag in Luzern. Bereits früher wurden einheitliche Krawattennadeln
eingeführt.

1937 feierte man das 75jährige Jubiläum mit der Weihe einer dritten
Fahne. 1942 wurde der erste «Berner Heimatabend» im damaligen



162 Paul Hugger

Volkshaus durchgeführt, auf Anregung des Wirts. Das erfolgreiche
Ereignis beendete die Reihe der bisherigen Jahresfeiern. Die Theatersektion

«Berner Heimatbühne» bekam dadurch einen grossen Auftrieb.
«Unser Verein gewann damit (durch das Kriegsende) wieder seine frühere

Aktivität zurück; aber die Einführung der Berner Heimatabende hatte

sein Gesicht irgendwie verändert, und nicht wenige Mitglieder sahen

es nur ungern, dass er damit mehr als früher in die Öffentlichkeit
hineingewachsen war» (S. 30). Bei den Heimatabenden wurde wieder eine
Tombola abgehalten, die man kriegsbedingt weggelassen hatte. Sie stellte

eine nicht zu unterschätzende Anziehungskraft dar. 1953 erreichte
der Verein mit 283 «Mutzen» den höchsten Mitgliederbestand. Immer
wieder ist im Bericht von der Pflege des Berner Geistes die Rede, der
Berner Eigenart, man sei eine einzige grosse Familie. Seit 1951 ist auch
die Totenehrung auf dem Friedhof am Hörnli zur Tradition geworden.

Der Berner Verein umfasst heute rund 220 Mitglieder. Daneben
bestehen noch zwei weitere Berner Vereine in Basel: Der bereits erwähnte
Berner Leist, in dem sich vor allem Geschäftsleute, Ingenieure, höhere
Beamte zusammenfinden, und der Mittelländische Berner Verein, mit
Mitgliedern aus der Gegend des Seelands und der Region Thun. Nach
Auskunft des gegenwärtigen Präsidenten Robert Wyss haben Versuche,
die rund 35 Berner Vereine der Schweiz zu einem Gesamtverein zusam-
menzuschliessen, vor einigen Jahren fehlgeschlagen. Am
Unterhaltungsabend steigt heute noch ein Mitglied im Bärenkleid, begleitet von
zwei Trachtendamen, zur Begrüssung der Anwesenden auf die Bühne.
Das Gewand sei aber ein wenig zerschlissen, meinte der Präsident.

Am 15. Mai 1955 fand die Gründungsversammlung des Berner Vereins
Baselland statt, wobei der Basler Verein als Götti amtierte. Der Verein
besteht heute noch. Die gegenseitigen Beziehungen sind aber eingeschlafen.

Die Landsmannschaftliche Vereinigung Basel, unter dem Präsidium

von Gerard Burkhalter, umfasst gegenwärtig rund 20 Heimatvereine.

Zürich

Die Heimatvereine in Zürich reichen geschichtlich, wie diejenigen
von Basel, ins 19. Jahrhundert zurück. Einen frühen Beleg bietet August
Forel in seinen autobiographischen Erinnerungen:14 «Es bestand damals

(um ca. 1869) in Zürich eine Gesellschaft der romanischen Schweizer,
die jedoch dadurch, dass minderwertige, liederliche Elemente darin die
Oberhand gewonnen hatten, heruntergekommen war. Ich liess mich



Heimatvereine in der Schweiz 163

trotzdem zum Eintritt bestimmen. Als aber bald darauf durch die mehr
oder weniger angetrunkene Gesellschaft starke nächtliche Ruhestörungen

verübt wurden, wobei es nicht nur zur Verhöhnung der Polizei,
sondern auch zur Zertrümmerung von Laternen und anderem Unfug
kam (ich selber war dabei im wesentlichen nur als Zuschauer beteiligt),
als infolgedessen die Universitätsbehörde eine grosse Disziplinaruntersuchung

einleitete, durch die freilich die Schuldigen nicht ermittelt wurden,

bekam ich dieses Treiben satt. Ich verband mich mit zwei Kommilitonen

(Naville aus Genf und Bohli), um den Verein der französischen
Schweizer zu reformieren, was auch durch Aussonderung der schlechten

Elemente gut gelang. Seither ist der Verein, zu dessen Quästor ich

gewählt wurde, stetig weiter fortgediehen.» Es handelte sich dabei offenbar

um eine studentische Landsmannschaft, was auch den knabenschaft-
lichen Mutwillen erklärt.15

Auch hier lassen sich anhand der offiziellen Listen der Reichtum und
die Vielfalt dieser Vereine nur schwer ermessen. So führt etwa das

«Vereins-Verzeichnis Gross-Zürich» in der Ausgabe von 1951 unter der
Rubrik «Geselligkeitsvereine» 23 Heimatvereine auf. Einige davon sind in
der Zwischenzeit eingegangen, dafür entstanden andere neu. 1988 führte
das offizielle Adress-Buch der Stadt Zürich 18 Heimatvereine auf. Unter
den verschwundenen sind der Zürcher Oberländer Verein, die Vereinigung

der Fischentaler in Zürich und Umgebung, die Freunde des

selbständigen Baselbiets. Daneben gibt es wieder eine Reihe von Vereinen,
die ebenfalls zu den Heimatvereinen zu rechnen sind, aber in andern
Rubriken figurieren, wie etwa bestimmte Chöre oder auch gemeinnützige

Gruppierungen.
Wir beginnen unsere Darstellung wiederum mit zusammenfassenden

Angaben aus einer gedruckten Jubiläumschronik:

75 Jahre Berner Verein Zürich 1880-1955
Erinnerungsblätter, ohne Jahr [Werner NydeggerJ

Nach dem Verfasser haben in erster Linie wirtschaftliche Motive zur
Gründung geführt. Nach dem deutsch-französischen Krieg hätten Handel,

Gewerbe und Industrie einen ungeahnten Aufschwung erfahren;
viele Arbeitnehmer und Handwerker, Gewerbetreibende seien aus den

Landkantonen in die Städte gezogen. Das Bedürfnis zum
Zusammenschluss - Ausserkantonale galten noch als Fremde - sei stark
gewesen. Dazu kamen die Liebe zur Heimat, das Bedürfnis auch, in
Krankheit und Unglücksfällen sich gegenseitig Stütze zu sein (S. 15).



164 Paul Hugger

Am 17. Juni gründeten eine Anzahl Berner im Café «Mutz», dem

späteren Gasthof «Zur Blume», den Berner Verein mit einer Krankenkasse.
Zunächst war die Tätigkeit auf diesen fürsorgerischen Bereich
beschränkt; bei den monatlichen Versammlungen am Sonntagnachmittag
entwickelte sich jedoch eine intensive und fröhliche Geselligkeit.
Bereits im Gründungsjahr fand eine Christbaumfeier statt, wobei der

Baum jeweils aus Berner Wäldern stammen müsste, als erinnerungsträchtiges

Symbol. 1888 wurde die erste Fahne geweiht. Pate war der
Basler Berner Verein. Im Jahr darauf zogen 30 Zürcher Mutzen mit der

Fahne an die Sankt Jakob-Feier in Basel. 1893 entstand die Gesangssektion.

1894 wurde der Gesangsverein zum eigentlichen Männerchor, der

um die Jahrhundertwende den Schwerpunkt der Vereinstätigkeit setzte.
1897 gliederte sich eine Schützengesellschaft als weitere Sektion an.

Im Jahresprogramm figurierten öffentliche Aufführungen bernischer
Theaterstücke, verbunden mit einem Konzert des Männerchors, und
Anlässe, die nur den Mitgliedern vorbehalten waren. 1914 wurde der

Verein reorganisiert: Die Krankenkasse schied als selbständige Sektion

aus; fortan verlief das Vereinsleben in den drei Sektionen Krankenkasse,
Männerchor und Schützengesellschaft getrennt. Der Hauptverein war,
wie bei anderen Heimatvereinen, zum blossen Rumpf geworden. 1923

erfolgte eine erneute Reorganisation. Der Männerchor, der stark
angewachsen war, wurde mit dem Gesamtverein verschmolzen. Im gleichen
Jahr fand die Weihe der zweiten Fahne statt; wiederum stand der Berner
Verein Basel Pate.

1928 schliesslich wird der Damenchor gegründet, der 1938 als Frauen-
und Töchterchor bezeichnet wird. Versammlungslokale sind die
«Kaufleuten» und der «Weisse Wind». Am 31. Mai 1955 zählt der Hauptverein
425 Mitglieder, die Schützengesellschaft 153. (1988 sind es rund 500,

resp. 90 in der Schützengesellschaft.)
Der Berner Verein hat, nach seinem Chronisten, mitgeholfen, dass

das Jodeln in Zürcher Kreisen populär geworden sei. Das Jodeln sei

hier zur Zeit der Gründung fast unbekannt, ja vielfach verpönt gewesen.

Der Berner Verein pflegte das heimatliche Theaterstück. In der

Gründungszeit sei es in Zürich noch üblich gewesen, volkstümliche Literatur
aus Deutschland zu beziehen. Das seien Kasernenhof-Stücke gewesen,
die den Bernern nicht gefallen hätten; auch die von Ulrich Farner ver-
fassten Theaterstücklein16 hätten keinen Anklang gefunden, sie seien
allzusehr auf Zürcher Verhältnisse zugeschnitten gewesen (S. 20).Am
Anfang war es nicht leicht, gute bernische Stücke zu finden. Später aber,

dank Rudolf von Tavel, Otto von Greyerz, Simon Gfeller, Ernst Balzli



Heimatvereine in der Schweiz 165

usw., lag eine reiche Auswahl von Dialektspielen vor. Die Berner spielten

nur in Mundart. Seit Jahren seien so, meint der Verfasser, die

Herbstaufführungen des Vereins eine nicht mehr wegzudenkende Veranstaltung

Zürichs. In den letzten Jahren sei auch die Tombola dazugekommen.

Beim Berner Verein Zürich zeigen sich die vielfachen Vernetzungen
solcher Heimatvereine mit dem Ursprungskanton. Man nimmt an den

grossen historischen Erinnerungsfeiern mit Vereinsdelegationen teil;
1905 tritt der Männerchor dem bernischen Kantonalgesangsverein bei;

er beteiligt sich auch an den kantonal-bernischen Gesangsfesten.
Andererseits ist man Mitglied der Sängervereinigung Zürich. Darin zeigt sich
die doppelte Solidarität solcher Vereine.

Eine weitere Vernetzung boten die Beziehungen zu den Berner
Vereinen Basel und Genf. Man verlieh sich gegenseitig die Ehrenmitgliedschaft,

auch hier einem üblichen Vereinsritual folgend. Weiter pflegte
der Berner Verein enge Verbindungen mit dem Gemischten Chor
Lorraine-Breitenrain in Bern, dem Männerchor Kaufmännischer Verein

Langenthai und dem Männerchor Huttwil; der Jodel-Klub Berner Jodler

Oerlikon war Kollektivmitglied des Vereins.

«Requiem» aufeinen Heimatverein: Der Aargauer Verein Zürich1

Der Aargauer Verein Zürich wurde 1869 gegründet. Er ist seit 1984

offiziell aufgelöst, lebte aber in seinem gemischten Chor noch zwei Jahre

weiter. Nach 1945 ging die Mitgliederzahl regelmässig zurück; am
Schluss waren es noch 18 Personen. Interessanterweise wurde in der

Zwischenzeit (1958) der neue Aargauer Verein Zürich-Altstetten und

Umgebung gegründet, der 1987 rund 120 Mitglieder umfasste. Wie bei

andern Vereinen lässt sich auch die Vereinsgeschichte des Aargauer Vereins

Zürich nicht völlig erhellen, weil Akten verloren gegangen sind
oder in der Vergangenheit vernichtet wurden (Abb. 3).

Der Aargauer Verein wurde von sozial eher bedrängten und in Fragen

der Vereins- und Kassaführung unerfahrenen Leuten gegründet. Der
Gedanke einer gegenseitigen Unterstützung leitete sie. Bereits am 1.

August 1870 wurde nämlich eine Krankenkasse eingeführt. Gerade diese

Krankenkasse, zu der später noch eine Sterbekasse trat, machte den Verein

attraktiv. Die Leute versuchten sogar, sich in mehreren Kassen zu
versichern, weil Ausmass und Dauer der Leistungen beschränkt waren.
Das Kranken- und Unfallversicherungsgesetz, das 1914 in Kraft trat,
veränderte jedoch die Bedürfnislage für vereinseigene Krankenkassen. 1941

wurde die Kasse aufgelöst. Fortgeführt wurde bis zum Schluss die
Sterbekasse.



166 Paul Hugger

1889 wurde der Männerchor gegründet, der, wie bei andern
Heimatvereinen, Hauptträger des geselligen Lebens wurde. Selbstverständlich
besuchte man aargauische Sängerfeste. Der Männerchor ist 1949

eingegangen. 1939 formierte sich im Zusammenhang mit der Landesausstellung

39 eine Trachtengruppe. Die Heimatvereine waren bereit, ihren
Beitrag zur geistigen Landesverteidigung zu leisten. Man wählte damals
die Freiämter Tracht, die den Leuten von einem Spezialisten des

Trachtenwesens als die schönste Aargauer Tracht empfohlen worden war. Die
Trachtenfrauen waren aber in den wenigsten Fällen Aargauerinnen.
1920 wurde die Freiämter Schützengesellschaft als neue Sektion
aufgenommen. 1923 bildete sich ein besonderer Velo-Klub. Dem Hauptverein

kam auch hier eine eher vage Stellung zu. Er bildete die Klammer,
welche die einzelnen Teilvereine zusammenhielt.

Ein mittelloser Aargauer, der nach Zürich kam, wandte sich früher
zunächst an den Präsidenten des Aargauer Vereins Zürich um Hilfe und
nicht an eine städtische karitative Institution. Man schrieb sich in
Vereinssachen gegenseitig mit «landsmannschaftlichem Gruss» oder «Werter

Landsmann». Der Aargau war aber ein heterogenes Staatsgebilde
ohne einheitliche kantonale Kulturtradition, ohne bestimmendes
Zentrum. Es gibt keinen ausgesprochenen Aargauer Dialekt, der sich

eindeutig von den Dialekten anderer Kantone abhebt; die Theaterstücke
wurden auch im Zürcher Dialekt gesprochen. «Aargauer des Aargauer
Vereins Zürich dürften denn höchst unterschiedliche Vorstellungen von
heimatlichem Kulturgut gehabt haben. So überrascht es nicht, dass

immer wieder zwei äusserst klichéhafte Versatzstücke auftauchten: das

Rüebli [die Karotte] und das Strohhaus. Sie wurden immer wieder bei

Umzügen präsentiert, etwa an 1. August-Umzügen in Zürich und in den

fünfziger Jahren am Eröffnungsumzug am Oktoberfest in München»
(S. 32). Schon um 1919 sprachen viele Mitglieder des Vereins keinen

Aargauer Dialekt mehr. Der Aargauer Verein konnte also nicht mit den
starken Bildern und Phrasen einer angestammten Volkskultur auftreten,

wie etwa der Berner Verein. Als Ausweg blieb ihm das gesellige
Leben. Daraus resultierte aber eine Identitätsschwäche des Vereins.

Warum konnte sich dagegen der neue Aargauer Verein Zürich-Altstetten

und Umgebung behaupten? Warum hatte er anderthalb Jahre nach
der Gründung (1960) bereits 100 Mitglieder? Nach Wicki ist der neue
Verein stark quartierbezogen; er beteiligt sich am Quartierleben, bezieht

von dort her seine Ausstrahlung. Der Verein pflegt das Heimatbild des

Aargaus, reist auch häufig dorthin. Es gelang diesem Verein auch, mit
unkonventionellen Aktivitäten die Jungen anzuziehen. Versuche des

Aargauer Vereins Zürich, Jugendliche mit besonderen Anlässen anzuspre-



Heimatvereine in der Schweiz 167

Jr3t7)j 0(\&\\a zp

'$$ *^ **' ^Il.tnrliitMlIÜI Ìli -Sililililil'it.vMt'llU'lulil'li

crufiinl cliinfi ditw •Jlikiuidt'

*/. |))flTII b i u i t' -5t V UX 1 \c C

t-, shniirtrrtnt t>m 2}. «Umai >a>>*.

"jm jLimen de? "2%««*:

^ürifjv dm

'>¦•¦ &&rf'f •iVrlWidmt 'Ar 3^tMT

Jft

<«*••"

i. *

*»..'/.

1J r»

* •/•

AI
.- -A. *Pî

A f ¦v

»oiio. Air !fttA•»»«fTWI
nuro ourdi ft»i9 "ïi^iS $mtVf%

Abh. 3

Mit solch farbenfrohen und symbolträchtigen Urkunden wurden den neuen Mitgliedern
die Aufnahme in den Aargauer Verein Zürich bestätigt.



168 Paul Hugger

chen (etwa mit einem Grümpelturnier), waren seinerzeit gescheitert.
Hier hatte offenbar der Aargauer Verein Altstetten mehr Erfolg. Er
organisierte Familienanlässe, wodurch die Jungen automatisch in den Verein

hineinwuchsen.
Wicki stellt die Motive, die zur Auflösung des Aargauer Vereins

Zürich führten, treffend zusammen: «Der Verein hätte nur überleben können

durch gemeisterten Funktionswandel zum Geselligkeitsverein. Er
scheiterte aus verschiedenen Gründen. Ohne soziale Indikation verlor
die Jugend das Interesse, da sie gänzlich andere Ideale in der Freizeitgestaltung

entwickelte. Sie liebte neuartige Tanz- und Musikformen,
genoss die neuen Medien wie Kino, Radio, Fernsehen und bevorzugte den

Sport dem Vereinsleben. Der Verein versäumte es, sich den neuen Interessen

der jüngeren Generation anzupassen. Die entstehende Entfremdung

verunmöglichte eine harmonische Enkulturation der Jugend in
den Verein, wie dies früher durch jene Anlässe geschah, an denen die

ganze Familie teilnehmen konnte (z. B. Maibummel) und die der

Aargauer Verein Zürich-Altstetten noch heute praktiziert» (S. 40). Der
Aargauer Verein Zürich erlosch so wegen krasser Überalterung, damit
verbundenem Mitgliederschwund und sinkendem Elan.

Der Flaachtal Verein Zürich und am Irchel

Der Flaachtal Verein Zürich bildet das Beispiel eines Heimatvereins,
der die kulturelle Binnendifferenzierung innerhalb des gleichen Kantons

unterstreicht. Er stammt aus einer Zeit, wo man ein ganz anderes

Raumempfinden hatte und wo Entfernungen anders erlebt wurden.
Das Flaachtal, im Norden des Kantons Zürich gelegen, bildete lange

Zeit eine rein bäuerliche Gegend, deren Bevölkerung seit dem 19.

Jahrhundert kontinuierlich abnahm. Die Dörfer, wie die Landschaft
überhaupt, haben das ursprüngliche Gepräge zu einem guten Teil beibehalten:

Wein-, Acker- und Obstbau kennzeichnen die Landwirtschaft,
Industrie fehlt weitgehend. Das Flaachtal, dank der abseitigen, auch
verkehrstechnisch ungünstigen Lage, bildet somit eine Ausnahme im Kanton

Zürich, vergleichbar am ehesten noch mit dem Knonauer Amt,
wenigstens bis vor einigen Jahren.

1869 wurde der Verein im Café Merz Zürich gegründet; der Wirt
selber stammte von Buch im Flaachtal. Der Beitritt war nur Flaachtalern

möglich. Zweck des Vereins sollte die Pflege der Geselligkeit sein, man
wollte sich gegenseitig in Gemeinde- und Landesangelegenheiten beraten

und bei unverschuldeter Notlage beistehen. 1875 waren es etwa 35



Heimatvereine in der Schweiz 169

Flaachtaler, ausschliesslich Männer. Ausflüge und Abendunterhaltungen

wurden jedoch mit den Frauen und weitern Familienmitgliedern
durchgeführt. Bereits in den ersten Jahren versuchte der Verein, die

Heimatgegend wirtschaftlich zu fördern. Es wurden z. B. Schritte

unternommen, den Postverkehr ins Flaachtal einzuführen (1872 geschah dies

dann); man leistete vom Verein her einen finanziellen Beitrag an die
Rheinbrücke Flaach-Rüdlingen. Längere Zeit wurde auch die Idee einer
Schmalspurbahn ins Flaachtal gefördert. Im Gründungsjahr wurde eine
Liebessteuer für Brandgeschädigte im Flaachtal erhoben. Man führte
eine Sterbekasse ein, kritisierte, allerdings erfolglos, die Waisenfürsorge
in der Gegend, wonach arme Waisenkinder noch vergantet wurden.
Der Verein kannte so ein sozial-ethisches Engagement.

1908 wurde der «Sängerbund» gegründet, seit 1955 «Männerchor
Flachtal Verein» genannt. Dank ihm nahmen die Ausflüge ins Flaachtal

zu, die Sänger zogen von Dorf zu Dorf, brachten Ständchen und sties-

sen in den Wirtschaften der Gegend auf das Wohl der «alten Heimat»
an. Das brachte dem Verein viele Sympathien seitens der lokalen
Bevölkerung. Auch sonst entfaltete der Verein eine rege Reisetätigkeit. Seit
1909 begab man sich alle zwei Jahre auf eine zweitägige Schweizerreise.

1919 erreichte man den Mitgliederbestand von 100. Das Jubiläumsfest
(50 Jahre) feierte man im Flaachtal. Man pries und preist heute noch bei
solchen Anlässen den Flaachtalerwein; er ist ritueller und kultischer
Mittelpunkt der Zusammenkünfte. Heimat- und Vaterlandsliebe ziehen
sich wie ein roter Faden durch die Vereinsanlässe und die entsprechenden

programmatischen Erklärungen.
1938 fällt die Unterstützungskasse weg, sie wurde nicht mehr

beansprucht. Die wirtschaftliche Krise der dreissiger Jahre hatte allerdings
zahlreiche Austritte gebracht. Damals wohnte je die Hälfte der Mitglieder

in Zürich und im Flaachtal, was eine Sonderform der Heimatvereine

darstellt. Wie eine Klammer verbindet so der Verein beide Lokalkulturen.

1947 erst erhielt der Verein seine Fahne. Pate war der Männerchor

Flaach. 1983 geht der Männerchor ein, damit verschwindet auch
die Abendunterhaltung. Die übrigen Anlässe verlieren damit etwas von
ihrem geselligen Glanz.

1986 zählte der Verein 291 Mitglieder, davon ein knappes Viertel
Frauen. 53 % aller Mitglieder waren im Flaachtal wohnhaft. Viele Frauen

wurden Mitglieder, weil die Mitgliedschaft des verstorbenen
Ehemanns auf sie überging.

In jedem Heimatverein entwickelt sich eine Sondersprache, die zwar
dem allgemeinen Duktus der zeittypischen Vereinssprache entspricht,
aber doch mit stereotypen Wendungen, mit symbolischen Ausdrücken



170 Paul Hugger

durchsetzt ist, die der regionalen Kultur entnommen sind. Das Typische
beim Flaachtal Verein liegt darin, dass man ausgiebig über das

landwirtschaftliche Jahr, die Ernteaussichten usw. im Flaachtal spricht, sich

informiert; die Landwirtschaft steht im Zentrum des Denkens, obwohl
nur noch wenige Mitglieder Landwirte sind.

Walliser Klub Zürich19

1924 beschlossen acht Zürcher Walliser an einem Stammtisch, einen
Walliser Verein zu gründen. In den Statuten von 1925 resp. 1928,
erscheint die «Förderung des Heimatgedankens und der Heimatliebe» als

erstes Ziel, gefolgt von der Pflege der Freundschaft und Geselligkeit.
Das Bild des Wallis soll in Zürich gefördert werden, ebenso wie der
Absatz seiner Produkte. 1934 erhielt der Verein die erste Fahne. Ab 1942

konnten auch Frauen Mitglieder werden. Der Verein beteiligte sich
auch an zürcherischen Anlässen, die einen gesamtschweizerischen
Charakter hatten (z. B. an einem Eidgenössischen Turnfest). Jährlich unternahm

man eine Schweizerreise, die zuweilen ins Oberwallis führte. 1977

trat der Verein der Walser-Vereinigung bei. Die «Neu-Walser» wurden
aber von den «Alt-Walsern» kühl aufgenommen.

1986 zählte der Verein 351 Mitglieder, 149 Frauen, 202 Männer. Die
meisten stammten aus dem Oberwallis. Die Walliser Herkunft ist
allerdings nicht Voraussetzung für eine Mitgliedschaft. Das Wohngebiet der

Mitglieder umfasst hauptsächlich den Kanton Zürich. Angrenzende
Gebiete werden durch die Walliser Vereine von Baden, Winterthur oder

Zug erfasst. Der Klub wirkt heute etwas überaltert. Auch hier bestätigt
sich, was bereits bei den Untersuchungen in Basel festzustellen war: Viele

Mitglieder treten erst in späteren Lebensjahren dem Walliser Verein
bei. Claus Perrig führt aber S. 6 aus: «Doch immer wieder treten auch

dem Walliser Klub Zürich junge Mitglieder bei. Ein genaues Eintrittsalter

ist nicht festgelegt, liegt in der Praxis jedoch bei 16 bis 18 Jahren. Es

sind gerade diese jungen Leute, oft bereits die dritte Generation von in
Zürich ansässigen Wallisern, die zu den begeistertsten Mitgliedern
zählen.»

Früher galt der Walliser Klub als elitär. Darum kam es 1954 zur
Abtrennung einer Gruppe, die den «Walliser Arbeiter-Verein» gründete. Er
nennt sich heute «Walliser Verein Rhone». Die beiden Vereine pflegen
ein gutes Einvernehmen.

Der Walliser Klub pflegt die Geselligkeit und das Brauchtum, fördert
die Kenntnis der Walliser Eigenkultur ausserhalb des Kantons. Er wirbt



Heimatvereine in der Schweiz 171

für die landschaftlichen Schönheiten des Wallis und seine vielseitigen
Produkte. In Vorträgen werden Themen des Heimatkantons behandelt.
Die Heimatverbundenheit äussert sich auch in der Tracht; 1966 wurde
eine eigene Trachtengruppe gegründet, die heute rund 60 Mitglieder
zählt. An Gedächtnismessen für verstorbene Klub-Mitglieder nehmen
die Angehörigen der Trachtengruppe im Kostüm teil. Die Pflege der

Walliser Mundart hat einen hohen Stellenwert; bewundert wird, wer
noch gutes, angestammtes Walliser Deutsch spricht. Eine Theatergruppe

spielt Stücke in Walliser Deutsch, notfalls werden diese zuerst ins

Walliser Deutsch «übersetzt». Viele Mitglieder, vor allem der dritten
Generation, sind dialektal zweisprachig. Die Sprache vermittelt im
Klub eine starke Identität. Die Werbung für die Produkte geschieht
durch die Teilnahme an der Walliser Woche, aber auch dadurch, dass

man bei der Tombola an Vereinsanlässen speziell Walliser Produkte als

Gewinn einsetzt. Bei solchen Anlässen ist der Saal mit kantonalen
Emblemen geschmückt, mit Wappen, Lötschentaler-Masken usw.

Bei der Weihnachtsfeier - die zugleich Klausfeier genannt wird —

erzählt man Geschichten in Walliser Deutsch. Ein gutmütiger Sankt
Nikolaus tritt auf; der Knecht Ruprecht trägt keine Rute. Zum 12.

Geburtstag erhält das Kind einen Zinnbecher, früher ein Silberbesteck.

Der Aufwand für die Verstorbenen ist gross; man spendet Kränze,
stiftet Messen usw. Die entsprechenden Kosten machen beim Walliser
Klub beinahe einen Viertel der Gesamtausgaben aus.

Der kulturelle Transfer zwischen Heimatkanton und Wahlheimat ist

wechselseitig; man beeinflusst sich gegenseitig. Die Exil-Walliser zogen
einst aus wirtschaftlichen Gründen weg; durch die besseren Verdienst-
Verhältnisse in Zürich war es ihnen möglich, Geld auf vielen Kanälen in
die Heimat zurückfliessen zu lassen, u. a. über den 1931 gegründeten-

«Fonds pro Wallis». Der Klub selbst stellte regelmässig finanzielle Mittel
bereit, für Schulen, bedürftige Kinder, bei Brandfällen und Unwetterkatastrophen.

1940 übernahm so der Walliser Klub Zürich das Protektorat
zur Einführung der Sekundärschule im Wallis. Als erste Gemeinde
eröffnete Visp 1941 eine Sekundärschule. Früher kam es vor, dass der

Walliser Klub sogar Abstimmungsempfehlungen an die Bevölkerung
des Heimatkantons gab, was von den Einheimischen oft als

unerwünschte Beeinflussung empfunden wurde.

Der Appenzeller Verein Zürich10

Erste Bestrebungen zur Gründung eines Appenzeller Vereins in
Zürich gehen auf das Jahr 1872 zurück. Ein Jahr später beschlossen einige



172 Paul Hugger

Appenzeller, den Landsgemeinde-Sonntag, den letzten Sonntag im
April, gemeinsam zu feiern. 1878 wurde der Verein sang- und klanglos
aufgelöst. 1892 erfolgte ein neuer Anlauf. Am 1. Januar 1893 war es

soweit. Ein Jahr später bereits trat man mit einer Abendunterhaltung vor
das Publikum. 1895 gründete man eine Reisekasse und eine Theatergruppe.

1903 nahmen die Mitglieder an der 500-Jahrfeier der Schlacht bei Vö-
gelinsegg teil. Eine Fahne wurde geweiht. 1905 verfügte man über eine

vereinseigene Unterstützungskasse. 1930 übernahm der Verein eine

neugegründete Auskunftsstelle für Ferien im Appenzellerland, die auf

Anregung der Appenzellischen Verkehrsvereine in Zürich geschaffen worden

war. 1939 schlug eine hohe Stunde für den Verein. Er wurde, zusammen

mit dem appenzellischen Verkehrsverein, mit der Durchführung
des Appenzeller-Tages an der Landi betraut. Die Mitglieder wirkten
beim Festspiel «Me sönd halt Appezöller» mit.

Zum Appenzeller Verein gehört ein Männerchor (bereits 3 Monate
nach der offiziellen Vereinsgründung geschaffen), der auch hier zum
eigentlichen Träger des Vereinslebens geworden ist. Von 1928-72 bestand
ein Jodelchörli, das bis 1963 nur aus dem Stegreif sang. 1982 zählte man
193 Mitglieder, wobei das Verhältnis der Männer zu den Frauen 2:1
lautete. 53% stammten aus Ausserrhoden, 27% aus Innerrhoden. 20% waren

in andern Kantonen heimatberechtigt, wobei entscheidend war,
dass sie ihre Jugend im Appenzellerland verbracht hatten.

«Seit der Vereinsgründung sind es zwei Veranstaltungen, die dem

Appenzeller Verein Zürich <sein> Gepräge geben: Die Landsgemeindefeier
am Landsgemeinde-Sonntag und der Appenzeller Abend im Spätherbst
oder im Winter» (S. 7). Am letzten April-Sonntag feiert man die
Landsgemeinde, entweder in Zürich oder an einem Landsgemeinde-Ort. In
Zürich spielt dabei eine Streichmusik zum Tanz auf. Nach Abschluss
der beiden Landsgemeinden übermitteln die Ratsschreiber jeweils die

Abstimmungs- und Wahlresultate per Telegramm. Ende Januar findet
der wichtigste Anlass des Jahres statt: der Unterhaltungsabend, verbunden

mit einer Tombola. Er wird weitgehend mit appenzellischer
Streichmusik und brauchtümlichen Vorführungen bestritten, etwa dem

«Hierig-Tanz». Allerdings mischen sich da auch andere Musikweisen
ein, unkritisch und problemlos, von jenseits des Bodensees und aus dem
benachbarten Österreich. Einmal jährlich unternimmt man eine Reise

ins Appenzellerland. Auch werden Vorträge über appenzellische Themen

gehalten, an die sich jeweils ein gemeinsames Essen mit einem
«typischen» Appenzeller Menü anschliesst: Chäs-Makkaroni, Siedwürste
und Apfelmus.



Heimatvereine in der Schweiz 173

Der Appenzeller Verein besitzt viele rituelle und symbolische
Vereinsobjekte, z. B. ein ganzes Geschell, rote Brusttücher, eine
silberbeschlagene Pfeife, einen Landsgemeinde-Degen, der von den beiden

Kantonsregierungen geschenkt wurde. Noch heute wird die Fahne von 1903

benützt. Man unterhält freundschaftliche Beziehungen zu den Appenzeller

Vereinen Limmattal, Aarau, Winterthur, Schaffhausen, Basel und
Luzern. Kontakte bestehen ebenfalls zum Toggenburger Verein. Auch
dem Appenzeller Verein Zürich bereitet die Überalterung Sorge.

Appenzeller Verein Zürichsee11

Dieser junge, dynamische, attraktive Heimatverein passt offenbar in
die moderne Zeit und deckt entsprechende Bedürfnisse ab. Er wurde
1984 gegründet, mit den gleichen Zielsetzungen wie schon beim Appenzeller

Verein Zürich. Es fehlt allerdings die fürsorgerliche Komponente.
Bei den Versammlungen pflegt man intensiv den Volksgesang, vor allem
das Appenzellerlied; ihm dient ein spezielles Liedheft. Wenn auch viele

Mitglieder sich nicht mehr als Voll-Appenzeller sehen, so haben sie doch
das Gefühl, von ihrer Herkunft her eine Sonderstellung einzunehmen.

1987 zählte der Verein 87 Mitglieder, zu gleichen Teilen Frauen und

Männer, mehrheitlich Ausserrhödler. Im Vereinsprogramm haben vor
allem die «Monatshöcke» Gewicht, dann die Wanderung ins Appenzellerland

im Herbst, die Nikolaus-Feier anfangs Dezember, die

Generalversammlung im Frühjahr. An die Hocke schliesst sich vierteljährlich
ein Vortrag über eine Appenzeller-Gemeinde an. Die Mitglieder des

Appenzeller Vereins betonen wie anderswo den familiären Charakter ihres

Vereins. Man pflegt eine gewisse Ungezwungenheit, gibt sich bewusst
als jungen, modernen Verein. Auch hier spielen die Symbole eine wichtige

Rolle. So verwendet man z. B. als Briefkopf einen Stempel mit
Kühen und Sennen. Zudem wird bei den Versammlungen ein Maskottchen

aufgestellt, eine Figur von einem halben Meter, einen Appenzeller in
Tracht darstellend. Selbstverständlich prägt auch hier die Persönlichkeit
des Präsidenten das Vereinsleben.

Dass Heimatvereine weiterhin vital sein können, zeigt auch die 1981

erfolgte Gründung des

«Bündner Gemischten Chors Zürich»

Er entstand aus der Fusion des »Bündner Heimatchors» und des

»Chors des Bündner Vereins Zürich». Der Verein will den Gesang in ro-



174 Paul Hugger

manischer und deutscher Sprache pflegen, die Kameradschaft und den

Bündner Verein Zürich bei seinen Anlässen gesanglich unterstützen.
Der Chor ist Mitglied des Regionalverbands der Bündner Vereine in
Zürich und Umgebung.23 Die Mitgliederzahl bewegt sich zwischen 50 und
60. Mehrheitlich sind es Frauen (1986 43, gegenüber 15 Männern). Auch
die Jungen (ab 18) sind gut vertreten. Von der Herkunft her überwiegen
die Bündner im Verhältnis 5 : 1. Dominant ist auch das Rätoromanisch
als Muttersprache (mit 70 % der Mitglieder).

Wirtschaftliche Gründe, später vermehrt auch Gründe der Ausbildung

veranlassten die Bündner, nach Zürich zu kommen. Bei den Frauen

waren es vor allem Stellenangebote in Haushalt und Service. Mehrere

Frauen zogen auch infolge Heirat ins Unterland. Die Integration der
Bündner in Zürich ist gut, erfolgt weitgehend problemlos. Über die

Hälfte der Chormitglieder wirkt noch in andern Vereinen mit, zum Teil
in weiteren Chören.

Die Kontakte zum Heimatkanton sind weiterhin eng. Familien- und

Verwandtschaftsbeziehungen werden gepflegt, die jungen, ledigen
Chormitglieder verbringen häufig das Wochenende in Graubünden. Man
macht dort Ferien, nimmt an den lokalen Bräuchen teil. Die meisten

Mitglieder möchten aber nicht mehr definitiv zurückkehren. Mit
Symbolen am Auto, in der Wohnung demonstriert man seine Verbundenheit

mit dem Heimatkanton, man hält sich eine Bündner Zeitung.
Auch hier spricht man vom Verein wie von einer Familie, von

familiärer Atmosphäre. Im Chor bestehen verwandtschaftliche Beziehungen.

Das rührt schon daher, dass der grösste Teil der Chormitglieder
durch Bekannte oder Verwandte zum Verein gekommen ist. Das starke

Gemeinschaftsgefühl äussert sich durch die Wahl der «Wir»-Form beim
Reden vom Verein; «unsere Antonia» heisst es da etwa usw. Über die

Hälfte der Chormitglieder kommen aus dem Bündner Oberland, einem

lange agrarisch gebliebenen katholischen Gebiet. Die herkömmlichen
Spannungen, die zwischen den einzelnen Talschaften in Graubünden
bestehen und die dazu führen, dass die Engadiner stärkere Beziehungen
zur deutschen Schweiz als etwa zum Vorderrheintal unterhalten, bauen

sich im Chor ab; die Vorurteile verlieren ihre Bedeutung. Auch das

Verhältnis zu den Deutschschweizer Mitgliedern im Chor ist ausgezeichnet.

Die Unterhaltung geschieht gemischt-sprachlich. Wenn
Deutschschweizer daran teilnehmen, deutsch, sonst bald romanisch, bald

deutsch, wobei verschiedene Dialekte gesprochen werden.
1933 spaltete sich der «Chor Viril Grischun Turitg» vom Bündner

Verein ab. Der Gemischte Chor tritt manchmal mit ihm zusammen auf.

Die Gesangstradition in Graubünden ist reich, das Chorwesen ausge-



Heimatvereine in der Schweiz 175

zeichnet ausgebildet. Das romanische Liedgut, das man pflegt, wirkt
sehnsuchtsvoll, dem romantischen Naturgefühl verpflichtet, erfüllt von
freiheitlichem Pathos, der Melancholie der Berge. Nach den Konzerten,
bei denen die Sängerinnen mehrheitlich in der Bündner Tracht auftreten,

werden den Verwandten und Freunden Bündner Gerstensuppe,
Würste, Käse etc. serviert. Bei seinen Auftritten findet der Chor beim
Zürcher Publikum grosse Sympathie.

Lugano: Berner Verein

Er wurde 1969 gegründet und ist nach Auskunft der Vizepräsidentin
Verena Guggiari der erste Berner Verein Luganos gewesen. Es gibt daneben

einen Deutschschweizer Verein. Seit rund 15 Jahren hält man den

Zibele-Märit auf der Piazza Riforma ab, der guten Zuspruch kennt. Die
Vereinsfrauen verkaufen dabei in der Tracht. Noch besitzt der Verein
keine Gesangssektion; aber nächstens soll eine Trachtengruppe gegründet

werden. Das Problem ist, gemäss Verena Guggiari, die Überalterung
des Vereins; die Leute lassen sich erst im fortgeschrittenen Alter im Tessin

nieder. Es fehlen die Jungen. Immerhin zählt der Verein bereits 85

Aktivmitglieder; zusammen mit den Passivmitgliedern sind es 150. An
den Unterhaltungsabenden wird erwartungsgemäss bernisches Brauchtum

vorgeführt: Fahnenschwinger, Alphornbläser, Jodler. Zum
Theaterspielen habe man es noch nicht gebracht. Der Verein erhält Einladungen

zu den Jahresveranstaltungen der Berner Vereine in Luzern und
Zürich. Eine Delegation nimmt jeweils daran teil. Aber der Berner Verein

beteiligt sich auch am Winzerfest Lugano mit einem eigenen Wagen;
1988 z. B. habe der Wagen mit der Justitia einen grossen Erfolg gehabt.
Solche Darstellungen würden bei den Mitgliedern oft sehr starke
Emotionen hervorrufen, vor allem wenn dabei Trachten auftreten. Dann
könnten viele nicht mehr vor innerer Rührung reden24 (Abb. 4).

Ergebnisse

Die Entwicklung der Heimatvereine weist über alle lokalen Sonderformen

hinaus kennzeichnende Gemeinsamkeiten auf: Die meisten älteren

Heimatvereine erwuchsen zunächst aus dem Bedürfnis nach
wirtschaftlicher Absicherung, gegenseitigen Hilfeleistungen. Dies zu einer

Zeit, wo die öffentlichen Sozialleistungen im Falle von Not, Krankheit,
unverschuldetem Elend ungenügend, kaum entwickelt waren. Im Laufe



176 Paul Hugger

des 20. Jahrhunderts wurden, parallel zur Entwicklung des

Sozialversicherungswesens, diese Funktionen der Heimatvereine immer unbedeutender.

Dafür nahm der gesellige und kulturelle Bereich stets zu. Die
Heimatvereine entwickelten an ihren Anlässen eine besondere Binnenkultur,

die mit Symbolen und repräsentativen Formen der Herkunftskultur

besetzt war, dadurch ihr bestimmendes Gepräge erhielt. Folklore

diente hier dauernder Identitätsstiftung. Darüber hinaus trugen die

Heimatvereine, zunächst ungewollt, zum kulturellen Transfer innerhalb

der Schweiz Entscheidendes bei. Bei ihren Veranstaltungen und bei
ihrem Auftreten an öffentlichen Ereignissen führten und führen sie heute

noch die als wesentlich erachteten Formen und Eigenarten der Kultur

des Heimatkantons vor, anschaulich, einprägsam, und durch diese

Abbreviaturen haben die Heimatvereine beigetragen, kulturelle Stereotypen

der einzelnen Kantone im öffentlichen Bewusstsein zu verankern.
Gewiss, die Heimatvereine sind nicht die einzigen Kanäle, über die dieser

kulturelle Transfer erfolgte: In den letzten Jahrzehnten sind die
Medien, vor allem die Werbung, weitaus wichtiger geworden. Aber die
Heimatvereine waren vor allem früher ohne Zweifel wichtige Vektoren
interkultureller Kommunikation.

Bedeutender noch als diese Wirkung nach aussen ist der Beitrag der
Heimatvereine zur Identitätsstabilisierung in der modernen Gesellschaft.

Jeder Schweizer, der in einen ihm unvertrauten Kanton übersiedelt,

vor allem wenn er in einem andern Sprachgebiet liegt, ist zunächst
verunsichert, gewiss in unterschiedlicher Weise und früher mehr als

heute. Aber er erlebt den Zwang, sich neuen kulturellen Gegebenheiten

anzupassen, sich einzustimmen, einen neuen sozialen Code zu erlernen.
Hier bietet ihm der Heimatverein die Möglichkeit, die angestammten
Werte weiter zu pflegen, Sprache, Religion, Brauchtum, ihm vertraute
Produkte, Gerichte wiederzufinden. Altere Mitglieder des Heimatvereins

leben ihm eine sinnvolle Integration, eine Akkulturation am neuen
Ort vor. Generell wird durch die Geselligkeit, die auf dem gleichen
Wertegrund beruht, das «Wir-Gefühl» gestärkt, die Vereinzelung
aufgehoben, die Beheimatung im neuen Lebensraum erleichtert. Über das

«Wir-Gefühl» erlebt man Heimat. So wirken die Heimatvereine in
besonderer Weise identitätsvermittelnd. Perrig schreibt: «Heimat bedeutet
für die Mitglieder des Walliser Klubs Zürich nicht nur das Wallis, wo
man geboren wurde und aufwuchs, sondern auch Zürich, wo man neue
Freunde fand, die Kinder zur Schule gehen, man selbst arbeitet und
schliesslich auch das Bürgerrecht erwarb» (S. 47).

Jeder Heimatverein pflegt ein Idealbild der Herkunftsregion, der
Landschaft und ihrer Menschen. Es ist das Idealbild des Appenzellers,



Heimatvereine in der Schweiz 17-

"". ^T"^

'<• &

FE5TA
CAMPESTRE
DI BENEFICENZA
ZUWAMtE^ALBLi/uoigii

I
,.?««*¦ <i

L " ^**"

SEZIONE DE1IA
¦mo TICINO e
MUTUO SOCCORSO

TICINESE

Abb. 4

Erinnerungstafel an ein Wohlfahrtsfest 1921 des ersten Tessiner Vereins in Zürich.



178 Paul Hugger

des Wallisers, des Bündners, das einem Gruppenkonsens unterliegt.
Beim Zelebrieren dieser heimatlichen Werte, der Heimat-Folklore, hat
sich aber ein Wandel vollzogen: Man ist generell nüchterner geworden,
weniger emphatisch, das Pathos hat sich abgebaut. Noch immer aber

können Vereinsrituale, die sich auf die Ursprungsheimat beziehen, starke

Emotionen auslösen. Aber wichtiger als diese folkloristischen Bezüge

ist die Geselligkeit geworden, das Gefühl, eine grosse Familie zu
bilden, das im Verlauf unserer Untersuchung immer wieder angesprochen
wurde. Gerade jüngere Heimatvereine verdanken ihre Vitalität diesem

Faktor. So gilt für die Heimatvereine, was generell für die Funktion des

Vereins in der modernen Gesellschaft zutrifft: In ihm findet der Mensch

Werte, Anerkennung, Förderung, was bei der stets wachsenden Bedeutung

des Freizeitbereichs ins Gewicht fällt. Der Verein ermöglicht dem

Mitglied das Rollenspiel, vermittelt auch Sicherheit bei der sozialen

Integration. In vielen Fällen bietet er ihm eine säkularisierte Jahresliturgie,
festgemacht an den einzelnen Anlässen, die sich auf den traditionellen
Jahresablauf beziehen. Die Ritualität, welche die meisten Vereine bei

ihren Anlässen entfalten, spricht tiefe Bedürfnisse des Menschen an. Die
Vereine allgemein bieten durch den Gruppenkonsens gemeinsame Werte,

Symbole und Ideale an, was in einer ipsistischen Gesellschaft von
grosser Bedeutung ist, in einer Gesellschaft, welche die Tendenz hat,
sich zu atomisieren. Der Verein schützt das Individuum letztlich vor der

grossen Masse, aber auch vor der administrativen Vereinnahmung. So

haben die Vereine nicht aufgehört, auch unter veränderten Zeitbedingungen

eine wichtige soziale Rolle in der Gesellschaft zu spielen.
Es zeigt sich, dass Heimatvereine verschiedene Bedürfnisse abdecken:

Geselligkeit, Geborgenheit, Abwechslung im Alltag, aber auch kulturelles

Nischendasein, die Möglichkeit vor allem, die Identität zu festigen,
ein Identifikationsmuster anzunehmen, anders zu sein als die vielen.

Schweizer Binnenwanderer haben, wie dies bei andern Nationalitäten

der Fall ist, die Tendenz, ihre Herkunftskultur am neuen Ort zu

reproduzieren. Sie wird dabei auf einige handliche Formen reduziert, die
sich gleichsam im Reisegepäck mitführen lassen. Dieses Zelebrieren des

Herkommens kann aus Gründen des Wirklichkeitssinns und einer
realistischen Lebenspraxis nur zu bestimmten Zeiten geschehen, ausserhalb

der Arbeit, in Stunden der Geselligkeit und Entspannung. Aber gerade
dann entwickeln solche Anlässe eine existenziell bedeutende Funktion.
Der Binnenwanderer geht also durchaus rational mit seinen Heimatgefühlen

und Nostalgien um. Er weiss um die primäre Notwendigkeit,
sich am neuen Ort zu integrieren. Der kulturelle Dualismus, aufgeteilt
in einen Alltagsbereich des Nüchtern-Effizienten und einen Fest-Be-



Heimatvereine in der Schweiz 179

reich des Emotionalen, begleitet den Integrationsprozess durch mehrere
Generationen hindurch, bis er schliesslich seine Funktionalität und

Ausstrahlung verliert und erlöscht. Heimatkult zu gewissen Stunden
erlaubt nicht zuletzt auch, ein «schlechtes Gewissen» wegen der Abkehr
und Loslösung von angestammten Lebensformen und Kulturwerten zu
besänftigen.25

Anmerkungen

i Ausgiebig geht Eduard Strübin in seiner Regionalmonographie aufdie Geschichte
und den Funktionswandel des Vereinswesens ein: Baselbieter Volksleben. Sitte und
Brauch im Kulturwandel der Gegenwart. Basel 1952, 163-198. In Frankreich und
Deutschland liegen die Verhältnisse besser. Vgl. grundsätzlich Albrecht Lehmann: Zur
volkskundlichen Vereinsforschung. In: Vereinswesen und bürgerliche Gesellschaft in
Deutschland, hg. v. Otto Dann. Beiheft 9 d. Hist. Zs. München 1984, 133-149. Hess. Bl.
f. Volks- und Kulturforschung. NF 16. Giessen 1984; Hans-Friedrich Foltin: Geschichte
und Perspektiven der Vereinsforschung. In: Vereinsforschung. Hess. Bl. f. Volks- und
Kulturforschung. Bd. 16. Giessen 1984, 3-31. Erwähnt seien auch die beiden bekanntesten

Vereinsuntersuchungen im deutschen Sprachgebiet: Herbert Freudenthal: Vereine in
Hamburg. Ein Beitrag zur Geschichte und Volkskunde der Geselligkeit. Hamburg 1968.
Volkskdl. Studien, Band 4; Heinz Schmitt: Das Vereinsleben der Stadt Weinheim an der
Bergstrasse. Volkskdl. Untersuchung zum kulturellen Leben einer Mittelstadt. Weinheim
1963.

1

Vgl. dazu Joffre Dumazedier: Revolution culturelle du temps libre 1968-1988. Paris

1988, 194-208.
Max Weber: Geschäftsbericht. In: Verhandlungen des ersten deutschen

Soziologentages vom 19.-22. Oktober 1910 in Frankfurt/M. Tübingen 1911, 39-62. Vgl. zu den
folgenden Gedankengängen Henning Dunckelmann: Lokale Öffentlichkeit. Eine
gemeindesoziologische Untersuchung. Schriften d. deutschen Instituts f. Urbanistik, Bd.
51. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1975.

4 Zur Geschichte des Vereinswesens in Deutschland vgl. Wolfgang Hardtwig:
Strukturmerkmale und Entwicklungstendenzen des Vereinswesens in Deutschland 1789-1848.
In: Vereinswesen und bürgerliche Gesellschaft (wie Anm. 1), 11-50, und Klaus Tenfelde:
Die Entfaltung des Vereinswesens während der industriellen Revolution in Deutschland
(1850-1873). Ibidem 55-114. Eine entsprechende schweizerische Untersuchung steht
noch aus, dürfte aber in absehbarer Zeit als Nationalfondsstudie unter der Leitung von
Hans-Ulrich Jost vorliegen. Vgl. immerhin Ulrich Im Hof: Vereinswesen und Geselligkeit

in der Schweiz 1750-1850. In: Geselligkeit, Vereinswesen und Bürgerliche Gesellschaft

in Frankreich, Deutschland und der Schweiz 1750-1850. Hg. von Etienne François.

Paris 1986, 53-61.
Das Vereinsleben hat selbstverständlich nicht nur eine einzige Wurzel. Wie komplex die
Ursprungsfrage ist, zeigt etwa ein Blick auf die Geschichte der «Nachbarschaften» in
Winterthur. Sie bestanden im Ancien Régime (älteste schriftliche Erwähnung 1710) als

gesellige Vereinigungen; heute bezeichnet man sie nach ihrem Hauptanlass als Eschermitt-
woch-Gesellschaften. Sie selbst nannten sich einfach Nachbarschaften. Es gab sie in fast
allen Quartieren und Gassen. Man traf sich vor allem zu einem geselligen Aschermittwochsmahl.

Dieses Fest zog sich manchmal über mehrere Tage hinweg; ohne Zweifel
handelte es sich dabei um ein fasnächtliches Brauchtum. Im 19. Jahrhundert entwickelten
sich die Nachbarschaften zu eigentlichen Vereinen, mit einem regeren Programm. Man
machte Ausflüge, auch in die weitere Umgebung, manchmal bis an den Rhein oder
Bodensee. Als gegen Ende der siebziger Jahre die Weinspenden der Stadt aufhörten, gingen
die Nachbarschaften ein. Nach der Übernahme des Eidgenössischen Schützenfestes von



180 Paul Hugger

1895 Hessen sie die Einwohner der Stadt zur Vorbereitung des Festes wieder aufleben,
und zwar in Form von Quartiervereinen, die am Anfang sogar den Namen Nachbarschaften

trugen. J. Dickenmann: Historisches aus zwei Nachbarschaften in Winterthur.
o. J. 24 Seiten.

1 Landsmannschaften der Schweizer im Ausland, auch das wäre eine besondere
Untersuchung wert. Zum Beispiel der Schweizer Verein in Ägypten: Gemäss I. R. Vierter:
Cent ans de vie suisse au Caire. Mémoires et documents. Alexandrie 1946. Die Anfänge
des Schweizer Vereins in Kairo verlieren sich im dunkeln. Ein Füllhorn, das als kostbare
Reliquie aufbewahrt wird, trägt das Datum 1865 und belegt damit, dass schon zu jener
Zeit eine Vereinigung der Schweizer bestanden hatte. Am 15. März 1867 wurde dann ein
eigentlicher Schweizer Verein gegründet, nachdem sich die Schweizer jahrelang regelmässig

im Restaurant eines Landsmannes getroffen und dort ihre patriotischen Lieder gesungen

hatten. Anlässlich der Eröffnung des Suezkanals wurde 1869 eine Société Suisse de

Secours, also eine Hilfsgesellschaft, im gleichen Restaurant und unter der Ägide des Schweizer

Vereins gegründet. Ihr Zweck war, mit einem bescheidenen Kapital Kredite an notleidende

Schweizer zu gewähren. Vgl. dazu S. 65-67. Der erste Schweizer Verein erlosch
1878/79. 1894 kam es zu einer Neugründung. Zu gleicher Zeit bestand bereits ein Schweizer

und Internationaler Kegelklub, der etwas später mit dem Schweizer Verein fusionierte.

1900 wurde eine Schützensektion gegründet, der gemischte Chor 1931, 1936 ein
Pfadfinder-, 1938 ein Pfadfinderinnen-Verein, 1944 schliesslich ein Sportklub. Der Schweizer
Verein, der eine sehr bewegte Geschichte kannte, mit vielen heftigen Auseinandersetzungen,

feierte besonders innig die 1. August-Feiern, mit lebenden Bildern, Nachbildungen
vor allem der Rütliszene und der Teil-Gruppe. Er pflegte auch gute Beziehungen zu König

Faruk, der sich an den Wettbewerben des Kegelklubs aktiv beteiligte und einen
entsprechenden Pokal gestiftet hatte. Vgl. S. 69-91.
Für die Vereinigten Staaten, im besondern die Tessiner Vereine in California, z. B. John
Paul von Grüningen (Hg): The Swiss in the United States. Madison, Wisconsin 1940,
lOOf. Zum Schweizer Verein in Chicago, der 1880 neu gegründet wurde, vgl. die
Festschrift Souvenir. Schweizer Club Chicago 1880-1905. Auch er mit verschiedenen Sektionen

und Kranken- und Unterstützungskasse.
Schliesslich das nahe Ausland, etwa das Vorarlberg mit dem Schweizerverein, 1871

gegründet, heute fusioniert mit dem 1888 entstandenen Schweizerverein Bregenz,
ursprünglich von den leitenden Angestellten der Textilindustrie und Gewerbetreibenden

getragen. Vgl. dazu die Monographie von Hildegard Gehrer-Schwarz: Der Schweizerverein

Bregenz. Sem. arb. WS 1987 Zürich.
6 Vgl. dazu z. B. Jean-Luc Chodkiewics: L'Aubrac à Paris. In: Ethnologie contemporaine.

II. Paris 1973, 203-263, oder die Aufsätze in der Ethnologie française: Patrick
Prado: Le va et le vient. Migrants bretons à Paris. 10. 1980, 191-196; Jeanne Gaillard: Les

migrants à Paris au 19ème siècle. Insertion et marginalité, a. a. O., 128-136 etc. Es sei

auch auf die frühe Studie von Antoine Bonnefoy: Les Auvergnats à Paris, Paris 1933,

hingewiesen.

Vgl. z. B. F. Krins: Zur Geschichte der Schlesier-Vereine in Nordrhein-Westfalen.
In: Jb. f. Vkde der Heimatvertriebenen 4 (1958), 163-189; Hermann Bausinger/Markus
Braun/Herbert Schwedt: Neue Siedlungen. Stuttgart 19632.

8 Paul Wicki: Der Aargauer Verein Zürich (s. Anm. 17), 26f.
9 In der vorliegenden Untersuchung sind ebenfalls Ergebnisse einer studentischen

Untersuchung einbezogen, die 1973 unter der Leitung von Hans Trümpy und des Verfassers

an der Universität Basel durchgeführt wurde. Dabei wurde die Aktivität von 50
Vereinen, die ihr Stammlokal im Restaurant Löwenzorn in der Basler Altstadt hatten, auf die

integrative Wirkung untersucht. Als wichtigstes Resultat ergab sich die Feststellung, dass

die Vereine entgegen der Erwartung kaum eine Bedeutung für die Akkulturation von
Neuzugezogenen hatten, dass in dieser Hinsicht die integrative Leistung gering war. Eine
Ausnahme bildeten die Sportvereine und die Studentenverbindungen. Dagegen entwik-
kelten die Vereine, besonders Heimatvereine, eine wichtige Funktion für Leute, die
bereits seit einigen Jahren am neuen Wohnort lebten, sich weitgehend integriert hatten und
sich in einer Phase der Rückbesinnung wieder den Ursprüngen zuwandten.

10
Vgl. auch S. 168 ff.



Heimatvereine in der Schweiz 181

11 Gestützt auf die Festschrift: 1862 -1962. 100 Jahre Berner Verein Basel. (Karl
Bachmann). Basel 1962.

12 Siehe S. 165 ff.
Es handelte sich um den Rückkauf der schweizerischen Eisenbahnen durch den

Bund.
14

August Forel: Rückblick auf mein Leben. Zürich 1935. 48f.
Die heute bestehenden Westschweizer Geselligkeitsvereine in Zürich sind alle später

entstanden: der Club Romand 1889, der Cercle Suisse Français 1904 als Abspaltung
des Club Romand, der Club Suisse Français Le Léman, eine Vereinigung vor allem von
Post- und Eisenbahnbeamten, 1925, der Cercle Jurassien 1945. Neben diesen vier grossen
Geselligkeitsvereinen gibt es kleinere: etwa die Dames de Morges, eine über fünfzigjährige

Vereinigung von Frauen aus gebildeten Kreisen der Oberschicht, das Centre Romand
de Jeunesse, das erst seit einigen Jahren besteht usw. Vgl. dazu Verena Kobelt: Romands
in der Stadt Zürich: SAVk 80 (1984), 312-218.

16 Zu Ulrich Farner (1855-1922) vgl. Hist.-Biogr. Lex. d. Schweiz 3, 115; Schweiz.
Schriftsteller-Lexikon. Weinfelden 1918, 52f.; J. C. Heer: Die zürcherische Dialektdichtung.

Zürich 1889, 96f.
1 Gemäss Paul Wicki: Der Aargauer Verein Zürich. Zu den Ursachen seines Niedergangs.

Sem.arb. Zürich WS 1986/87.
1

Gemäss Silvia Danczkay-König: Heimatvereine am Beispiel des Flaachtal Vereins
Zürich und am Irchel. Sem.arb.

19 Basierend auf einer Sem.arb. von Claus Perrig. Zur Zuwanderung von Wallisern
nach Zürich vgl. auch Max Matter: Zur Frage der regionalen Identität von Zuwanderern
aus kleinen Gemeinden. In: Heimat und Identität. Probleme regionaler Kultur. Volks-
kunde-Kongress in Kiel 1979. Hg. v. Konrad Köstlin und Hermann Bausinger. Neumünster

1980, 68-80.
•

20 Gemäss einer Prosem.arb. von Andreas Schefer.
21 Gestützt auf eine Sem.arb. von Maya Künzler.
22

Vgl. die Sem.arb von Silvia Conzett: «Der Bündner Gemischte Chor Zürich - ein
Heimatverein».

23 Eine Auswahl der bestehenden Bündner Vereinigungen im Raum Zürich belegt
ihre Vielfalt: Bündner Verein Zürich mit Volkstanzgruppe, Singkreis und Seniorengruppe;

Bündner Verein Oerlikon (Theatergruppe); Bündnerclub Calanda Zürich; BUG
Bündner Unterstützungsgesellschaft; Plazzin Turich (Engadiner Trachtentanzgruppe);
Ladinia (Engadiner Studenten); Uniun Jauers Turich e contuorns (Münstertaler Gruppe);
Heimweh-Davoser in und um Zürich (Interessengruppe); Società dei Grigioni Italiani
Zürich; Società dei Pusc'ciavin Zürich; Bündner Gemischter Chor Zürich (Chor Mische-
dau Grischun Turitg); Chor Viril Grischun Turitg; Coro Alpestre (Puschlaver Gesangsgruppe);

MICARO (Missiun catolica romontscha) Zollikon; Bündner Verein Horgen
und Umgebung; Bündner Verein Richterswil und Umgebung; Bündnerclub Kloten;
Bündner Verein Uster; Bündner Verein Wetzikon; Bündner Verein Winterthur mit
Theatergruppe, Gemischtem Chor, Tanzgruppe; Società dei Pusc'ciavin Winterthur;
Regionalverband der Bündner Vereine in Zürich und Umgebung.

24 Als Gegenstück dazu sei erwähnt, dass 1888 der erste Tessiner Verein (Società ticinese
di mutuo soccorso) in Zürich gegründet wurde, als Emigrantenorganisation, die zunächst
eine Unterstützungskasse für die Landsleute einrichtete, dann aber darüber hinaus gesellige

und kulturelle Bedeutung erhielt. Die Entwicklung verlief ähnlich wie bei anderen
landsmannschaftlichen Organisationen. Vgl. dazu: Un ideale compie cento anni 1888-
1988. (Zürich 1988); Wolfgang Rohner: Die Tessinervereine in Zürich, und Dominik
Wunderlin: Der Pro Ticino di Basilea. In: Schweizer Volkskunde 75 (1985), 60-62, resp. 58-60.

25 Den Heimatvereinen in der Schweiz stehen Vereinigungen und Gruppierungen
gegenüber, welche Schweizer zu Hause bilden, die längere Zeit in einem fremden Staat, vor
allem in Übersee gelebt haben: z. B. der Afrika-Schweizer-Klub Bern. Hier wird das
Anderssein durch die gruppenspezifische Erfahrung des Fremden, des Exotischen begründet.

Auch dies wäre eine Untersuchung wert. Und so findet dieser Bericht zu seiner
anfänglich gegebenen Zielsetzung zurück: hinzuweisen auf die Wünschbarkeit einer vertieften

und umfassenden Darstellung des Gegenstandes.


	Heimatvereine in der Schweiz : zu ihrer Bedeutung für die sekundäre Integration der städtischen Bevölkerung

