
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 85 (1989)

Heft: 1-2: Fest und Brauch : Festschrift für Eduard Strübin zum 75.
Geburtstag

Artikel: Dialektmalerei

Autor: Burckhardt-Seebass, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


73

Dialektmalerei

Von Christine Burckhardt-Seebass

Der Titel ist keine private Wortschöpfung. Julius Langbehn, diese

obskure, aber unsere Väter und Grossväter so faszinierende und für seine

Zeit überaus aufschlussreiche Figur, stellte die Gleichung Bauer -
Künstler - König auf und sagte in diesem Zusammenhang: «Das
Plattdeutsche ist eine ausgemachte Bauernsprache Rembrandt malte

plattdeutsch Man könnte ihn einen Dialektmaler nennen»1. Das ist
die verkürzte These seines folgenreichen Buches: Was Bauern und
Künstler wie Rembrandt (und royalistisch gesinnte grundbesitzende
Adlige) verkörpern und womit sie die verstädterten, moralisch zersetzten

und ungesund intellektualisierten Bevölkerungsmassen zu einem

neuen, national-deutschen «vergeistigten Bauerntum» erziehen (und
politisch konservativ stimmen) könnten, ist die «helldunkle», ebenso
mystische wie skeptische Macht der Natur. Und die Sprache dieser Natur
ist der Dialekt...Einen etwas anderen (harmloseren) Akzent setzt heute
der Aargauer Volksmusiker Rico Peter mit einer verwandten
Wortschöpfung: Dialektmusik Er versteht darunter eine psychisch-emotionale

und biologische Fundierung der (national und regional verstandenen)

Volksmusik in der Mutter-Kind-Beziehung (Dialektmusik ist

gesungene Muttersprache) und in der Gleichheit ihres Rhythmus mit dem

Herzschlag. Dialektmusik ist dann, als das dem Menschen Nächstliegende,

weder E-, noch U-, sondern I-, d. h. Identitätsmusik

Es ist einigermassen riskant, ein Wort zu verwenden, das andere erfunden

und mit so vielen belastenden Konnotationen, nicht aber mit
wissenschaftlich vertretbarer Schärfe ausgestattet haben. Gerade diese Zu-
schreibungen und Verwendungen aber haben dokumentarischen Wert,
und ich möchte ihn ausnützen für meine eigene Betrachtung der
schweizerischen «volkskundlichen» Malerei des 19. Jahrhunderts, für die Ernst
Schlee auch einen wissenschaftlichen Begriff geprägt hat: Volkslebenmalerei3.

Mehrere Arbeiten, vor allem Ausstellungen mit Katalogen4, haben
sich seither in Deutschland diesem Thema gewidmet, während es bislang
in der Schweiz weder von volkskundlicher noch gar von kunsthistorischer

Seite entdeckt und gewürdigt worden ist, obwohl, wie Konrad
Köstlin bemerkt5, es sich lohne, diesen Zugang zur Kultur des (heute so

im Zentrum des Interesses stehenden) 19. Jahrhunderts auszubauen.



74 Christine Burckhardt-Seebass

Das besondere an der Volkslebenmalerei ist ihr doppelter dokumentarischer

Charakter, wie Schlee überzeugend herausgearbeitet hat: für die
ländliche Realität wie für den spezifischen Blick auf diese Realität, also

als volkskundliche und als ideologische (und damit geschichtliche wie
auch speziell forschungsgeschichtliche) Quelle. Erst die zweite ist ja

angesprochen worden mit den zitierten verschiedenen Bedeutungsfeldern
von «Dialekt». Es lässt sich zeigen, wie diese Bilder Grossstadtfeindschaft,

Agrarromantik, Heimat- und Muttersehnsucht, aber eben durch
diese Brille hindurch auch das tatsächliche Leben der Landbevölkerung
malen, ähnlich wie andere durch das Land zogen und nach alten Liedern
und Geschichten als Quelle für die Vergangenheit und für gefühlvollen
Genuss suchten. Die Spannung aus dieser Optik ist gerade bei den
Schweizer Malern, z.T. aus ihrer Biographie heraus, von besonderer Art.

Es ist sinnvoll, Schlee folgend, den Begriff auf die Maler des 19.

Jahrhunderts einzuschränken, obwohl auch die sog. Schweizer Kleinmeister
wie Freudenberger, Mind, König mit ihren ländlichen Szenen, Tier-
und Kinderstudien und Trachtenbildern schon Beiträge zur Ikonographie

des bäuerlichen Lebens in der Schweiz zwischen 1770 und 1830

geliefert haben. Aber diese Kunst entstand ohne Sehnsucht nach Identifikation

mit ihrem Gegenstand, sie wollte nicht Gefährdetes und
Verschwindendes festhalten, war also ohne historisierende Tendenz6, sie

wollte (trotz Rousseau) kein gesellschaftliches Gegenbild zeichnen (in
Langbehns Wortgebrauch: Dialekt und Kunst mit Natur verwechseln),
sondern vielmehr unterhaltendes und bildendes Anschauungsmaterial
für den grossbürgerlichen fremden Reisenden bereitstellen. Der gewerbliche,

auf den kommerziellen Nutzen achtende Aspekt (der die Lebensbasis

der Künstler bildete!) ist nicht nur in den Techniken, sondern auch

in den Inhalten sichtbar7. Das gilt gewiss auch für die nächste und
übernächste Malergeneration, aber bei ihnen nun wurde das bürgerliche
«Retour à la nature» wirksam (also später als in der Literatur!), und der

Bauer, traditionellerweise eher ein lächerliches Sujet wandelte sich

immer mehr (mit dem Umweg über Italien) zum idealen Gegenstand und

zum Symbol der verlorenen Ursprünglichkeit. Was der Schweizer
Volkslebenmalerei völlig fehlt, im Unterschied zur deutschen, ist ein
patriotischer Zug; dieser kam in der (ungleich höher eingeschätzten)
Historienmalerei zum Tragen, in einem gewissen Sinn auch in der sehr
verbreiteten Landschaftsmalerei, die nach von Tavel den Künstlern den

grössten Freiraum zur Entfaltung bot. So standen von der Zahl (und
von der akademischen Einschätzung) her die Bilder mit ländlichen
Sujets1 (Brauchschilderungen, Familienszenen, bäuerliche Intérieurs)



Dialektmalerei 75

nicht an der Spitze, sie erfreuten sich beim (städtischen) Publikum aber

grosser Wertschätzung, errangen höchste Preise bei internationalen
Kunstausstellungen und hingen an repräsentativer Stelle in den Museen,
und dies bis zum Ende des 19. Jahrhunderts. Die Wende in Geschmack
und Beurteilung scheint 1906 eingesetzt zu haben mit der Ausstellung
deutscher Kunst aus der Zeit von 1775-1875 in der Königlichen
Nationalgalerie in Berlin Die eben noch teuer erworbenen Bauernbilder
verschwanden nach und nach auch in der Schweiz oft bis zum letzten Stück
in den Depots oder fristen jetzt als populärer (also für nicht-geschulte
und nicht-anspruchsvolle Rezipienten gedachter) Wandschmuck in
Gängen und Hallen öffentlicher Gebäude ein trübes Dasein, und ebenso

verschwanden sie bis heute aus dem Gedächtnis der Kunstwissenschaft12
als Bilder, deren man sich ihrer unterschiedlichen bloss-ästhetischen

Qualität wegen schämt oder die man verachtet. Die Bezeichnung
«Dialektmalerei» habe ich nicht gehört (dafür andere), sie würde sicher nicht
wie bei Langbehn als Ehrenname, wohl aber, ähnlich wie die Franzosen

abschätzig «Folklore» sagen, als zutreffende Schelte verstanden werden.

Dennoch rechtfertigt sich, wie ich meine, auch in der Schweiz
zumindest das volkskundliche Interesse. Deshalb führten wir im Sommersemester

1988 an der Universität Basel ein Seminar zu diesem Thema
durch. Schwierig und aufwendig gestaltete sich allerdings die Erarbeitung

schon der Grundlagen. Die Auswahl zugänglichen Bildmaterials

war einigermassen zufällig13, die Literatur entlegen; allerdings hatte
letztere, da meist zeitgenössisch, den Reiz des Unmittelbaren, den Vorteil
der persönlichen Vertrautheit mit den Malern und den noch
verehrungsvollen, zwar nicht objektiven, aber wenigstens interessierten
Blick. Am leichtesten zu beschaffen waren die illustrierten Bücher, die

traditionsreiche Bibliotheken treu bewahren und die übrigens (als
Silberstreifen am Horizont einer neuen Einschätzung?) auch antiquarischen

Wert besitzen (wie die Gotthelf-Prachtausgabe, Neuchatel
1869ff.). Ein weiteres Eindringen, als es uns bei diesem ersten Versuch

gelang, wäre nur über eine Ausstellung möglich, in der die Originale
selbst mitsprechen könnten (wobei es um ihre neue historische, nicht
ästhetische Wertung geht).

Ein erster Zugang ergibt sich aus den Malerbiographien. Nicht alle

erzählen von behüteter bürgerlicher Jugend, wie Albert Anker sie erlebte,

viele mehr von ärmlicher (wenn auch alteingesessener),
kleinhandwerklicher, oft auch ländlicher Herkunft, vom Umweg über einen
Brotberuf (Graveur, Emailmaler für die Uhrenindustrie, Flachmaler)



76 Christine Burckhardt-Seebass

zur freien künstlerischen Tätigkeit. Da die Ausbildungsmöglichkeiten
in der Schweiz bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts noch kaum gegeben

waren (eine Ausnahme bildete die halbprivate Malschule Barthélémy
Menns in Genf), zogen alle von ihnen auch ins Ausland: nach Paris die

Welschen, nach München und Düsseldorf eher die Deutschschweizer;
aber mancher auch von ihnen kam bis Paris und Antwerpen. Für die

Generation der nach 1820 Geborenen spielte Italien dagegen kaum

(mehr) eine Rolle. Der Drang in die Fremde war ganz offensichtlich
nicht bloss vom Wunsch nach «richtiger», solider akademischer Ausbildung

bestimmt (wiewohl keiner auf sie verzichtete!), sondern ebenso

die Manifestation einer Sehnsucht nach Ferne, nach Grossstadt und
modernem Leben, der sich wohl nicht nur bei den Künstlern unter den

Schweizern jener Zeit nachweisen liesse. Trotzdem war das Malen
heimatlicher Szenen, dem sie sich bald schon, wenn auch meist nicht
ausschliesslich, widmeten, nicht das blosse Befolgen ausländischer Lehrer
und modischer Trends, sondern ein Wiederentdecken des Eigenen aus

der Distanz der Fremde. Für manche steigerte sich dies zum Pendeln, ja

zum leibhaftigen Hin- und Hergerissensein zwischen zwei Gravitationszentren

(wie Paris und Ins für Anker, so Düsseldorf und das Wallis für
Raphael Ritz), denn auffällig genug wurde die regionale Bindung in der
Schweiz bei fast allen nicht aufgegeben, sondern eher noch intensiviert:
sie malten nicht unbestimmt schweizerisch, sondern ganz klar Walliser,
Appenzeller, Berner Bauernleben. Richard Weiss hat das Heimweh
nach einem verlorenen Paradies und die Kulturzwiespältigkeit als stärksten

Antrieb für volkskundliches Interesse und volkskundliche
Forschung bezeichnet14. Selbst wenn wir das pauschal so nicht gelten lassen

wollen, scheint es auf die schweizerischen Volkslebenmaler so zuzutreffen,

und zwar viel weniger als bei ihren deutschen Kollegen in einem
romantisch-idealen als in einem konkreten Sinn. Sie kannten die Welt, die
sie malten, sie redeten ihren Dialekt, sie waren ihr in jeder Beziehung
nah, und ihre Manier war deshalb im grossen und ganzen weder
karikaturistisch15 noch zynisch (wie diejenige Wilhelm Heinrich Riehls),
sondern liebend und oft sehr genau, realistisch.

Die Frage nach dem volkskundhchen Quellenwert darf also gestellt
werden, ebenso wie diejenige nach den Brechungen, die die Realität
erfährt, und ihren Bedeutungszusammenhängen. Ich versuche dies an drei
sehr verschiedenen Bildern (die ich im Original gesehen habe) mit
Brauchdarstellungen, da Eduard Strübin schon in seinem «Klassiker»

uns auf die Aussagekraft der Bräuche für das Volksleben überhaupt
hingewiesen hat. Brauchschilderungen sind in der schweizerischen Volks-



Dialektmalerei 77

\

f
JUM

*$**

-s.

¦* K

4

r*

Abb.l
Hans Bachmann: Weihnachtssänger im Kanton Luzern (1887). Photo: Kunstmuseum Basel.



78 Christine Burckhardt-Seebass

lebenmalerei nicht selten, sie sind aber auch nicht dominant, sondern
stehen neben Alltagsszenen; die Welt der (vor allem häuslichen) Arbeiten

wird nicht ausgeblendet.

Das älteste (Abb. 1) sind die «Luzerner Weihnachtssänger» von Hans
Bachmann (1852-1917), selbst Luzerner, ausgebildet in Düsseldorf, wo
er sich stilistisch und thematisch vor allem von Benjamin Vautier (dem
einzigen Schweizer, der kaum Schweizerisches gemalt hat) beeinflussen
lässt. Der Bildinhalt ist rasch resümiert: Ein Grüppchen kleiner
Mädchen, begleitet von fünf Musikanten, singt andächtig vor einem Bauernhaus

in verschneiter Landschaft. Die Bauernfamilie hört belustigt zu,
der Bauer hat den Wein zur Erlabung der männlichen Teilnehmer schon

parat. Von weiter her kommen noch ein paar Zuhörer, Kinder und
Erwachsene. Die Sonne geht am Berg unter. Der Brauch ist für das Luzerner

Hinterland gut belegt, aber, nach dem Zeugnis Alfred Leonz
Gassmanns16, in jenen Jahren (das Bild entstand 1887) als der Zeit nicht mehr
adäquater Heischebrauch in Auflösung begriffen. Es kommt begleitetes
und unbegleitetes Singen vor, nicht mehr überall von Männern, in Pfaffnau

auch schon von Mädchen, Verkleidungen werden genannt, ebenso
ein Schulmeister, der mit seinen Kindern über die Kantonsgrenze
hinauszieht. Es ist deshalb ausserordentlich schwierig, Bachmanns Darstellung

in ihrem dokumentarischen Gehalt zu beurteilen. Die Zusammenstellung

der Gruppe aus alt und jung, lieblichen kleinen Mädchen und

knorrigen alten Männern, die für Luzern eher ungewöhnliche
Zusammenstellung der Musikinstrumente können einem tatsächlichen Erlebnis

folgen und würden dann die Umbruchsituation genau festhalten.
Die Landschaft gibt dazu keinen Anhaltspunkt. Unverkennbar sind bei

näherem Zusehen aber auch die interpretierenden, auf Effekt bedachten

Eingriffe. Der Maler operiert mit Gegensätzen, die fahle Kälte der
Schneelandschaft, die mit der Wärme der vom Stern beschienenen

Menschengruppe (der Bauer in Hemdsärmeln!) kontrastiert, der Spass

in den Gesichtern der Zuhörer, der nicht übereinstimmt mit der ernsten

Hingebung in den Mienen der kleinen Sängerinnen, dazu die wir-
kungssteigernden Akzente, die vor allem die Kleider setzen: die Berner

Tracht der Hofbesitzerin, die (so wohl nicht mehr getragene) luzernische

einer Sängerin, die grotesk wirkenden Fräcke von Dirigent und
Bass-Spieler (letzterer mit einem Dreispitz deutlich mehr ver- als bekleidet).

Die ganze Szene, selbst wenn sie hochgradig authentisch sein sollte,

wird mit einem leicht spöttischen Unterton einem über kindische
Bräuche erhabenen, sicher nicht Dialekt sprechenden wohlhabenden
Publikum erzählt. Von nostalgischer Sehnsucht ist das Bild frei, aber



Dialekt maierei

-,4F

"^W 3bu*

;

t
£- ,.'#

â

7
•r

'mt..

Abb. 2

Raphael Ritz: Die Wallfahrer von Savièse (1893). Im Besitz der Schweizerischen
Eidgenossenschaft. Photo: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft.



80 Christine Burckhardt-Seebass

auch das liebende Interesse vermisst man. Es ist ein Wettbewerbsbeitrag
(auf Kosten der Dargestellten), der das Gefallen der grossen Welt und

möglichst hohen Gewinn erzielen sollte (was er dann auch tat17). Die
Spannung, die der Gattung eignen kann, wird offenkundig.

Beim zweiten Beispiel (Abb. 2) handelt es sich um eines der letzten
Werke von Raphael Ritz (1829-1894), entstanden 1893: «Die Wallfahrer

von Savièse». Ritz, Sohn eines Walliser (Kirchen-)Malers, hatte seine

Ausbildung ebenfalls in Düsseldorf empfangen und lange dort gelebt -
erst spät ist er ungern wieder ins Wallis zurückgekehrt. Er nahm lange
teil an der Malklasse von Rudolf Jordan18, wo, wie er 1856 seinem Vater
schreibt19, jeden Montag Vorlesungen über Volksleben, Volkspoesie und

Dorfgeschichten stattfanden. Wie er selbst sagte, regte ihn dies zu
Studien in der eigenen Heimat an, er folgt also der künstlerischen Mode,
allerdings nicht in modischem Geist. Das Bild stellt eine Walliser Familie
mit zwei Kindern vor dem Gnadenbild in Longeborne im Unterwallis
dar. Der Ort, die überdachte Betstelle in der Felswand über der Einsiedelei,

ist klar erkennbar. Das Gnadenbild allerdings bleibt verborgen, seine

Kraft scheint auf im Entschluss zur Wallfahrt und in der sichtbaren
Andacht der Familie. Man könnte von einem verhüllten Ex voto sprechen

(Ritz hat auch Votivtafeln für den Gebrauch gemalt), dies auch insofern,
als die Kleidung der Betenden (die Trachten von Savièse) genau so exakt
und wahrheitsgetreu dargestellt ist wie die Umgebung (das Gitter vor
dem Bild, die eingesteckten Blumensträusse, die aufgehängten Votivtafeln).

Auch das Anliegen der Wallfahrer wird fassbar und korrespondiert
mit dem Ruf des Gnadenorts: die junge Mutter hat ihr jüngeres Kind auf
dem Schoss liegen, eher krank als schlafend - Longeborne wurde vor
allem für Familienglück und bei Kinderkrankheiten, auch zur Wiederbelebung

Totgeborener für die Taufe20 aufgesucht. Die Darstellung ist also

authentisch, was das Volkskundliche betrifft, aber nicht nur das: Auf der

symbolischen Ebene bringt die Isoliertheit der Figuren in unwirtlicher,
ja bedrohlicher Umgebung unaufdringlich und unsentimental das

Sichausliefern an die Gnade zum Ausdruck. Maler und Gemalte sprechen die

selbe Sprache, sie begegnen sich als Gleiche, die Realitätsnähe wird nicht

zum Selbstzweck, bleibt nicht am Detail kleben, sondern redet durch die

Dargestellten vom eigenen Anliegen des alten Malers '.

Um die Bandbreite der Einstellungen (und der künstlerischen
Möglichkeiten) sichtbar zu machen, sei ein drittes Beispiel (Abb. 3)
angeführt, das zeitlich und stilistisch, nicht aber gattungsmässig dem 20.

Jahrhundert angehört: Ernest Biélers «Retour du baptême» von 1907.



Dialektmalerei 81

-¦-,-%¦

4

.*e*

ta
WS*

Abb. 3

Ernest Biéler: Retour du baptême (1907). Im Besitz der Schweizerischen Eidgenossenschaft,

deponiert im Musée des beaux-arts, Lausanne. Photo: Werner Bellwald.



82 Christine Burckhardt-Seebass

Das Bild steht mit dem vorherigen insofern in einem Zusammenhang,
als es Raphael Ritz war, der den ausdrücklich nach einem traditionsreichen,

noch der alten Art anhängenden Walliser Dorf suchenden jüngeren

Kollegen auf Savièse hingewiesen hatte22. Damit wird auch schon
Biélers Einstellung deutlich: er (1863-1954), Sohn aus gutbürgerlicher
Genfer Familie, in Paris ausgebildet, suchte nicht so sehr das Eigene, als

die Gegenwelt, das kostbare Alte, das von der Moderne noch nicht
erfasst war. Als er es in dem zerstreuten Dorf oberhalb Sittens zu finden
glaubte, feierte er es in seinen Bildern weniger durch Pathos als durch
bewusste Würdigung des Kleinen und Unscheinbaren, das er deshalb so

genau wie möglich festhielt. Bis ins letzte Detail von Stoffmuster und
Bandfarbe hinein soll die Wirklichkeit, die eben eine besondere ist und
sich dem Symbolischen nähert, präsent und zelebriert werden. Das

Taufbild, im Schreiten der Figuren, in den betonten Flächen und in den

ganzen Eigenheiten der genau wiedergegebenen Kleidung, ist ein
durchsichtiges Beispiel dafür, wie der Maler auf diese Grösse zielt. Etwas
Weihevolles, hier noch durch den religiösen Brauch vorgezeichnet, haftet
aber ebenso von ihm gemalten alltäglichen Küchenszenen und Portraits
an, das heisst das Religiöse ist von durchaus weltlicher Qualität.
Trachteneigentümlichkeiten, Geräte, Einzelheiten des Hausbaus oder der
Arbeitsweise werden (und das ist neu in der Volkslebenmalerei) als wertvolle

Antiquitäten bildlich gesammelt - in genauer zeitlicher
Korrespondenz zu dem erwachten volkskundlichen Museumsinteresse Wie
weit und wo genau Biéler und seine Freunde in Savièse in das Leben, das

sie umgab, pflegend, erhaltend, retardierend oder ästhetisierend eingriffen,

müsste noch genau untersucht werden; Ratschläge zur Änderung
der Tracht scheinen erfolgt zu sein. Das Verhältnis zwischen Malern
und Gemalten, das sicher folgenreich für beide war, war aber offenbar
auch nicht ohne Spannungen24.

Die drei Bilder repräsentieren drei mögliche und malerisch verwirklichte

Attitüden dem Volk gegenüber. Es sind alles auch volkskundliche
Einstellungen und als solche von forschungsgeschichtlichem Interesse.
Sie sind aber alle ebenso Zeugen unmittelbarer Anschauung des Volkslebens,

zum Teil der Teilnahme und der Identifikation. Nicht alle Maler
waren Dialektmaler im Sinn einer Sprachgleichheit mit den Gemalten,
oft war es bloss eine linguistisch, seltener eine geistig gleichartige
Kommunikation. Eine Auseinandersetzung aber der Kunst mit dem bäuerlichen

Leben fand statt, und es wäre wünschbar, dass sie, wie bereits die
historische und die religiöse Malerei des 19. Jahrhunderts, endlich
breiter zur Kenntnis genommen und studiert würde.



Dialektmalerei 83

A nmerkungen

1

Julius Langbehn: Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen. Leipzig1 1890,135.
2 Rico Peter: Dialektmusik. Aarau 1973.
3 Ernst Schlee: Schleswig-holsteinisches Volksleben in alten Bildern. Flensburg 1963.
4 Volksleben in Baden und Württemberg, gesehen mit Künstleraugen des 19.

Jahrhunderts. Katalog Städtische Museen Heilbronn 1981. Ferner: Heitere Gefühle bei der
Ankunft auf dem Lande. Katalog Württemberg. Landesmuseum Stuttgart. Tübingen
1983.

Konrad Köstlin: Gemaltes Trachtenleben. Volkslebenbilder in der Gesellschaft des

19. Jahrhunderts. In: Kieler Bll. z. Vk. 15 (1983), 68.
6 Das heisst nicht, dass sie Veränderungen der Gegenstände in der Zeit nicht

wahrgenommen hätten. Franz Nikiaus König beispielsweise kommentierte und dokumentierte
die Wandlungen von Berner Trachten sehr aufmerksam.

Vgl. dazu Christine Burckhardt-Seebass: Schweizerische Trachtengraphik bis 1830.

Kritische Anmerkungen zu ihrem Quellenwert. In: Mode, Tracht, regionale Identität.
Cloppenburg 1985, 72-80.

Vgl. Das Bild vom Bauern. Katalog Museum für Deutsche Volkskunde. Berlin
1978. Ferner: Richard R. und Caroline B. Brettell: Les peintres et le paysan au XIXe siècle.

Genève 1983.
'' Hans Christoph von Tavel: Ein Jahrhundert Schweizer Kunst. Genève 1969, Kap.

I passim.
Schlee (wie Anm. 3) hält die Bezeichnung Genre für unzutreffend, weil es der

Volkslebenmalerei mehr um Schilderung als, wie jener, um Episode oder Pointe, um den
Ernst des Alltäglichen statt um Witz, Anekdote oder Komik gehe. Die Ausgrenzung
scheint mir allerdings schwierig, der Übergang ist zumindest fliessend. Vgl. auch Uta Im-
mel: Die deutsche Genremalerei im 19. Jahrhundert. Diss. Heidelberg 1967.

11 Immel (wie Anm. 10), 6.
12 Die grosse Ausnahme bildet Albert Anker. Eine eingehende Studie ist von den

anderen einzig Raphael Ritz gewidmet: Walter Ruppen: Raphael Ritz. Vira 1971. Sonst aber
verzeichnet die von Andreas Morel betreute Bibliographie zur schweizerischen Kunst
und Denkmalpflege (ab Nr. 8 Bibliographie zur Schweizer Kunst) keinen einzigen Titel
weder zum Thema noch zu einem der Künstler. Die für ihre Zeit wohl Repräsentativität
beanspruchende Kunstpolitik des Bundes wurde in der Ausstellung in Aarau «Der Bund
fördert, der Bund sammelt. 100 Jahre Kunstförderung des Bundes» erst kürzlich (Herbst
1988) wieder einmal in der Zusammenschau der Öffentlichkeit zugänglich gemacht; der
dazugehörige umfangreiche Katalog enthält nicht eine Abbildung eines für uns interessanten

Bildes, nicht einmal die beiden Darstellungen aus dem Arbeitervolksleben: die
beiden Bilder jurassischer LJhrenarbeiter von Aimé Rapin und Edouard Kaiser. Der Freundlichkeit

von Dr. Paul Boerlin verdankte ich die Möglichkeit, aus dem Depot des Basler
Kunstmuseums einige weitere Originale zu sehen und mit meinen Studenten besprechen
zu können, darunter Hans Bachmanns «Weihnachtssänger im Kanton Luzern» (1888, ein
Jahr nach seiner Auszeichnung mit der grossen Jubiläumsmedaille des Kristallpalasts in
London, erworben). Die heute für die Kunsthistoriker «gültige» Sicht des 19. Jahrhunderts

in der Schweizer Malerei repräsentiert wohl am besten die Stiftung Oskar Reinhart
in Winterthur, wo als Grenzfälle zu unserem Thema die Militärszenen von Castres, eine
Marktszene von W. A. Töpffer und allenfalls noch Hodlers «Schreinerwerkstatt»
angesprochen werden können.

13 Wertvolle Hilfe leistete die Dia- und Photosammlung des Schweiz. Instituts für
Kunstwissenschaft in Zürich.

14 Richard Weiss: Volkskunde der Schweiz. Erlenbach 1946, 53 f.
15 Wenn ich recht sehe, trifft dies schon für Töpffer zu, der nicht die bäuerliche,

sondern eher die städtisch-bürgerliche Welt spöttisch aufs Korn nahm.
16 Alfred Leonz Gassmann: Das Volkslied im Luzerner Wiggertal und Hinterland.

Basel 1906, 178 f. (Anmerkungen zu den Sternsingerliedern 1-8). S. auch Hans Marti:
Sternsingen in Nebikon. In: Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch. Zürich 1981, 38 f.



84 Christine Burckhardt-Seebass

17
Vgl. Anm. 12.

1

Jordans Bild «Heiratsantrag auf Helgoland» gehörte zu den berühmtesten Gemälden

der Gattung. Konrad Köstlin hat es einer kritischen Analyse unterzogen (wie Anm. 5).
1 L. L. Roten: Das Leben des Malers Raphael Ritz. Neujahrsbl. der Künstlergesellschaft

Zürich 1896, 12. Freundlicher Hinweis von Frau stud. phil. Daniela Palla.
Vgl. Oskar Vasella: Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz. In: Zs. f.

Schweiz. Kirchengesch. 60 (1966), 1-75.
21 In der Ausstellung in Aarau (vgl. Anm. 12) hing dieses Bild neben einem Gemälde

von Bachmann von ähnlich oberflächlicher Intention wie das oben besprochene («Tauffahrt

im Berner Oberland»), was wohl mehr als Gleichstellung denn als Kontrast gedacht
war. Innerhalb einer Gattung sind aber beträchtliche mentalitätsmässige und künstlerische

Unterschiede möglich
"" Bernard Wyder spricht geradezu von einer «Ecole de Savièse», da immer wieder,

einzeln oder zusammen, Maler längere Zeit in diesem Dorf lebten (Ausstellungskatalog
L'Ecole de Savièse. Martigny 1974). Von einer Einheit der Ziele oder Stile kann allerdings
nur bedingt gesprochen werden.

23 Von Biéler stammt das Trachtenmädchen von Savièse, das die Jahrgänge 1912 -1952
des SAVk schmückt. Eine Malerin desselben Kreises, Madeleine Burnand, ist die Initian-
tin des Heimatschutzgedankens in der Schweiz mit ihrer Ligue pour la beauté von 1902.

Erste Hinweise dazu ergab die Seminararbeit von Frau stud. phil. Alessandra
Ferrini.

Vgl. die ausgezeichneten und auch volkskundlich bedeutsamen Werke von Franz
Zeiger: Der Historienmaler Ernst Stückelberg. Zürich 1971, und: Heldenstreit und
Heldentod. Zürich/Freiburg 1973.

Vgl. Ausstellungskatalog (red. v. Franz Zeiger): Ich male für fromme Gemüter.
Zur religiösen Schweizer Malerei im 19. Jahrhundert. Luzern 1985.


	Dialektmalerei

