
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 84 (1988)

Heft: 3-4

Artikel: Cérémonies en images : albums et cassettes de mariage en Italie

Autor: Gallini, Clara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cérémonies en images*

Albums et cassettes de mariage en Italie

par Clara Gallini

Photographier etfilmer

Depuis quelques années l'usage de la photo et du film (Super 8 ou en
électronique) s'est répandu de façon considérable et compte désormais

parmi les habitudes sociales que l'on qualifie généralement, quoique de

façon insuffisantes, d'habitudes «de masse».
Des recueils d'images plus ou moins organisées en albums personnels

ou de famille font bien partie de l'histoire individuelle, que chacun
présente à l'autre en tant qu'instrument de connaissance et d'amitié réciproque.

Des petits court-métrages illustrant les exploits déambulatoires de
bébé et les aventures de vacances passées entre Rimini et les Maldives
émaillent chacune de nos vies et contribuent à en définir l'identité.

Des portraits de toute sorte - de vivants ou de morts, de présents ou
d'absents - paradent sur nos commodes, chaque jour soignés par les

mains de femmes qui enlèvent la poussière matérielle et celle de la

mémoire en même temps... Devant les statues des Vierges et des Saints

thaumaturges, des ex-votos ressemblant à des bandes d'un photoroman
illustrent la reconstruction d'un incident de voiture, d'une intervention
chirurgicale, tandis que par dizaines s'accumulent les portraits «officiels»

- format document - de ces mêmes offrants dont le même portrait, tôt ou
tard, mais inévitablement, apparaîtra dans la dernière page d'un journal
de province, à côté de l'annonce d'un décès... pour finir enfin, transposé
en émail luisant, entre les deux bras d'une croix de cimetière.. Et encore,
des portraits de parents, que l'on expose collectivement, en les soulevant
bien haut en direction de l'autel, aux influences de la bénédiction
spéciale d'un évêque-exorciste. Mais aussi des portraits qu'on soustrait
secrètement au propriétaire, pour que le magicien - voyant, médium,
guérisseur - les «travaille», dans le bien ou dans le mal...1.

En somme, la photo et le film de soi-même et des autres, leur montage
et leur visionnement sont devenus des modes de communication offrant
d'innombrables différences à l'analyse qui ne se limite pas aux images
produites, mais qui se penche également sur les différents rôles des sujets
concernés et sur les circonstances de leur action.

* Version remaniée d'une conférence prévue pour le 3 e Congrès International
d'Ethnologie et de Folklore SIEF, Zurich 1987.



Cérémonies en images 213

Autour de l'objectif s'est désormais mise en place une série de rituels
sociaux, dont les transformations sont aussi liées à l'histoire des mutations

techniques et économiques qui, en un peu plus d'un siècle, ont mis
les moyens visuels à la portée de tous, grâce à la facilité de leur maniement

et à l'accessibilité de leur prix.
Après la Seconde Guerre, l'Italie a vu également s'étendre au niveau

des masses une pratique sociale déjà introduite depuis quelques années
dans les pays économiquement plus avancés. A un usage très généralisé
de l'appareil photographique s'ajoute de plus en plus celui de caméras en
Super 8 ou surtout électroniques, tandis que magnétoscopes et cassettes

entrent dans les familles encore plus rapidement. En parallèle, ces
dernières années se caractérisent par la diffusion croissante non seulement

d'une pratique sociale assez répandue, ici comme en d'autres pays,
mais aussi d'usages rituels liés à la production et à la reproduction de

l'image pour des occasions qui, ailleurs, seraient bien différemment
solennisées.

Dans cet énorme réservoir d'images et de pratiques rituelles,
l'évidence renverrait à un univers culturel illettré, plus accoutumé au langage
des symboles qu'à celui de la parole écrite. Ce qui est peut-être possible,
mais très réductif Ce serait là une analyse qui resterait à la surface des

choses, sans aborder la question fondamentale, qui est à peu près la

suivante: comment des procédés symboliques, qui relèveraient plutôt du

magique et du religieux, se situent-ils de manière cohérente à l'intérieur
du langage propre et spécifique des moyens visuels? Quels en sont les

plans de compatibilité?
Y a-t-il une différence, et laquelle, entre les procédés de symbolisation

et de ritualisation propres à un âge pour ainsi dire prémédiatique et les

procédés de symbolisation et de ritualisation qui s'activent en raison
même de l'existence des média?

La question est évidemment immense. Impossible de toucher à toutes
ses implications, vu surtout le manque de réflexion d'ordre anthropologique

et historico-religieux sur un terrain trop longuement laissé à l'exploration

- très utile, mais partielle - des spécialistes des moyens de communication

de masse. Ici nous essayerons d'appliquer notre méthode à un
seul objet - les albums photographiques et les cassettes de mariage - en
tant que lieux d'élaboration de nouveaux mythes et de nouveaux rites.

L'analyse de ces produits symboliques nous permettra de suivre les

parcours à travers lesquels l'usage d'un moyen visuel conduit à la construction

d'images «métahistoriques» soumises à un procédé d'«itération
rituelle». Cela nous permettra alors de mettre au point, d'une façon un
peu moins approximative, le problème d'éventuels rapports de simili-



214 Clara Gallini

tude ou de différence entre «itération rituelle d'un mythe» et pratique de

production et reproduction, par un moyen technique, d'une image
visuelle2.

Albums et cassettes de mariage

Un album de mariage est formé de 40 à 60 photos en couleurs, «format

mariage» (20 x 30 cm) illustrant les moments essentiels de la cérémonie
et, en plus, des scènes symboliques jouées soit par la nouvelle mariée, soit

par le nouveau couple. Cet album, popularisé depuis environ une quinzaine

d'années, peut être remplacé - cela depuis peu d'années - par une
cassette, d'une durée de 40 minutes, en couleur, avec montage et piste
sonore de musique «de genre» (Marche Nuptiale de Mendelssohn, Ave
Maria de Schubert, etc.), ainsi que l'enregistrement, en prise directe, de la

voix de l'officiant et des époux au moment du «Oui» fatidique. Les albums

photographiques et les cassettes peuvent ne pas s'exclure réciproquement,

mais s'intégrer dans un usage qui devient de plus en plus cumulatif.
Il arrive d'ailleurs que même ceux qui ont recours au mariage civil (d'ailleurs

bien plus rare que le religieux) ne refusent pas toujours d'en faire un
album ou une cassette-témoin.

Le coût de ces produits va, pour un album, d'environ 1 000 000 à

4 000 000 lires, et, pour une cassette, de 2 000 000 (si on a tourné en

électronique) à 8 000 000 (si on a tourné en cinématographique). Cette

gamme se reflète au niveau des produits, c'est-à-dire de la qualité et de la

quantité des solutions proposées pour «personaliser» un produit de

masse (p. ex.: forme et matériaux de la couverture des albums, maxiphotos,

effets spéciaux, etc.). En fin de compte, elle renvoie donc à la renommée

d'un photographe ou d'un opérateur, qui «signe» son ouvrage
comme un styliste signerait son produit. Mais il semble aussi que la
différence entre coût et prix laisse aux réalisateurs une bonne marge de bénéfice,

ce qui est fortement condamné par ces photographes ou opérateurs
qui tendent à se distinguer en se situant au dehors du marché spécifique
qu'ils qualifient, avec un certain dédain, «de marché des mariages» et qui
se présente, en effet, comme une nouvelle forme de production, distribution

et usage de biens ostentatoires.
Les producteurs de ces biens peuvent être des artisans professionnels,

ayant pignon sur une rue plus ou moins exclusive, plus au moins spécialisée

dans la vente d'autres articles de mariage, tels que robes, bonbonnières,

cadeaux (dans ce dernier cas, l'exemple le plus significatifest celui de

la Via Duomo à Naples). S'y ajoute tout un monde pratiquant l'activité
secondaire, des employés surtout, qui arrondissent leur budget avec



Cérémonies en images 215

cette activité exercée à domicile, éventuellement dans leur propre
laboratoire. Selon les cas, donc, le personnel nécessaire pour compléter une

troupe - qui est formée au moins de deux pesonnes pour des prises de vue
photographiques et de trois pour des tournages en électronique - sera
recruté parmi des salariés ou des aides occasionnels ou même parmi des

membres de la famille. Cet univers à la structure assez variable, s'organise
selon différents échelons de qualité et d'identification avec un travail de

création d'images qui doit, avant tout, «satisfaire» ses destinataires et qui,
comme tout ouvrage de mode, doit être en mesure de se renouveler à

chaque minute, tout en maintenant une continuité de genre.
Dans ce but, chaque opérateur prépare un album ou une cassette-

échantillon, qu'il montrera au couple des fiancés afin que leur choix
puisse orienter celui qui travaillera derrière l'objectifde l'appareil. Il s'agit
tout d'abord d'un choix de style et en même temps du premier pas de

notre couple vers l'initiation médiatique au moment de la pose et/ou de
la récitation en face d'un objectif

Enfin, le poids de cette demande sociale est tel que l'intrusion massive

au cœur même de l'église d'une ou deux troupes avec tout leur appareil
d'éclairage et d'enregistrement est non seulement admise, mais parfois
même sollicitée, avec connivences économiques et renversements de

rôles tout au moins ambigus. Par exemple, le portail d'une importante
«église de mariage» de Rome exhibe une grande photo en couleurs de

l'intérieur de cette même église, orné de fleurs, et portant en gros caractères

le nom, l'adresse et les numéros de téléphone d'un studio apparemment

recommandé. Il y a eu également des cas de prêtres ayant accepté
de répéter une partie de l'acte sacramentel qui n'était pas bien réussie à la

première prise. Et j'ai même entendu l'extraordinaire histoire d'une
bande magnétique qui n'avait pas enregistré juste la séquence de la
prononciation du «Oui». Au retour de leur voyage de noces, les jeunes
mariés mis au courant de l'ampleur de la catastrophe décidèrent qu'elle
était insupportable. Et un deuxième mariage «simulé» fut joué pour les

fins exclusives de sa reproduction médiatique.

Culture de masse et distinction

A ce point, il se révèle nécessaire d'introduire quelques remarques
d'ordre plus général et aussi quelques distinctions à propos d'un
ensemble de pratiques sociales qui, à première vue, sembleraient également

répandues à l'intérieur d'une «culture de masse» qu'on pourrait
supposer tout à fait égalitaire - ce qui ne s'applique guère à notre cas.



216 Clara Gallini

Il s'agit en effet d'une culture «de masse» dont la production n'est pas
monopolisée par une seule agence, mais qui couvre une vaste gamme de

possibilités, glissant imperceptiblement du plan amateur au plan artisanal

jusqu'au plan hautement professionnel. Ce qui explique sa vitalité,
son besoin de changement et même d'adaptation à la mode. Ces différents

niveaux de qualité se rapportent, à leur tour, à la création de publics
se différenciant sur le plan du goût et du style de vie et qui correspondent,
grosso modo mais surtout de manière non rigide, à la diversité des couches
sociales.

Dans notre cas, l'usage social et ritualisé de l'album ou de la cassette
est apparemment généralisé à tous les groupes sociaux, même (mais cela

reste à démontrer) s'il acquiert une importance majeure après des classes

«populaires» et petit-bourgeoises, du fait ausssi de la plus grande pré-
gnance, pour elles, de l'institution familiale et aussi de la nécessité de se

construire des symboles d'une «distinction» qui en marque l'identité'.
Mais, justement, ces «distinctions» deviennent fortement significatives.

Il est bien vrai qu'il n'y a pas de mariage qui ne soit marqué par la

présence de photographes ou cinéastes, amateurs ou professionnels. On
trouve des albums ou des cassettes de mariage dans la haute et moyenne
bourgeoisie ou chez les intellectuels - à l'origine, cet usage est d'ailleurs

propre à la première - mais c'est surtout auprès des couches petit-bourgeoises

et prolétariennes que peuvent apparaître des albums ou des

cassettes dont les caractéristiques formelles et structurelles en font précisément

un signe distinctif et dont l'usage social s'associe à des formes de

ritualisation plus rigides et conventionnelles.
On peut donc considérer ces produits symboliques comme «populaires»,

même si le terme prend un sens nouveau par rapport à l'usage qu'en
ont fait, en leur temps, les folkloristes. Les classes sociales de référence

sont nouvelles comme est nouveau le processus de cette élaboration
active du modèle, que jadis on croyait être propriété spécifique des seules

cultures traditionnelles. Dans notre cas, l'élaboration n'est plus médiatisée

par les techniques et les rapports de production de type artisanal,
mais par l'usage professionnel ou amateur d'un procédé dont l'innovation

technologique réside essentiellement dans la possibilité de
reproduction mécanique des images. D'où une série de conséquences importantes

que nous examinerons plus loin.
La connotation sociale et culturelle des albums et des cassettes de type

populaire, liée au choix stylistique, est si forte qu'elle produit le rejet: alors

que les groupes socio-culturels dans lesquels ce produit s'inscrit de

manière organique considèrent ces objets de façon tout à fait positive, les

groupes de niveau supérieur manifestent à son égard un refus polémique



Cérémonies en images 217

m

M

Deux scènes parallèles. Rome: parco di Villa Celimontana, mai 1987

Une équipe en action.

^Mj^F •»

l/i'fil imi
^-~ ir~-Vf—» «K4K

MÉMb» - -



218 Clara Gallini

ou un mépris amusé. Qui de nous n'a jamais feuilleté au moins un de ces

albums, ou visionné une cassette, sans avoir le sentiment du plus total
détachement culturel, tout en ayant conscience de se trouver devant un
produit assez réussi du point de vue technique? Il m'est même arrivé
d'assister à des discussions entre fiancés de petite bourgeoisie tertiaire: le
fiancé exprimait des protestations tout aussi violentes qu'inefficaces à

l'égard d'un objet qu'il tenait pour inutile, mais dont la beauté et l'utilité
sociale étaient revendiquées par la fiancée, alliée sur ce point de ses

parents. Le rejet culturel s'appuie, en général, sur deux types d'arguments:

le coût élevé du produit et la Stereotypie d'images étouffantes -
par leur conventionale et leur «faux» romantisme -, expression des

sentiments d'un amour «véritable», et prodromes d'une vie de couple sans
horizons autres que les murs domestiques.

Mais, au contraire, ces albums ou cassettes ne sont nullement considérés

par leurs usagers comme quelque chose d'horrible et de glacial. Ils

sont tellement importants que leur prix élevé est considéré comme une
partie essentielle de la grande consommation ostentatoire du rite nuptial
dans son ensemble. Eléments d'une nouvelle «culture subalterne», ne
faut-il pas en comprendre la signification avant de les juger à l'aune de

nos propres valeurs?
Ce qui fait, en somme, paraître à chaque fois «affreux» ou «splendide»

un album ou une cassette est en fait l'existence d'un écart stylistique marqué,

qui semble renvoyer à première vue à deux mondes étrangers de

valeurs, mais dont l'anthropologue discerne aussi la secrète appartenance

au même code.
On notera en effet que la distinction censée être la plus significative à

l'intérieur du genre est d'ordre individuel. Chaque album, chaque
cassette est un produit unique et, en même temps, stéréotypé. L'analyse d'un
échantillon de cette production, qui est désormais immense, pourrait
mettre en lumière l'évolution de ses messages selon le temps et les lieux
de production, et surtout selon les auteurs. La spécificité de ces recueils
de signes en tant que biens de consommation de masse est constituée en
effet par leur continuel effort de rendre le stéréotype personnel et individuel.

C'est donc un jeu continuel, flou et changeable, d'écarts entre un
modèle général et la réalisation concrète et personnelle qui, en même

temps, se présente comme un entrelacement bien singulier de l'universalité

d'un mythe avec la spécificité d'une histoire personnelle.
On sait bien que la «variation» entre langue et parole est un phénomène

général de la culture. Mais les modalités de ses manifestations
varient beaucoup et sont elles-mêmes conditionnées par la culture. Dans
le cas de nos albums et cassettes, le jeu est proposé par une culture qu'on



Cérémonies en images 219

dit «de masse», mais qui en même temps, de son intérieur, sollicite des

réponses à caractère strictement individuel. Cette sollicitation à se «per-
sonaliser» à travers une declination strictement individuelle des produits
symboliques à large diffusion atteint peut-être son maximum juste au

moment du mariage. C'est bien dans ce cas que l'on assiste à une sorte
d'escalade du spectaculaire et en même temps à la recherche d'un «style»

qui soit propre à chacun et distinctif: choix de l'église, de sa décoration et
des musiques, choix des robes, de la voiture (de la Rolls Royce blanche au
coche doré, modèle noces royales d'Angleterre), du restaurant, du menu,
etc.... Derrière la «personalisation» du style de nos albums ou cassettes il

y a tout cela aussi: un effort de construction d'une cohérence stylistique
entre tous les plus menus détails d'un rite-spectacle particulier et personnel

qu'on sait unique et qu'on veut unique.
A l'intérieur de ce tissu de variations, les deux différences principales

du style des albums ou casssettes se révèlent donc comme le fruit d'un
choix tendentiel plutôt que de sous-genres figés une fois pour toutes.

L'usage social des images

L'album de mariage est destiné à être montré par les époux aux parents
et aux amis, longtemps même après le jour des noces. Il pourra être aussi

montré aux enfants, surtout lorsqu'ils sont jeunes.
Quant à la cassette, sa projection a entraîné dernièrement la constitution

de micro-rituels familiaux et amicaux, avec invitations, cafés, apéritifs,

pâtisseries, etc. L'initiative étant prise par la nouvelle mariée ou par sa

mère, le circuit tend à être féminin surtout, même s'il n'est pas exclusifà

un seul sexe. Ces micro-rituels sont particulièrement répandus au niveau
des couches populaires et petit-bourgeoises et, à leur intérieur, dans les

milieux qui préfèrent des cassettes ayant un style très particulier et fortement

symbolique, nous le verrons plus bas. Il y a donc là une corrélation
encore plus étroite entre les pratiques et les discours symboliques, tandis

que d'autres couches sociales ou bien d'autres milieux culturels partagent

en même temps des attitudes moins rigides à l'égard des formes de
la sociabilité et plus sélectives en regard du «goût» des images proposées.
En tout cas, il s'agit bien d'une vision collective et conventionnelle.

Collectifest aussi le décodage des images. C'est bien souvent l'épouse
qui s'en charge et les commente, mais l'homme n'est nullement exclu
d'une gestion partagé du discours qui accentue la dimension publique et
communicative du recueil d'images. Autour de l'album exhibé ou en face
du film projeté, les uns commentent, les autres demandent. On identifie



220 Clara Gallini

les personnes, on exprime des jugements esthétiques. La dimension
narrative jaillit de la présentation ou de l'identification de tous les participants

à la noce. La dimension esthétique s'exprime par une série d'arguments:

le corps, la coiffure et les habits des jeunes mariés, l'élégance des

parents, la décoration de l'église et enfin la qualité de l'image: ses
couleurs et ses effets, l'efficacité des prises de vue, etc.

Mais ce visionnement n'est pas seulement un moment esthétique. Et
sa fonction sociale ne se limite pas à la remémoration des personnes
présentes à la noce. La dynamique de la lecture dévoile ce processus d'«ité-
ration», familier aux historiens des religions qui le considèrent comme
l'élément fondamental de tout rite. Avec, cependant, une différence

importante. Dans les anciens rites propres aux sociétés préindustrielles -
une messe, une représentation sacrée, etc. par exemple - l'itération
rituelle était confiée à un corps humain qui, chaque fois, répétait les

mêmes gestes, prononçait les mêmes mots. Dans ce nouveau rite,
l'introduction de l'image visuelle modifie les formes d'itération du modèle: en
fait, le premier ensemble d'actions symboliques exécuté par des acteurs
en chair et en os est reproduit au moyen d'images. Dans ce cas, l'itération
rituelle se réalise sur un plan purement imaginaire, fantasmagorique; les

lieux et les personnes qui en constituent le cadre sont totalement différents

de ceux du modèle. Il semble donc que les moyens visuels soient
devenus instrument de la répétition rituelle d'un premier rite religieux et

que leur transformation ait favorisé l'apparition d'un nouveau rite
domestique fondé sur le re-vécu imaginaire du premier. Mais les choses

ne s'arrêtent pas là, on le verra bientôt.

Séquences et style des images

Il est bien vrai que chaque album, chaque cassette veut être proposition

métaphorique d'un style de vie. Mais justement les albums et les

cassettes «populaires» contiennent un «supplément» de message symbolique

très spécifique (qui d'ailleurs n'est jamais totalement absent dans les

autres albums ou cassettes) et qui dépasse la pure et simple documentation,

plus ou moins stylisée, du déroulement du rite nuptial. L'examen de

ce noyau sémantique nous permetterà de déchiffrer bien plus aisément
qu'à travers les autres cas - ce quine les exclutpas de ce discours - l'existence
de formes, nouvelles et inédites, d'itérations rituelles d'origine proprement

et exclusivement médiatique.
Feuilletons un album ou passons au vidéo une cassette et observons le

déroulement des séquences. Ce sont des images que je décris de



Cérémonies en images 221

mémoire et de manière approximative, faute d'analyses plus précises qui
permettraient, en outre, de distinguer les variantes locales de styles et de

rites.
Le montage est fondé sur une série de séquences assez stéréotypées

même si l'on apprécie tout particulièrement l'introduction de variantes,
considérées comme signe d'individualité et de qualité artistique. Ce sont
les séquences d'une micro-histoire qui a deux protagonistes, un chœur et

quelques figurants, dont les traits singuliers sont définitivement fixés par
une image qui prétend éterniser l'éphémère. Le récit est centré sur la

cérémonie nuptiale et les événements qui la précèdent et la suivent

immédiatement; deux séries de motifs, très différents quant à leur origine
et à leur contexte, le composent. On pourrait désigner comme «illustrative»

la première et «symbolique» la deuxième, même si, de toute
évidence, il ne s'agit là que de distinctions tendancielles.

Le premier ensemble illustre le rite nuptial (le cortège d'entrée, la

cérémonie, l'échange des alliances, les signatures, les baisers entre

époux, avec les témoins et les parents, la sortie devant le portail, de

nouveaux baisers, le départ en voiture, etc.) et le repas au restaurant (découpage

du gâteau, toast auxjeunes mariés, etc.). Ce sont là les éléments
traditionnels du rite, qui étaient et qui sont encore les seuls motifs retenus

par les albums ou cassettes en usage dans la haute et moyenne bourgeoisie.

Les albums plus ou moins «populaires» d'il y a vingt ou trente ans y
ajoutaient parfois le témoignage d'autres rites sociaux liés au mariage:
voici alors l'image de la jeune fiancée auprès de la table couverte de

cadeaux, la séquence de la sortie de la maison, de la coupe du ruban qui
ferme symboliquement la porte, du cortège à pied jusqu'à l'église et,
enfin, de l'accueil du nouveau couple, par la mère de l'époux, à la porte de

la nouvelle maison. Un travail systématique sur ces documents permettrait

de récupérer le témoignage d'un certain nombre de rites locaux et
de relations entre pratiques symboliques et acteurs sociaux. Mais, justement,

on ne les lirait qu'en tant que documents, et non pas comme
productions symboliques s'exprimant à travers un langage médiatique

propre et spécifique.
Je placerais dans cet ensemble d'images aussi ces photos de groupe qui

légitiment, au moyen d'un langage spécifiquement médiatique, la

présence des parents au mariage. Dans ces images, la disposition des corps
suit des règles qui traduisent les relations familiales dans les formes visibles

d'une proximité et d'une distance physique qui existent en fonction
de l'existence d'une caméra... Essor très précoce d'un langage visuel et

symbolique encore à découvrir (des images de cette sorte sont bien



222 Clara Gallini

anciennes et diffuses), ces photos de famille souffrent aujourd'hui d'une
crise progressive. Les albums d'il y a vingt ou trente ans se caractérisaient

par la présence massive de la collectivité familiale. A cette époque, au
moins deux photos de groupe étaient, pour ainsi dire, obligatoires: celles
du couple entouré soit par les parents de l'époux soit par ceux de l'épouse.
Ces photos collectives faisaient partie non seulement de l'album de

mariage, mais elles pouvaient aussi entrer dans le circuit de l'échange
symbolique, étant envoyées à chacun des parents qui avait participé à la

fête par sa présence et ses cadeaux.

Actuellement, l'image collective de la parenté semble reculer ou se

transformer de façon significative. Tandis qu'elle est presque totalement
disparue des albums et n'est jamais représentée dans les cassettes
individuelles du couple, elle résiste parfois dans des milieux plus conservateurs,
éventuellement réléguée à un album séparé, celui de la famille. La crise
de la représentation symbolique du réseau parental se manifeste aussi

avec toute son évidence dans un nouveau micro-rituel qui s'est

développé dernièrement, surtout dans les grandes villes, pour ainsi dire en
parallèle avec la cérémonie centrale. Des photographes indépendants se

placent à la sortie de l'église ou à l'intérieur du restaurant qui leur a

accordé l'entrée. Leur tâche est de photographier, un à un, par couple ou

par noyau familial, les différents parents des nouveaux mariés, de

développer instantanément la photo et de l'insérer dans un hybride graphique
tout à fait nouveau: le menu du restaurant dans lequel on met les deux

photos des mariés et des deux ou trois parents. A remarquer que, dans ce

cas, c'est bien chaque parent qui achète sa propre image-souvenir, de

plus en plus personalisée, mais moins significative dans le temps.
En dehors des lieux nécessairement communs tels que l'église (ou la

mairie) et le restaurant, le couple des nouveaux mariés reste donc tout
seul à exprimer sous l'œil de la caméra la puissance de son amour romantique.

C'est bien ça le cœur «symbolique» plus caractéristique des albums
et cassettes d'aujourd'hui, à diffusion populaire, qu'il nous reste encore à

examiner.
Il s'agit des images d'une micro-histoire, qui a pour objet la légitimation

et le triomphe de l'amour d'un couple, qui de plus en plus tend à se

représenter comme exclusif et à écarter de l'œil de la caméra des intrus
de toute sorte. Le modèle le plus proche semble être celui des photoromans

ou des telenovelas* à l'eau de rose, dont on a considérablement
simplifié la trame. Mise-en-scène d'un rêve petit-bourgeois, renforcement

du modèle, moderne et dominant, du couple légitime et hétérosexuel,

les albums et les cassettes suggèrent quand même que le grand
changement de statut est celui de la femme et que c'est bien elle la prota-



Cérémonies en images 223

goniste de toutes les actions et cérémonies qui se déroulent autour du

mariage.
Les premières images symboliques indispensables saisissent la fiancée

prête pour le mariage, déjà dans le triomphe de sa robe nuptiale, au

moment où elle quitte sa maison déjeune fille. Elle peut être représentée
dans le salon, parmi les plus beaux meubles ou parmi les fleurs, sur le seuil
de la porte avec ses parents et ses frères et sœurs. Deux images sont
particulièrement fortes et relativement anciennes (vu qu'on les trouve déjà
dans les albums d'il y a au moins une trentaine d'années): la jeune fille
près de son lit (ou sur son lit) ou bien devant ou à côté d'un miroir. Stéréotype

mystérieux d'une «double» présence dans un rite de passage, la

«jeune épouse au miroir» est couramment interprétée comme une
personne en train de contrôler sa parure et surtout sa coiffure, avant de sortir
en public. En effet, une autre image peut aujourd'hui éventuellement
s'ajouter à celle-ci: le coiffeur qui donne le dernier coup de spray à une
chevelure très savamment élaborée!

L'époux n'est donc pas encore en scène, même si des albums donnent
parfois un certain espace à une petite préhistoire qui illustre les moments
forts et les lieux spécifiques de la cour: le couple (en habits de tous les

jours) se tenant enlacé au bord de la mer, la main dans la main devant un
portail

D'autres séquences importantes fixent le couple après la célébration
du rite. Des images qui ne peuvent manquer (quoiqu'elles paraissent
aujourd'hui moins appréciées) sont celles du couple à côté de la voiture
ou celle des deux visages souriants, réfléchis dans le rétroviseur.

D'autres images possibles représentent l'entrée des époux dans la nouvelle

maison: le marié tient la mariée dans ses bras devant la porte; tous
deux dans le salon; la mariée posant en odalisque, allongée sur le grand
lit, une main étendue vers le marié éventuellement agenouillé à terre; les

deux ensemble, sur le lit, en des poses plus ou moins allusives...
Présence inévitable, la séquence «monumentale». Des places ou des

jardins avoisinant l'église peuvent, ici, servir de décor; mais le plus souvent

il s'agit de lieux choisis exprès pour les prises de vues en vertu de leur
majesté. Mieux encore s'il y a des ruines antiques. Quoi qu'il en soit, le

choix n'est pas arbitraire: ce sont des lieux «classiques», tellement
standardisés que l'on y peut, le même jour et à la même heure, se heurter à

plusieures troupes en action.
Dans ces scènes, c'est l'amour qui triomphe. Le baiser sous les arcades,

ou parmi les fleurs, ou sur une banquette. Marcher le long des colonnades,

ou dans les allées, entrelacés ou la main dans la main. Avancer vers
l'avenir, vus de profil, mais les visages tournés vers l'objectif afin d'être



224 Clara Gallini

bien identifiés. La halte au bord du lac des cygnes; les fontaines et les jeux
d'eau; le soleil qui joue entre le feuillage et la chevelure de la mariée... Et
voici réalisé un mythe modeste, à la mesure de ses protagonistes: le

triomphe du couple légitimement fondé.
On pourrait, me semble-t-il, apprendre beaucoup de ce langage

mythique, en s'appuyant sur une analyse de la forme et des techniques de

reproduction des images qui échappent à ma compétence. Ainsi ferai-je
seulement quelques remarques.

Tout d'abord, la micro-histoire semble exclure l'introduction, sur le

plan formel, de tout élément de réalisme. La pose donne aux visages de

ceux qui ne savent pas jouer cette expression figée, très souvent au sourire

non spontané, que certains jugeront affreuse, mais qui a, cependant,
une fonction précise de communication. Elle transmet au lecteur un
message unique: «pour toujours». Et ce «pour toujours» ne peut se dire
qu'en se situant au dehors ou au-dessus de l'histoire: d'où l'inévitable flou
qui entoure le couple desjeunes mariés d'un arc-en-ciel iridescent, forme
nouvelle ou retour - à quel point voulu, je l'ignore - de l'ancien nuage qui
entourait les figures des saints. Ou encore d'autres trucs visuels. LJn

simple prisme permet la multiplication des images: et c'est, le plus
souvent, le visage de la mariée qui se reflète, de plus en plus petit, dans trois,

quatre, cinq miroirs invisibles, renvoyant jusqu'au délire l'image de sa

beauté. Ou encore les filtres, qui permettent au cinéaste ou au
photographe d'obtenir des résultats faciles en même temps qu'ils épatent un
public non averti. Des trucs très simples de montage peuvent produire
l'image réduite de l'épouse suspendue en équilibre sur la paume de son
seigneur, ou bien faire apparaître dans le ciel, en haut à gauche, comme le

saint d'un ex-voto, la tête bouclée de Maradona; des fragments de

l'architecture ou du paysage peuvent être «travaillés» par des agrandissements

ou des réductions et montés avec certains détails d'une figure
humaine, plus ou moins élaborés...

En fait, un album ou une cassette ne saurait être ni complet, ni réussi

sans quelque effet spécial qui, au-delà de la micro-histoire du couple,
frappe l'imagination par son caractère irréaliste et merveilleux, comme
doit l'être le plan sur lequel on entend placer l'événement réel des noces.

Le style de ces produits a, sans aucune doute, une spécificité liée au
contexte rituel. Mais il suggère aussi de nombreux rapprochements.
Tout d'abord, le photoroman avec ses histoires d'amour, ses décors petit-
bourgeois. Puis les cartes postales, notammant certaines séries très populaires

destinées à la période de la cour (couple représenté dans des attitudes

tendres et très souvent près d'une automobile), qui semblent elles
aussi très proches des albums par leur forme et le contenu de leur mes-



Cérémonies en images 225

sage. Dans ce dernier cas, il faudrait considérer les séries qui reposent sur
le truquage, le montage des images, les effets spéciaux. Et encore,
l'énorme masse des spectacles télévisés: telenovelas (particulièrement
suivies par un public féminin), feuilletons, Choreographie des ballets, tout
un monde qui se balance en continu entre réalité et fiction, documentation

et rêve... Le langage publicitaire enfin, grand réservoir de mythes et

symboles présentés par un langage synthétique et par là même fortement

suggestif. Un photographe de Naples - qui se considère plus
moderne, en offrant un service à images moins conventionnelles et
précédées, quinze jours avant, d'une répétition du maquillage et de l'action
sur le set - promet dans son dépliant «un service de mariage comme un
service de mode».

Les comparaisons mentionnées ici en désordre devraient être poursuivies

sans être réduites à un simple exercice formel. Leur éventail

témoigne quand même du fait que les images de nos albums et cassettes,
loin d'être isolées, s'insèrent de manière cohérente dans un imaginaire
élaboré et diffusé par les moyens de communication de masse dont on
sélectionne certains thèmes pour les élaborer à des fins spécifiques. Cela

signifie aussi que la lecture de ces images n'acquiert sa spécificité que
dans un renvoi continuel à un horizon sémantique plus général et
qu'inversement, le rejet manifesté par les groupes socio-culturels appartenant
aux classes supérieures exprime aussi un refus plus général d'un certain

type de culture, et de ses styles propres.
Toutefois l'analyse ne s'arrête pas là. La dialectique entre la spécificité

du signe et la généralité de l'horizon sémantique de référence nous pose
d'autres questions, concernant précisément la particularité des images

que nous examinons. D'un côté les modèles du photoroman, de la carte
postale, de la telenovela, de la publicité télévisée, de l'autre, les deuxjeunes
mariés qui re-représentent ces représentations.

Qu'est-ce qui est reproduit dans l'album ou la cassette? La fiction ou la

réalité? S'il s'agit de fiction, à quel genre appartient-elle? Qu'a-t-onjoué
devant l'objectif pour le répéter dans le rituel du visionnement des images?

Lieux, temps et actions de la «fiction»

Une promenade dans un de ces parcs - véritables studios des mariages
médiatiques! - par un dimanche ensoleillé de mai ou de septembre offre
d'infinies occasions d'amusement et d'observation. Les parents une fois
installés pour une longue attente au restaurant, voici le couple qui
s'avance dans les allées, précédé ou suivi par deux, quatre, cinq personnages



226 Clara Gallini

ployant sous le poids d'appareils et de machines. Ils savent ce qu'ils
doivent faire, car on le leur a bien expliqué. Mais d'aucuns sont plus capables

que d'autres - et les femmes toujours plus que les hommes - de soutenir
leur rôle exceptionnel avec la souplesse requise par la situation. Ils

suivent, dociles, les ordres de leur «metteur en scène», qui a toujours un rôle
très dominant et qui n'est jamais mis en question. On marche, on tourne
la tête, on s'arrête près des lieux «classiques»: un arbre, une fontaine, un
escalier, une colonnade, une ruine, le lac aux cygnes, etc.... On a appris à

ne pas regarder dans la camera, sauf dans des cas particuliers, on
s'embrasse s'il le faut, on répète le baiser sur commande. Seul l'opérateur a

droit à la parole. Les acteurs entrouvrent en silence leurs lèvres au sourire,

ou les mettent en mouvement pour feindre des mots jamais prononcés

ou bien qui ne doivent pas être enregistrés. Les mains enlacées, leurs

corps bougent lentement, comme il convient. On s'éloigne, on tourne la

tête vers l'appareil. On s'arrête. L'assistante - la seule femme admise par
une caste sacerdotale exclusivement masculine, et qui est d'ailleurs très
souvent une parente de la mariée - étale sur le gazon les kilomètres de la
traîne de la robe de la mariée, contrôle chaque pli, ajuste parure et
maquillage. La pose pour la photo peut commencer, ou bien l'action.
Offre d'une fleur, caresse, agenouillement de l'homme, tête de l'épouse
entre deux branches. Epouse à terre, lui qui se penche. Marche du couple
entrelacé. La femme est soulevée par l'homme. Course de l'homme vers
la femme, et réciproquement, jusqu'à l'embrassade - tout ça, plus tard à

rendre au ralenti, comme le cheval de l'Eau de Cologne Fraîche et Naturelle,

entre plage et ondes de la mer etc.
Un peu plus loin, un couple de jeunes, en jeans et T-shirts, échange

tendrement baisers et caresses. Une énorme distance sépare ces deux
formes de gestualité amoureuse, l'une apparemment «spontanée»,
l'autre apparemment «figée». Ce qui fait cette différence, c'est le rapport
au regard d'autrui, à l'égard duquel on se manifeste d'un côté indifférent
et de l'autre tout à fait dépendant. Deux façons différentes de représenter
deux moments privés dans un espace public...

Ces espaces publics sont en effet des lieux médiatiques par excellence,
marqués par la présence de touristes et de groupes déjeunes se

photographiant réciproquement à peu près dans les mêmes lieux que nos couples

de mariés. A certaines saisons, ils semblent se transformer en lieux
d'initiation à la pratique représentative. Enfants avec toutes sortes de

costumes de carnaval, adolescents en robe de première communion
(exacte copie de celle de nos couples), posent pour des photos destinées
soit à être encadrées, soit à faire partie d'albums personnels, qui ont été
inaugurés le jour de la naissance ou du baptême. C'est en tout cas l'ap-



Cérémonies en images 227

prentissage à un déguisement et à unefiction qui trouvera son apothéose
le jour solennel du mariage.

Car notre couple aussi est déguisé pour un spectacle médiatique pour
lequel ce n'est plus la durée matérielle des objets réels qui devient le vrai
signifiant, mais la reproductibilité des images immatérielles. La conservation

des objets symboliques et en particulier de la robe de la jeune
mariée, qui était jadis un véhicule très significatif de la mémoire, devient
donc secondaire dans la pratique du rite de mariage. La robe de mariée et
sa parure peuvent être louées pour la cérémonie, ou vendues après celle-
ci, sans que cela entraîne le moindre blâme social. Parallèlement, l'usage
de louer d'autres status-symbols, les voitures de marque ou les carosses
dorés s'étend: leur diffusion se justifie dans une large mesure (mais non
exclusivement) par le fait qu'ils peuvent être exhibés non seulement au

moment de la cérémonie, mais aussi à celui, désormais plus significatif,
de l'immortalisation dans l'image.

En habits de scène, nos acteurs exécutent donc leurs petites pantomimes,

qui sont en même temps stéréotypées et individuelles, à l'intérieur
d'espaces scéniques qui répondent aussi au double critère d'être stéréotypés

et choisis parmi un nombre limité de possibilités.
Dans ces espaces se constituent en effet des sortes de parcours

imaginaires, avec des haltes dans des lieux fortement marqués pour la
construction de l'image. Il y aurait là-dessus tout un travail d'observation à

faire, pour repérer les réseaux communs, pour ainsi dire forcés, et les

écarts relatifs opérés par chaque régisseur: ceci permettrait d'ajouter des

éléments a la compréhension de ce jeu de variations entre modèle général

et réalisations personnelles dont on a déjà parlé.
Que dans ces espaces scéniques se jouent en même temps des actions

qui sont à peu près les mêmes mais qui se représentent comme uniques et

ne pouvant être répétées ne pose pas seulement des questions à un
observateur extérieur. Photographes et opérateurs connaissent bien les
difficultés qu'ils rencontrent parfois pour écarter de leur objectif l'image d'un
deuxième couple qui se glisse abusivement à l'arrière-plan des époux, les

seuls ayant droit à paraître sur scène!

Certains dimanches surtout le flux est continu, chaque couple arrivant
directement d'une église où se célèbrent des mariages en série, du matin
à l'après midi, saufune pause entre environ deux et quatre heures, pause -
remarquons-le - qui s'applique à l'église seulement et non à notre parc.
Ce qui nous amène à considérer le temps des actions.

Une seule séance mobilise nos acteurs pendant une heure au moins,
s'ils sont dirigés par un régisseur pratique, efficace et qui, à la limite, ne

fignole pas trop. Mais cela peut durer beuacoup plus, jusqu'à trois heures



228 Clara Gallini

environ, si le service est très soigné. Il faut compter en plus le temps (qui
est aussi variable) du déplacement de l'église aux lieux des reprises. Tous

ces éléments d'ailleurs ont sensiblement contribué à la transformation
des temps et des actions parallèles concernant le rite du repas commun
au restaurant. Celui-ci peut être en effet différé jusqu'à l'arrivée du

couple, tandis que les invités sont occupés par d'interminables apéritifs.
Dans l'ensemble, temps, lieux et actions se coordonnent et s'organisent

entre les mains d'un opérateur, qui paraît être en même temps régisseur

et maître de cérémonie. Et si l'on compare ses gestes et surtout ses

formes d'intervention sur les gestes de notre couple avec celles des

photographes ou des,opérateurs en d'autres situations, on note aussi un écart
évident, dans la mesure où ces derniers se limitent à peu d'interventions
significatives. Autrement dit: le processus d'initiation médiatique se fait,

pour ses acteurs, de plus en plus complexe. Photographes et opérateurs
les conduisent dans un itinéraire qui commence le jour de la première
entrée sur la scène médiatique et qui aboutira le jour où chaque «masque»

ne sera plus seul sur le set, mais rencontrera son double
complémentaire.

Lafiction rituelle

Sous l'œil - et pour l'œil - de la caméra, c'est donc toute une dramatique

qui est tournée, mettant les personnes les plus communes au niveau
d'acteurs professionnels. Ce premier rôle assumé permet, à son tour, de

franchir un deuxième pas qui élève, cette fois, les acteurs au rang de

protagonistes d'une grande histoire d'amour semblable à celle des héros des

photoromans. Fiction dans la fiction, la micro-histoire qui se noue ainsi

autour de l'événement central du mariage se construit et se structure en
obéissant à des mécanismes précis de déhistoricisation: ceux qui
transforment en «monumentals» les lieux de la représentation de l'amour
légitimé et font des modestes jeunes mariés de la réalité quotidienne des

vedettes de spectacle et des héros de photoroman. Ce qui est consommé
ici est un mythe d'élévation sociale qui épuise ses images et ses symboles
dans l'univers fantasmatique des média. L'histoire qui est racontée dans

un cadre apparemment laïc n'est plus celle des dieux, mais celle des hommes

d'aujourd'hui, avec leurs valeurs centrées sur la famille, la beauté, la

consommation... perspective certainement dépouillée de toute grandeur,

«tragique» et bien plus restreinte, à la limite de l'étouffement, pour
un spectateur qui n'en partage ni le style ni les valeurs.

Mais les albums et les cassettes de mariage paraissent être, de toute
évidence, des produits symboliques dont la fonction dépasse bien celle,



Cérémonies en images 229

pourtant existante, de représentation d'un status symbol à exhiber dans

des occasions plus ou moins solennelles. Leur procédé de construction
nous a révélé que - au moins pour ses acteurs - il s'agit aussi bien d'une

sorte d'initiation à la pratique du langage des média, se réalisant à travers
la mise en scène d'un mythe d'amour censé être le fondement métahisto-
rique d'une vie commune. Leur processus d'utilisation nous a suggéré la

possibilité que la reproduction des images de ce mythe réitère rituellement

le modèle aux fins d'une reconnaissance sociale, source de
légitimation.

Mais tout cela nous ramène à notre question initiale: celle du rapport
entre procédés de «métahistoricisation» et d'«itération rituelle» et la

spécificité du langage médiatique.
Dans notre cas, la question peut être abordée à différents niveaux.
En premier lieu, nous remarquerons que \&fiction à laquelle se soumettent

les deux nouveaux mariés présente la caractéristique d'un double
cérémoniel: elle se joue le jour des noces, elle se réitère solennellement à

chaque visionnement collectif de ses images. Ce spectacle doublement
ritualisé est radicalement différent de celui du mariage proprement dit,
tant par sa qualité que par son origine. La différence la plus importante
est la suivante: cette représentation cérémonielle du mythe du triomphe
de l'amour existe seulement en vertu et en fonction de l'existence du
procédé médiatique, elle naît et se structure déjà à partir du langage propre à

cette technique: le langage de la reproductibilité. Tandis qu'une messe

est un rituel accompli en soi, même s'il comporte implicitement la possibilité

de sa réitération (en tant que répétition d'un geste originel dejésus
Christ), notre cérémonie ne peut se dire complète qu'au moment même
de sa reproduction. La microhistoire qui a pour protagonistes les deux

jeunes mariés est donc unefiction dans un autre sens: au moment de
l'action, les personnages agissent comme s'ils étaient en même temps eux-
mêmes et des personnes différentes de celles de la réalité quotidienne, et
ceci devant un public imaginaire et différé; quant au public, il n'entrera en
scène qu'au moment du visionnement des images, en réagissant, à son

tour, sur un plan purement imaginaire. Ces deux différents moments
constituent un ensemble organique, dont chaque élément n'existe que

pour autant qu'existe, outre les acteurs et les symboles qu'ils manipulent,
cet indispensable moyen de médiation: l'appareil de reprise des images
en tant qu'instrument de leur reproduction. C'est pourquoi nous
pouvons considérer cet ensemble comme un cérémoniel médiatique.

Le fait que le rite de la pose des jeunes mariés devant l'objectifn'existe

qu'en fonction de sa reproduction entraîne une série de conséquences,
les unes particulières, les autres générales.



230 Clara Gallini

Tout d'abord, le jeu devant l'objectif assume le rôle nouveau et inédit
de «fondement rituel» de la cérémonie ultérieure du visionnement des

images. Mais aussi ce visionnement constituera-t-il à son tour un
deuxième moment de «fondement rituel» (socialement partagé) de l'existence

du couple légitime.
A part les différentes formes d'engagement individuel des personnages

et des rôles respectifs d'acteurs et de spectateurs, ces deux niveaux de

«fiction rituelle» relèvent de langages propres et réciproquement corrélatifs.

C'est en effet bien à l'éphémère d'une construction théâtrale qu'on
confie le rôle de produire des images censées envoyer un messageyôr
ever, un modèle mythique destiné à durer et à être reproduit.

D'autres conséquences plus générales méritent d'être soulignées.
Nous avons vu que, dans notre cas, le moyen technique de reproduction
de l'image s'est transformé: un moyen de remémoration de rituels

préexistants (par ex. une messe) est devenu instrument de création de

nouveaux discours et pratiques symboliques formés à partir des possibilités

offertes par ce procédé. D'où un changement précis de fonction de

l'instrument: de pure et simple moyen de reproduction d'images symboliques,

celui-ci devient lui-même producteur d'images symboliques qui
seront à leur tour reproduites rituellement. On comprend aussi, entre
autres, combien était prématuré l'enthousiasme de Benjamin croyant
que la voie de la désacralisation des valeurs sociales et esthétiques passait

par la diffusion progressive des techniques de reproduction en série d'objets

et d'images'. Une fois de plus se trouve confirmée, au contraire, la

validité d'une analyse qui ne considère pas le fait culturel comme déterminé

par le moyen technique en soi, mais par l'usage spécifique qui en est

fait par les acteurs sociaux. Et, à ce propos, nous observerons aussi qu'un
album ou une cassette de mariage finit, en apparence, par démentir la

nature même du procédé médiatique: alors que les images sont, du point
de vue technique, reproduisibles en série, l'album et la cassette sont conçus

et construits comme un objet unique, ce qui ne fait qu'accroître leur
valeur symbolique déjà considérable.

Tout ceci nous conduit à repenser les questions restées ouvertes au
début de notre analyse, notamment celles des compatibilités ou des

incompatibilités éventuelles entre langages symboliques, anciens et

nouveaux. Dans notre cas, par exemple, le cérémoniel médiatique s'introduit,

pour ainsi dire, dans le champ adverse, le champ religieux traditionnel,

où il gagne un espace de plus en plus large. En effet, il se met non
seulement à son service en tant qu'instrument d'illustration et de remémoration,

il acquiert aussi un espace autonome, même s'il n'a pas la force de se

substituer au rite religieux, auquel il a encore besoin de s'accrocher



Cérémonies en images 231

pour justifier totalement son existence propre. Mais une des raisons qui
nous font juger ridicule ou laid un album ou une cassette ne résiderait-
elle pas précisément dans cette impiété manifeste qui mélange intimement

les langages de deux apparats idéologiques que nous voudrions
parvenir à séparer selon des critères plus «rationnels», permettant la

distinction entre sacré et profane, sans cessse confondus dans la réalité

quotidienne? De fait, si le cérémoniel médiatique s'introduit avec un tel
poids dans un moment de la vie individuelle et sociale aussi fondamental

que le mariage, cette irrésistible montée ne peut se faire qu'en vertu d'une
centralité idéologique accordée aux moyens audio-visuels par les

milieux sociaux et culturels, qui n'ont d'autres voies d'accès à la culture

que celles de la télévision et du photoroman. Potentiellement omnivore
comme toute idéologie centrale, le langage de la représentation
reproductible tend à marginaliser, en s'en emparant, tout autre langage
concurrentiel, et à plus forte raison celui de tout cérémoniel public et
spectaculaire, au point qu'il n'y a plus aujourd'hui de fête - nuptiale ou autre -
devant laquelle ne surgisse spontanément la question de savoir si le nouveau

moyen d'y participer ne serait pas celui de la photographier.
La prédominance culturelle exercée par les médias visuels a des

conséquences importantes sur la pratique même du mariage, qui est de plus
en plus spectacularisé aux fins de sa traduction en images. On assiste

donc aujourd'hui à une affirmation croissante d'acteurs et de pratiques
symboliques qui, de plus en plus, deviennent indépendantes et se

surimposent aux acteurs et aux pratiques symboliques traditionnelles, d'ordre
religieux surtout.

Pour conclure, nous dirons que nos albums et cassettes sont donc, bien
plus qu'une chronique-témoignage d'événements, un instrument de

sacralisation - c'est-à-dire, de légitimation sociale - d'un rapport. Peut-être

qu'aujourd'hui le «véritable» rite nuptial - aussi «vrai» que celui célébré

par le prêtre à l'église ou le maire à la mairie - est celui qui se joue pouret
par un moyen technique qui impose son langage, de la prise de vue à la

construction de l'objet final. C'est autour de cet objet que s'exerce, en
effet, cette nouvelle forme d'«itération rituelle» qui ne consiste plus à se

mettre en action, mais à regarder des images.



232 Clara Gallini

Notes

' Je développe ici de façon plus systématique des arguments déjà mentionnés dans
les trois notes suivantes: Un cerimoniale fotografico. Dans: Schema 8 (1981), 13-22;
Appunti su alcuni riti fotografici. Dans: La ricerca folclorica 7 (1983), 145-149; Photo-
graphische Riten: Populäre Religion im modernen Italien. In: M. N. Ebertz/Fr. Schultheis

(Hg.): Volksfrömmigkeit in Europa. München: Kaiser 1986, auxquelles je
renvoie pour la bibliographie essentielle.

7

Je me réfère ici à Ernesto de Martino et à ses critiques des concepts déjà proposés
par Van der Leeuw, M.Eliade et C.G.Jung, dont il signalait avec raison les risques
d'un «irrationalisme» présupposant une autonomie originaire du langage symbolique
en dehors de tout conditionnement historique et culturel (sur le sujet, voir: M.
Massenzio: Il problema della destorifìcazione. Dans: La ricerca folclorica 13 (1986), 23-31.
Mais les procédés de «déhistorification» et d'«itération rituelle» n'ont pas (comme de
Martino en faisait l'hypothèse) la seule fonction d'un contrôle de tous les éventuels
«moments critiques de l'existence». Ils sont des procédés symboliques que les acteurs
sociaux mettent en action dans les circonstances les plus différentes.

Sur la notion de «distinction» voir R Bourdieu: La distinction. Critique sociale du
jugement. Paris: les éditions de minuit 1979.

4 Le terme espagnol de telenove/a désigne des serials produits surtout en Argentine
et très populaire en Italie.

W. Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1955.


	Cérémonies en images : albums et cassettes de mariage en Italie

