Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 84 (1988)

Heft: 3-4

Artikel: Rites de mariage dans les familles ouvrieres de Nanterre (1930-1960)
Autor: Segalen, Martine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre*
(1930-1960)

par Martine Segalen

La disparition des coutumes paysannes a légitimé la naissance du
regard ethnologique. Il fallait étudier «<d’urgence» un riche patrimoine de
savoirs et de sens qu’effagaient I'industrialisation et 'urbanisation. Dans
les années 1930, les ethnologues d’alors - on les nommait les folkloristes
- se saisissaient de la rapidité supposée de la dégradation des coutumes
«traditionnelles» pour relever les aspects les plus pittoresques, les plus
exotiques de la société. Seule la vie rurale, et encore, seulement une par-
tie d'entr’elle, celle des paysans les plus aisés, retenait leur attention,
motivait leur intérét.

Les sociétés traditionnelles ont disparu et avec elles, la tradition, un
concept aujourd’hui dénoncé. Les nouvelles définitions de la culture
incitent a examiner autour de soi, dans les milieux urbains, comme dans
les milieux ruraux recomposés, les formes contemporaines de I'identité
et de la sociabilité. En passant du «rural traditionnel» a la modernité,
n’aurons-nous pas alors oublié une étape de la culture, celle des ouvriers,
que les pompiers du traditionnel auront laissé briler auprés d’eux?

Les chercheurs des années 1980 n'ont-ils pas 1a un champ de recher-
ches ethno-historiques a ouvrir aussi «d’'urgence» puisque la culture ou-
vriere s'efface sous la poussée des cols blancs et de la post-industrialisa-
tion? Michel Verret constate que «[’histoire de la culture populaire en ces
trente derniéres années serait ainsi celle d'un double éclatement, de la
culture productrice traditionnelle sous le signe ouvrier, de la culture sala-
riale nouvelle sous le signe employé et d'un transfert d’hégémonie final
d’un signe a l'autre» (1988: 269).

Questions pour l'étude de la culture ouvriere

Lintérét qu'on porte aujourd’hui a la culture ouvriére peut relever d'un
intérét pour la «<beauté du mort», comme dit Michel de Certeau; cette
culture ouvriére acquiert une nouvelle légitimité alors que, du fait de sa
disparition, elle devient moins menagante pour 'ordre social. Donner a
la culture ouvriére un statut d’objet scientifique, c’est aussi refuser la posi-
tion des folkloristes, implicitement évolutionnistes: selon eux, les rituels

* Version remaniée d'une conférence lors du 3¢ Congrés International d’Ethnolo-
gie et de Folklore SIEF, Zurich 1987.



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 153

«s’appauvriraient» par rapport a une forme idéal-typique de référence,
celle d'un ancien dge d’'or. Les observateurs du rituel - notables, folkloris-
tes — ont totalement oublié les rites des villes, des ouvriers: plus, ils ne les
ont pas vus, ils ont dénié aux ouvriers le droit au rituel. Par rapport aux
paysans (riches) qu'ils avaient coutume d’étudier, les ouvriers n’avaient
rien 4 montrer, sinon en termes de «privation» et d’absence. A nous, les
observateurs du populaire urbain/ouvrier de réhabiliter la culture. Pour
ce faire, il faut retourner la position classique: aucun rituel n'est survi-
vance, tout rituel donne a voir en ceuvre un modele culturel et social,
qu'on peut construire en dépassant 'analyse des seuls faits cérémoniels,
en étudiant les relations entre ce rituel et 'organisation des rapports
sociaux d’'une part, les conditions sociales et économiques d’autre part de
vie, de travail, de résidence.

De tous les traits de la culture ouvriére, ceux qui sont relatifs au
mariage apparaissent particulierement riches. L'analyse du rituel matri-
monial ouvrier et urbain (qui dans notre propos présent se recouvrent)
contribue ainsi a renouveler I'étude des dges de la vie, des relations entre
les sexes et les générations. La culture ouvriére, souvent saisie par le biais
du socio-politique et de la problématique des classes, révéle d'une autre
maniére, comme de l'intérieur, observés du point de vue familial, les
modes de faire et les valeurs de ce groupe.

Enfin, a propos de ces thémes, on ne peut éluder la question de la con-
frontation entre modéles culturels; existe-t-il une culture originale,
authentique ouvriére? La classe ouvriére s’est constituée en méme temps
que la classe bourgeoise et la domination économique qu’elle a subie
entraine-t-elle inévitablement une domination culturelle (C. Grignon et
J. C. Passeron, 1985)?

Groupes soctaux et identité urbaine: Nanterre 1930-1960

La période 1930-1960 constitue I'dge archétypal de la «banlieue»:
dans un environnement mi-rural, mi-industriel cohabitent des ouvriers
migrants venus de diverses régions de France, des immigrants italiens et
des familles descendant des anciens agriculteurs et viticulteurs reconver-
tis dans de petites entreprises artisanales.

Jusqu'a la fin du XIX“ siécle, Nanterre était une bourgade de vignerons,
maraichers, nourrisseurs dans laquelle vint s’installer une petite popula-
tion d’employés attirés par le <bon air de la campagne» et la liaison ferro-
viaire avec Paris ouverte en 1834. Jusqu’aux débuts de la premiére guerre
mondiale, la production industrielle reste celle de petites unités n’em-



154 Martine Segalen

ployant guére qu'une dizaine d’ouvriers qualifiés. La guerre puis la pre-
miere aprés-guerre donnent un développement industriel rapide a la ville
avec la multiplication de grosses unités de production employant des
centaines d’ouvriers; Nanterre ne connait pas de spécialisation indus-
trielle, et s’y développent des industries automobiles, chimiques, alimen-
taires, mécaniques, métallurgiques etc. Le dépouillement exhaustif du
recensement de 1931 fait apparaitre que 60% des chefs de ménage sont
des ouvriers (ou manceuvres, terrassiers), les employés et professions
libérales représentant 22% des emplois des chefs de ménage. Ces sec-
teurs emploient de fagon dominante de la main-d’ceuvre masculine,
comme dans le cas des mines, mais contrairement aux industries textiles
qui employaient surtout des femmes: ceci donne une configuration tout
a fait spécifique a l'organisation des roles au sein du couple conjugal.

La croissance démographique de la ville est réguliére, passant de
27 000 habitants en 1920 a 42 978 en 1931, 46 000 en 1936, beaucoup
moins forte que dans les communes voisines. La densité de la population
est de 34 habitants a I'hectare contre 114 a Puteaux déja urbanisée avec
des immeubles a plusieurs étages. A Nanterre se répand un habitat pavil-
lonnaire, des maisons construites sans architecte, par les ouvriers eux-
mémes, ou des habitats plutdt précaires. Le probléme du logement reste
endémique; c’est pourquoi les grandes usines qui logeaient leur person-
nel, telles les Papeteries de la Seine, attiraient une clientéle stable
d’ouvriers ot les emplois se transmettaient de pére en fils.

Interrompues par la guerre, la croissance démographique et indus-
trielle reprennent de pair: on compte 41 000 habitants en 1946, 70 000 en
1959 tandis que les industries chimiques, pétroliéres, automobiles - pour
ne citer que les principales - recrutent de la main-d’'ceuvre, et dés 1960 de
la main-d’ceuvre immigrée. Les problemes d’habitat sont encore plus
aigus dans cette période que dans celle d’avant-guerre: la municipalité,
des 1953, met en ceuvre un vigoureux programme de construction d’ha-
bitat a loyer modéré (HLM). Laccés a ces logements constituera une
forme de mieux-étre pour les ouvriers nanterriens, avant que ceux-ci ne
quittent la ville pour un habitat pavillonnaire péri-urbain. Dés les années
1975, les éléments caractéristiques de la société ouvriére de banlieue
éclatent: dé-industrialisation, changements profonds dans la composi-
tion de la population (apparition de cols blancs aux cotés de I'importante
population immigrée & dominante maghrébine), remodelage des espa-
ces urbains avec 'aménagement du secteur de la Défense (Martine Sega-
len, 1987).

Dans les années 1930-1960, qui apparaissent bien typiques d’une cul-
ture ouvriére de banlieue, marquée par une affiliation politique et syndi-



wn
an

Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 1

Fig. 1. Mariage dans une tamille <bourgeoise» de Nanterre en 1927. Les parents de
la mariée, anciens cultivateurs, ont alors une petite entreprise de transport.
Photo ATP 86. 72.2

Fig. 2. Mariage dans une famille ouvriére de Nanterre en 1935, Deux générations
d’ouvriers des Papeteries de la Seine. Photo ATP 86. 25. 6

Ces photos sont prises chez le photographe de Nanterre. Les deux groupes
sociaux se distinguent par des traits subtils; chez les bourgeois, on observe une plus
grande sobriété dans la présence des fleurs; la posture des corps est plus controlée.



156 Martine Segalen

cale trés marquée, on observe que les formes et les normes du mariage
(on préfére éviter ici 'emploi du terme «régles») sont en partie dictées
par l'organisation domestique ouvriére, un certain type de relations
meére-fille: seul le mariage permet aux jeunes filles d’acquérir le statut
d’adulte, et il est hautement valorisé.

Lhistorien John Gillis a proposé une périodisation intéressante des
formes de mariage ouvrier; il oppose au mariage prolétarien le mariage
ouvrier. Dans le premier cas, 'unité familiale n’est pas une unité écono-
mique; elle n’est pas menacée par la perte d’un fils ou d’une fille et on
attachait peu d’importance cérémonielle a un événement qui n’ajoutait
rien en termes de statut ou de pouvoir (1984: 54). En revanche, J. Gillis
observe I'importance croissante 4 nouveau accordée a ce statut dés que
les familles se sont dégagées de leur statut prolétarien (1985:288). L'orga-
nisation sociale des mariages, telle qu’elle a pu étre racontée a propos des
familles ouvriéres de Nanterre - car ce modéle appartient déja au passé —
s'intégre tout a fait dans ce schéma chronologique. Le mariage ouvrier
apparait comme une création rituelle originale, qui, s’il peut sembler
copier formellement le rituel bourgeois, est le produit de conditions tout
a fait spécifiques a la vie ouvriére a Nanterre dans les années 1930-1960.

Socualisation des jeunes et relations familiales

Dans les familles ouvriéres des années 1930-1960, les femmes ne tra-
vaillaient pas systématiquement en usine; elles s’y employaient avant
leur mariage, aprés que les enfants aient été élevés. Les roles domestiques
étaient marqués par une division rigide et tout le domestique leur incom-
bait, tandis que leurs maris utilisaient leur temps libre soit a des activités
militantes, soit 4 des loisirs. Le travail domestique requérait une énergie
importante, compte tenu des conditions d’habitat et des budgets. Nos
enquétées se rappellent leurs méres comme des femmes harassées.

Les normes familiales de socialisation des enfants et des adolescents
étaient trés strictes: sévérité des parents, obéissance exigée. Il y avait peu
de verbalisation au sein de la famille, peu de communication. Cependant,
la division sexuelle des roles qui se reproduisait pour les jeunes permet-
tait aux garcons de s'ouvrir sur 'extérieur, tandis que les filles devaient
seconder leurs méres a la maison. Certains sujets restaient tabou, notam-
ment tout ce qui touchait a la sexualité. Les jeunes filles n’étaient pas pré-
venues des changements biologiques survenant a la puberté, et lorsqu’el-
les avaient leurs premiéres régles, les méres se contentaient de les mettre
en garde: «Méfie-toi des garcons».



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 157

Des 'dge de 15 ans, parfois avant, la ségrégation des sexes s’inscrit dans
'espace du travail. On I'a dit, les usines nanterriennes employaient prin-
cipalement de la main d’ceuvre masculine; les jeunes garcons étaient
embauchés, a la suite de leurs péres, a la Télémécanique, aux Papeteries;
les filles allaient vers les usines donnant de faibles salaires et connaissant
un fort turnover de leur main-d’'ceuvre, telle 'usine Heudebert qui fabri-
quait des pains diététiques et des biscottes. En cas d’emploi mixte, filles et
garcons n'étaient jamais mélangés au sein des ateliers. L'entrée a I'usine
marquait 'entrée dans I'dge de I'adolescence, et plusieurs hommes se
rappellent avoir enfilé pour la premiére fois un pantalon long, délaissant
la culotte de 'enfance. Au cours de cette période, le jeune homme doit
montrer les signes de sa virilité, en jouant au football, en fréquentant les
bals, en s'engageant dans les luttes politiques et syndicales. Sa vie est
donc tournée vers I'extérieur, tandis que celle de la jeune fille est enfer-
mée dans I'atelier et dans I'univers domestique. La s’y reproduit la divi-
sion des roles puisqu'il était trés rarement demandé de I'aide aux jeunes
garcons et il était plutdt mal vu qu'ils fassent la vaisselle. La socialisation
des jeunes ouvriers doit étre resituée dans le cadre du fonctionnement de
'unité domestique. Si le foyer ouvrier n’est plus une unité de production,
c’est une unité de salariat. Le salaire principal est celui du mari. Les usi-
nes, employant de la main-d’ceuvre féminine, d’ailleurs rares, considé-
raient en revanche que le travail qui s’accomplissait était déqualifié: on
voit ainsi se forger le cercle vicieux de 'équation: salaire féminin =salaire
d’appoint.

Gargons et filles remettent leur salaire a leur mére qui gére le budget
familial, selon une norme bien connue dans les familles ouvriéres. Si les
garcons se voient attribuer quelques sous pour leurs sorties estimées
«normales», c’est-a-dire dans la norme ouvriére, les filles ne regoivent
aucun argent de poche. Le sort des filles ainées est particulierement diffi-
cile et les femmes interviewées qui se trouvaient dans cette situation se
rappellent avec une grande amertume le sentiment d’injustice qu’elles
ressentaient; de fait leurs plus jeunes sceurs avaient une vie plus facile. On
ne peut manquer de rapprocher ce type de rapports sociaux du succes
que connait, précisément dans ces années-13, la féte de la Rosiére de Nan-
terre. Le prix que recevait celle qu'on appelait la «<méritante» était pergu
comme une sorte de dot destinée 4 une sceur ainée qui s’était «sacrifiée»
(entendons: n’était pas allée en usine, était restée a la maison) pour aider
sa mére a €lever ses jeunes fréres et sceurs. En «dotant» la Rosiere, la
municipalité prétendait ainsi lui accorder la somme d’argent qu’elle
n'vait pu accumuler en vue de son mariage (M. Segalen: 1982). En fait, les
jeunes filles n’avaient aucun moyen de se constituer une dot puisqu'elles



158 Martine Segalen

remettaient tous leurs gains a leur mére; c’est méme la une des caracté-
ristiques essentielles du mariage ouvrier.

-ATage de 17, 18 ans, les jeunes filles étaient autorisées a fréquenter les
bals publics. Sorties hautement surveillées: leurs meéres les accompa-
gnaient, discutaient entre elles en observant la piste de danse, et les rac-
compagnaient a la fin de la soirée. Toute une culture de ’honneur fami-
lial ouvrier se déploie ici; comme disent les femmes interviewées: «On
€tait trés tenue.» Les rencontres entre jeunes gens se font souvent au bal,
dans le voisinage. L'amour, le libre choix du conjoint s’articulent a une
forte endogamie locale et professionnelle, inscrite socialement dans la
proximité résidentielle d'une population que fixe le logement par l'entre-
prise ou I'édification d’un pavillon. Lendogamie professionnelle et locale
se double d’une endogamie ethnique pour les immigrés italiens qui occu-
pent des maisons qu'ils ont édifiées dans le méme quartier.

La «fréquentation» entre les jeunes est souvent vécue dans la clandes-
tinité, du fait de la réticence maternelle. Mme J. raconte: «J’ai connu mon
mari pendant que j’étendais le linge ou en promenant mon chien Pataud,
car il habitait une maison du méme quartier, dans 'avenue de '’Agricul-
ture. Jamais je n’aurais osé lui dire de rentrer a la maison, et un jour, le
voila que je le trouve attablé avec mon frére a jouer aux cartes!» Les
rigueurs maternelles, tant redoutées, s'expliquent par la dépendance
dans laquelle les méres tiennent leurs filles. Le mariage apparait bien
comme la seule fagcon de secouer ce joug.

Mme J. continue son histoire: «]’en avais ras-le-bol d’étre la bonne de
la maison, jamais de sortie, rien ... Quand j'ai dit 8 maman, je me marie,
elle m’a dit: non, pas question et elle m’a tapée; j’ai dit, bon, si tu me lais-
ses pas, je vais faire une bétise». Le mariage est donc clairement 4 I'ini-
tiative des jeunes filles dans ce contexte culturel et social, le seul moyen
quileur permette d’accéder au statut d’adulte. La décision est le plus sou-
vent imposée aux parents qui ne l'acceptent qu’'a contre-coeur, mais la
jeune fille a toujours le moyen de pression de «faire une bétise», et les
parents préférent se passer d’un salaire supplémentaire que d’accepter la
honte d’une naissance illégitime. Nous n’avons pu étudier les taux de
conceptions pré-nuptiales ou de naissances illégitimes, mais il apparait
que dans la classe ouvriére de telles pratiques étaient alors peu répan-
dues.

Contrairement au modéle paysan qui prévoit 'accumulation d’'une
dot destinée a 'installation des jeunes gens, le modeéle ouvrier laisse les
jeunes €époux complétement démunis face aux charges financiéres
qu'implique la mise en ceuvre des rites matrimoniaux, puis ensuite
I'installation de leur ménage.



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 159
Comment payer sa noce?

S’il existe une relation entre I'importance des moyens dont on dispose
et 'importance du rituel nuptial, il n’en reste pas moins que celui-ci a
pour caractéristique de compter un aspect somptuaire. Malgré la crise
des années 1936-1937, les salaires ouvriers sont a la hausse, et aprés la
guerre notamment, les revenus augmentent; les fastes nuptiaux ouvriers
sont frappants.

Les mariages paysans aisés sont I'occasion d’'une transmission entre
les générations; par le biais de la dot, des cadeaux, d’'une aide lors de I'ins-
tallation du jeune ménage, les parents transmettent une partie de leur
patrimoine a leurs enfants; ceci est totalement inconnu dans un monde
ouvrier qui vit d’un salaire précaire. Chez les paysans aisés, les frais de la
noce sont souvent considérables: vétements, repas; dans la société
ouvriére, ces dépenses sont a la charge des futurs époux. Au fur et a
mesure cependant que I'on approche de la fin de la période étudiée, les
parents dont la situation financiére s’est améliorée pourront restaurer les
pratiques de transmission entre générations.

Quand Gaston M. a annoncé 4 son peére, en 1953, qu’il souhaitait se
marier, celui-ci lui répondit: «Attends un mois, ¢a te paiera ta dot, avecla
prime de fin d’année, tu pourras payer ta noce.» Les jeunes mariés ne
peuvent compter que sur eux-mémes pour les frais de toilette et de repas.
La modestie éventuelle de la féte est certainement ressentie comme une
privation, ce n'est pas le résultat d’'un choix. Les jeunes filles attachent un
intérét essentiel 4 leur toilette et tous les efforts sont déployés pour se
procurer du tissu et une robe blanche longue. Mme P, fille d’Italiens,
épouse un compatriote en 1945; sa mére lui laisse sa paye du mois a con-
tre-cceur: « T’auras pas un sou de nous.» Les plus pauvres des jeunes filles
se contentent d’un tailleur «qui doit pouvoir resservir», soit blanc, soit
noir. Souvent d’ailleurs, dans les récits qui nous sont faits, un incident au
cours du repas empéche que la robe puisse étre remise, comme si finale-
ment, il fallait qu’elle reste la robe d’un seul jour.

Le mariage a lieu a la mairie, puis souvent a I'église (sachant que les
ouvriers auprés desquels nous avons fait nos enquétes étaient italiens ou
bretons, le fait d’étre militant communiste n’étant pas incompatible avec
le souhait d’'une bénédiction nuptiale) en début d’aprés-midi. Le cortége
se rend ensuite a pied jusqu’'a la maison ou l'on sert le repas et ou l'on
danse. Le nombre d’'invités au repas est modeste lorsqu’on le compare
aux noces paysannes de la fin du XIX° siécle et des débuts du XX° siécle
qui rassemblaient souvent une centaine de parents, voire davantage; a
Nanterre, on convie une quinzaine de parents, les plus proches, auxquels



160 Martine Segalen

se joint le «camarade» préféré d’atelier. En 1936, la mére de Lucienne L.
n’a pu venir assister au mariage de sa fille, le voyage aurait été trop coi-
teux depuis la Creuse, et elle n’aurait pas eu les moyens de se faire faire
une toilette. «Loncle et la tante ont remplacé mes parents», explique
Mme L., «et ils ont fait le repas dans le jardin de leur maison. C’est la
belle-sceur a mon mari qui a fait mon ensemble, un manteau trois-quart
blanc bord 4 bord, et ma cousine m’a fait une capeline. Au repas, il y avait
deux oncles, deux tantes et leurs enfants, un copain de mon mari qui était
son témoin, ses parents, son beau-frére et sa sceur.» Dans ce cas, les
moyens sont trop modestes pour qu’on se rende chez le photographe
poser pour le cliché du groupe: cela est ressenti comme un manque de
rituel. Les amis des ateliers d’usine ne sont pas invités, mais ils se sont
manifestés a I'avance par une quéte qui aide les époux i célébrer la noce.

La solidarité matérielle des invités, qui n’ont généralement pas donné
de cadeaux de mariage, trouve sa place dans le rite de la jarretiére de la
mariée, raconté par tous les enquétés. Le garcon d’honneur, un frére ou
un cousin, passe sous la table et glisse a la jambe de la mariée une jarre-
tiere; il la retire et la vend aux encheéres. Le vocabulaire utilisé pour en
désigner le produit souligne I'aspect du don gratuit: on parle de '<obole»,
de la «cagnotte». Plaisanterie rituelle et contribution financiére sont
étroitement associés. Lexpression de Mme R. en révéle tout le double
sens: «La jarretiére, ¢a avait monté haut!»

La noce ouvriére s'inscrit dans le contexte des bals populaires si en
vogue de 1930 a 1960: pendant et aprés le repas, on danse, en général
au café du coin, avec un orchestre composé des compétences musicales
des amis et des parents; pour Gaston M.: «<[Jaccordéon, c’est un chef a
mon frére qui travaillait dans une fonderie de bronze»; s’y ajoute une bat-
terie, une trompette. Ce bal donne l'occasion d’ouvrir I'événement privé
a toute la communauté locale. Avantla guerre, iln’y a pas de voiture indi-
viduelle, et les cortéges de noce a pied traversant les rues de Nanterre
étaient spectacle fréquent. Une féte locale se déroule dans le quartier, que
les voisins célébrent en offrant a boire au café du coin. La communauté
cheminote, fortement intégrée, célébre collectivement les noces: «Les
mariages, c’était la vraie famille, on était en groupe et ils venaient tous
faire une petite visite.»

A la nuit tombée, les mariés sont pourchassés par la noce qui leur
apporte la rotie dans le pot de chambre. Cette coutume nuptiale est pas-
sée de la campagne a la ville dans des formes rituelles renouvelées. En
milieu rural, le breuvage porté aux mariés ne I'était pas toujours dans un
pot de chambre, mais souvent dans une soupiére. La soupe qu'on les for-
cait a ingurgiter était blanche, épicée, remplie de mets difficiles a avaler



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 161

etc. La variété des rituels autour de la «rotie», tels qu'ont pu les observer
folkloristes et ethnologues est considérable, et loin de revétir une signifi-
cation unique. Sur la fin du XIX" siécle ce rite, qui s’accomplissait dans
certaines circonstances de fagon trés solennelle, a plutot tiré vers la farce,
comme c’était le cas pour les derniers charivaris. Nous retrouvons donc
la rotie en ville, importée en quelque sorte par les ouvriers d’origine
rurale, servie dans un pot de chambre, avec bordure de moutarde. Il s’agit
toujours d'une pratique ayant a voir avec la sexualité des époux que con-
trélent de fagon symbolique les jeunes de la noce. Les époux subissent,
sachant qu’il vaut mieux se soumettre au rituel que de tenter de s’y sous-
traire. En milieu rural, nous avons observé la méme résignation au rituel.

Avec I'augmentation du niveau de vie, le jeune couple peut envisager
une noce plus importante. Colbert G. et Madeleine B. s’étaient connus au
bal a Nanterre en 1938; ils se revoient apres la guerre et se marient en
1947. Les jeunes époux louent une salle, font le ravitaillement, des voisi-
nes font le service. Un cousin boulanger sert des gdteaux, ce qui apparais-
sait comme une denrée de luxe dans le contexte de 'immeédiat aprés-
guerre. Quarante personnes sont invitées. Une couturiére travaille pour
toute la famille, confectionnant la robe de la mariée, sur un modéle copié
d’'un grand couturier, ainsi que les toilettes des méres des époux et des
nieces. Le mariage se fait a I'église, puis aprés le déjeuner, il est suivi d'un
bal. Le pere du marié s’était privé de vin pendant plusieurs mois pour par-
ticiper aux frais de la noce: «Pour un mariage ouvrier, c’était bien!l» L'u-
sage du car se développe apres la guerre qui permet d’étirer le rituel dans
le temps, et de consolider le groupe des invités. Le car rassemble la noce
dans un espace et un temps clos, comme mis entre parenthéses de 'es-
pace et du temps quotidiens. Les noces se rendent a Robinson pour dan-
ser dans les guinguettes que les photos de Robert Doisneau ont immorta-
lisées'. Les repas sont pris dans des restaurants spécialisés ol plusieurs
noces se cotoient dans une atmosphére trés joyeuse.

Dés le lendemain de la noce, le retour a la routine s’avére brutal pour
les jeunes époux. Difficultés de logement, absence d’épargne: on s’ins-
talle dans un logement meublé, avec «seulement sa chemise sur le dos».
La jeune femme doit se remettre au travail pour acquérir du linge, des
meubles, tout ce dont elle se sent privée. Sur son salaire se fera I'épargne
qui permettra que le couple s’installe dans ses meubles; I'amour du foyer
coquet n'est pas imposé comme une norme extérieure, mais est inscrit au
cceur des valeurs ouvriéres. Ici encore, 'augmentation du niveau de vie
autorisera que reprenne la transmission des biens entre les générations et
des les années 1955, les familles les plus aisées offrent a leurs enfants la
«chambre A coucher», le lit et 'armoire, ou la «salle», c’est-a-dire la table,



162 Martine Segalen

les chaises et le buffet. Les jeunes mariés pourront alors commencer de
s'équiper avec du matériel electro-ménager, et en tout premier lieu, un
réfrigérateur.

Dans le mariage ouvrier, le rituel ne salue pas la constitution d'une
nouvelle unité de production, ou méme la continuité des générations. Il
souligne bien davantage I'indépendance enfin acquise par la jeune épou-
sée et 'acces a un statut d’adulte. Le travail social de la noce, avant, pen-
dant, aprés, apparait bien celui des femmes; les hommes n’en sont que
des acteurs passifs qui s'effacent derriére les prises de décison féminines,
la valorisation de la jeune fille. Le role des peéres, si important dans la
société paysanne et dans les systémes lignagers, est effacé. Au cours de la
noce, c’est le jeune couple qui est honoré, et non plus les familles des fian-
cés, tout a fait en retrait par rapport aux rites paysans.

Si la noce ouvriére a Nanterre dans les années 1930 a 1960 apparait
bien comme une création rituelle originale, compromis entre des rites
paysans et un contexte de travail, de résidence et de vie spécifique, on ne
peut toutefois s’'empécher de s’interroger sur I'influence possible d'un
autre rituel matrimonial, celui des autres familles nanterriennes qui par-
tagent le méme espace.

Aux cotés des ouvriers, dautres Nanterriens

A Nanterre, a coté des familles ouvriéres nouvellement arrivées a par-
tir des années 1920, co-existent de vieilles familles d’anciens agriculteurs,
des employés, des entrepreneurs locaux. Le propre d’une ville de ban-
lieue, ce sont les discontinuités de son tissu social. [l ne s’agit pas de «clas-
ses moyennes» au sens ou nous les qualifions aujourd’hui. Les anciens
ouvriers enquétés qui racontent leur passé a Nanterre les dénomment
«<bourgeois», utilisant la catégorie politico-idéologique du parti commu-
niste, pour désigner I'ennemi de classe, et plus généralement tout ce qui
n’appartient pas au prolétariat. Il ne s’agit pas de familles de la bourgeoi-
sie, qui seraient marquées par une «distinction» dans tous les sens du
terme, possédant un capital social, culturel et économique, des maniéres
d’étre et de transmettre les autorisant a se perpétuer tout en s’adaptant,
comme les définit Pierre Bourdieu. Ces vieilles familles tirent une partie
de leur légitimité dans leur ancienneté: en 1930, les authentiques «vieux»
nanterriens, ce sont eux; elles procédent aussi d'un vieux fonds populaire,
rural, artisanal. Autrefois agriculteurs ou charcutiers (les éleveurs de
Nanterre conduisaient leurs porcs a la halle de Paris jusqu’en 1850), les
chefs de ménage sont devenus exploitants de carriéres, transporteurs,
artisans de toute nature. La conjoncture économique a été favorable



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 163

a ceux qui possédaient des terrains dont les prix n'ont cessé de monter. A
coté de ces vieux nanterriens, un ensemble d’entrepreneurs, telle la
famille Heudebert qui fonda la célébre usine - Charles Heudebert com-
menc¢a comme apprenti boulanger - ou les entrepreneurs de travaux
publics, tous originaires du centre de la France. Ces familles sont asso-
ciées dans un réseau de parenté et d’alliance assez lache, et ont un com-
portement endogame.

Ouvriers et nanterriens aisés sont proches dans I'espace, mais cepen-
dant séparés. 'habitat des seconds est bien supérieur a celui des pre-
miers en qualité, agencement, espace (une famille par maison bour-
geoise au lieu d’'une famille par piéce dans une maison, comme chez les
[taliens). La ségrégation politique et spatiale est trés forte. On ne se fré-
quente pas entre ces différents groupes. Les jeunes filles de la dite «bour-
geoisie» ne vont pas dans les bals populaires des quartiers ouvriers ou du
quartier italien; elles se distraient dans les bals relativement fermés des
sociétés de musique de la «Renaissance» ou de la «Fraternelle».

Pas plus que les ouvriers, ces familles ne donnaient  leurs enfants une
éducation poussée. Les jeunes gens travaillaient tot dans l'entreprise
paternelle et s’y formaient sur le tas; les jeunes filles étaient mises en
apprentissage chez la couturiére comme on a pu l'observer en milieu
rural. La couturiére reste un personnage fortement présent de cette
socialisation adolescente des filles: elle cousait les robes pour les bals,
souvent les bals déguisés auxquels elle participait d’ailleurs. Nous avons
[a un trait de ruralité qui est le propre des familles aisées, 'apprentissage
chez la couturiére étant, bien plus que I'acquisition d’un savoir techni-
que, un travail symbolique sur tout ce qui touchait a la sexualité et au
corps (Yvonne Verdier: 1979). Lapprentissage a I'usine concernait exclu-
sivement les jeunes ouvriéres. Il y a donc plus d’un trait «populaire»
parmi les vieilles familles nanterriennes. Avec les ouvriers, ces familles
partagent l'obligation d’un travail féminin, alors que, dans les années
1930 a 1950, 'archétype de la famille bourgeoise est celle dans laquelle la
mére de famille ne travaille pas. Les nanterriens aisés possédent de peti-
tes entreprises et les épouses sont actives, surveillant la production, fai-
sant la comptabilité. On voit donc ce qui peut rapprocher comme sépa-
rer les familles ouvriéres et les familles aisées de Nanterre.

Rites «bourgeoss», rites de la transmission

Quel sens donner aux mariages dans ce groupe, et y a-t-il contamina-
tion des rites de ces «bourgeois» sur les rites ouvriers? Formellement, les



164 Martine Segalen

rites matrimoniaux de ces familles revétent des aspects identiques a ceux
que nous venons de décrire, mais avec plus d'opulence. Par plus d'un trait
cependant, elles s’en distinguent, et le sens de l'institution reste fonda-
mentalement différent.

Dans ces familles, le mariage reste en effet le moment de la transmis-
sion des biens; les jeunes filles sont dotées; le mariage est souvent 'occa-
sion de consolider le patrimoine de I'entreprise, comme il apparait au tra-
vers des raisons sociales associant deux patronymes: celui du fondateur
et celui de son gendre. L'endogamie sociale est developpée.

Le rite matrimonial souligne I'intégration encore forte entre unité de
production et groupe domestique, dans le cadre d'une idéologie paterna-
liste ou l'entreprise est vécue — en tout cas du coté de 'entreprise -
comme une grande famille. Lorsque Robert P, fils d'une entreprise de
couverture épouse la fille du médecin de Nanterre en 1960, un grand
repas est donné dans I'entreprise pour la plupart des ouvriers pour cette
circonstance. Cest 'occasion de célébrer tout a la fois la longévité de
entreprise a travers ses générations de dirigeants depuis I'arriére-grand-
pere fondateur, I'ancienneté des compagnons et des employés, le bon-
heur du jeune couple amené & pérenniser I'entreprise; le discours de clo-
ture du banquet se place sous le signe de la fidélité et de la transmission.
Ce repas est une facon d’associer les ouvriers au destin familial et au
destin de I'entreprise; nous avons retrouvé nombre de ces photos de ban-
quets organisés par la direction de quelques entreprises pour célébrer tel
événement important de la vie de I'entreprise, le changement de laraison
sociale, I'anniversaire de la fondation, ou enfin un mariage.

Dans ces familles aisées, les repas de noces a proprement parler aux-
quels n’étaient pas invités les ouvriers sont offerts aux invités dans les
grands restaurants de Paris ou de Rueil; au nom d’un bon gott nouvelle-
ment acquis, les farces rituelles de la jarretiére et de la rotie ne sont plus
admises. Ignorant qu’'elles sont trés répandues pour les familles ouvriéres
si proches, Mme D., une vieille nanterrienne dont toute la généalogie est
cultivatrice-vigneronne depuis des générations, s'écrie a leur propos sur
un ton indigné: «On ne faisait pas du tout ces farces, ¢a c’est vu a la cam-
pagne, mais c’est pas bon pour icil»

Le mariage revét donc un sens social bien diftérent pour ce groupe
nanterrien; il est encore une affaire d’hommes et de lignées masculines
entre lesquelles circulent des jeunes filles apportant des biens en dot pour
consolider les petites entreprises locales. Il est beaucoup moins 'affaire
des femmes qu’en milieu ouvrier.



Rites de mariage dans les familles ouvriéres de Nanterre 165
Conclusion

Sous des apparences formelles parfois semblables, on observe que se
cotoient a Nanterre dans les années 1930 a 1960 des systémes rituels au
sens différent, et que le mariage en général ne revét pas la méme signifi-
cation pour tous. On ne saurait parler de domination d’un systéme sur
Iautre, ni méme d’imitation, méme sil'influence de ces banquets d’entre-
prise n’est pas totalement négligeable.

Chez les ouvriers, dans les groupes aisés, se combinent différemment
des traits d’une ruralité ancienne, autochtone ou importée. Une étude
conduite sur les rites matrimoniaux des ouvriers de Lodz en Pologne
montre aussi comment les coutumes d’ouvriers d’origine rurale se modi-
fient dans le nouveau contexte économique de la ville (B. Kopczynska-
Jaworska: 1983, 235). Dans le cas de Nanterre, le rituel inscrit en actes
l'organisation sociale des réles et des relations entre les générations, le
mode de socialisation des jeunes, le poids du patrimoine ou les effets du
salariat dans chacun des deux groupes analysés.

Pour détecter la différence de sens sous une enveloppe rituelle parfois
proche, il nous faut revenir 4 la recommandation premiére de Van Gen-
nep (1909) et observer les rites dans leurs séquences, dans I'avant et I'a-
prés rite, sans les isoler de leur continuité sociale. Le mariage ne prend
sens qu'en regard des modes de socialisation des sexes, des rapports fami-
liaux au sein de I'unité domestique. On ne peut comprendre les sens du
mariage ouvrier si I'on ignore l'organisation des rdles et la condition
sociale des jeunes filles, ouvriéres d’usine; on ne peut comprendre le
mariage aisé qu’en relation avec les petites entreprises de Nanterre au
sein desquelles s’inscrivait le tissu social de ces familles.

Pour les jeunes ouvriéres, soumises a leurs méres, privées de leur
salaire, le mariage est une véritable libération; pour les jeunes filles des
autres familles nantériennes, le mariage marque la fin de la jeunesse, de
I'insouciance et de la liberté. Sous le méme voile blanc ou la capeline a
fleurs, I'une rit et I'autre pleure.

Notes

' Voir par exemple I'article que consacre le magazine Photographie nowvelle 70, mai
1973 a Robert Doisneau, sous le titre «<Les Amours authentiques», dans lequel sont
reproduites ses inimitables photos prises 2 La Varenne, 3 Montrouge, ou encore
«Chez Gégéne», une guingette de Robinson.



166 Martine Segalen

Références

John R. Gillis: «<Peasant, plebeian and proletarian marriage in Britain 1600-1900>.
In: David Levine (ed.): Proletarianization and Family History. Academic Press 1984,
129-162.

John R. Gillis: For better, for worse, British marriages, 1600 to present. Oxford: Uni-
versity Press 1985, 417 p.

Claude Grignon / Jean-Claude Passeron: «A propos des cultures populaires».
Cahiers du CERCOM 1 (1985).

Bronislawa Kopczynska-Jaworska: Working class traditions in Lodz. Urban
Anthropology 12/3-4 (1983), 217-243.

Martine Segalen: Du village a la ville. La féte de la Rosiére a Nanterre. Ethnologie
Frangaise XII (1982), 2, 185-194.

Martine Segalen: Vivre 4 Nanterre. Parenté et espace en banlieue, 1840-1985. Rap-
port destiné au Ministére de I'Urbanisme, du Logement et des Transports 1987,
ronéoté, 235 p.

Arnold Van Gennep: Les rites de passage. Paris: Nourry 1909, 288 p.

Yvonne Verdier: Fagons de dire, fagons de faire. Paris: Gallimard 1979, 347 p.

Michel Verret: La culture ouvriére. Saint-Sébastien: ACL éditions 1988, 296 p.



	Rites de mariage dans les familles ouvrières de Nanterre (1930-1960)

