Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 83 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le Carnaval et les mascarades en Suisse
Autor: Rollin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Camaval et les Mascarades en Suisse

par Werner Rollin

Le carnaval a, en tant que coutume cyclique s'étendant sur une
période relativement longue de I'année et en tant que «phénomeéne
social total» (Marcel Mauss) et «rite de passage» (Arnold van Gennep),
provoqué parmi les spécialistes suisses des discussions souvent passion-
nées au sujet de son origine, comme de sa fonction et de sa signification.
Des éléments culturels spécifiques et dont les traits principaux remon-
tent parfois jusqu’a I'’époque d’avant Jésus-Christ font partie des coutu-
mes de carnaval documentées a partir du Moyen Age pour la Suisse. Il
n’est cependant pas possible de démontrer scientifiquement dans quelle
mesure les éléments culturels propres aux coutumes de carnaval de la mi-
hiver constituent une refonte d’éléments empruntés a des rites préchré-
tiens a fonction soit apotropaique, soit de fertilité ou encore liés au culte
des morts. En 1533 déja, Johannes Kessler de Saint-Gall a posé la
question des rapports entre le carnaval et les Saturnales romaines. Au
début du 17e siécle (1601), un pasteur zurichois présentait déja trois in-
terprétations possibles de l'origine du carnaval: la coutume devait
remonter aux coutumes de caréme, ou bien son étymologie («Fass», en
allemand «tonneau») 'apparentait au culte de Bacchus, ou bien encore il
fallait le mettre en rapport avec le mot «faseln» qui signifie radoter.

On ne commenga 2 interpréter les coutumes de carnaval dans le sens
d’une origine mythologique qu’apreés la publication de 'ouvrage de Wil-
helm Mannhardt, «Wald- und Feldkulte» («Cultes des foréts et des
champs») en 1875. On leur attacha I'étiquette d'<historiques et archai-
ques» et l'on tendit a les considérer comme des coutumes autochtones,
ayant leurs racines dans un passé mythologique. De telles interprétations
trouvent facilement la faveur du grand public; elles subliment et renfor-
cent les superstructures idéologiques qui font obstacle a toute vérifica-
tion ou réflexion objective. Il reste que, sans tomber sous I'emprise des
mythologies germanophiles ou des théories de migration culturelle,
nous pouvons formuler prudemment quatre hypothéses quant a 'origine
des coutumes carnavalesques du Moyen Age. Ces hypothéses peuvent
servir de base 4 une analyse plus compléte. Dans ce sens, le carnaval
aurait ses racines dans:



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 61

1. le monde pré-historique, magique et mythique des rites de la végé-
tation et des saisons agricoles,

2. le monde du déguisement, de 'apparence autre, sans que les régles
du quotidien n’en soient éliminées pour autant,

3. le burlesque en tant qu'expérience autre et dans laquelle le masque
et le costume élargissent le champ personnel et rendent possibles
les changements de roles sociaux et la mise en accusation publique
de personnages officiels,

4. l'esprit de féte en tant qu'élément primordial de la vie sociale.

Les sources suivantes peuvent servir a cerner le processus de dévelop-
pement historique: écrits théologiques et ecclésiastiques, ceuvres littérai-
res populaires (Iégendes et jeux de carnaval), documents officiels datés,
documents juridiques (minutes de proceés, casiers judiciaires, ordonnan-
ces juridiques et légales, interdictions, décrets sur les mceurs, protocoles
officiels), ainsi que les chroniques, dictionnaires et calendriers a partir du
18e siécle, les publications des organisations de carnaval 4 partir du 19e
siécle et les témoignages de personnes ayant vécu le carnaval d’autrefois.

Aucune de ces sources ne remonte, pour le carnaval suisse, avantle 13e
siecle. Les premiers documents en langue allemande contenant le mot
«Fastnacht» datent de la fin du Moyen Age. Les sources allemandes et
suisses révélent que dans les pays germanophiles le carnaval coincidait,
au Moyen Age, avec la période des termes juridiques importants; au 13/
14e siécle, ceux-ci s’accompagnaient déja de mascarades. Les termes
auxquels les obligations juridiques devaient étre remplies concernaient
le paiement des redevances féodales, la sujetion aux corvées, la confirma-
tion des baillages et autres rapports seigneuriaux, I'établissement des
comptes annuels, I'élection du conseil, etc. Toute entrave au libre dérou-
lement du carnaval - le refus du «droit au carnaval» - risquait de provo-
quer des actes de violence; ce fut le cas en 1376 a Bile, ot la coutume se
termina en un «méchant carnaval».

Les linguistes ont démontré que le mot de «carnaval» désigne le début
du jetine de 40 jours lié au caréme: «carnem levare» signifie «enlever,
débarrasser la viande». On trouve une signification analogue en alle-
mand ou «Fastnacht» signifierait «veille de caréme» (dans le sens de
«période qui précéde immédiatement un événement»). Cette étymolo-
gie est cependant contestée par certains linguistes qui font dériver
«Fas(t)» du verbe «faseln», signifiant 4 'origine «s’accoupler», «fructifier»,
«prospérer» et qui, aujourd’hui, a pris le sens de «radoter».

A partir de la fin du Moyen Age, les sources révélent que le complexe
carnavalesque est plutét d’origine urbaine. Les éléments documentés les



62 Werner Rollin

plus anciens sont les repas et tournois a 'occasion du carnaval, ainsi que
les mascarades, organisés par la bourgeoisie, c’est-a-dire les artisans et
commergants des villes. Ces mascarades imitaient les coutumes des
cours royales ou princiéres et les représentants d’autres villes y étaient
invités. Elles tendirent 4 se répandre également a la campagne 4 partir du
milieu du 15¢ siécle et 4 devenir de plus en plus grossiéres et obscénes. Le
théologien protestant Sebastian Franck (1534) rapporte que des citoyens
se montraient tout nus a 'époque du carnaval dans la région du Haut-
Rhin. Des «fous» se déguisaient en moines, en rois, en sauvages, en dia-
bles, en oiseaux ou en singes. Les autorités ecclésiastiques demeurérent
tolérantes jusqu’au 16e siécle. Mais a la fin du 15e siécle déja, on critiquait
de plus en plus I'avidité a la jouissance, les cortéges bruyants, les repré-
sentations théitrales, les quétes et les déguisements.

Dans les villes, les coutumes de carnaval étaient entre les mains des
guildes d’artisans; a Lucerne, Rapperswil, Zoug et Stans, les sociétés de
garcons — qui ne furent dissolues qu'au moment de la Révolution fran-
gaise - s’en occupaient également. Les Réformateurs sopposerent systé-
matiquement au carnaval qu’ils considéraient comme un abus papiste et
une abomination paienne. Mais les autorités protestantes ne réussirent a
éliminer complétement la coutume dans les cantons de Berne et de
Zurich que vers le milieu du 17e siécle. Lépoque baroque, avec son gofit
pour les mascarades et le théatre courtisan, favorisa les déguisements.
Ceci bien que I'Eglise catholique ait, depuis le concile de Trente en 1570,
également pris — plus ou moins - parti pour les mouvements visant a €li-
miner les coutumes de carnaval. Au 18e siécle, les autorités ne permet-
taient au peuple de se déguiser que dans le cadre des représentations de
théatre; la loi ne fut pas toujours respectée. Les gens distingués, quant a
eux, s'amusaient a 'occasion des bals masqués organisés par les membres
des classes sociales aisées. Dans ce contexte, les événements carnavales-
ques ne représentaient méme plus une «anarchie légale».

Le siécle des lumiéres avait laissé ses traces, 'ordre, la bienséance et les
bonnes mceurs devaient prévaloir. Dans les villes, une élite tenta de trans-
former les quétes carnavalesques pour leur fournir une direction plus
morale et pédagogique. Au 19e siécle, le carnaval en Suisse était devenu
un événement historico-patriotique s'accompagnant de représentations
théatrales sentimentales organisées soit en salle, soit en plein air. Apres
1850, la Confédération suisse nouvellement fondée comptait de nom-
breuses sociétés et corporations de carnaval, qui avaient pris la succes-
sion des guildes d’artisans et des sociétés de garcons. On commenga a
publier des journaux de carnaval et des feuillets volants dont le contenu
satirique mettait en accusation des personnages officiels. Aujourd’hui



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 63

encore, les nombreuses organisations de carnaval s’appliquent essentiel-
lement a établir I'historicité du carnaval et a le 1égitimer en tant qu’insti-
tution et que coutume.

Ces tentatives de légitimation font souvent appel aux explications les
plus bizarres, qui cherchent des origines mythologiques a la coutume du
carnaval ou établissent des liens avec, par exemple, des 1égendes locales.
Elles ont inspiré la création de nombreux types de masques nouveaux
depuis 1850.

Jusqu’au 20e siecle, le carnaval était plus grossier, plus ordinaire et
beaucoup plus agressif qu'aujourd’hui; il s'accompagnait souvent de
rivalités villageoises et de rixes. Ce n'est qu’au moment de la constitution
de groupes organisés, de confréries et de sociétés de carnaval, que la cou-
tume devint «respectable». Car I'exigence d’un carnaval «propre» et qui
éviterait les excés requiert le soutien d’'une organisation hiérarchisée.
Ceci a pour conséquence que les modéles sociaux existants sont transfé-
rés sur les organisations de carnaval. L'ego social et la position de I'indi-
vidu dans le groupe ne sont abandonnés qu’en partie, les régles formelles
de la vie quotidienne ne sont oubliées que partiellement et pour un
intervalle bref. Dans les régions rurales en particulier, la participation aux
sociétés de carnaval et aux mascarades s’Taccompagne en général d’'un
gain plutdt que d’une perte de statut social. Les initiateurs des festivités
de carnaval et les innovateurs - indigénes ou venus de l'extérieur - souli-
gnent que celles-ci plaisent aux jeunes comme aux vieux et qu’elles pour-
suivent également un but charitable. De nombreux participants conside-
rent le carnaval comme un «dernier exil», un refuge loin du sérieux
oppressif de la réalité sociale moderne, une derniére enclave offerte a la
fantaisie asservie par le quotidien. On attribue au carnaval une fonction
thérapeutique de compensation, de «soupape psycho-hygiénique»
visant 4 neutraliser les tensions accumulées sur le plan sexuel, politique
ou relationnel et qui pourraient menacer l'ordre dans les groupes
sociaux. Il réussit toutefois de moins en moins a remplir sa fonction de
contrdle social, dans le sens qu'il exercerait une forme de sanction popu-
laire visant 4 corriger les comportements: les communautés villageoises
d’autrefois se sont trop dissolues sous I'influence du changement socio-
économique et de la mobilité spatiale de la population.

Le carnaval en milieu rural devient de plus en plus 'affaire de certains
groupes, associations, écoles etc. Les aspirations des villageois, leur
besoin de compensation ou de neutralisation des tensions sont satisfaits
d’une autre manieére. Ceci, comme le fait de la domestication du carna-
val, contribue 2 lui enlever sa fonction de licence. Ce sont, par exemple,
les rencontres sportives en stades urbains qui, maintenant, fournissent



64 Werner Réllin

une occasion d’échapper au quotidien pour jouer briévement au «<monde
autre» et tout mettre en question sans qu'il soit besoin de modifier de
maniére fondamentale le monde du quotidien. Du fait, en outre, du coit
€levé de son organisation, le carnaval en milieu rural est soumis a un
degré croissant de commercialisation et d’organisation systématique;
ceci bien que de nombreux participants continuent 4 le considérer
comme une sorte de podle opposé d’'un environnement matérialiste et
rationnel. Le carnaval aujourd’hui n’est plus du tout «anarchie légales; il
est, au contraire, soumis a des restrictions d’ordre moral et aux régles
gouvernant le comportement social. Il reste tout de méme que, par rap-
port au quotidien, il permet des débordements: il n’est pas encore soumis
aux mémes mécanismes normatifs, dans la mesure ou I'élément «anar-
chie» continue a faire partie de son inventaire sous-jacent. Mais le code
carnavalesque, anti-code des normes du comportement quotidien, s’ap-
prend. Il est soumis & de nombreux tabous. Le carnaval fournit de plus
aux artistes, aux enseignants et a leurs éléves, aux graphistes et autres
artisans une possibilité supplémentaire d’exercer leurs talents créatifs. La
mobilité moderne encourage les visites réciproques en costumes et
déguisements; les «fous» se rencontrent au niveau intercantonal ou in-
ternational, les médias électroniques encouragent la diffusion de formes
exogénes ou méme exotiques. Son déroulement est guidé par des élé-
ments collectifs, interpersonnels et individuels, symboliques et commer-
ciaux, sur une base faite d'un mélange de satire, de réprimandes sous
forme de provocation, de libertinage sexuel et d’excés de nourriture et de
boisson.

En Suisse, et dans certaines régions alpines en particulier, la coutume
cyclique du carnaval débute le 6 janvier (Epiphanie) et dure officielle-
ment jusqu'au Mercredi des Cendres. Dans les régions urbaines (a Zurich
par exemple), on adopta dés 1945 le 11 novembre (St. Martin) comme
jour d’ouverture du carnaval, reprenant ainsi la date traditionnelle en
Rhénanie. Les jours officiels de carnaval dans les régions & majorité
catholique sont surtout le Jeudi gras, ainsi que les Lundi et Mardi gras
(«Giidelmontag», «Giideldienstag», dont le composant «Giidel» évoque
le gaspillage, les excés). Le Mercredi des Cendres marque la fin officielle
de la période de carnaval. Dans les régions essentiellement protestantes,
(Zurich et Bale par exemple), I'époque du carnaval s'étend du dimanche
Invocavit/Quadragésime aux jours qui le suivent; il débute donc le
dimanche apres le Mercredi des Cendres.

Les signes du carnaval sont les masques, ainsi que les emblémes et
symboles des «fous». Cortéges, courses, attaques simulées et danses con-
stituent ses formes d’interaction. Il faut signaler, en tant que formes de



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 65

communication particuliéres au carnaval, les bouffonneries, les parodies
de tribunaux, les chants ironiques, les chceurs parlés et les versets satiri-
ques que des groupes costumés récitent de café en café. Les éléments
dominants de la coutume définissent I'événement collectif carnavales-
que: boire et manger, musique et bruit, jeu et danse, cortéges bruyants et
courses de masques, déguisements, feux d’artifice. Trois formes de com-
portement rituel sont étroitement liées au carnaval: le formalisme, la
mascarade et la négation des hiérarchies et des barriéres sociales. Bien
que formalisme et mascarade constituent deux poles fondamentalement
opposés, la mascarade aboutit souvent au formalisme, a la mise au pas:
tous les membres d’une clique de carnaval doivent porter le méme
costume. Masques et costumes sont, de nos jours, plus importants que les
bouffonneries, le défoulement ou les courses de masques.

Au cours des siécles, le carnaval est devenu, en Suisse, la date la plus
importante pour le port de masques et le déguisement et en a relégué le
port traditionnel - lors de fétes alpestres ou du Nouvel An - 4 une posi-
tion marginale. Il existe de nos jours en Europe une sorte de langage
commun des masques, un langage de la mascarade qui, comme les dia-
lectes, peut étre subdivisé en régions. Ceci concerne également les mas-
ques portés en Suisse. Mais, bien que tous les masques aient quelques
traits de base en commun, la maniére dont ils se prétent a un développe-
ment créatif permet une grande latitude. C'est ainsi que la «culture carna-
valesque» en sol suisse présente une grande variété. Les masques ne sont
pas phénomeéne culturel isolé; ils sont part intégrante de la vie socio-cul-
turelle de chaque localité. Bien que I'on constate aujourd’hui dans de
nombreux villages - alpins en particulier — des activités carnavalesques
intensives, il ne nous semble pas possible de soutenir les tendances idéo-
logisant les montagnes suisses au point d’en faire le lieu d’origne des mas-
ques en Europe. Cette idéologie, orienté en général vers une interpréta-
tion de type culte de fertilité, culte des ancétres ou apotropaisme, se
méprend et ignore le fait que partout en Europe il existe des types de
masques et de déguisements n’ayant aucun lien avec I'espace alpin.

Il est bien possible que des phénoménes de migration de certains élé-
ments liés aux masques et aux déguisements a l'intérieur d’espaces géo-
graphiques plus ou moins étendus aient eu lieu - la figure du Domino ou
de I’Arlequin italien migrant vers I'espace germanophone a partir du
17e siécle, par exemple — mais la thése de I'espace alpin en tant que centre
et origine d’une culture européenne des masques ne peut plus étre soute-
nue. On ne constate pas non plus le phénomeéne d’une continuité dansles
faits culturels liés aux masques, continuité qui s’etendrait sur plusieurs
millénaires et qui serait conservée par une culture de bergers autar-



66 Werner Rollin

cique. Méme le folkloriste balois Karl Meuli qui, par ailleurs, défend
encore dans une certaine mesure la thése d’'une continuité dans les mas-
ques en pays germaniques a signalé dans son ouvrage «Schweizer Mas-
ken» («<Masques suisses», 1943) qu'aucune des anciennes régions de mas-
ques n’avait réussi 4 conserver partout la coutume primitive de maniére
vivante. Karl Meuli avait beaucoup inspiré la recherche dans le domaine
des masques en régions germanophones dans les années 30. Il prit pour
point de départ les notions de «mana» (en tant que force distincte de
toute force matérielle et qui agit soit pour le bien, soit pour le mal) com-
munes 3 de nombreux peuples et selon lesquelles, a certains moments de
I'année, les dmes des morts reviennent de I'au-dela pour punir, semoncer
ou dérober. Ces revenants devaient étre apaisés par des offrandes.
Lhomme a orientation animiste aurait utilisé des masques anthropo-
morphes pour communiquer avec certains trépassés (généralement des
ancétres), pour les ranimer au moyen du masque, du «faux visage». Le
porteur du masque incarnerait 'ancétre. Sa croyance - sclon laquelle il
deviendrait vraiment l'esprit dont il porte le masque - ferait que son Moi
disparaitrait pendant la durée des festivités carnavalesques. Cette perte
d'identité, I'utilisation du masque comme une «enveloppe» dissimulant
I'individu, légitimerait les quétes, semonces, vols, punitions et tours com-
mis. Simultanément, ces expiations cérémonielles typiques de «I'anar-
chie légale», de «I'excés permis», serviraient a soulager les consciences et
a neutraliser les tendances agressives. La théorie du culte des morts de
Meuli se fonde sur I'étude de cultures hors de 'Europe pour en transférer
les coutumes et rites sur les données des époques grecque, romaine, ger-
manique et moderne; elle se heurta par la suite a de fortes oppositions.
Cette théorie pourrait offrir une base a une tentative d’'interprétation des
mascarades lors des coutumes de carnaval de la mi-hiver. Elle ne peut,
par contre, étre appliquée aux masques portés @ d’autres moments de
'année, dans la mesure ou ceux-cin'y représentent pas des ancétres. Il se
peut qu’autrefois les masques aient été liés au culte; mais les masques
portés de nos jours ne sont autres que le persiflage des croyances aux
démons et atteignent leur but en ridiculisant et méme en esthétisant les
démons, en jouant sur des éléments paiens de maniére solennelle et bur-
lesque pour vider la croyance aux démons de son sens. Leffroi causé par
de nombreux masques n’a aucun rapport avec les cultes des morts ou de
la fertilité. Les collections de masques se trouvant dans les musées ou
chez des particuliers confirment la formule: plus le masque est grossier et
plus il vise a effrayer, plus il est de date récente. D’un point de vue fonc-
tionnel et sur le plan historique, le masque porté en Suisse hors des pério-
des de carnaval couvrait encore de nombreux autres besoins:



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 67

1. II était utilisé pour le théatre, depuis la période baroque surtout.

2. Il servait a cacher le visage de son porteur lors des processions sa-

crées; une utilisation analogue se trouve encore dans les régions

méditerranéennes de I'Europe.

Il était porté pour la chasse, pour attirer le gibier.

Il cachait le visage du bourreau lors des exécutions.

5. Ilfaisait partie des représentations mimiques exécutées par les ber-
gers lors de la montée a I'alpage.

6. 1l pouvait étre porté en signe de protestation.

i B9

Les masques conservés dans les collections publiques ou privées
remontent au plus au 18e siécle et sont, pour la plupart, des masques de
théatre de I'époque. Des tableaux datant du 16e siécle montrent les figu-
res masquées typiques de la fin du Moyen Age: diable, paysan, vieille
femme, Juif, homme des bois, «fou» du type Till Ulespiégle. D’autres figu-
res apparurent a 'époque baroque: médecin, barbier, bossu, soldat, glou-
ton, ainsi que des figures du régne animal déformées, ridicules, aux gri-
maces extrémes. Mais la culture de I'époque exigeait également de belles
figures masquées, faisant le pendant des créatures affreuses. LLes masques
de bois de la fin du baroque et du rococo que nous possédons encore
représentent de beaux visages tranquilles et lisses, presque asexués et aux
traits enfantins. Ce n’est qu’a partir de la fin du 18e siécle que certaines
figures masquées devinrent grotesques et effrayantes. Il s’agit, par
exemple, de figures de sorciéres dont on ne peut s'amuser en carnaval
qu’apreés que soit passée la phase historique des terribles procés de sor-
cieres. Au 19e siecle, les images des almanachs servaient de modéles de
base aux mascarades. Jusqu’au 17e siécle, les matériaux utilisés furent sur-
tout le cuir, le lin, la toile, les peaux et fourrures d’animaux, les filets et les
draps, la vannerie et la paille. S’y ajoutérent au 18e siécle - et pour les
classes aisées surtout - la tole, la gaze de fil de fer (en provenance de
manufactures parisiennes), le papier maché, la toile cirée, le carton, le
bois, les voiles et les bas. Dans les milieux ruraux pauvres, on utilisa
encore jusqu’au 20e siécle des écorces d’arbre, des roseaux, de la paille,
des feuillages et de vieux torchons pour confectionner les vétements de
carnaval, alors que le visage était souvent noirci de suie afin de le rendre
méconnaissable. Les couches sociales aisées de 'époque de 'industriali-
sation croissante du 19e siécle connaissaient déja les costumes de carna-
val fastueux. La répartition plus égale des moyens financiers de notre
époque fait que les costumes de carnaval coiiteux sont portés par des
couches plus larges de la population; les sociétés de carnaval en possé-
dent également un certain nombre.



68 Werner Rollin

Les «fous» actuels sont équipés par exemple:

- de petits grelots attachés a une courroie de cuir,

- de fouets et de crécelles,

- de vessies de cochon,

- de massues ou de bitons,

— de balais de sorciéres comme contre-symbole de la verge verte qui
symbolise la fertilité,

— d’un parapluie pour se protéger du mauvais temps,

— d'un sac ou d’une corbeille remplis de victuailles que I'on distribue,

- d'un sac de cendres pour barbouiller les spectateurs ou d'une serin-
gue pour les asperger.

Si nous nous posons la question des raisons qui poussent les partici-
pants a se comporter en «fous» pendant le carnaval, nous constatons que
cette activité correspond a un besoin humain fondamental. Chaque épo-
que a trouvé une forme particuliére de la mascarade ou a établi son
propre code délimitant les éléments concrétisés dans les activités des
«fous» de carnaval. Les masques et la mascarade ont un contenu polysé-
mique et qui ne peut pas étre réduit a une signification globale; ils expri-
ment également des éléments inconscients. Leurs modes sont a la fois
solennels et ludiques: le masque transpose vers une dimension de I'étre
située au pole opposé du quotidien, vers 'enivrement, le momentané, le
spontané, le ridicule et le comique. LLa mascarade permet I'échange de
roles entre les sexes ou entre les couches sociales. Les riches se déguisent
en marginaux de la société et réalisent pour un bref moment un réve
sous-jacent. A partir du 16e siecle, les échanges de roles, sexuels ou
sociaux, étaient condamnés par les autorités. Aprés 'ascension de la
bourgeoisie vers la fin du Moven Age, les artisans et commergants parve-
nus au bien-étre matériel aimaient s’habiller comme les membres des
classes supérieures. L.a mascarade constitue aussi un moyen d’en impo-
ser et satisfait un besoin trés humain. Elle procure simultanément un gain
de jouissance, de personnalité et de puissance; elle légitime les sanctions,
les semonces, le ridicule en tant que fonctions sociales exercées par une
justice populaire sommaire. Les masques procurent 'anonymat et per-
mettent d’aller au-dela des limites fixées par les meeurs dans le domaine
érotique. Il est rare qu'une personne ivre sous son masque provoque la
critique, le monde dans lequel elle joue est, justement, un monde «a I'en-
vers». LLes danses de masques satisfont au besoin humain de mouvement.
Les beaux masques provoquent la gaieté, les masques affreux font peur.

Dans la mesure ou I'élément sérieux du masque a disparu, il devient
possible de 'esthétiser et de le styliser, de le décorer de maniére person-



[.e Carnaval et les Mascarades en Suisse 69

nelle et créative. C'est aujourd’hui au sculpteur de masques que revient la
tiche de choisir un style. En Suisse, ce style est surtout basé sur le grotes-
que: il s’agit d’animer le spectacle populaire. Le sculpteur utilise I'exagé-
ration, la distorsion et le changement de perspective pour exprimer et
objectiver sa vision. Les masques forment et soutiennent le sentiment
d’appartenance a un groupe. lls renforcent le «nous» du groupe qui se
sert d’eux pour, précisément, démontrer cette communauté et la délimi-
ter par rapport a I'extérieur.

Les cortéges de masques organisés par les offices du tourisme et les
sociétés de carnaval peuvent réactiver la solidarité des groupes. Mais,
dans ce contexte touristique, le masque devient souvent marchandise et
moyen de propagande.

Alors qu’actuellement le carnaval urbain va de plus en plus vers le bur-
lesque et la caricature, le carnaval rural est, en Suisse, encore caractérisé
par des mascarades vitales. Mais a la campagne également, le besoin de
représentation domine le besoin de déguisement. La création locale ou
régionale de nouvelles figures masquées typiques se fait souvent a la suite
d’impulsions exogénes. Ce mode de diffusion est renforcé par la télévi-
sion ou les rencontres de masques au niveau national ou international: la
idée de base d’'un masque donné est reprise pour étre reformulée et don-
nera un masque caractéristique de telle ou telle région. Le carnaval rural
en Suisse alémanique est, de nos jours, fortement influencé par la télévi-
sion allemande et tend a devenir de plus en plus imposant.

Alors quavant la Révolution frangaise c’étaient les corporations et les
sociétés de gargons qui s'occupaient d’'organiser les coutumes relatives
au carnaval, ce sont maintenant les sociétés et corporations de carnaval,
les associations villageoises, les groupes de jeunesse, des associations
quelquefois peu structurées ou toute la population d’un village qui s’en
chargent. Les sociétés modernes de carnaval sont en général ouvertes a
tous; les corporations, par contre, sont souvent dominées par une stricte
hiérarchie, des relations de prestige et des statuts rigides. Une telle orga-
nisation hiérarchique rend possible une certaine compensation du quoti-
dien. Un individu qui manque de prestige a son lieu de travail tendrera a
rechercher une fonction dans le cadre d'une hiérarchie ordonnée et
structurée. Sa position parmi les fous de carnaval lui fournit occasion de
donner des ordres et de prendre des décisions. La hiérarchie carnavales-
que peut, d'autre part, renforcer des rapports socio-économiques exis-
tants: le porteur d’'une certaine fonction dans le quotidien cherchera
aussi 4 occuper une place officielle dans la corporation de carnaval. En
ville de Lucerne, de riches citoyens paient souvent des dizaines de mil-
liers de francs a fonds perdu pour avoir 'occasion, une fois dans leur vie,



70 Werner Rollin

d’occuper l'office du Pére Fritschi (le pére du carnaval de Lucerne) pour
une durée d’un an. Le choix d’'un candidat se fait d’habitude sur la base de
son talent rhétorique et de ses dons d’organisation, autant que de ses
moyens financiers. Le réseau structuré de certaines sociétés de carnaval
peut atteindre un tel degré d’organisation que l'on devrait parler d’'une
véritable aristocratie carnavalesque. Mais les problémes et les affaires
sérieuses ne sont traités qu'en marge. On accorde liberté aux «fous», dans
le cadre de certaines limites bien définies: il faut que le carnaval demeure
«propre» (Zurich, 1984). On parle d’érotisme par euphémisme, en fait un
tabou, I'exclut de la partie officielle, y fait tout au plus allusion en versets
satiriques et parle de «chronique scandaleuse». La liberté est contenue,
on ne permet la critique qu’a condition qu’elle suive les canaux prescrits
(les versets satiriques typiques du carnaval de Bile sont un bon exemple
de ce phénomene). Et souvent la critique exprimée n'est autre qu'une
forme d’expression utilisée par la majorité pour livrer au ridicule une
minorité marginale.

Le carnaval des rues, et en particulier les cortéges organisés par les
corporations ou autres associations, subit actuellement une évolution
structurelle importante. Alors que jusqu’a un passé récent il comportait
surtout des chars décorés se moquant de themes d’actualité, il tend main-
tenant 4 s'enrichir de groupes de masques. Ce genre de groupe établit
plus facilement un contact avec les spectateurs; ils offrent plus de possibi-
lités d’action que les groupes sur chars réduits a la représentation satiri-
que.

Depuis la Seconde Guerre mondiale, le carnaval en salle s’est, en
Suisse, beaucoup démocratisé. Alors qu’aux 18e et 19e siecles les bals
masqués réunissaient avant tout les membres des classes sociales supé-
rieures (2 Lucerne par exemple), ils sont maintenant courants dans les
villages. On vy observe en général que la tenue suit des régles bien défi-
nies: les femmes sont déguisées, les hommes sont en civil. Depuis 1945,
les bals masqués sont 'événement-centre du carnaval urbain ou rural. On
a commencé plus récemment a organiser des bals costumés pour les-
quels tous les participants doivent se déguiser. Une nouveauté est appa-
rue entre les deux guerres en ville de Bale: les fanfares cacophoniques
(«Guggenmusik»). En 1948, 'une de ces fanfares prit part au carnaval de
Lucerne, diffusant ainsi la coutume d’abord a Lucerne puis, a partir des
années soixante, dans toute la Suisse alémanique. Avec le soutien d’émi-
grés suisse-allemands, les fanfares cacophoniques atteignirent finale-
ment la Suisse francaise et italienne. Les «traditionnalistes» tendent a
rejeter les fanfares de carnaval pour leur préférer la culture «archaique»
des masques. Mais leur rapide diffusion tend a suggérer qu'elles remplis-



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 71

sent une fonction sociale importante: elles offrent - aux jeunes des deux
sexes en particulier — un champ d’identification sociale. Les membres
d’une telle fanfare portent tous le méme costume et acquiérent rapide-
ment ce sentiment d’appartenance au groupe caractérisé par le «<nous»,
par opposition aux structures conventionnelles hiérarchisées. De tels
groupes développent souvent un sentiment de solidarité allant au-dela
de la période de carnaval; ils organisent par exemple des fétes et des
excursions pendant I'été. La diffusion rapide de ce phénoméne démontre
également qu’il posséde un dynamisme interne considérable, se recou-
pant en partie avec une sorte de fonction thérapeutique: il permet de
«canaliser» les agressions dans un cadre ordonné, de neutraliser, au
moins temporairement, les conflits, de compenser le manque de com-
munication inter-personnelle dont la plupart des gens souffrent actuelle-
ment. Il offre en fait une soupape légitime au besoin de base que ressent
tout individu a vivre 'anarchie au moins pour une bréve période bien
délimitée. Les adeptes des fanfares cacophoniques justifient en général
leur participation avec I'argument du plaisir de la musique, de la créati-
vité dans I’élaboration du costume du groupe, de 'opposition aux formes
traditionnelles du carnaval, de la joie au spectacle assourdissant. De
nombreux groupes portent attention a l'originalité des costumes qui
manifestent toute une gamme de créativité esthétisée.

Ainsi, 4 Bale, lors de 'ouverture du carnaval, on voit défiler des groupes
impeccablement costumés et masqués, précédés de lanternes géantes
décorées selon des thémes satiriques. Durant trois jours, hommes politi-
ques et personnages influents sont mis en piéces. Les potins de 'année
réapparaissent sur les fresques des lanternes, ainsi que dans les versets
satiriques imprimés sur tracts et chantés le soir dans les tavernes typiques
par les messagers de chaque «clique». Le terme de «clique» désigne les
groupes qui sont les vrais acteurs du carnaval de Bile et qui veillent a la
spécificité et a la qualité esthétique de cette manifestation dont I'impor-
tance et la particularité ne cessent d’attirer un public nombreux.

Le carnaval de Bile, comme celui d’autres régions de Suisse, a dd trou-
ver des formes adéquates a la pratique de la coutume. Les festivités car-
navalesques ne peuvent éviter d’étre soumises au changement, dans la
mesure ol chaque époque a trouvé et doit trouver les formes d’expres-
sion socio-culturelle qui lui conviennent le mieux.



72 Werner Réllin
Bibliographie

Abréviations:

HDA Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, hg. von Hanns Bichtold-
Stdubli, 10 Bde., Berlin und Leipzig 1927-1942.

JSFB  Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch. Ziirich 1981. Sammelband mit Bei-
trigen von 91 Autoren.

SAVk Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, Basel 1897 ff.

SVk  Schweizer Volkskunde, Basel 1911ff.

Atlas der schweizerischen Volkskunde (ASV), II. Teil: Kommentar, S.95-132 «Fast-
nacht», Karten Nrn. 168-174; Kommentar, S.245-286, «<Heischebriuche und Hei-
scheumziige, Lirmbriuche und Lirmumziige», Karten Nrn. 192-198; Kommentar,
S.287-302 «Maskenbriduche und Maskenumziige, Laub- und Strohgestalten -
Schwirzen des Gesichtes», Karten Nrn. 199-200.

Baumann, Walter - Wolgensinger, Michael: Folklore Schweiz, Ziirich 1979.

Bertrand, J.-B.: Le Théitre populaire en Valais. In: SAVk 31 (1931), 73-100.

Bonney, Claire: Swiss folk masks in the collections of the Buftalo Society of Natural
Sciences. In: Collections. Buffalo Society of Natural Sciences 59 (1979), 27-29.

Campi, Edith: Le carnaval de Bile - 1975; une étude ethno-psychiatrique. Paris 1975
(Typoscript, 91 Seiten).

Carlen, A.: Das Oberwalliser Theater im Mittelalter. In: SAVk 42 (1945), 7711

Federica de Cesco — Kazuyuki Kitamura: Schweizer Feste und Briuche, Bern 1977.

- Die hundert schénsten Volksfeste, Viva Europa, Ziirich 1980 (u.a. Schweizer
Volksfeste).

Chappaz-Wirthner, Suzanne: Les masques du Lotschental. Présentation et discus-
sion des sources relatives aux masques du Lotschental. In: Annales Valaisannes 2¢
série 49 (1974), 3-96.

Creux, René: Mythes, masques et confréries en Suisse. In: Le masque dans la tradition
européenne. Catalogue rédigé sous la direction de Samuél Glotz, Binche 1975,
269-282.

Damase, Jacques: Masques de la Suisse primitive, Ausst.-Kat. Auvernier 1963.

Eberle, Oskar: Fastnachtsspiele. In: 7. Jahrbuch der Gesellschaft fiir schweizerische
Theaterkultur, Luzern 1935 (u.a.: Die Japanesenspiele in Schwyz).

Escher, Walter: Schweizer Masken und Maskenbriiuche. In: Schweizer Journal 1954,
Februarheft, 9-14.

Frei, Benedikt: Die Fastnachtslarven des Sarganserlandes. In: SAVk 40 (1942/43), 65—
109.

Gantner, Theo: Die Katholiken und die Basler Fastnacht. In: SAVk 65 (1969), 25-35.

- Der Festumzug. Ein volkskundlicher Beitrag zum Festwesen des 19. Jahrhunderts
in der Schweiz. Basel 1970.

Gennep, Arnold van: Manuel de folclore frangais contemporain I, 3 Paris 1947, 868 fI.

Hoffmann-Krayer, Eduard: Bilder aus dem Fastnachtsleben im alten Basel, Ziirich
1986.

- Die Fastnachtsgebriuche in der Schweiz. In: SAVk 1 (1897), 47-57, 126-142, 177-
194, 257-283.

- Winterdimonen in der Schweiz. In: SVk 1 (1911), 89-95.

Hugger, Paul: Das Klauslaufen in Amden. In: SVk 48 (1958), 1-8.

- Bruder Fritschi von Luzern. Zur Deutung einer fasnichtlichen Integrationsfigur.
In: SAVk 79 (1983), 113-128.

- Zurich, Grandeur et misére d’'un carnaval sans traditions. Vortrag zu den
«Rencontres internationales sur le Carnaval, la Féte et la Communication». Nizza,
Miirz 1984 (Manuskript).



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 73

- Le Carnaval chez les Vaudois. In: Encyclopédie Vaudoise XI, 1984.

- Fasnacht in Ziirich. Das Fest der Andern. Ziirich 1985.

Humberset-Cahorn, Héléne: Le charivari. In: Folklore suisse 56 (1966), 38-39.

Junod, Louis: Le charivari au pays de Vaud dans le premier tiers du XIX siécle. In:
SAVk 47 (1951), 114-129.

Kutter, Wilhelm: Schwibisch-alemannische Fasnacht, Kiinzelsau 1976 (Berschis,
Laufenburg, Rothenthurm, Schwyz, Siebnen, Unterdgeri, Ziirich).

Lurati, Ottavio: Carnevale in Ticino. In: JSFB, 117-118.

Meuli, Karl: Alte Jungfer, Junggeselle. In: HDA 1, 334-345.

— Maske, Maskereien. Ebd. V, 1744-1852.

- Gesammelte Schriften, 2 Bde., Basel 1975. Bd. I: Zum Maskenwesen, u.a. Bettelum-
ziige im Totenkultus/Opferritual und Volksbrauch / Die deutschen Masken /
Schweizer Masken und Maskenbriuche / Altromischer Maskenbrauch / Der
Ursprung der Fastnacht.

Meyer, Werner: Mittelalterliche Turniere. In: Sandoz-Bulletin 17 (1969), 27-48.

Morax, René: Le Carnaval dans la vallée de Conches (VS).In: SAVk 5 (1901), 281-287.

Niederer, Arnold: Les «chévres a bec» d’Ottenbach. In: Traditions populaires: Mas-
ques. Exposition du 26 juin au 12 septembre 1965. Le Manoir. Martigny 1965, 50-51.

- Masken. In: Creux, René (Hg.): Volkskunst in der Schweiz, Paudex 1970, 281-286.

- Masques. In: Guichonnet, Paul (Hg).: Histoire et Civilisations des Alpes II, Tou-
louse — Lausanne 1980, 110-113.

Orloff, Alexander: Carnival. Myth and Cult. Wérgl 1980/81, 51-55 (The Fasnacht of
Basel).

Rollin, Werner: 100 Jahre Mirchler Rélli. Aus der Geschichte der Mirchler Fasnacht.
In: Schwyzer Demokrat (Siebnen) vom 28. Januar 1977.

- Entstehung und Formen der heutigen Schwyzer Maskenlandschaft. In: SAVk 74
(1978), 129-182.

- Fasnachtforschung in der Schweiz, In: Jahrbuch fiir Volkskunde 1985, 203-226
(muni de références bibliographiques).

Riitimeyer, Leopold: Uber Masken und Maskenbriuche im Létschental. In: Globus.
Illustrierte Zeitschrift fiir Linder- und Vélkerkunde 91. Braunschweig 1907, 201-
204, 213-218.

Schiile, E.: A propos des Brandons. In: SAVk 46 (1950), 203ff.

Seeberger, Marcus - Ruppen, Oswald: Menschen und Masken im Lotschental, Brig
1974.

Seeberger, Marcus: Fasnacht im Létschental. In: JSFB, 112-113.

Stribin, Eduard: Die neuere Entwickung der Fastnacht in Basel-Land. In: SAVk 46
(1950), 90-112.

Tagini, Jacques: Les «failles» dans la campagne genevoise. In: SAVk 50 (1954), 1-29.

- Les mascarades de I'Escalade au 19°¢ siécle. In: SAVk 67 (1971), 130-155.

Traditions populaires: Masques. Exposition du 26 juin au 12 septembre 1965: Le
Manoir. Martigny 1965.

Triimpy, Hans: Zum Fastnachtsspiel in Gottfried Kellers Roman «Der griine Hein-
rich». In: SAVk 56 (1960), 25-39.

- Fasnacht in Basel. In: JSFB, 128-136.

Wackernagel, Hans Georg: Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur
historischen Volkskunde (= Schr. d. Schweizer. Ges. f. Vkde. 38), Basel 1959. U.a.:
Der Trinkelstierkrieg vom Jahre 1550 / Vom fastndchtlichen Uristier / Masken-
krieger und Knaben im Schwabenkrieg von 1499 / Ein unbekanntes Aktenstiick
iber den Schwerttanz in Basel.

Weidkuhn, Peter: Ideologiekritisches zum Streit zwischen Fasnacht und Protestantis-
mus in Basel. In: SAVk 65 (1969), 36-74.

Wildhaber, Robert: Fastnacht und Holzmasken in Walenstadt, Schweiz. In: Schmidt,
Leopold (Hg.): Masken in Mitteleuropa, Wien 1955, 191-200.

- Form und Verbreitung der Maske. In: SVk 50 (1960), 4-6.



74 Werner Rollin

- Gesichtsmasken. Bemerkungen zur Typologie und Verbreitung im europiischen
Raum. In: Volksleben 18, Tiibingen 1967, 283-292.

Zehnder, Leo: Volkskundliches in der dlteren schweizerischen Chronistik (Schr. d.
Schweizer. Ges. f. Vkde. 60). Basel 1976.



	Le Carnaval et les mascarades en Suisse

