
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 83 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le Carnaval et les mascarades en Suisse

Autor: Röllin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Carnaval et les Mascarades en Suisse

par Werner Röllin

Le carnaval a, en tant que coutume cyclique s'étendant sur une
période relativement longue de l'année et en tant que «phénomène
social total» (Marcel Mauss) et «rite de passage» (Arnold van Gennep),
provoqué parmi les spécialistes suisses des discussions souvent passionnées

au sujet de son origine, comme de sa fonction et de sa signification.
Des éléments culturels spécifiques et dont les traits principaux remontent

parfois jusqu'à l'époque d'avant Jésus-Christ font partie des coutumes

de carnaval documentées à partir du Moyen Age pour la Suisse. Il
n'est cependant pas possible de démontrer scientifiquement dans quelle
mesure les éléments culturels propres aux coutumes de carnaval de la mi-
hiver constituent une refonte d'éléments empruntés à des rites préchrétiens

à fonction soit apotropaïque, soit de fertilité ou encore liés au culte
des morts. En 1533 déjà, Johannes Kessler de Saint-Gall a posé la

question des rapports entre le carnaval et les Saturnales romaines. Au
début du 17e siècle (1601), un pasteur zurichois présentait déjà trois
interprétations possibles de l'origine du carnaval: la coutume devait

remonter aux coutumes de carême, ou bien son étymologie («Fass», en
allemand «tonneau») l'apparentait au culte de Bacchus, ou bien encore il
fallait le mettre en rapport avec le mot «faseln» qui signifie radoter.

On ne commença à interpréter les coutumes de carnaval dans le sens

d'une origine mythologique qu'après la publication de l'ouvrage de
Wilhelm Mannhardt, «Wald- und Feldkulte» («Cultes des forêts et des

champs») en 1875. On leur attacha l'étiquette d'«historiques et archaïques»

et l'on tendit à les considérer comme des coutumes autochtones,

ayant leurs racines dans un passé mythologique. De telles interprétations
trouvent facilement la faveur du grand public; elles subliment et renforcent

les superstructures idéologiques qui font obstacle à toute vérification

ou réflexion objective. Il reste que, sans tomber sous l'emprise des

mythologies germanophiles ou des théories de migration culturelle,
nous pouvons formuler prudemment quatre hypothèses quant à l'origine
des coutumes carnavalesques du Moyen Age. Ces hypothèses peuvent
servir de base à une analyse plus complète. Dans ce sens, le carnaval
aurait ses racines dans:



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 61

1. le monde pré-historique, magique et mythique des rites de la
végétation et des saisons agricoles,

2. le monde du déguisement, de l'apparence autre, sans que les règles
du quotidien n'en soient éliminées pour autant,

3. le burlesque en tant qu'expérience autre et dans laquelle le masque
et le costume élargissent le champ personnel et rendent possibles
les changements de rôles sociaux et la mise en accusation publique
de personnages officiels,

4. l'esprit de fête en tant qu'élément primordial de la vie sociale.

Les sources suivantes peuvent servir à cerner le processus de développement

historique: écrits théologiques et ecclésiastiques, œuvres littéraires

populaires (légendes et jeux de carnaval), documents officiels datés,
documents juridiques (minutes de procès, casiers judiciaires, ordonnances

juridiques et légales, interdictions, décrets sur les mœurs, protocoles
officiels), ainsi que les chroniques, dictionnaires et calendriers à partir du
18e siècle, les publications des organisations de carnaval à partir du 19e

siècle et les témoignages de personnes ayant vécu le carnaval d'autrefois.
Aucune de ces sources ne remonte, pour le carnaval suisse, avant le 13e

siècle. Les premiers documents en langue allemande contenant le mot
«Fastnacht» datent de la fin du Moyen Age. Les sources allemandes et
suisses révèlent que dans les pays germanophiles le carnaval coïncidait,
au Moyen Age, avec la période des termes juridiques importants; au 13/
14e siècle, ceux-ci s'accompagnaient déjà de mascarades. Les termes
auxquels les obligations juridiques devaient être remplies concernaient
le paiement des redevances féodales, la sujétion aux corvées, la confirmation

des baillages et autres rapports seigneuriaux, l'établissement des

comptes annuels, l'élection du conseil, etc. Toute entrave au libre
déroulement du carnaval - le refus du «droit au carnaval» - risquait de provoquer

des actes de violence; ce fut le cas en 1376 à Bâle, où la coutume se

termina en un «méchant carnaval».
Les linguistes ont démontré que le mot de «carnaval» désigne le début

du jeûne de 40 jours lié au carême: «carnem levare» signifie «enlever,
débarrasser la viande». On trouve une signification analogue en
allemand où «Fastnacht» signifierait «veille de carême» (dans le sens de

«période qui précède immédiatement un événement»). Cette étymolo-
gie est cependant contestée par certains linguistes qui font dériver
«Fas(t)» du verbe «faseln», signifiant à l'origine «s'accoupler», «fructifier»,
«prospérer» et qui, aujourd'hui, a pris le sens de «radoter».

A partir de la fin du Moyen Age, les sources révèlent que le complexe
carnavalesque est plutôt d'origine urbaine. Les éléments documentés les



62 Werner Röllin

plus anciens sont les repas et tournois à l'occasion du carnaval, ainsi que
les mascarades, organisés par la bourgeoisie, c'est-à-dire les artisans et

commerçants des villes. Ces mascarades imitaient les coutumes des

cours royales ou princières et les représentants d'autres villes y étaient
invités. Elles tendirent à se répandre également à la campagne à partir du
milieu du 15e siècle et à devenir de plus en plus grossières et obscènes. Le
théologien protestant Sebastian Franck (1534) rapporte que des citoyens
se montraient tout nus à l'époque du carnaval dans la région du Haut-
Rhin. Des «fous» se déguisaient en moines, en rois, en sauvages, en
diables, en oiseaux ou en singes. Les autorités ecclésiastiques demeurèrent
tolérantes jusqu'au 16e siècle. Mais à la fin du 15e siècle déjà, on critiquait
de plus en plus l'avidité à la jouissance, les cortèges bruyants, les

représentations théâtrales, les quêtes et les déguisements.
Dans les villes, les coutumes de carnaval étaient entre les mains des

guildes d'artisans; à Lucerne, Rapperswil, Zoug et Stans, les sociétés de

garçons - qui ne furent dissolues qu'au moment de la Révolution
française - s'en occupaient également. Les Réformateurs s'opposèrent
systématiquement au carnaval qu'ils considéraient comme un abus papiste et

une abomination païenne. Mais les autorités protestantes ne réussirent à

éliminer complètement la coutume dans les cantons de Berne et de

Zurich que vers le milieu du 17e siècle. L'époque baroque, avec son goût
pour les mascarades et le théâtre courtisan, favorisa les déguisements.
Ceci bien que l'Eglise catholique ait, depuis le concile de Trente en 1570,

également pris - plus ou moins - parti pour les mouvements visant à

éliminer les coutumes de carnaval. Au 18e siècle, les autorités ne permettaient

au peuple de se déguiser que dans le cadre des représentations de

théâtre; la loi ne fut pas toujours respectée. Les gens distingués, quant à

eux, s'amusaient à l'occasion des bals masqués organisés par les membres
des classes sociales aisées. Dans ce contexte, les événements carnavalesques

ne représentaient même plus une «anarchie légale».
Le siècle des lumières avait laissé ses traces, l'ordre, la bienséance et les

bonnes mœurs devaient prévaloir. Dans les villes, une élite tenta de
transformer les quêtes carnavalesques pour leur fournir une direction plus
morale et pédagogique. Au 19e siècle, le carnaval en Suisse était devenu

un événement historico-patriotique s'accompagnant de représentations
théâtrales sentimentales organisées soit en salle, soit en plein air. Après
1850, la Confédération suisse nouvellement fondée comptait de
nombreuses sociétés et corporations de carnaval, qui avaient pris la succession

des guildes d'artisans et des sociétés de garçons. On commença à

publier des journaux de carnaval et des feuillets volants dont le contenu
satirique mettait en accusation des personnages officiels. Aujourd'hui



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 63

encore, les nombreuses organisations de carnaval s'appliquent essentiellement

à établir l'historicité du carnaval et à le légitimer en tant qu'institution

et que coutume.
Ces tentatives de légitimation font souvent appel aux explications les

plus bizarres, qui cherchent des origines mythologiques à la coutume du
carnaval ou établissent des liens avec, par exemple, des légendes locales.
Elles ont inspiré la création de nombreux types de masques nouveaux
depuis 1850.

Jusqu'au 20e siècle, le carnaval était plus grossier, plus ordinaire et

beaucoup plus agressif qu'aujourd'hui; il s'accompagnait souvent de

rivalités villageoises et de rixes. Ce n'est qu'au moment de la constitution
de groupes organisés, de confréries et de sociétés de carnaval, que la
coutume devint «respectable». Car l'exigence d'un carnaval «propre» et qui
éviterait les excès requiert le soutien d'une organisation hiérarchisée.
Ceci a pour conséquence que les modèles sociaux existants sont transférés

sur les organisations de carnaval. L'ego social et la position de l'individu

dans le groupe ne sont abandonnés qu'en partie, les règles formelles
de la vie quotidienne ne sont oubliées que partiellement et pour un
intervalle bref. Dans les régions rurales en particulier, la participation aux
sociétés de carnaval et aux mascarades s'accompagne en général d'un
gain plutôt que d'une perte de statut social. Les initiateurs des festivités
de carnaval et les innovateurs - indigènes ou venus de l'extérieur -
soulignent que celles-ci plaisent aux jeunes comme aux vieux et qu'elles
poursuivent également un but charitable. De nombreux participants considèrent

le carnaval comme un «dernier exil», un refuge loin du sérieux

oppressifde la réalité sociale moderne, une dernière enclave offerte à la
fantaisie asservie par le quotidien. On attribue au carnaval une fonction
thérapeutique de compensation, de «soupape psycho-hygiénique»
visant à neutraliser les tensions accumulées sur le plan sexuel, politique
ou relationnel et qui pourraient menacer l'ordre dans les groupes
sociaux. Il réussit toutefois de moins en moins à remplir sa fonction de

contrôle social, dans le sens qu'il exercerait une forme de sanction populaire

visant à corriger les comportements: les communautés villageoises
d'autrefois se sont trop dissolues sous l'influence du changement socio-

économique et de la mobilité spatiale de la population.
Le carnaval en milieu rural devient de plus en plus l'affaire de certains

groupes, associations, écoles etc. Les aspirations des villageois, leur
besoin de compensation ou de neutralisation des tensions sont satisfaits

d'une autre manière. Ceci, comme le fait de la domestication du carnaval,

contribue à lui enlever sa fonction de licence. Ce sont, par exemple,
les rencontres sportives en stades urbains qui, maintenant, fournissent



64 Werner Röllin

une occasion d'échapper au quotidien pour jouer brièvement au «monde
autre» et tout mettre en question sans qu'il soit besoin de modifier de

manière fondamentale le monde du quotidien. Du fait, en outre, du coût
élevé de son organisation, le carnaval en milieu rural est soumis à un
degré croissant de commercialisation et d'organisation systématique;
ceci bien que de nombreux participants continuent à le considérer
comme une sorte de pôle opposé d'un environnement matérialiste et
rationnel. Le carnaval aujourd'hui n'est plus du tout «anarchie légale»; il
est, au contraire, soumis à des restrictions d'ordre moral et aux règles

gouvernant le comportement social. Il reste tout de même que, par
rapport au quotidien, il permet des débordements: il n'est pas encore soumis

aux mêmes mécanismes normatifs, dans la mesure où l'élément «anarchie»

continue à faire partie de son inventaire sous-jacent. Mais le code
carnavalesque, anti-code des normes du comportement quotidien,
s'apprend. Il est soumis à de nombreux tabous. Le carnaval fournit de plus
aux artistes, aux enseignants et à leurs élèves, aux graphistes et autres
artisans une possibilité supplémentaire d'exercer leurs talents créatifs. La
mobilité moderne encourage les visites réciproques en costumes et
déguisements; les «fous» se rencontrent au niveau intercantonal ou
international, les médias électroniques encouragent la diffusion de formes
exogènes ou même exotiques. Son déroulement est guidé par des

éléments collectifs, interpersonnels et individuels, symboliques et commerciaux,

sur une base faite d'un mélange de satire, de réprimandes sous
forme de provocation, de libertinage sexuel et d'excès de nourriture et de

boisson.
En Suisse, et dans certaines régions alpines en particulier, la coutume

cyclique du carnaval débute le 6 janvier (Epiphanie) et dure officiellement

jusqu'au Mercredi des Cendres. Dans les régions urbaines (à Zurich
par exemple), on adopta dès 1945 le 11 novembre (St. Martin) comme
jour d'ouverture du carnaval, reprenant ainsi la date traditionnelle en
Rhénanie. Les jours officiels de carnaval dans les régions à majorité
catholique sont surtout le Jeudi gras, ainsi que les Lundi et Mardi gras
(«Güdelmontag», «Gùdeldienstag», dont le composant «Gùdel» évoque
le gaspillage, les excès). Le Mercredi des Cendres marque la fin officielle
de la période de carnaval. Dans les régions essentiellement protestantes,
(Zurich et Bâle par exemple), l'époque du carnaval s'étend du dimanche
Invocavit/Quadragésime aux jours qui le suivent; il débute donc le

dimanche après le Mercredi des Cendres.
Les signes du carnaval sont les masques, ainsi que les emblèmes et

symboles des «fous». Cortèges, courses, attaques simulées et danses
constituent ses formes d'interaction. Il faut signaler, en tant que formes de



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 65

communication particulières au carnaval, les bouffonneries, les parodies
de tribunaux, les chants ironiques, les chœurs parlés et les versets satiriques

que des groupes costumés récitent de café en café. Les éléments
dominants de la coutume définissent l'événement collectif carnavalesque:

boire et manger, musique et bruit, jeu et danse, cortèges bruyants et

courses de masques, déguisements, feux d'artifice. Trois formes de

comportement rituel sont étroitement liées au carnaval: le formalisme, la
mascarade et la négation des hiérarchies et des barrières sociales. Bien

que formalisme et mascarade constituent deux pôles fondamentalement
opposés, la mascarade aboutit souvent au formalisme, à la mise au pas:
tous les membres d'une clique de carnaval doivent porter le même
costume. Masques et costumes sont, de nos jours, plus importants que les

bouffonneries, le défoulement ou les courses de masques.
Au cours des siècles, le carnaval est devenu, en Suisse, la date la plus

importante pour le port de masques et le déguisement et en a relégué le

port traditionnel - lors de fêtes alpestres ou du Nouvel An - à une position

marginale. Il existe de nos jours en Europe une sorte de langage
commun des masques, un langage de la mascarade qui, comme les

dialectes, peut être subdivisé en régions. Ceci concerne également les masques

portés en Suisse. Mais, bien que tous les masques aient quelques
traits de base en commun, la manière dont ils se prêtent à un développement

créatifpermet une grande latitude. C'est ainsi que la «culture
carnavalesque» en sol suisse présente une grande variété. Les masques ne sont

pas phénomène culturel isolé; ils sont part intégrante de la vie socio-culturelle

de chaque localité. Bien que l'on constate aujourd'hui dans de

nombreux villages - alpins en particulier - des activités carnavalesques
intensives, il ne nous semble pas possible de soutenir les tendances idéo-
logisant les montagnes suisses au point d'en faire le lieu d'origne des masques

en Europe. Cette idéologie, orienté en général vers une interprétation

de type culte de fertilité, culte des ancêtres ou apotropaïsme, se

méprend et ignore le fait que partout en Europe il existe des types de

masques et de déguisements n'ayant aucun lien avec l'espace alpin.
Il est bien possible que des phénomènes de migration de certains

éléments liés aux masques et aux déguisements à l'intérieur d'espaces
géographiques plus ou moins étendus aient eu lieu - la figure du Domino ou
de l'Arlequin italien migrant vers l'espace germanophone à partir du

17e siècle, par exemple - mais la thèse de l'espace alpin en tant que centre
et origine d'une culture européenne des masques ne peut plus être soutenue.

On ne constate pas non plus le phénomène d'une continuité dans les

faits culturels liés aux masques, continuité qui s'étendrait sur plusieurs
millénaires et qui serait conservée par une culture de bergers autar-



66 Werner Röllin

cique. Même le folkloriste bâlois Karl Meuli qui, par ailleurs, défend

encore dans une certaine mesure la thèse d'une continuité dans les masques

en pays germaniques a signalé dans son ouvrage «Schweizer Masken»

(«Masques suisses», 1943) qu'aucune des anciennes régions de masques

n'avait réussi à conserver partout la coutume primitive de manière
vivante. Karl Meuli avait beaucoup inspiré la recherche dans le domaine
des masques en régions germanophones dans les années 30. Il prit pour
point de départ les notions de «mana» (en tant que force distincte de

toute force matérielle et qui agit soit pour le bien, soit pour le mal)
communes à de nombreux peuples et selon lesquelles, à certains moments de

l'année, les âmes des morts reviennent de l'au-delà pour punir, semoncer
ou dérober. Ces revenants devaient être apaisés par des offrandes.
L'homme à orientation animiste aurait utilisé des masques anthropomorphes

pour communiquer avec certains trépassés (généralement des

ancêtres), pour les ranimer au moyen du masque, du «faux visage». Le

porteur du masque incarnerait l'ancêtre. Sa croyance - selon laquelle il
deviendrait vraiment l'esprit dont il porte le masque - ferait que son Moi
disparaîtrait pendant la durée des festivités carnavalesques. Cette perte
d'identité, l'utilisation du masque comme une «enveloppe» dissimulant
l'individu, légitimerait les quêtes, semonces, vols, punitions et tours commis.

Simultanément, ces expiations cérémonielles typiques de «l'anarchie

légale», de «l'excès permis», serviraient à soulager les consciences et
à neutraliser les tendances agressives. La théorie du culte des morts de

Meuli se fonde sur l'étude de cultures hors de l'Europe pour en transférer
les coutumes et rites sur les données des époques grecque, romaine,
germanique et moderne; elle se heurta par la suite à de fortes oppositions.
Cette théorie pourrait offrir une base à une tentative d'interprétation des

mascarades lors des coutumes de carnaval de la mi-hiver. Elle ne peut,
par contre, être appliquée aux masques portés à d'autres moments de

l'année, dans la mesure où ceux-ci n'y représentent pas des ancêtres. Il se

peut qu'autrefois les masques aient été liés au culte; mais les masques
portés de nos jours ne sont autres que le persiflage des croyances aux
démons et atteignent leur but en ridiculisant et même en esthétisant les

démons, en jouant sur des éléments païens de manière solennelle et
burlesque pour vider la croyance aux démons de son sens. L'effroi causé par
de nombreux masques n'a aucun rapport avec les cultes des morts ou de

la fertilité. Les collections de masques se trouvant dans les musées ou
chez des particuliers confirment la formule: plus le masque est grossier et

plus il vise à effrayer, plus il est de date récente. D'un point de vue
fonctionnel et sur le plan historique, le masque porté en Suisse hors des périodes

de carnaval couvrait encore de nombreux autres besoins:



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 67

1. Il était utilisé pour le théâtre, depuis la période baroque surtout.
2. Il servait à cacher le visage de son porteur lors des processions sa¬

crées; une utilisation analogue se trouve encore dans les régions
méditerranéennes de l'Europe.

3. Il était porté pour la chasse, pour attirer le gibier.
4. Il cachait le visage du bourreau lors des exécutions.
5. Il faisait partie des représentations mimiques exécutées par les ber¬

gers lors de la montée à l'alpage.
6. Il pouvait être porté en signe de protestation.

Les masques conservés dans les collections publiques ou privées
remontent au plus au 18e siècle et sont, pour la plupart, des masques de

théâtre de l'époque. Des tableaux datant du 16e siècle montrent les figures

masquées typiques de la fin du Moyen Age: diable, paysan, vieille
femmejuif, homme des bois, «fou» du type Till Ulespiègle. D'autres figures

apparurent à l'époque baroque: médecin, barbier, bossu, soldat, glouton,

ainsi que des figures du règne animal déformées, ridicules, aux
grimaces extrêmes. Mais la culture de l'époque exigeait également de belles

figures masquées, faisant le pendant des créatures affreuses. Les masques
de bois de la fin du baroque et du rococo que nous possédons encore
représentent de beaux visages tranquilles et lisses, presque asexués et aux
traits enfantins. Ce n'est qu'à partir de la fin du 18e siècle que certaines

figures masquées devinrent grotesques et effrayantes. Il s'agit, par
exemple, de figures de sorcières dont on ne peut s'amuser en carnaval
qu'après que soit passée la phase historique des terribles procès de
sorcières. Au 19e siècle, les images des almanachs servaient de modèles de
base aux mascarades.Jusqu'au 17e siècle, les matériaux utilisés furent
surtout le cuir, le lin, la toile, les peaux et fourrures d'animaux, les filets et les

draps, la vannerie et la paille. S'y ajoutèrent au 18e siècle - et pour les

classes aisées surtout - la tôle, la gaze de fil de fer (en provenance de

manufactures parisiennes), le papier mâché, la toile cirée, le carton, le

bois, les voiles et les bas. Dans les milieux ruraux pauvres, on utilisa

encore jusqu'au 20e siècle des écorces d'arbre, des roseaux, de la paille,
des feuillages et de vieux torchons pour confectionner les vêtements de

carnaval, alors que le visage était souvent noirci de suie afin de le rendre
méconnaissable. Les couches sociales aisées de l'époque de l'industrialisation

croissante du 19e siècle connaissaient déjà les costumes de carnaval

fastueux. La répartition plus égale des moyens financiers de notre
époque fait que les costumes de carnaval coûteux sont portés par des

couches plus larges de la population; les sociétés de carnaval en possèdent

également un certain nombre.



68 Werner Röllin

Les «fous» actuels sont équipés par exemple:

- de petits grelots attachés à une courroie de cuir,

- de fouets et de crécelles,

- de vessies de cochon,

- de massues ou de bâtons,

- de balais de sorcières comme contre-symbole de la verge verte qui
symbolise la fertilité,

- d'un parapluie pour se protéger du mauvais temps,

- d'un sac ou d'une corbeille remplis de victuailles que l'on distribue,

- d'un sac de cendres pour barbouiller les spectateurs ou d'une seringue

pour les asperger.

Si nous nous posons la question des raisons qui poussent les participants

à se comporter en «fous» pendant le carnaval, nous constatons que
cette activité correspond à un besoin humain fondamental. Chaque époque

a trouvé une forme particulière de la mascarade ou a établi son

propre code délimitant les éléments concrétisés dans les activités des

«fous» de carnaval. Les masques et la mascarade ont un contenu polysémique

et qui ne peut pas être réduit à une signification globale; ils expriment

également des éléments inconscients. Leurs modes sont à la fois

solennels et ludiques: le masque transpose vers une dimension de l'être
située au pôle opposé du quotidien, vers l'enivrement, le momentané, le

spontané, le ridicule et le comique. La mascarade permet l'échange de

rôles entre les sexes ou entre les couches sociales. Les riches se déguisent
en marginaux de la société et réalisent pour un bref moment un rêve

sous-jacent. A partir du 16e siècle, les échanges de rôles, sexuels ou
sociaux, étaient condamnés par les autorités. Après l'ascension de la

bourgeoisie vers la fin du Moyen Age, les artisans et commerçants parvenus

au bien-être matériel aimaient s'habiller comme les membres des

classes supérieures. La mascarade constitue aussi un moyen d'en imposer

et satisfait un besoin très humain. Elle procure simultanément un gain
de jouissance, de personnalité et de puissance; elle légitime les sanctions,
les semonces, le ridicule en tant que fonctions sociales exercées par une

justice populaire sommaire. Les masques procurent l'anonymat et

permettent d'aller au-delà des limites fixées par les mœurs dans le domaine

erotique. Il est rare qu'une personne ivre sous son masque provoque la

critique, le monde dans lequel elle joue est, justement, un monde «à

l'envers». Les danses de masques satisfont au besoin humain de mouvement.
Les beaux masques provoquent la gaieté, les masques affreux font peur.

Dans la mesure où l'élément sérieux du masque a disparu, il devient

possible de l'esthétiser et de le styliser, de le décorer de manière person-



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 69

nelle et créative. C'est aujourd'hui au sculpteur de masques que revient la

tâche de choisir un style. En Suisse, ce style est surtout basé sur le grotesque:

il s'agit d'animer le spectacle populaire. Le sculpteur utilise l'exagération,

la distorsion et le changement de perspective pour exprimer et
objectiver sa vision. Les masques forment et soutiennent le sentiment
d'appartenance à un groupe. Ils renforcent le «nous» du groupe qui se

sert d'eux pour, précisément, démontrer cette communauté et la délimiter

par rapport à l'extérieur.
Les cortèges de masques organisés par les offices du tourisme et les

sociétés de carnaval peuvent réactiver la solidarité des groupes. Mais,
dans ce contexte touristique, le masque devient souvent marchandise et

moyen de propagande.
Alors qu'actuellement le carnaval urbain va de plus en plus vers le

burlesque et la caricature, le carnaval rural est, en Suisse, encore caractérisé

par des mascarades vitales. Mais à la campagne également, le besoin de

représentation domine le besoin de déguisement. La création locale ou
régionale de nouvelles figures masquées typiques se fait souvent à la suite

d'impulsions exogènes. Ce mode de diffusion est renforcé par la télévision

ou les rencontres de masques au niveau national ou international: la
idée de base d'un masque donné est reprise pour être reformulée et donnera

un masque caractéristique de telle ou telle région. Le carnaval rural
en Suisse alémanique est, de nos jours, fortement influencé par la télévision

allemande et tend à devenir de plus en plus imposant.
Alors qu'avant la Révolution française c'étaient les corporations et les

sociétés de garçons qui s'occupaient d'organiser les coutumes relatives
au carnaval, ce sont maintenant les sociétés et corporations de carnaval,
les associations villageoises, les groupes de jeunesse, des associations

quelquefois peu structurées ou toute la population d'un village qui s'en

chargent. Les sociétés modernes de carnaval sont en général ouvertes à

tous; les corporations, par contre, sont souvent dominées par une stricte
hiérarchie, des relations de prestige et des statuts rigides. Une telle
organisation hiérarchique rend possible une certaine compensation du quotidien.

Un individu qui manque de prestige à son lieu de travail tendrera à

rechercher une fonction dans le cadre d'une hiérarchie ordonnée et
structurée. Sa position parmi les fous de carnaval lui fournit occasion de

donner des ordres et de prendre des décisions. La hiérarchie carnavalesque

peut, d'autre part, renforcer des rapports socio-économiques
existants: le porteur d'une certaine fonction dans le quotidien cherchera
aussi à occuper une place officielle dans la corporation de carnaval. En
ville de Lucerne, de riches citoyens paient souvent des dizaines de
milliers de francs à fonds perdu pour avoir l'occasion, une fois dans leur vie,



70 Werner Röllin

d'occuper l'office du Père Fritschi (le père du carnaval de Lucerne) pour
une durée d'un an. Le choix d'un candidat se fait d'habitude sur la base de

son talent rhétorique et de ses dons d'organisation, autant que de ses

moyens financiers. Le réseau structuré de certaines sociétés de carnaval

peut atteindre un tel degré d'organisation que l'on devrait parler d'une
véritable aristocratie carnavalesque. Mais les problèmes et les affaires
sérieuses ne sont traités qu'en marge. On accorde liberté aux «fous», dans
le cadre de certaines limites bien définies: il faut que le carnaval demeure

«propre» (Zurich, 1984). On parle d'érotisme par euphémisme, en fait un
tabou, l'exclut de la partie officielle, y fait tout au plus allusion en versets

satiriques et parle de «chronique scandaleuse». La liberté est contenue,
on ne permet la critique qu'à condition qu'elle suive les canaux prescrits
(les versets satiriques typiques du carnaval de Bâle sont un bon exemple
de ce phénomène). Et souvent la critique exprimée n'est autre qu'une
forme d'expression utilisée par la majorité pour livrer au ridicule une
minorité marginale.

Le carnaval des rues, et en particulier les cortèges organisés par les

corporations ou autres associations, subit actuellement une évolution
structurelle importante. Alors que jusqu'à un passé récent il comportait
surtout des chars décorés se moquant de thèmes d'actualité, il tend
maintenant à s'enrichir de groupes de masques. Ce genre de groupe établit
plus facilement un contact avec les spectateurs; ils offrent plus de possibilités

d'action que les groupes sur chars réduits à la représentation satirique.

Depuis la Seconde Guerre mondiale, le carnaval en salle s'est, en
Suisse, beaucoup démocratisé. Alors qu'aux 18e et 19e siècles les bals

masqués réunissaient avant tout les membres des classes sociales
supérieures (à Lucerne par exemple), ils sont maintenant courants dans les

villages. On y observe en général que la tenue suit des règles bien
définies: les femmes sont déguisées, les hommes sont en civil. Depuis 1945,

les bals masqués sont l'événement-centre du carnaval urbain ou rural. On
a commencé plus récemment à organiser des bals costumés pour
lesquels tous les participants doivent se déguiser. Une nouveauté est apparue

entre les deux guerres en ville de Bâle: les fanfares cacophoniques
(«Guggenmusik»). En 1948, l'une de ces fanfares prit part au carnaval de

Lucerne, diffusant ainsi la coutume d'abord à Lucerne puis, à partir des

années soixante, dans toute la Suisse alémanique. Avec le soutien d'émigrés

suisse-allemands, les fanfares cacophoniques atteignirent finalement

la Suisse française et italienne. Les «traditionnalistes» tendent à

rejeter les fanfares de carnaval pour leur préférer la culture «archaïque»
des masques. Mais leur rapide diffusion tend à suggérer qu'elles remplis-



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 71

sent une fonction sociale importante: elles offrent - aux jeunes des deux

sexes en particulier - un champ d'identification sociale. Les membres
d'une telle fanfare portent tous le même costume et acquièrent rapidement

ce sentiment d'appartenance au groupe caractérisé par le «nous»,

par opposition aux structures conventionnelles hiérarchisées. De tels

groupes développent souvent un sentiment de solidarité allant au-delà
de la période de carnaval; ils organisent par exemple des fêtes et des

excursions pendant l'été. La diffusion rapide de ce phénomène démontre
également qu'il possède un dynamisme interne considérable, se recoupant

en partie avec une sorte de fonction thérapeutique: il permet de
«canaliser» les agressions dans un cadre ordonné, de neutraliser, au
moins temporairement, les conflits, de compenser le manque de

communication inter-personnelle dont la plupart des gens souffrent actuellement.

Il offre en fait une soupape légitime au besoin de base que ressent

tout individu à vivre l'anarchie au moins pour une brève période bien
délimitée. Les adeptes des fanfares cacophoniques justifient en général
leur participation avec l'argument du plaisir de la musique, de la créativité

dans l'élaboration du costume du groupe, de l'opposition aux formes
traditionnelles du carnaval, de la joie au spectacle assourdissant. De
nombreux groupes portent attention à l'originalité des costumes qui
manifestent toute une gamme de créativité esthétisée.

Ainsi, à Bâle, lors de l'ouverture du carnaval, on voit défiler des groupes
impeccablement costumés et masqués, précédés de lanternes géantes
décorées selon des thèmes satiriques. Durant trois jours, hommes politiques

et personnages influents sont mis en pièces. Les potins de l'année

réapparaissent sur les fresques des lanternes, ainsi que dans les versets

satiriques imprimés sur tracts et chantés le soir dans les tavernes typiques

par les messagers de chaque «clique». Le terme de «clique» désigne les

groupes qui sont les vrais acteurs du carnaval de Bâle et qui veillent à la

spécificité et à la qualité esthétique de cette manifestation dont l'importance

et la particularité ne cessent d'attirer un public nombreux.
Le carnaval de Bâle, comme celui d'autres régions de Suisse, a dû trouver

des formes adéquates à la pratique de la coutume. Les festivités

carnavalesques ne peuvent éviter d'être soumises au changement, dans la

mesure où chaque époque a trouvé et doit trouver les formes d'expression

socio-culturelle qui lui conviennent le mieux.



72 Werner Röllin

Bibliographie

Abréviations:

HDA Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, hg. von Hanns Bächtold-
Stäubli, 10 Bde., Berlin und Leipzig 1927-1942.

JSFB Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch. Zürich 1981. Sammelband mit Bei¬

trägen von 91 Autoren.
SAVk Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Basel 1897ff.
SVk Schweizer Volkskunde, Basel 1911 ff.

Atlas der schweizerischen Volkskunde (ASV), II. Teil: Kommentar, S. 95-132
«Fastnacht», Karten Nrn. 168-174; Kommentar, S. 245-286, «Heischebräuche und
Heischeumzüge, Lärmbräuche und Lärmumzüge», Karten Nrn. 192-198; Kommentar,
S. 287-302 «Maskenbräuche und Maskenumzüge, Laub- und Strohgestalten -
Schwärzen des Gesichtes», Karten Nrn. 199-200.

Baumann, Walter - Wolgensinger, Michael: Folklore Schweiz, Zürich 1979.
Bertrand, J.-B.: Le Théâtre populaire en Valais. In: SAVk 31 (1931), 73-100.
Bonney, Claire: Swiss folk masks in the collections of the Buffalo Society of Natural

Sciences. In: Collections. Buffalo Society of Natural Sciences 59 (1979), 27-29.
Campi, Edith: Le carnaval de Bâle - 1975; une étude ethno-psychiatrique. Paris 1975

(Typoscript, 91 Seiten).
Carlen, A.: Das Oberwalliser Theater im Mittelalter. In: SAVk 42 (1945), 77ff
Federica de Cesco - Kazuyuki Kitamura: Schweizer Feste und Bräuche, Bern 1977.

- Die hundert schönsten Volksfeste, Viva Europa, Zürich 1980 (u. a. Schweizer
Volksfeste).

Chappaz-Wirthner, Suzanne: Les masques du Lötschental. Présentation et discussion

des sources relatives aux masques du Lötschental. In: Annales Valaisannes 7"
série 49 (1974), 3-96.

Creux, René: Mythes, masques et confréries en Suisse. In: Le masque dans la tradition
européenne. Catalogue rédigé sous la direction de Samuel Glotz, Binche 1975,
269-282.

Damase, Jacques: Masques de la Suisse primitive, Ausst.-Kat. Auvernier 1963.
Eberle, Oskar: Fastnachtsspiele. In: 7.Jahrbuch der Gesellschaft für schweizerische

Theaterkultur, Luzern 1935 (u.a.: Die Japanesenspiele in Schwyz).
Escher, Walter: Schweizer Masken und Maskenbräuche. In: SchweizerJournal 1954,

Februarheft, 9-14.
Frei, Benedikt: Die Fastnachtslarven des Sarganserlandes. In: SAVk 40 (1942/43), 65-

109.

Gantner, Theo: Die Katholiken und die Basler Fastnacht. In: SAVk 65 (1969), 25-35.
- Der Festumzug. Ein volkskundlicher Beitrag zum Festwesen des 19.Jahrhunderts

in der Schweiz. Basel 1970.

Gennep, Arnold van: Manuel de folclore français contemporain I, 3 Paris 1947, 868ff
Hoffmann-Krayer, Eduard: Bilder aus dem Fastnachtsleben im alten Basel, Zürich

1986.

- Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz. In: SAVk 1 (1897), 47-57, 126-142. 177-
194, 257-283.

- Winterdämonen in der Schweiz. In: SVk 1 (1911), 89-95.
Hugger, Paul: Das Klauslaufen in Amden. In: SVk 48 (1958), 1-8.

- Bruder Fritschi von Luzern. Zur Deutung einer fasnächtlichen Integrationsfigur.
In: SAVk 79 (1983), 113-128.

- Zurich, Grandeur et misère d'un carnaval sans traditions. Vortrag zu den
«Rencontres internationales sur le Carnaval, la Fête et la Communication». Nizza,
März 1984 (Manuskript).



Le Carnaval et les Mascarades en Suisse 73

- Le Carnaval chez les Vaudois. In: Encyclopédie Vaudoise XI, 1984.

- Fasnacht in Zürich. Das Fest der Andern. Zürich 1985.

Humberset-Cahorn, Hélène: Le charivari. In: Folklore suisse 56 (1966), 38-39.
Junod, Louis: Le charivari au pays de Vaud dans le premier tiers du XIX siècle. In:

SAVk 47 (1951), 114-129.

Kutter, Wilhelm: Schwäbisch-alemannische Fasnacht, Künzelsau 1976 (Berschis,
Laufenburg, Rothenthurm, Schwyz, Siebnen, Unterägeri, Zürich).

Lurati, Ottavio: Carnevale in Ticino. In: JSFB, 117-118.

Meuli, Karl: Alte Jungfer, Junggeselle. In: HDA I, 334-345.
- Maske, Maskereien. Ebd. V, 1744-1852.
- Gesammelte Schriften, 2 Bde., Basel 1975. Bd. I: Zum Maskenwesen, u.a. Bettelumzüge

im Totenkultus/Opferritual und Volksbrauch / Die deutschen Masken /
Schweizer Masken und Maskenbräuche / Altrömischer Maskenbrauch / Der
Ursprung der Fastnacht.

Meyer, Werner: Mittelalterliche Turniere. In: Sandoz-Bulletin 17 (1969), 27-48.
Morax, René: Le Carnaval dans la vallée de Conches (VS). In: SAVk 5 (1901), 281-287.
Niederer, Arnold: Les «chèvres à bec» d'Ottenbach. In: Traditions populaires: Masques.

Exposition du 26juin au 12 septembre 1965. Le Manoir. Martigny 1965,50-51.
- Masken. In: Creux, René (Hg.): Volkskunst in der Schweiz, Paudex 1970, 281-286.
- Masques. In: Guichonnet, Paul (Hg).: Histoire et Civilisations des Alpes II,

Toulouse-Lausanne 1980, 110-113.

Orloff Alexander: Carnival. Myth and Cult. Wörgl 1980/81, 51-55 (The Fasnacht of
Basel).

Röllin, Werner: 100Jahre Märchler Rölli. Aus der Geschichte der Märchler Fasnacht.
In: Schwyzer Demokrat (Siebnen) vom 28.Januar 1977.

- Entstehung und Formen der heutigen Schwyzer Maskenlandschaft. In: SAVk 74
(1978), 129-182.

- Fasnachtforschung in der Schweiz, In: Jahrbuch für Volkskunde 1985, 203-226
(muni de références bibliographiques).

Rütimeyer, Leopold: Über Masken und Maskenbräuche im Lötschental. In: Globus.
Illustrierte Zeitschrift für Länder- und Völkerkunde 91. Braunschweig 1907, 201—

204, 213-218.
Schule, E.: A propos des Brandons. In: SAVk 46 (1950), 203ff.
Seeberger, Marcus-Ruppen, Oswald: Menschen und Masken im Lötschental, Brig

1974.

Seeberger, Marcus: Fasnacht im Lötschental. In: JSFB, 112-113.

Strübin, Eduard: Die neuere Entwickung der Fastnacht in Basel-Land. In: SAVk 46
(1950), 90-112.

Tagini, Jacques: Les «failles» dans la campagne genevoise. In: SAVk 50 (1954), 1-29.

- Les mascarades de l'Escalade au 19e siècle. In: SAVk 67 (1971), 130-155.
Traditions populaires: Masques. Exposition du 26 juin au 12 septembre 1965: Le

Manoir. Martigny 1965.

Trümpy, Hans: Zum Fastnachtsspiel in Gottfried Kellers Roman «Der grüne Heinrich».

In: SAVk 56 (1960), 25-39.
- Fasnacht in Basel. In: JSFB, 128-136.
Wackernagel, Hans Georg: Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur

historischen Volkskunde Sehr. d. Schweizer. Ges. f. Vkde. 38), Basel 1959. U.a.:
Der Trinkelstierkrieg vom Jahre 1550 / Vom fastnächtlichen Uristier / Maskenkrieger

und Knaben im Schwabenkrieg von 1499 / Ein unbekanntes Aktenstück
über den Schwerttanz in Basel.

Weidkuhn, Peter: Ideologiekritisches zum Streit zwischen Fasnacht und Protestantismus

in Basel. In: SAVk 65 (1969), 36-74.
Wildhaber, Robert: Fastnacht und Holzmasken in Walenstadt, Schweiz. In: Schmidt,

Leopold (Hg.): Masken in Mitteleuropa, Wien 1955, 191-200.

- Form und Verbreitung der Maske. In: SVk 50 (1960), 4-6.



74 Werner Röllin

- Gesichtsmasken. Bemerkungen zur Typologie und Verbreitung im europäischen
Raum. In: Volksleben 18, Tübingen 1967, 283-292.

Zehnder, Leo: Volkskundliches in der älteren schweizerischen Chronistik (Sehr. d.
Schweizer. Ges. f. Vkde. 60). Basel 1976.


	Le Carnaval et les mascarades en Suisse

