
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 83 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn

Autor: Baumgartner, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn

Von Jakob Baumgartner

Sehr lange führte die religiöse Volkskunde in Ungarn ein Schattendasein.

Sowohl die Volkskundler wie die Theologen schenkten ihr wenig
Beachtung, weshalb die Beiträge zur Erforschung der Volksreligiosität
äusserst selten waren. Erst in neuerer Zeit erfolgte diesbezüglich ein

Umdenken; es reifte die Einsicht heran, dass innerhalb der Wissenschaft
der Volkskunde - und zwar nicht nur aus Gründen der Arbeitsteilung -
ein selbständiger Zweig sich mit dem religiösen Brauchtum
auseinandersetzen müsste1.

Die Anfange religiöser Volkskunde in Ungarn reichen in die zweite
Hälfte des 19.Jahrhunderts zurück. Männer wie Arnold Ipolyi, Kabos

Kandra und Lajos Kdlmdny, den religiösen Traditionen ihres Landes
innerlich verbunden, verhalfen ihr zur Anerkennung als autonomer
Disziplin, indem sie das Phänomen durch teilnehmende Beobachtung zu
verstehen trachteten. In den zwanziger und dreissiger Jahren unseres
Jahrhunderts gewann ihre Auffassung an Boden, wozu nicht zuletzt Sdn-

dor Bdlint, angeregt durch die deutsche Forschung (Richard Andrée,
Georg Schreiber, RudolfKriss und später Matthias Zender), einiges
beigesteuert hat. Während Gyula Jdnosi sich vor allem mit der barocken
Phase und der von den Jesuiten eingeleiteten katholischen Restauration
beschäftigte - durch das Studium der Predigt- und katechetischen
Literatur, der Volksmissionen, der Sakramentenpraxis, der Feste, Prozessionen

und Heiligen -, wandten sich andere Interessenten den Wurzeln
ungarischer Volksfrömmigkeit zu; so untersuchte zum Beispiel Istvdn

Gajtkö besonders die katholischen Gebetbücher des 17Jahrhunderts.
Ein bevorzugtes Feld der Forschung bildete gegen Ende der dreissiger
Jahre das Wallfahrtswesen, wovon das Sammelwerk «A magyarsäg
néprajza» (Die Volkskunde der Ungarn. Budapest 1933-1937) Zeugnis
ablegte. Zur selben Zeit begann man sich vermehrt dem geschichtlichen
Hintergrund der Volksreligiosität zuzukehren; ein La/'os Pdsztorberück-

sichtigte in seinem Werk über die Spiritualität der Jagellonen (1490-
1526) ebenfalls das religiöse Leben am Vorabend des Türkeneinfalls und
der Reformation (A magyarsâg vallâsos élete a Jagellók korâban [Das

religiöse Leben der Ungarn zur Zeit der Jagellonen]. Budapest 1940).
Zu den katholischen Gelehrten gesellten sich damals auch verschiedene

protestantische Autoren. Einer unter ihnen, Lajos Veto','gelangte in
seinem Werk «A hit aitai vaiò megigazulâs elve az egyszeru' evangélikus
hïvek lelki vilâgâban» (Die Lehre von der Rechtfertigung durch den



216 Jakob Baumgartner

Glauben im religiösen Leben der evangelischen Christen. Budapest
1935) zur Feststellung:

«Im Schoss der Gemeinde war der Glaube an die Rechtfertigung im dogmatischen

Sinn nicht vorhanden. Über ihre persönliche Einstellung befragt, Hessen fast
alle Gläubigen erkennen, dass sie mehr römisch-katholisch als evangelisch dachten;
im allgemeinen hielten sie dafür, durch ihre guten Werke den Himmel zu verdienen.»

Der Aufschwung der religiösen Volkskunde in Ungarn erfuhr 1945

einen jähen Abbruch; von diesem Zeitpunkt weg erschienen nur noch
spärliche Veröffentlichungen, etwa in kirchlichen Zeitschriften, aber mit
vorwiegend pastoralem Einschlag. Hingegen tauchten von 1960 an

religionssoziologische beziehungsweise soziographische Arbeiten von
marxistischen Verfassern auf, die einzelne Aspekte des religiösen Lebens

(Veränderungen des religiösen Bewusstseins, Schwinden der religiösen
Praxis, religiöses Brauchtum rund um Geburt, Hochzeit und Tod)
beleuchteten. Katholischerseits wagte man sich erst wieder in den
siebzigerJahren an volksreligiöse Themen heran. Hier wären vorab die
Studien von LäszlöSzékely aus Siebenbürgern zu erwähnen, der den katholischen

Überbleibseln in den Überlieferungen der transsilvanischen
Bevölkerung nachging, die, obwohl evangelischer Konfession, ein
beträchtliches Ausmass früherer Traditionen, besonders aszetischer Art,
bewahrt hatte. Ähnlich vertiefte sich Péter Pài Domokos in das volksreligiöse

Erbe der zu Rumänien gehörenden Moldau, in welcher eine
ungarische Minderheit trotz radikaler Assimilationsversuche teilweise ihrer
Sprache und zahlreichen Ausdrucksformen katholischen Glaubens die
Treue hielt. Domokos befasste sich intensiv mit einem der ersten ungarischen

Gesangbücher, dem Cantionale Catholicum (1676 gedruckt),
wobei er auch zahlreiche uralte religiöse Volkstraditionen einer Gegend
aufdeckte, die für ungarische Forscher praktisch unzugänglich bleibt
(Èdes Hazamnak akartam szolgälni [Meiner lieben Heimat wollte ich
dienen]. Budapest 1979). An protestantischen Veröffentlichungen
religiös-volkskundlichen Charakters gab es in den letzten Jahren manches
zu verzeichnen; aufjüdischer Seite ragt das zweibändige Werk von Sdn-

dor Scheiber heraus, welches die Reichtümer jüdischer Erzählungen,
Legenden, Sprichwörter und Bräuche ausbreitet (Folklor es targytörte-
net. Budapest 1975).

Wie steht es mit der religiösen Volkskunde in der Gegenwart? Neue-
stens hat sie im Studienprogramm der ungarischen Universitäten
Eingang gefunden. Nach Gabor Tüskes sind zwischen 1967 und 1982 mehrere

zwei Hochschularbeiten zu vermerken, die ein Thema aus der
Volksreligiosität behandeln. In einigen der Museen des Landes werden
Ausstellungen veranstaltet, die aufdie Fülle religiösen Brauchtums in der



Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn 217

Vergangenheit hinweisen. Der unlängst verstorbene Erzbischof von
Esztergom, Kardinal Läszlö Lékai, erliess 1980 einen Aufrufzur Sammlung

von Gegenständen der religiösen Volkskultur, um die Grundlage für
eine Dauerausstellung zu schaffen. Einiges Aufsehen erregte Zsuzsanna

Erdélyi mit ihrer Publikation «Hegyet hâgék, lötöt lépék» (Archaische
apokryphe Gebete. Budapest 1976). Diese Auswahl von 251 Texten aus
mehreren zehntausend mündlich überlieferten volkstümlichen Gebeten,

deren Ursprung im dunkeln liegt, erfreut sich eines regen Interesses.
Gesamthaft gesehen, verbleiben der religiösen Volkskunde in Ungarn

noch zahlreiche Aufgaben; sie wird die lange herrschende Meinung, die

religiösen Äusserungen des Volkes seien «heidnischer» oder «abergläubiger»

Natur, berichtigen müssen. Moderne Methoden der Inventarisa-
tion drängen sich auf, damit die scheinbar dem Untergang geweihte
Welt volksfrommer Kundgaben nicht für immer entschwindet. In erster
Linie ginge es darum, das mit der eucharistischen Liturgie zusammenhängende

Brauchtum in den Blick zu nehmen, dann die Wallfahrtszentren,

die Heiligtümer, die privaten und kollektiven Formen der Volksreligiosität

sowie die Kultgegenstände zu erfassen, des weiteren die
Entwicklung der Volksfrömmigkeit und die Geschichte der Heiligenverehrung,

besonders der Muttergottes und der beliebtesten Heiligengestalten,

zu verfolgen. Dem Studium der Volksreligiosität, das in Ungarn
noch kaum über die Phase der Materialbeschaffung hinausgelangt ist,
eröffnen sich ungeahnte Möglichkeiten, besonders dann, wenn die
interdisziplinäre Zusammenarbeit ins Spiel kommt.

Zu welchen Ergebnissen eine solche Kooperation führen kann,
veranschaulicht aufs nachdrücklichste die eben erschienene Schrift zum
Gedenken an einen der angesehensten Vertreter der religiösen Volkskunde

in Ungarn: SändorBälint (1904-1980). Seine ersten wegweisenden
Überlegungen zu den Problemen der religiösen Volkskunde publizierte
er in den Jahren 1935/36. Kurz daraufkam sein erstes grösseres Werk
«Die Feste unseres Volkes» (Nepünk ünnepei. Budapest 1938) heraus,
worin er einen Gesamtüberblick bietet, der zu weiteren Untersuchungen
ermuntern wollte. Die Mitte des Buches bildet die Darstellung der
volkstümlichen Begehungen im Verlauf des Kirchenjahres, die religiösen
Bräuche, welche Weihnachten, Ostern und Pfingsten begleiten. Im
Werk «Sacra Hungaria» (Budapest 1943) vertiefte Balint seine

Anschauungen durch eine Reihe bereits veröffentlichter Aufsätze (Das
Volksleben in Ungarn zur Zeit des heiligen Stephan; Loreto und Ungarn;
Die Verehrung der Muttergottes von Tschenstochau in Ungarn; Die
sakrale Landschaft; Die religiösen Wurzeln des Volkslebens in Szeged;
Die Quellen des katholischen Volkslebens in Südungarn; Liturgie und



218 Jakob Baumgartner

Volksüberlieferung; Die ungarischen Pilger; Die Todeserfahrung des

einfachen Menschen usw.). In einem weiteren Buch beschrieb er
aufgrund eigener Teilnahme und Erfahrung in mehr lyrischer als
wissenschaftlicher Weise 21 Marienheiligtümer und -Wallfahrtsorte (Boldo-

gasszony vendégségében [AufBesuch bei derJungfrau Maria]. Budapest
1944). Gegen Ende seines Lebens, nachdem er für längere Zeit
verstummt war, trat Balint wieder an die Öffentlichkeit mit zwei Werken
zum Kirchenjahr (Karâcsony, husvét, pünkösd [Weihnachten, Ostern,
Pfingsten]. Budapest 1976; Ünnepi kalendärium [Festkalender]. Budapest

1977), die einen Querschnitt aus seinem Schaffen über die Volksreligiosität

darbieten: die Frucht einer ihm auferlegten Schweigeperiode. Er
stützte sich in diesem reifen Alterswerk auf die unterschiedlichsten
Quellen, auf eigene Erhebungen an Ort und Stelle, er zog die Ikonographie,

die Kunstgeschichte, die beschauliche Literatur, Gebete, Hymnen,
Sequenzen und vieles andere bei, um so eine Art Handbuch des religiösen

Brauchtums und des Volksglaubens im Kontext von Raum und Zeit
anzufertigen, das dem Fremden eine terra incognita aufschliesst. Ein
Feld, das Balint im besonderen beackerte, war die Kultur-, Kunst- und

Literaturgeschichte sowie die Volkskunde von Szeged, jenem katholisch
gebliebenen Gebiet, aus dem er selber stammte. Die Hauptwerke über
Szeged und seine Umgebung umfassen folgende Titel: Szeged szótar,
(Szegeder Wörterbuch, I—II. Budapest 1957); Szeged värosa (Die Stadt

Szeged. Budapest 1959); A szegedi paprika (Der Paprika von Szeged.
Budapest 1962); Szeged népe (Das Volk von Szeged. Budapest 1965);

Szegedi példabeszédek és jeles mondâsok (Parabeln und besondere

Sprüche von Szeged. Budapest 1972); Tombâczjânos meséi (Die Märchen

von Jânos Tombâcz. Budapest 1975); Szeged reneszänsz kori
müveltsege (Die Kultur von Szeged in der Renaissancezeit. Budapest
1975); A szögedi nemzet (Die Szegeder Nation, I—III. Szeged 1976-
1980); A hagyomâny szolgâlatâban (Im Dienst der Tradition. Gesammelte

Aufsätze. Budapest 1981); Szeged-Alsoväros (Szeged-Unterstadt.
Budapest 1983).

Balints Nachlass enthält eine unbearbeitete Materialsammlung über
das Wallfahrtswesen im Karpatenbecken, die bedeutsamste Einheit in
seinem Vermächtnis an die Nachwelt. Durch zahllose Studien förderte
er, sozusagen aus einem angeborenen Sinn für die Bedeutung der
Formen des Volkslebens, die internationale Forschung; denn die vergleichende

Volkskunde bedarf zuverlässiger regionaler Untersuchungen
wie auch theoretischer Erörterungen und Gesamtdarstellungen. In vielen

seiner Veröffentlichungen widerspiegelt sich zwar ungarische Landes-

und Kirchengeschichte, doch vergisst er dabei weder die mannigfal-



Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn 219

tigen Beziehungen zu anderen Ländern und Bereichen noch die
Einflüsse aus West- und Mitteleuropa, noch die Kulturwege nach dem
Südosten durch die Jahrhunderte hindurch. «Ungarns kulturgeographische

Situation weist den dortigen Verhältnissen vielfach eine
entscheidende Bedeutung für die Aufklärung bestimmter Sachverhalte in

der Kulturgeschichte zu» (M. Zender). Mit seinen Leistungen hat Balint
zweifellos die Grundlagen und Quellen bereitet, welche zur Kenntnis
eines für Europas Kultur wichtigen Teilgebietes unerlässlich sind.

Die Gedenkschrift «Weil Gott das aufgetragen hat... Studien zur
Geschichte der Volksfrömmigkeit» (die Literaturgattung der Festschrift
ist in Ungarn äusserst selten) wurde in denJahren 1981-1982 zusammengestellt2.

Als Ziel schwebte dem Herausgeber Gabor Tüskes folgendes
vor:
- den Anschluss an die europäische Forschung auf dem Gebiet der

Volksreligiosität zu erreichen,

- durch die Weiterführung des geistigen Erbes Bâlints die Kontinuität in

der ungarischen wissenschaftlichen Landschaft bezüglich der
Volksfrömmigkeit zu wahren,

- einen lauteren und unermüdlichen Gelehrten zu ehren,

- neue Wege für die interdisziplinäre Zusammenarbeit aufdem Gebiet
der religiösen Volkskunde zu beschreiten.
Die einzelnen Autoren des stattlichen Bandes, Historiker, Kunst-,

Musik-und Rechtsgeschichtler, Volkskundler, Philologen, Psychologen
und Religionssoziologen, waren aufgefordert worden, die Grenzen ihres
Fachs möglichst zu sprengen. Das Buch möchte über eine bloss deskriptive,

inventarisierende religiöse Volkskunde hinausgelangen und ein
theoretisches Konzept vorstellen, und zwar mit Hilfe von Fallbeispielen.
Der erste Teil bringt vier Abhandlungen zum «Mittelalter»: (Gabor Klani-

czay: Die Anjous und die heiligen Könige. Ein Kapitel der mittelalterlichen

Heiligenverehrung; Ernö' Marosi: Anmerkungen zu den liturgischen

Beziehungen der mittelalterlichen Kunst in Ungarn; Eva Knapp:
Die Mirakel des heiligen Paulus des Eremiten. Analyse der
Mirakelaufzeichnungen bei der Reliquie in Budaszentló'rinc; Läszlö Dobszay: Die

Spuren des mittelalterlichen Bestattungsritus in der siebenbürgischen
Volksüberlieferung). Im zweiten Teil finden sich sechs Beiträge zu
«Quellengebieten»: (Eva Poes: Magische und religiöse Texte der «Bösenaustrei-

bung». Die kirchlichen Beziehungen zu den Beschwörungen; Péter
Erdó': Volksbräuche und kirchliche Rechtsgeschichte in Ungarn. Die
Opferung; Andrâs Cserbâk: Der kulturhistorische Hintergrund der
griechisch-katholischen Volksfrömmigkeit; Elek Bartha: Die Spuren der

byzantinischen Liturgie in der Volksüberlieferung; Läszlö Kârpâti: Das



220 Jakob Baumgartner

Irmologion [Gesangbuch] von Sajöpalfalva; Sândor Scheiber: Sarg als

Tisch. Zur Geschichte eines jüdischen Brauchs). Der dritte Teil trägt die
Überschrift «Landschaften»: (Zoltän Szilärdfy: Die Ikonographie des Pur-

gatorium-Altars in der Kirche von Szeged-Alsóvaros; Läszlö Székely:
Zur Neubewertung des Balladentyps Regina - «Julia szép leany»; Péter
Pai Domokos: Gesangsunterricht in Csiksomlyö am Anfang des 18.Jahr¬

hunderts; Ambrus Molnâr: Die Bruderschaft der «Heiligen Männer» und
der «Heiligen Frauen» in Hajduhadhaz; Jeno' Szigeti: Die Krise der
Bauern-Ekklesiolen in Békés und die Gründung der Baptistengemeinde
1890-1891). Der vierte Teil schliesslich befasst sich mit der Gegenwart:
(Péter Ulimann: Totenwache in einem siebenbürgischen Dorf heute;
Olga Nagy: Religiöses Leben in Havad. Die Volksreligiosität als integrierende

Kraft; Ferenc Jâdi/Gâbor Tüskes: Die Psychopathologie der
Volksfrömmigkeit. Die Visionen einer Bauernfrau von Hasznos; Agnes
Fehér: Religiöse Endogamie in den freikirchlichen Gemeinschaften;
Miklós Tomka: Der religiöse Übergang in Ungarn). Die ausgewählte
Bibliographie führt weit über 200 Veröffentlichungen des Geehrten (von
1929-1980) aus dem Gebiet der Volksreligiosität an.

Die Gedenkschrift für Sândor Balint will ein Anlauf sein, um die
religiöse Volkskunde in Ungarn aus ihrer marginalen Stellung herauszuholen

und die um Anerkennung ringende Disziplin fachübergreifend zu
betreiben. Dem Sammelband kommt also eine einmalige Bedeutung zu,
dies um so mehr, als hier erstmals seit Jahrzehnten versucht wird, die

Ergebnisse einer ideologiefreien Forschung bekanntzumachen. Ein
nichtkirchlicher Verlag betreute die Herausgabe des Werkes.

Schliesslich sei ein drittes unlängst erschienenes Buch angezeigt:
Barockzeitliche Wallfahrtsbildchen aus ungarischen Wallfahrtsorten»1Z «Der
Band gewährt einen Einblick in die Vorarbeiten für ein Werk, dessen Ziel
in der Erschliessung des historischen Quellenmaterials über barockzeitliche

Wallfahrtsorte in Ungarn liegt» (deutsche Zusammenfassung
S. 71-74). Er gibt 369 zum Teil mit deutschen beziehungsweise lateinischen

Inschriften versehene Bildchen wieder, so dass die sprachlichen
Schwierigkeiten weniger ins Gewicht fallen. Anstoss zur Publikation gab
die Tatsache, dass die ungarische Forschung diese Quelle volksreligiöser
Äusserungen bis heute vernachlässigte, während andere europäische
Länder schon seit Jahrzehnten ähnliche Erzeugnisse zu Tage gefördert,
in den kultur- und kunsthistorischen, kultgeschichtlichen und
volkskundlichen Rahmen hineingestellt und dementsprechend behandelt
haben. Das reiche Bildmaterial, aus dem ganzen Gebiet des historischen
Ungarns stammend, bildet einen wichtigen Beleg für das barockzeitliche
Wallfahrtswesen, führt aber weit darüber hinaus, weil es die bisher nur



Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn 221

wenig bekannte visuelle Kultur des unteren und mittleren Volkes
beleuchtet und damit zur Erforschung der historischen Zusammenhänge

zwischen den verschiedenen Gesellschaftsschichten beiträgt. Das

massive Aufkommen der Andachtsbildchen erklärt sich aus der sprunghaften

Erhöhung der Pilgerorte Ende des 17.Jahrhunderts, als führende
kirchliche und weltliche Kreise das Wallfahrtswesen eifrig förderten. In
der Veränderung der Herstellung, der Verbreitung, der Technik und des

Gebrauchs des Bildmaterials widerspiegelt sich getreu die Wandlung
der gesellschaftlichen Struktur des barockzeitlichen Wallfahrtswesens.
Daran beteiligte sich in der zweiten Hälfte des 17.Jahrhunderts die
Aristokratie mit Eifer, was sich in den für sie bestimmten Darstellungen
(mit komplizierter Ikonographie) niederschlug. Als in den 1730er und
1740er Jahren die bürgerlichen Schichten die initiative Rolle übernahmen,

blühte die Produktion auf; es gelangten neue, für breitere Kreise
gedachte Publikationsformen in Umlauf, die Zahl der Bildchen stieg,
Technik und Ikonographie wurden einfacher. Nach dem Rückgang der
Wallfahrten - und damit verbunden der Bildchen - in den 1760er und
1770er Jahren (Josephinismus) kam es zu einer Neubelebung um die

Jahrhundertwende. Jetzt waren es fast ausschliesslich nur mehr die unteren

Schichten, die zu den heiligen Orten pilgerten; Form und Inhalt der
Bildchen vereinheitlichten sich, und die Ikonographie verarmte. Freilich
stand nie der ästhetische Wert der Bildchen im Vordergrund, sondern
der dargestellte Inhalt und die Verwendbarkeit im alltäglichen
Gebrauch (wundertätige Kraft), so dass auch die weniger Gebildeten
leicht den Zugang dazu fanden. Aufdas Bewusstsein der unteren
Gesellschaftsschichten, auf ihr Denken, Fühlen und Verhalten hat diese Bilderwelt

einen nachhaltigen Einfluss ausgeübt.
Mit seinen Einführungen (S. 11-56), den Literaturangaben (S. 61-70),

dem Verzeichnis der Bildchen (S. 80-148) und ihrer Reproduktion
(S. 155-311) bietet das Opus eine faszinierende Vorschau auf ein für die

religiöse Geschichte Europas wichtiges angekündigtes Gesamtwerk.

Anmerkungen
1 Dazu Gabor Tüskes (*1955), wissenschaftlicher Mitarbeiter am Volkskundlichen

Institut der Ungarischen Akademie der Wissenschaften: Religiöse Volkskunde
in Ungarn. Jahrbuch für Volkskunde (1981), 207-224; auf französisch: La recherche
sur la religiosité populaire en Hongrie. Documentation sur l'Europe Centrale XX 3

(1982), 119-137.
2 «Mert ezt Isten hagyta...» Tanulmânyok a népi vallâsossâg korébôl. Sândor

Bâlint emlékének. Budapest 1986. 637 S.
3 Zoltân Szilârdfy / Gâbor Tüskes / Eva Knapp: Barokk kori kisgrafikai âbrâzolâ-

sok magyarorszâgi bücsüjarohelyekröl. Budapest 1987. 313 S. (Bibliotheca Universi-
tatis Budapestinensis, Fontes et Studia 5).


	Der Weg der religiösen Volkskunde in Ungarn

