
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 83 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: "Gang, hol d'Gitarre... " : das Folk-Festival auf der Lenzburg 1972-1980
und die schweizerische Folk-Bewegung : eine Skizze

Autor: Burckhardt-Seebass, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gang, hol d'Gitarre...»

Das Folk-Festival auf der Lenzburg 1972-1980 und die
schweizerische Folk-Bewegung

Eine Skizze

Von Christine Burckhardt-Scebass*

Vorbemerkung: Der Trägerverein des Folk-Festivals auf der Lenzburg beschloss
bei seiner Auflösung 1984, die bestehenden Tonbandaufnahmen (ca. 150 Stunden)
dem Schweizerischen Volksliedarchiv in Basel zu vermachen. Das bedeutete neben
der Ehre eine Verpflichtung zu aktiver Auseinandersetzung und öffentlicher Würdigung.

Das Material wurde mittlerweile durch Kataloge erschlossen und einer ersten
Sichtung unterzogen. Als nächster Schritt ist eine genauere Dokumentation durch
Gespräche mit Verantwortlichen und aktiven Teilnehmern von damals geplant. Für
seine volkskundlich-folkkundige, anspornende Mitarbeit habe ich Matthias Holzapfe/
zu danken. Wichtige Hinweise und kritische Einwände kamen von Urs Hostettler. Im
Archiv war Benedikt Vögeli tätig.

Die volkskundliche Legitimation, sich mit einem Sektor der Populärmusik

zu befassen, ergibt sich, sofern überhaupt nötig, aus verschiedenen

spezifischen Momenten. Zum einen halte ich die Folk-Bewegung
für etwas derJugend- und Singbewegung und der durch sie und die
politischen Verhältnisse der dreissiger Jahre geforderten (in der Schweiz
allerdings schwach entwickelten) Volksmusikpflege durchaus
Vergleichbares (mit anderen Vorzeichen), wenn dies auch von der
Wissenschaft ungleich weniger rezipiert wurde. Sie ist mithin auch ein
volkskundliches Rücklaufphänomen und als solches untersuchungswürdig.
Im Entscheid der Verantwortlichen des Lenzburg-Festivals, ihre
Tondokumente ausgerechnet einem wissenschaftlichen Archiv zu überlassen,

kommt ausser dem Willen, das Material unbedachter kommerzieller

Nutzung zu entziehen, das subjektive Bewusstsein einer Kontinuität
mit älterer Volksmusik1 und des geschichtlichen Werts, des «Epochalen»
der eigenen Vergangenheit, zum Ausdruck, das die wissenschaftliche
Überprüfung geradezu herausfordert. Schliesslich haben die Musizierstile

des Folk, seine Ideen und seine speziellen Festformen weite Teile
derjenigen Jugendlichen, die in Beziehung zur «traditionellen»
(instrumentalen) Volksmusik stehen, geprägt.

Der Vorsatz, sich mit der kontinentaleuropäischen oder gar der
schweizerischen Folk-Bewegung auseinanderzusetzen, stösst auf
Schwierigkeiten. Ein gewisses Interesse der Wissenschaft, zumindest
der Volkskunde, leider kaum der Musikologie, kann zwar registriert werden;

mancher Artikel im Jahrbuch für Volksliedforschung und die Akti-



«Gang, hol d'Gitarre...» 155

vitäten des Deutschen Volksliedarchivs und ähnlich des Österreichischen

Volksliedwerks, die ja selbst Festivals und Zusammenkünfte
organisierten, zeugen davon. Einen ersten Überblick über die schweizerische
Szene verschafften uns Hostettler2 und Hangartner3, die Liedermacher
behandelten Karbacher4 und Baumann'. Eine gründliche Aufarbeitung
des Phänomens in seiner ganzen Breite und seinen internationalen
Implikationen fehlt aber, und es fehlt wohl auch überall die für eine durch
die Medien geformte Erscheinung der modernen Musikkultur
unabdingbare Voraussetzung dazu: eine (zugängliche) Schallplattensammlung,

die eine wirkliche Dokumentation über die jeweiligen Landesgrenzen

hinaus erlaubt. Des weiteren sind manche Quellen und Spezialuntersuchungen

(vor allem aus den USA) schwer zugänglich, die verfügbare
Literatur ist vielfach journalistischer Art und von Insidern für Insider
geschrieben6, was den Zugang des Outsiders, als der sich jeder Wissenschafter

begreifen muss, erschwert. Schliesslich kommt ganz generell
der Umstand hinzu, dass Rock- und andere Pop-Sparten, die quantitativ
grössere Kosumentenmassen erfassen als der Folk, auch in der
Forschung bevorzugt werden7. Das Folgende ist also als Annäherung zu
verstehen.

Folk ist, wie Karbacher zu Recht bemerkt, kein abgegrenzter Musikstil,

nicht einmal eine bloss musikalische Grösse, sondern in gewissem
Sinn auch eine geistige Bewegung des Widerstands gegen Umweltzerstörung,

Wirtschaftsabhängigkeit und Militarismus8. Die musikalische
Seite soll hier aber im Vordergrund stehen, mit Schwergewicht
selbstverständlich auf der durch das Lenzburg-Material ausschnitthaft
repräsentierten schweizerischen Szene, die allerdings nicht losgelöst von den
vielfachen ausländischen Strömungen und vor allem Vorbildern gedacht
werden kann, was die Tonaufnahmen auch in aller wünschbaren
Deutlichkeit demonstrieren. Es gehört ja zu den Kennzeichen dieser Musik,
dass sie international (vor allem westlich geprägt) ist, was gewiss für die

Jugendkultur überhaupt gilt, was aber natürlich ein Widerspruch zur
üblichen Definition von Volksmusik ist (als funktional und regional
gebunden), ein Umstand, der von den europäischen Folk-Jüngern auch
realisiert wurde und in allen Ländern, wenn auch mit zeitlichen
Verschiebungen, zur wohl wichtigsten Kursänderung (hin zu regionalen
Quellen und zur eigenen Sprache) führte, ohne das Inkriminierte
dadurch völlig aufheben zu können. Diese Internationalität hängt eng
mit einem weiteren Charakteristikum zusammen: der schon erwähnten
Mediengebundenheit des Folk (wie von Rock und Pop). Folgerichtig
wird sein Durchbruch in die allgemeine, «weltweite» Wahrnehmung
(der eine lange Entwicklung vorausging) mit einem Medienereignis



156 Christine Burckhardt-Seebass

datiert': dem Erscheinen der Single «Tom Dooley» des amerikanischen
Kingston-Trios 1958. (Es handelt sich um eine ohrengerecht aufgemöbelte

Mörderballade.) Die Neusser Untersuchungen zum gegenwärtigen

Singen10 haben uns gezeigt, dass diese Mediengebundenheit durchaus

ein Neuaufleben der «alten» oralen Vermittlung mit sich bringen
konnte: Viele Gruppen haben, ohne Umweg über Noten, ihr Repertoire
sowohl über Radio und Platten als auch im direkten Austausch
voneinander gebildet oder erweitert, teils in durchaus schöpferischem
Umgang mit dem vorgefundenen Material. Darüber ist der «gemachte»,
der gesteuerte und kommerzielle Aspekt dieser Musik, der sich mit den

älteren, auch schriftlichen Überlieferungsformen nicht vergleichen lässt,
aber nicht zu vergessen. Nun hat gerade die Folk-Szene aber auch
Kommunikationsformen eigener Art entwickelt, die die Oralität und die

Gemeinschaftsgebundenheit ihrer Musik ungemein stärkten und die
auch als ein ausdrückliches Wiederherstellen der alten Bedingungen für
Volksmusik mit neuen Mitteln deklariert wurden: die Festivals und die
Clubs und Musikcafes. Der Initiator des Lenzburger Folk-Festivals,
Daniel Perret, spricht im Programm von 1974 von der Aufgabe, wieder
eine Infrastruktur für die Volksmusik zu schaffen, die lebendige
Teilnahme, Weitergabe der Kenntnisse und Fertigkeiten sowie Orts- und

Situationsgebundenheit durch ernsthafte Auseinandersetzung mit der
Umwelt ermögliche (womit er ein Defizit sicher richtig erkannt hat).
Darüber sollen Sachzwänge, die die Folkies gerade in der Schweiz in die
Clubs trieben, nicht vergessen werden: Die restriktive polizeiliche
Bewilligungspraxis für musikalische Anlässe drängte zum Ausweichen ins

Halbprivate und ist wohl auch für die Verspätung, mit der der Folk in der
Schweiz auftrat, verantwortlich zu machen. Das erste Folk-Festival fand
in New Port/Rhode Island 1959 statt, wuchs sich aber bald zum Riesen-
anlass aus, in dem wohl das Festen, nicht mehr aber das Selbstspielen
und das Voneinanderlernen im Vordergrund standen. Gerade das

Lenzburger Folk-Festival, das, wohl dem Vorbild der deutschen Waldeck
folgend", aufeiner Burg mit Platz für höchstens zweitausend Leute (davon
jeweils ca. dreihundert Aktive) stattfand, konnte (und müsste) sich diesen

intimen Charakter aber bis zuletzt wahren. Dass der Anlass von
daher auch musikalisch und stilistisch pionierhaft-experimentierend
wurde und stilbildend wirkte, lag nahe. Für die Masse, zum blossen
Konsumieren, gab es andere Festivals, zeitweise allein in der Schweiz bis zu
fünfzig jährlich, die meisten von ihnen entweder mit grossen Stars

(Bachtel mit ca. 20 000 Teilnehmern) oder für Produktionen aus eigenem

Boden in irgendeinem nachgemachten Stil. Ausserdem wirkte sich
die räumliche Abgeschlossenheit der Lenzburg deutlich integrierend



«Gang, hol d'Gitarre...» 157

aus: Es kam, im Unterschied etwa zum wesentlich grösseren Gurten-
Festival (30 000 Teilnehmer), nie zu politisch bedingten Spaltungen, die

Engagierten und das «friedliche Herumhüpf-Lager»12 koexistierten.
Olshausen meint11, ohne dies näher zu spezifizieren, zwischen 1958

und 1964 habe die Folk-Musik, genauer das amerikanische Folk-Song-
Revival, den Hauptstrom der populären Musik ausgemacht. Damals
kamen Lieder (das von Pete Seeger neukomponierte) «Where have all
the flowers gone»/«Sag mir, wo die Blumen sind» in die Hitparaden.
Trotzdem ist nicht zu übersehen, dass die Folk-Szene immer und in allen
Ländern relativ klein war (und ist). Denisoff beziffert die Zahl der wirklich

Zugehörigen (und das heisst offensichtlich: der aktiven Musiker) in
den USA sogar bloss auf20 OOO14. Ohne Zweifel war der Anteil in anderen

Ländern, wohl auch in der Schweiz, zeitweise relativ grösser; trotzdem

blieb es eine kleine Bewegung und eine sozial relativ homogene:
junge städtische Mittelschicht, eher akademisch geschult, mit akademischen

Formen der Aneignung (Lektüre, Archiv), dabei aber mit einer
mehr oder weniger artikulierten Sympathie für den «kleinen Mann»15,

konkreter für die Arbeiterbewegung, «unsere Heimat», wie der Basler

Folksänger Ärnschd (Ernst) Born dies einmal bezeichnete16. Gewiss
wurde diese Herkunft bei den Aktiven im Zuge der Professionalisierung
abgestreift, und sie verschwand auch dort, wo sich die Szene zu einer

politischen Bewegung ausweitete oder sich mit einer solchen verband;
trotzdem sind diese Charakteristika - mittelständisch-links und zahlen-

mässig klein -, vor allem im Unterschied zum Rock-Publikum, unübersehbar.

Dazu kommt in der Schweiz eine nicht zu unterschätzende

Gruppe von weniger politisch orientierten ländlichen Sympathisanten.
Unübersehbar ist, vor allem in der ersten Phase in den USA, der Anteil

der Wissenschaft an der Bewegung, deutlicher und stärker als in der

zwanzig Jahre früher einsetzenden Jugend- und Wandervogelbewegung,

die ja auch zu einer Revitalisierung vor allem des Volkslieds, aber
auch der Volksmusik geführt und ihren Einfluss auch noch auf die
deutsche Folk-Bewegung (das Waldeck-Festival) ausgeübt hat. Im
Unterschied zu Sir Francis Child, der seine grossartige Balladensammlung

Ende des 19.Jahrhunderts im wesentlichen noch aus schriftlichen
Quellen zusammentrug, gingen der Engländer Cecil Sharp und, ihm
folgend, die amerikanischen Forscher mit Phonographen ins Feld, suchten

- und fanden die lebendige Tradition (vor allem die der weissen Einwanderer)

und vermittelten sie alsbald einem grösseren Publikum durch
Schule, Radio und Schallplatte (ein Schritt, der in Kontinentaleuropa viel

zögernder, später und in kleinerem Mass unternommen wurde). Man
hielt bei uns noch für ein blosses Unterhaltungsmittel, was in den USA



158 Christine Burckhardt-Seebass

und in England längst schon zum ernstzunehmenden Informationsträger

geworden war. Radio und Platten schufen damit die für unser
Jahrhundert wohl wichtigste Voraussetzung zu einem Weiterleben, wenn
auch unter anderer Gestalt. 1950 konnte eine Publikation 4000 Liedtitel
auf kommerziellen amerikanischen Platten zählen17. Aus dem
deutschen Sprachgebiet ist dem nichts an die Seite zu stellen. Die Collection
de musique populaire suisse von Constantin Bräiloiu (eben neu
aufgelegt) und die von Walter Wiora herausgegebene Schallplattenkassette
«Deutsche Volkslieder» des Deutschen Musikrates erschienen erst später

(1950-1954 bzw. 1960) und mit nicht mehr als einem paar Dutzend
Titel, dazu für ein wissenschaftliches Publikum bestimmt.

Wichtig scheint mir für die Aktualisierung, die Identifikationsbereitschaft

jüngerer Generationen, dass in den USA neben dem aus den
Einwandererländern Mitgebrachten das spezifisch Amerikanische in der
Tradition kritisch engagierter Lieder gefunden werden konnte: antibritische

Revolutionslieder der 1770er Jahre, Lieder der Negersklaven in
den Südstaaten und das Singgut der Sezessionskriegszeit,
Gewerkschaftslieder usw. Diese Überlieferung, 1953 in einer wissenschaftlichen
Publikation erarbeitet18, konnte in der Reaktion aufden McCarthyismus
und in der Bürgerrechtsbewegung der sechziger Jahre neue Aktualität
erlangen. Der Einfluss war wohl mehr inhaltlicher, geistig-«ideologi-
scher» als musikalischer Art: Vor allem der Text wurde wichtig. Davon
hat sogar der Rock etwas gelernt1''. Um 1970 löste Wolfgang Steinitz eine
ähnliche Welle im deutschsprachigen Bereich aus20.

Die Verbindung Wissenschaft-Ausübung-Revival wird handgreiflich
in der Gestalt Pete Seegers (*1919), der, von seinem Vater, einem Professor

für Musikwissenschaft in Harvard, aufdie Volksmusik aufmerksam

gemacht, mit den FeldforschernJohn und Allan Lomax tätig war,
professioneller Musiker wurde und das in der lebendigen Überlieferung Gefundene,

zusammen mit daran geschulten Eigenkompositionen, in seinen

Gruppen «The Almanac Singers» (mit Woody Guthrie, *1912) und «The
Weavers» vortrug. Guthrie war vorher Arbeitersänger gewesen. Auch
Seeger war deutlich sozialistisch orientiert und deswegen zeitweise mit
Radioverbot belegt. Die beiden zusammen wurden zu den grand old
men der Nachkriegsgeneration, und sie bildeten auch in ihrem Lebensund

Singstil und in der Verbindung von traditionellem und
selbstgemachtem Lied die lebendige Brücke zur älteren Volksmusik. In den

erstenjahren des Lenzburg Festivals - um es wieder einmal zu erwähnen

-, singen die jungen Schweizer fast nur Lieder von Guthrie und von
seinem und Seegers Schüler Bob Dylan21.

Dieser Traditionsstrang verband sich mit weiteren, vor allem musika-



«Gang, hol d'Gitarre...» 159

tischen Strömungen, dem amerikanischen Blue Grass, dem «schwarzen»
Blues und der «weissen» Country + Western Music (mit Banjo und der

«picking»-Spielweise), einem aus der Medienbranche stammenden

Sammelbegriff für ältere Volksmusik verschiedenster Art, dem auch

Cowboy-, Arbeiter- und sogar Indianertraditionen subsumiert wurden.
Dazu kam der Einfluss kanadischer Sänger wie Leonard Cohen. Von all
dem (nebst dem irisch-schottischen Stil, s. unten) waren die ersten
Lenzburg-Festivals stark bestimmt.

Für die Ideologie des (späteren) europäischen Folk war schliesslich
nicht von Unwichtigkeit die friedliche (Gegen-)Bewegung einer neuen
Gemeinschaftlichkeit und Lebensfreude, deren bunteste Blüten die Hippies

waren. Gerade in den Festivals mit gemeinsamem Singen, Tanzen,
Essen, Schlafen kommt dieser Geist zum Ausdruck. Er ist gelegentlich
auch thematisiert worden, so in Urs Hostettlers Lenzburg-Lied von 1972

(dessen erste Zeile den Titel dieses Aufsatzes bildet) mit dem Refrain:
«Mir chömme hüt uf d'Länzburg alli mitenand, / Mir chömme hüt uf
d'Länzburg zum singe...». Die zunächst durchaus nicht apolitisch
gemeinte Friedlichkeitsbewegung verlor ihren Protestcharakter später
immer mehr und wurde zum Gegenpol des engagierten Standpunkts,
wobei Auseinandersetzungen nicht ausblieben. Es gab auch eine rustikalere

Spielart dieser Friedlichkeit, eine Art «Zurück-zur-Natur-durchs-
Lied»-Bewegung, in Europa mit seiner bäuerlichen Vergangenheit
vielleicht stärker als in den USA und für manche möglicherweise das
Auffallendste an der Folk-Bewegung, weil es sich mit Äusserlichkeiten wie

handgestrickter (und -gefärbter) Kleidung, «biologischer» Nahrung und
anderen alternativen Kennzeichen, in den späteren Jahren auch mit der

ökologischen Bewegung verband. Musikalisch kam dies, meine ich, zum
Ausdruck in selbstgebastelten Instrumenten, natürlich unverstärkt,
ebenso einfachen Spielstücken und -Stilen (nicht umsonst fühlte sich ein
Teilnehmer einmal an seine Blockflötenstunde erinnert23, und ein anderer

sagte: «Wichtig ist, dass man fähig ist, selbst zu komponieren, auch

wenn man die Regeln nicht so genau kennt»24), einem gewissen fröhlichen

Dilettantismus also. Darin lag (für eine musikalische Bewegung)
auch eine Gefahr.

Das Folk Revival griffbald aufGrossbritannien über und erlebte dort
eine grosse Blüte, weil es sich mit der vielfachen lebendigen eigenen
Tradition (insbesondere der irischen und schottischen) verband, die ihrerseits

- wie in den USA - von der Wissenschaft bearbeitet und zugänglich
gemacht worden war, auch über das Radio. Wieweit es dabei zu einer

Verbindung älterer pflegerischer Institutionen (z. B. der English Folk
Dance Society) mit der jungen Bewegung kam, ist mir unbekannt. Hier-



160 Christine Burckhardt-Seebass

zulande (d. h. im deutschen Sprachbereich) leben Volksmusikpflege und
Folk ja eher in einem Spannungsverhältnis25. Im britischen Bereich

waren die street ballads, die shanties, die morris dances, die irische
Instrumentalmusik, Volkssänger in den Landschaften selbst auffindbar
und dienten als Quelle und Anregung. Der Effekt aufdas übrige Europa
war, wenn ich recht sehe, ein doppelter: Einmal wurde die angelsächsische

Musik wie die amerikanische samt Spielstilen und Instrumenten
(Dudelsack, tin whistle usw.) übernommen, andrerseits bewirkte die

konsequente und intensive Auseinandersetzung der Angelsachsen mit
ihrer Tradition, die den englisch-irisch-schottischen Folk zu einer
durchaus eigenständigen und musikalisch fruchtbaren Bewegung
machte, eine vergleichbare Wendung nach innen, zur eigenen Vergangenheit

bei den Kontinentaleuropäern. Jedenfalls für Frankreich,
insbesondere die Bretagne und das Elsass, ferner für Belgien/Flandern,
Deutschland und die Schweiz wäre das zu belegen; nicht genügend
orientiert bin ich über die skandinavische Entwicklung, die mit den aus
der Volkstumspflege des 19.Jahrhunderts stammenden schwedischen

Geigentagen vielleicht kein Auseinanderstreben von Volk und Folk
kennt, und über die italienische Szene, die einerseits stark von der
wissenschaftlichen Musikethnologie, andrerseits von populären Strömungen

getragen wird; in Osteuropa beruht das Volksmusik-Revival wohl
eher auf staatlich gelenkter, ideologisch-national bestimmter Pflege.
Praktisch völlig fehlt der Folk in Österreich, das dafür ein lebhaftes Dia-
lekt-Revival und eine junge Volksmusik-Szene kennt26. Natürlich trafdie

amerikanisch-englische Welle überall auf verschiedene Bedingungen
und nahm denn auch nicht den selben Verlauf. In Deutschland etwa
verband sie sich mit Nachklängen der Jugendbewegung in ihren verschiedenen

auch kirchlichen Spielarten2'. Auf die Pfadfinder, die (katholische)

Jungwacht und die Kirche als musikalische Sozialisierungsinstan-
zen weisen bei Karbacher auch einige Schweizer Musiker hin28.

Gelegentlich wird auch an eine wichtige schweizerische Vermittlergestalt
der Zeit zwischen 1916 und 1945, den Volksliedsänger und -forscher
Hanns in der Gand, der als einziger so etwas wie ein Revival verkörperte,
erinnert29. Dort wie hier war eben im grossen ganzen das direkte
Anknüpfen an ältere volksmusikalische Traditionen praktisch nur noch
über Archive möglich.

Die Schweizer Folk-Bewegung begann vergleichsweise spät. Schon in
den sechzigerJahren existierte ein Folk Club in Freiburg i.Ü., aber breiter
wurde der Strom erst durch die Gründung der Clubs von Bern, Zürich
(durch den Engländer Dick Watts, der eine wichtige Rolle auch als

Organisator des Lenzburg Festivals spielte) und Lausanne 1970/7130.



«Gang, hol d'Gitarre...» 161

Aus ihnen gingen die Initianten zum Lenzburg-Fest hervor, das, wie

gesagt, 1972 erstmals stattfand. Man muss sich vor Augen halten, dass

die Folk-Welle in den USA ihren Scheitelpunkt längst erreicht hatte,
dass Bob Dylan zum Rock übergegangen war, mit einer halben Wendung

zum Country kurz vor 1970, und dass in England sich schon eine
musikalisch äusserst reizvolle und spannende Folk-Rock-Musik vom
puristischeren Folk losgelöst und weiterentwickelt hatte (1966 schloss
sich die führende Gruppe Fairport Convention zusammen), dass
niemand mehr vom deutschen Waldeck-Festival redete und die Szene

schon recht weitgehend professionalisiert war, dass schliesslich, wenn
man den Blick weitet, das (pop-)weltbewegende Ereignis der Beatles
auch bereits wieder vorbei war. Mochte das Lenzburg Folk Festival in
der schweizerischen Kulturszene auch etwas Pionierhaftes haben, so

war es von seinem Gehalt her im internationalen Vergleich durchaus
konventionell, sogar ein bisschen altmodisch. Die Entwicklung hin zu
mehr Unverwechselbarkeit verliefaber schnell. Man konnteja auf
Erfahrungen, auf einem reichen Erbe des Auslands aufbauen. Allerdings ist

festzuhalten, dass sich die Schweizer musikalisch nie völlig von den grossen

Vorbildern USA und Grossbritannien emanzipierten (im Folk), und

wenn auch ein Teil der Musiker, die alle als Laien / Amateure begonnen
hatten, mit der Zeit ins Berufslager überwechselten, so blieb es doch im
wesentlichen eine nichtprofessionelle Bewegung (was selbstverständlich

aufdie Qualität einen gewissen Einfluss hatte).
Die Organisation des Festivals war durchgehend ehrenamtlich und

auf non-profit-Basis, mit öffentlicher Rechnungsablegung (im Unterschied

zu den späteren und grösseren Anlässen). Allfällige Überschüsse

wurden unter die Musiker aufgeteilt, die sonst nichts erhielten. Zum
Spielen aufgefordert waren primär die einheimischen Gruppen,
zunächst alle, die sich meldeten, dann aus Zeitgründen in Auswahl,
aufgrund einer eingesandten Kassette. Dazu kamen eingeladene ausländische

Gruppen, von denen man annehmen konnte, dass sie neue Impulse
vermitteln würden und die sonst selten zu hören waren (deren Musik
sich also - noch - nicht aufjedem Plattenteller drehte). Sie spielten auf
Spesenbasis, wozu noch eine Schweizer Tournee kam. Das schloss

natürlich die ganz grossen ausländischen Stars aus, aber Vielfalt und
Niveau waren trotzdem erstaunlich, wohl höher und repräsentativer als

auf vielen anderen auch ausländischen Festen, was sich nur mit dem
offenbar guten Namen der Lenzburg, vielleicht auch mit persönlichen
Beziehungen erklären lässt. Der Anlass wurde vom Radio unterstützt
(d. h. es war ein Redaktor, Benno Kälin, aus der Musikabteilung von
Radio Bern, der Aufnahmen machte und nachher jeweils in einer Sen-



162 Christine Burckhardt-Seebass

dung darüber berichtete). Das Fernsehen, vor allem DRS (in
Volksmusiksachen ganz auf die populärste und kommerziellste Linie der
Volksmusik eingeschworen), wurde nur für kurze Berichterstattungen
zugelassen31. Einzig dem TV-Team des Saarländischen Rundfunks
erlaubte man 1978 eine Kleinreportage. Trotzdem möchte ich eine

gewisse Beeinflussung von dieser Seite annehmen. Dem Radiomann
nämlich lag besonders viel daran, dass die Szene unverwechselbar (und
konkurrenzlos) schweizerisch wurde. Schweizerische Bluegrass-Spieler
und englischsingende Bob Dylan-Nachahmer stellten ein zu kleines und
musikalisch doch nur zweitklassiges Potential dar. Dieser (nie artikulierte)

Standpunkt verband sich aber mit der schon erwähnten folk-inhä-
renten Tendenz zum Eigenen, nach englischem Vorbild. Wenn auf den

Erinnerungsplatten, die seit 1974 produziert wurden, das Schweizerische

und die einheimischen Gruppen dominierten, mag das aber auch
mit copy-right-Gründen zusammenhängen.

Während beim ersten Anlass 1972, der einen Nachmittag und Abend
dauerte, Spielen und Vorspielen wohl noch recht stark ineinander
übergingen, bildete sich schon von 1973 an eine differenziertere Struktur heraus,

und das Festival wurde aufein Wochenende verlängert. Nun gab es

Haupt- und Nebenbühnen und Konzerte, Workshops und freies
Musizieren, z.T. zum Tanzen. Leider beschränkt sich unser Tonmaterial auf
die Musik der Bühnen und enthält nichts von den Workshops, gibt also

nur die Schaufassade wieder, nicht die für die Entwicklung sicher
mindestens so wichtige Diskussionsseite. Für sie stehen uns nur die
Programmhefte, die von 1976 bis 1980 existierende Zeitschrift Folk Journal
und natürlich die (bis jetzt von mir noch nicht ausgewerteten) Erinnerungen

der Teilnehmer als Quellen zur Verfügung.
Das Programm 1972 verspricht «Contemporary songs, traditionelle

musik aus irland, Schottland und england, country + western folk jam
session, balladen, chansons, ragtime, blues u.a.m.». Gäste sind eine
amerikanische und eine französische string band, ein amerikanischer Sänger
und ein englisches Gesangs-Duo. Aber auch das von den Schweizern
Gebotene folgt den grossen Vorbildern, mit mehr oder weniger persönlicher

Färbung. Amerikanische Lieder dominieren, selbstgemachte und
nachgesungene. Der einzige, der selbstgemachte Lieder im eigenen Dialekt

singt, ist Urs Hostettler. Im zweiten Jahr ergibt sich ein ähnliches
Bild, auch die Programmankündigung ist wieder rein englisch. Gäste
dieses Festivals waren u.a. Roy Bailey, ein englischer Soziologe und
Balladensänger, während Jahren dabei. Als Ansätze zu Neuem lassen sich
ausmachen: der Auftritt einer ersten deutschen Gruppe, der Workshop
von René Zosso über die Drehleier, der erste in einer langen Reihe über



«Gang, hol d'Gitarre...» 163

vergessene Instrumente, Instrumentenbau und Spieltechniken. Ein
weiterer Workshop war traditioneller schweizerischer Volksmusik gewidmet,

gestaltet von bekannten Ländlermusikern. Die Minstrels (schon
berühmt durch ihre semitraditionelle «Frau Stirnima») spielten, irisch

angehaucht, zwei Appenzeller Tänze, Hans Peter Treichler machte
einen Versuch mit einer Schweizerdeutsch gesungenen Ballade (die
«Brombeerpflückerin») und einigen Gsätzli, und auch die «Skibbereen»
intonierten ein einheimisches Lied, das sie (bezeichnenderweise)
einführten als Vermächtnis eines alten Indianers. Immer noch aber fanden,
neben viel Durchschnittlichem aus der englischsprachigen
Unterhaltungsmusik, auch Jazz-Klänge ihre Zuhörer. Wichtig war da (z. B. bei
Chlöisu Friedl) wohl die unbekümmerte Art des Musizierens: Unbekümmertheit,

auch um musikalische Regeln und Konventionen, ist ja ein
Kennzeichen des Folk.

Der Einfluss von Deutschland war übrigens begrenzt, es lässt sich
keine direkte Beziehung zur Waldeck nachweisen, die ersten Liedermacher

stehen mehr in der amerikanischen und der französischen
Chanson-Tradition (Georges Brassens). Von den Instrumentalgruppen scheinen

die mit interessantem Instrumentarium bevorzugt worden zu sein.

Erst mit der Politisierung der schweizerischen Folk-Szene, von der noch
zu sprechen sein wird, treten auch mehr deutsche Gruppen und
Liedermacher auf (Hannes Wader, Walter Mossmann, die Brüder Kröher,
Moin).

Beim Festival 1974 war erstmals auch die Schweizer Volksmusik im
Titel vertreten, und durch das Einladen dreier Formationen aus dem
traditionellen Nicht-Folk-Umkreis aus verschiedenen Landesteilen wurde
der Zugang zur eigenen Überlieferung verstärkt gesucht. Es traten auf
der Hauptbühne auf: die Rigi-Hundsbuechmuusig mit originellen
Schlaginstrumenten und die damals noch junge Gruppe von Hans Hür-
lemann, eine Original Appenzeller Streichmusik mit Hackbrett, Geigen
und Cello. In einem Workshop wirkte ausserdem einer der bekanntesten
Sammler von Ländlermusik, Dr. Emil Wydler, mit. Es handelt sich hier
und in den folgenden Jahren bis 1977 eher um Randfiguren der sonst ja
fast völlig kommerzialisierten schweizerischen Volksmusik, Liebhaber,
Freizeitmusikanten im besten Sinn, Probier, auch Fahrende, teils noch

ganz jung, teils eigentliche Altmeister. Nicht weniger wichtig war, dass

sich nun auch unter den Folkies einige im traditionellen Feld versuchten.
Urs Hostettler singt erstmals 1974 eine schweizerische Ballade (und später

oft), eine Ostschweizer Band versucht sich an einem Appenzeller
Tanz (gefolgt von den «Duelling Banjoes»), Claude Rochat spielt Stücke

aus der Welschschweiz auf der Drehleier, es erklingt ein Tessiner Lied



164 Christine Burckhardt-Seebass

(nicht von Pietro Bianchi, der auf der Lenzburg nur mit einer Country-
Band aufritt und erst um 1980 zur eigenen Tradition findet). 1976 heisst

es im Programmheft: «Mit jedemJahr und jedem Folkfestival rücken wir
dem uns gesteckten Ziel32, die schweizerische Volksmusik wieder zum
Leben zu erwecken, einen Schritt näher. Es werden von den einheimischen

Musikern immer weniger Imitationen, dafür immer mehr
Eigenständiges, Ausgegrabenes und Bearbeitetes, aber auch Traditionelles
dargeboten.» Die Versuche sind nicht ohne Charme. 1975 schon lässt
sich die erste junge Folk-Gruppe mit ausschliesslich traditionellem
Repertoire feststellen: Bazoche. Bei den Liedersängern herrschen bald
Eigenkompositionen in der eigenen Sprache vor. Aber auch bei denen,
die ausländischen Stilen verpflichtet sind, tauchen mehr traditionelle
(ausländische) Stücke auf, also eine generell verstärkte Bewegung hin
zum Eigenen und Alten. Der Höhepunkt, zumindest was das Repertoire
betrifft, lässt sich 1976 ausmachen. Wieweit sich im einzelnen eine
musikalische Beeinflussung durch die ausländischen Gruppen, nicht nur
angelsächsischer, sondern auch osteuropäischer, skandinavischer und
italienischer Provenienz aufzeigen liesse, müsste von einem
Musikwissenschafter verfolgt werden. Mir scheint, dass einzelne Impulse, z. B.

zum Folk Rock, wie er 1975 durch die hinreissende Etchingham Steam
Band mit Shirley Collins und Ashley Hutchins (bekannt von Fairport
Convention) vorgetragen wurde, wenig Echo fanden, während die 1974

auftretenden berühmten «puristischen» irischen Gruppen Na Fili und
Planxty, deren ausgefeilter Stil von einem englischen Journalisten abfällig

als neotraditionelle Kunstmusik apostrophiert wurde'1, eher eine

Wirkung hatten, durch ihre Art der Instrumentierung und Stimmführung.

Dass neben instrumentenkundlichen auch ein Workshop über das

Barocklied angeboten werden konnte (1975), zeigt wohl auch, dass man
eher Bestätigung und Erweiterung als Veränderung suchte.
Repertoireübernahmen zwischen den in- und ausländischen Gruppen waren übrigens

häufig. Dabei blieb aufder Lenzburg immer Platz für Experimente
ganz anderer Art, etwa Andreas Vollenweider, heute dem New Age
zugerechnet, oder Paul Horn mit seiner Flöte. Aber die Tendenz zur
Tradition war doch das Stärkste, und sie führte bei den guten Gruppen zu
reizvollen Verschmelzungen von fremd und eigen, besonders qualitätsvoll

z. B. bei der jurassischen Gruppe Tetralyre (1978/79). Die Veränderung

des Überlieferten provozierte übrigens eine gewisse kritische Reaktion

von Seite der Konservativen, u. a. auch von dem früheren Lenzburg-
Teilnehmer Hans Hürlemann. Die ablehnenden Distanzierungen waren
aber eher seltener als die freundlichen Begegnungen, beide allerdings
nicht zahlreich: Volk und Folk blieben getrennt.



«Gang, hol d'Gitarre...» 165

Von 1976 an zeichnete sich ein zunehmendes politisches Engagement
der Szene ab. Workshops über Arbeiterlieder, industrial songs und Lieder

der Unterdrückten (ein später, aber unverkennbarer Einfluss von
Steinitz), 1978 Frauenlieder, Schweizer Geschichte usw., im selben Jahr
die Teilnahme von Musik- und Singgruppen ausländischer Gastarbeiter
sind Hinweise darauf 1977 stand die AKW-Bewegung im Zentrum,
nicht zuletzt deshalb, weil gleichzeitig die (von der Polizei aufgelöste)
Demonstration gegen das nahegelegene AKW Gösgen lief. Otto F. Walter

hat sie in seinem Roman «Wie wird Beton zu Gras» geschildert, dabei
einen Vers aus dem Gösgen-Lied von Ärnschd (Ernst) Born verwendend,

das auch auf der Lenzburg erklang. Eine engere Verbindung der
beiden Anlässe scheiterte an organisatorischen Problemen34. Die offen

geäusserte Sympathie für Gösgen gab aber Grund zu einer Intervention
der Schlossverwaltung, die bei weiterer Politisierung mit Rauswurf
drohte.

Nur am Rand sei darauf verwiesen, dass die AKW-Bewegung nach
1977 ihre musikalischen Ausdrucksformen geändert hat: Sie verschrieb
sich, mit grossstädtischem Publikum, mehr dem Rock3'. Das kann auch
wieder ändern: Im ländlichen Gebiet von Wackersdorf haben auch
Volksmusik und Folk wieder ihren Platz. Deutlich abgelehnt wurde der
Folk zugunsten explosiverer Musik auch von den politisch radikaleren
Jugendlichen der Zürcher Unruhen von 1980, die vermutlich den
engagierten Teil des Lenzburg-Publikums in die neue Szene trieben, was
einen Stilwechsel bei jenem - und Zerfallserscheinungen im Lenzburg-
Programm produzierte. Dazu kam, dass auch musikalisch der Folk vom
Rock überholt wurde. Erwin Bucher, einer der produktivsten Lenzburg-
Musiker (Country Ramblers, Skibbereen, Sackpfyffe, Pan) beklagt einmal

die zunehmende Sterilität des Folk und fährt fort: «Ich warte aufdie
erste Punk-Folk-Gruppe, wo die Geigen wetzen und die Banjos fetzen
und wo ein 'Foggy Mountain Breakdown' auch wirklich ein breakdown
wird»36. Sie kam nicht, jedenfalls nicht aufdie Lenzburg, weil für sie und
andere, die auf volle elektronische Ausrüstung und grosses Schlagzeug
angewiesen waren, die Burg von ihrer Struktur her kein Ort war: Es

fehlte eine Lastwagenzufahrt für die schweren Apparate, und das auf
Vielfalt angelegte Programm schloss stundenlange Pausen zum Auf- und
Abbau der Anlagen aus.

Ebenso wichtig wie die politische «Abspaltung» und die musikalische
Erschlaffung des Folk (allgemein!) dürfte geworden sein, dass die
Leitung des Festivals in andere Hände mit anderen weniger auf Substanz,
Innovation und Tradition als auf Technik bedachten Anschauungen
überging (1978 hatte sich Benno Kälin und kurz nach ihm Urs Hostettler



166 Christine Burckhardt-Seebass

zurückgezogen). Das Bild wurde heterogener, nahm unmotiviert
Elemente von Kabarett, Clownerie und Klassik auf Dazu kamen schliesslich
äussere Gründe, höhere Mietforderungen und Umbaupläne auf der
Burg, die einen Ortswechsel erzwungen hätten, so dass 1981 eine Denkpause

eingelegt und dann 1984 die Auflösung endgültig beschlossen
wurde. Darüber ist, wie gesagt, die innere, weltweite Auflösung des Folk,
die ja auch ein Medien-Mode-Phänomen ist, nicht zu übersehen. Ganz
konnte sie den Folk gewiss nicht töten, aber er ist stärker an den Rand zur
blossen Unterhaltung gerutscht.

Das war er eine Zeitlang nicht. Und deshalb ist es vielleicht gerechtfertigt,

zum Abschluss noch nach dem Musik-, Geschichts- und
Heimatverständnis zu fragen, soweit sich dies aus den Lenzburg-Programmen
erschliessen lässt.

Das Folk Revival war zunächst, international gesehen, ein Folk Song
Revival, was schon sagt, dass Musik sich mit Aussage verband. Gerade
auf der Lenzburg bildete aber die Instrumentalmusik einen wichtigen,
zeitweise gleichgewichtigen und musikalisch sicher besonders produktiven

Teil (herausragende Sänger wie Maria Kägi und Singgruppen gab es

nur selten in diesen neun Jahren). Trotzdem kann auch von der
Instrumentalmusik gesagt werden, dass sie sich nicht in Unterhaltung
erschöpfen wollte, sondern sozusagen einen Auftrag hatte, im Dienst
einer Erkundung stand. Es war ein Suchen nach musikalischen, aber
auch nach gesellschaftlichen und emotionalen Quellen, nach anderen,
reineren, überschaubareren, vielleicht natürlicheren Lebensweisen.
Nicht immer war das so leicht zu entdecken und sicher nicht immer so,
wie das die Historiker und Musikwissenschafter getan hätten. Der
Umgang mit der volksmusikalischen Überlieferung, übrigens ja auch
nicht unabhängig vom Medienkommerz, den man doch fürchtete, ist
durchaus eklektisch, unbefangen-spielerisch, dilettantisch-naiv, man
darfauch positiv sagen: kreativ. Das vorhandene Alte wird nicht
repräsentiert, sondern ausgewählt (das tut ja auch die Pflege!), aufdas hin, was
in Beziehung zur eigenen Situation, zu den eigenen Wünschen gesetzt
werden kann. So fehlt z. B. völlig die religiöse Überlieferung, die für
frühere Jahrhunderte doch so wichtig war. Das Balladeske, Magische,
Schauerliche überwiegt das Lyrische, vom tatsächlich oder vermeintlich
Zigeunerhaften geht eine grosse Wirkung aus. Im wenn auch partiellen
Entwurf einer Gegenwelt und selbstverständlich im direkten Engagement

war die Folk-Bewegung auch politisch, und das heisst: heimatbezogen.

Was Schmidt vom amerikanischen Revival sagt, «das ärgerliche
musikalisch artikulierte 'Nein' zum Bestehenden erwuchs direkt aus
einer leidenschaftlichen Bejahung der amerikanischen Ideale» (Schmidt



«Gang, hol d'Gitarre...» 167

S. 158), möchte ich zwar so nicht aufdie Lenzburg-Leute übertragen.
Zwar ging es auch ihnen um die Suche nach einer anderen lebenswerteren

Heimat. Aber diese wird weniger im historisch gewachsenen politischen

Gebilde Schweiz gesehen oder darauf projiziert als vielmehr in
einer einerseits kleinräumig-überschaubaren (Regionalismus ist ein

Lieblingswort), andrerseits international-solidarischen Welt ohne
Zwang. Das mag für eine bloss musikalische Bewegung reichen, als
politisches oder soziales Programm aber ist es vielleicht doch zu gefühlig-
verschwommen. Vielleicht bekommt von daher die Auflösung der Szene
auch ihre innere Logik, auch wenn wir nicht wissen, ob und welche
Konsequenzen der einzelne daraus gezogen hat. Hoffnungslos ist es nicht.

Anmerkungen

* Überarbeitete Fassung eines Referats, gehalten an der Tagung der Kommission
für Lied-, Tanz- und Musikforschung in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde
am 3. September 1986 in Wien.

1 In diesem Sinn hat das Schweizerische Volksliedarchiv ja auch seine bescheidene

Rolle für die Bewegung gespielt.
2 Urs Hostettler: Über die schweizerische Folkbewegung. In: Schweizer Volkskunde

71 (1981), 73-77.
3 Urs Hangartner: Volk mit 'F. In: Schweizer Volkskunde 71 (1981), 78-82.
4 Daniel Karbacher: Die Liedszene in der Schweiz 1972-1982. Lizentiatsarbeit.

Zürich 1982.
Max Peter Baumann: Volksliedsänger und Liedermacher in der Schweiz. In:

Bibliographie der musikethnologischen Literatur der Schweiz. Winterthur 1981, 54-
79.

6 Als Beispiele seien genannt:
Florian Steinbiss: Deutsch-Folk. Auf der Suche nach der verlorenen Tradition.

Frankfurt 1984.
Karl Dallas/Robin Denselow/Davie Laing/Robert Shelton: Folksong. Reinbek

1985 (dt. Übers, von The Eletric Muse. London 1975).
Das wird gut sichtbar in der sehr willkommenen amerikanischen Bibliographie

von: Roman Iwaschkin: Popular Music. A Reference Guide. New York 1986, wo im
Bereich Folk die wenigsten Titel figurieren.

8 D. Karbacher (wie Anm. 4), 7; der Verfasser sieht im Folk auch die Wurzel «grüner»

Gruppierungen.
9 Mathias R. Schmid: Bob Dylan und die sechziger Jahre. Frankfurt 1983, 18.
10 Wilhelm Schepping: Neue Felder der Singforschung. In: Volksliedforschung

heute. Basel 1983 (Beiträge zur Volkskunde, 6), 55-77, insbes. 57-63 und Anm. 5.
11 Karbacher lehnt im Unterschied zu Baumann eine solche Beziehung ab (wie

Anm. 4, 24). Sie ist auch nicht im Inhaltlichen, sondern in der Lokalität und der
besonderen damit verbundenen Atmosphäre zu suchen.

12 Urs Hostettler in einem Brief vom 9. November 1986.
Ulrich Olshausen: Die Dorflinde im Aufnahmestudio. In: Wolfgang Sandner:

Rockmusik. Mainz 1977, 113.
14 R. Serge Denisoff: Solid Gold. The Popular Record Industry. 1975, zitiert bei

M. R Schmidt (wie Anm. 9), 102.
15 U. Olshausen (wie Anm. 13), 115.



168 Christine Burckhardt-Seebass

In der Rezension einer Schallplatte von Hannes Wader im Folkjournal 7 (1978).
17 Vgl.: Ray M. Lawless: Folksingers and Folksongs in America. New York 1960.
18 John Greenway: American Folksong of Protest. Philadelphia 1953.
19 Nach Peter Urban: «Rollende Worte. Die Poesie des Rocks.» Frankfurt 1979,

bes. 76, ist dies für beide Sparten das Verdienst Bob Dylans. Es scheint mir allerdings
fraglich, ob sich die ganze Erscheinung auf eine Person reduzieren lässt.

Wolfgang Steinitz: Deutsche Volkslieder demokratischen Charakters. 2 Bde.
Berlin 1954 und 1962. Weitherum rezipiert erst durch die gekürzten Neuausgaben in
einem Band von 1972 ff".; wichtig sicher auch die billige Edition bei 2001.

21 Die Vorbildwirkung Bob Dylans lag auch in der leichten Nachahmbarkeit
seines Stils, dann aber in seiner romantisch-diffusen Proteststimmung - so Karbacher
nach Musikeraussagen (wie Anm. 4, 33 ff.).

22 Aufder Lenzburg konnte sich neben dem offiziellen und mächtigen Schlosswirt
in den letzten zwei Jahren ein «Chornchämmerli» mit vegetarischen Gerichten und
alternativen soft drinks etablieren.

23 Folkjournal 8 (1978), im Zusammenhang mit alter Musik vor 1500, die sozusagen

für den Folk reklamiert wird.
24 Folkjournal 7 (1978).

M. R Baumann (wie Anm. 5, 79) spricht von Dialogunfähigkeit und der Gefahr
des Autismus der Volksmusik, während Karbacher (wie Anm. 4, 30) aufdie vielfältigen

Berührungen gerade an den Festivals hinweist. Dabei verwendet Baumann den
gleichen Begriff der Tradition für zwei sehr verschiedene Sachbereiche: die ältere
Überlieferung und die neuere schweizerische Entwicklung von Jodellied und
Kommerz-Volksmusik, die den Anspruch der Tradition und Heimattreue, historisch gesehen,

durchaus willkürlich für sich okkupiert. Dass den Protagonisten beispielsweise in
Bayern «ihr» Volk und seine Musik mit dem Folk tatsächlich nach wie vor für
unvereinbar erscheint, dafür lieferten jüngst (im November 1986) die «Münchner
Streitgespräche zur Volkskultur» wieder Anschauungsmaterial.

"6 Dazu hielt Gerlinde Hais ein Referat aufder Tagung der Kommission für Lied-,
Tanz- und Musikforschung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde im Wien am
4. September 1986 (im Druck).

2/ Vgl. z.B.: Hein und Oss Kröher: Rotgraue Raben. Heidenheim 1969.
28 D. Karbacher (wie Anm. 4), 33.
29

s. dazu die ihm gewidmete Schallplatte Nr. 2, 1984, der Schweiz. Gesellschaft
für Volkskunde.

30 U. Hostettler (wie Anm. 2), Anm. 3.
31 Dafür werden vor allem äussere Gründe angeführt (starke Scheinwerfer für die

Aufnahmen beeinträchtigten aufdie Länge die Stimmung), so Hostettler in seinem
Brief vom 9. November 1986. D. Karbacher erwähnt aber ganz allgemein ein distanziertes

Verhältnis zwischen Fernsehen und Liedermachern und umgekehrt (wie
Anm. 4, 62).

Tatsächlich wurden bei der Auswahl Spieler mit traditionsbezogenem
Programm bis 1978 vorgezogen.

33 K. Dallas u.a. (wie Anm. 6), 179.
34 Das Demonstrationsdatum war festgelegt worden, als und obwohl der Termin

für das Lenzburg-Festival schon feststand. Der Beschluss, die Teilnehmer abends
nach Gösgen zu fahren und dort spielen und übernachten zu lassen, erwies sich als
undurchführbar, weil die Polizei die bereitgestellten Zelte für ihre Mannschaft
benutzte. Freundlicher Hinweis von Urs Hostettler.

35 Folkjournal 10 (1979).


	"Gang, hol d'Gitarre... " : das Folk-Festival auf der Lenzburg 1972-1980 und die schweizerische Folk-Bewegung : eine Skizze

