
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 81 (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde : ein französisch-
deutsches Kolloquium

Autor: Niederer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde

Ein französisch-deutsches Kolloquium

Von Arnold Niederer

Vom 12. bis zum 15. Dezember 1984 hat in Bad Homburg (BRD) ein
Kolloquium stattgefunden, das dazu dienen sollte, die wichtigsten ethnologischen
(volkskundlichen) Forschungsrichtungen und Forschungsansätze in
Frankreich einerseits und in den deutschsprachigen Ländern anderseits
vorzustellen und zu diskutieren. Dieser Veranstaltung lag der Wunsch nach
gegenseitiger Bereicherung mit Bezug auf Forschungsthematik und
Problemstellungen zugrunde. Das Kolloquium stand unter der Leitung von Isac
Chiva (Laboratoire d'Anthropologie Sociale an der Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales, Paris) und Utz Jeggle (Ludwig-Uhland-Institut, Tübingen),

denen die Initiative zu dieser Tagung sowie deren sorgfältige Vorbereitung

und Durchführung zu verdanken ist. Die Veranstaltung wurde finanziell
ermöglicht und moralisch unterstützt durch die Werner-Reimers-Stiftung,
die Mission du Patrimoine ethnologique du Ministère de la Culture en France,
das Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS) und die Maison des
Sciences de l'Homme in Paris.

Die Teilnehmer - 16 Franzosen, 9 Deutsche, 1 Österreicher und 5 Schweizer

- erhielten vor der Tagung die Texte der sechs französischen und sechs
deutschen Referate in ihrer eigenen Sprache, so dass sich die Referenten dann
auf ein zusammenfassendes Exposé beschränken konnten.

Die Themen der französischen Referate lauteten - sinngemäss übersetzt -
wie folgt: 1. Die Entstehung der Ethnologie Frankreichs. Versuch einer
genealogischen Rekonstruktion (Isac Chiva, Paris); 2. Anthropologie und
Geschichte in Frankreich gestern und heute (Gérard Lenclud, Paris); 3. Vom
Grossen zum Kleinen. Variationen von Untersuchungsmassstäben und
Untersuchungsgegenständen in der jüngsten Geschichte der Ethnologie
Frankreichs (Christian Bromberger, Aix-en-Provence); 4. Anfänge und
Methode der anthropologischen Verwandtschaftsforschung in Frankreich.
«Sozialer Gebrauch» der Verwandtschaft. Abstammung und Allianz (Françoise

Zonabend und Pierre Lamaison, Paris); 5. Symbolismen und die
Wirksamkeit des Symbolischen (Elisabeth Claverie, Paris, Claudine Fabre-Vassas
und Daniel Fabre, Carcassonne); 6. Neue Forschungsterrains, neue Probleme
(Alain Morel, Paris).

Die deutschen Referate behandelten die folgenden Themen: 1. Volkskundliche

Forschungsrichtungen in den deutschsprachigen Ländern (Arnold
Niederer, Zürich); 2. Geschichte der Volkskunde. Versuch einer Annäherung für
Franzosen (Wolfgang Brückner, Würzburg); 3. Von der Volksforschung zur
volkskundlichen Kultursoziologie (Peter Assion, Marburg); 4. Tendenzen der
aktuellen volkskundlichen Erzählforschung im deutschsprachigen Raum
(RudolfSchenda, Zürich); 5. Frömmigkeits- und Symbolforschung nach 1945

(Gottfried Korff, Tübingen); 6. Neue Felder, neue Aufgaben, neue Methoden
(Hermann Bausinger, Tübingen).

Wegen PLatzmangels kann im folgenden nur aufdie französischen Refe-



208 Arnold Niederer

rate eingegangen werden. Je ein Berichtband in französischer und in
deutscher Sprache, enthaltend sämtliche Referate und die dazugehörenden
Bibliographien sowie die Wiedergabe der wichtigsten Diskussionsvoten, ist
in Vorbereitung.

Ein zentraler Beitrag der Tagung war zweifellos das Grundsatzreferat von
Isac Chiva. Chiva ist Directeur d'Etudes an der Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales und Sous-directeur des Laboratoire d'Anthropologie
Sociale am Collège de France sowie Begründer der theoretisch anspruchsvollen

Zeitschrift «Etudes rurales». Die von ihm in seinem Eingangsreferat
entwickelte Genealogie geht von der einflussreichen Schule Emile Durk-
heims (1858-1917) aus, für welche die enge Verbindung zwischen Soziologie
und allgemeiner Ethnologie charakteristisch ist. Der Durkheim-Schüler
Robert Hertz (f 1915) steht mit seiner Untersuchung über den Kult um den
alpinen Heiligen Saint-Besse am Anfang einer Ethnologie, die - von
Untersuchungen und Beobachtungen im Terrain ausgehend - zu einer Synthese des
Sozialen und Symbolischen führt sowie zu den unbewussten Ordnungen, die
innerhalb der kollektiven Glaubensvorstellungen und Praktiken wirksam
sind. Hier sind schon die für den strukturalistischen Ansatz zentralen Prinzipien

der Gegenseitigkeit und des sozialen Totalphänomens vorweggenommen.
Marcel Mauss (1872-1950) (der Neffe Durkheims) hat dann die Begriffe

des sozialen Totalphänomens und der Reziprozität (des Tausches) in das
Zentrum seines theoretischen Systems gerückt. In seinen Untersuchungen
über die Tauschzeremonie des Potlach stellte er das Erleben und Denken der
Akteure in den Mittelpunkt seiner Analyse. Auf dem Weg zur Anwendung
allgemein ethnologischer Theorien auf Phänomene innerhalb komplexer
Gesellschaften ist die Monographie des im Verlaufe der Tagung mehrfach
erwähnten Louis Dumont ein wichtiger Markstein. Dumont veröffentlichte
1951 seine Arbeit über das Fest der «Tarasque de Tarascon». Die Tarasque ist
ein mythischer Drache, dessen plastische Darstellung im Zentrum des Festes
steht und der in der volkstümlichen Tradition mit Sagen und einer Heiligenlegende

verbunden ist. Neu bei Dumont ist, dass er die in ein und derselben
Demonstration konvergierenden volkstümlichen Vorstellungen, traditionellen

Handlungen und Riten nicht einfach analytisch als nebeneinanderstehend

beschreibt, sondern die lokalspezifische Konfiguration als Netz von
Beziehungen und Vorstellungen, das heisst als unterliegende Struktur des
Festes, konstruiert. Diese Arbeit ist zwar zunächst ohne Folge geblieben,
wurde aber unter dem Einfluss der strukturalistischen Theorie, wie sie Claude
Lévi-Strauss entwickelt hat, von den Vertretern der Ethnologie de la France
wiederum stark beachtet.

Der Vortrag Chivas über das Werden der Ethnologie Frankreichs
beschränkte sich nicht aufdie Genealogie, die von Emile Durkheim über
Robert Hertz und Marcel Mauss zu Claude Lévi-Strauss führt; er ging ebenfalls

aufdie Bedeutung der ausserhalb dieser Filiation wirkenden Forscher
und Gelehrten ein, so auf Frédéric Le Play, Arnold van Gennep, Marcel Maget,
André Varagnac sowie auf Georges-Henri Rivière, den Gründer und Animator
des Musée National des Arts et Traditions populaires, ferner aufeinige bedeutende,

der Ethnologie nahestehende Geographen wie Jean Brunhes. Albert
Demangeon, MarielJ. Brunhes Delamarre, André G. Haudricourt sowie den
im Oktober 1984 verstorbenen Charles Parain.



Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde 209

Nicht zuletzt muss erwähnt werden, dass Chiva die französischen Schulen
innerhalb der Soziologie und der damit eng verbundenen Ethnologie in den
Rahmen der jeweils herrschenden politischen Richtungen stellte. So erfuhr
man, dass das Musée National des Arts et Traditions populaires seine definitive

Realisierung unter der sozialistischen Kultur- und Erziehungspolitik des
Front Populaire (1936-1937) fand. 1937 fand übrigens in Paris ein «Premier
Congrès International de Folklore» statt (vgl. dazu den aufschlussreichen
Kongressband «Travaux du premier Congrès International de Folklore»,
Paris, 23-28 août 1937. Arrault et Cie, Tours 1938).

Die volkskundliche Forschung auf nationaler Ebene wurde während des
letzten Weltkrieges durch das Vichy-Regime (1940-1944) begünstigt, welches
das Bauerntum, die volkstümlichen Überlieferungen und die Sprachen der
Minoritäten innerhalb Frankreichs aufwertete. Das Musée des Arts et Traditions

populaires organisierte damals flächendeckende Enqueten über den
ländlichen Hausbau, die traditionelle Nahrung, das provinzielle Mobiliar, die
Kinderfolklore usw., deren Ergebnisse bis heute nur zum Teil veröffentlicht
worden sind. Bei diesen Aktionen beschäftigte das Museum eine Anzahl
gegen das Pétain-Regime eingestellter Forscher, was diese davor schützte, in
den von der Regierung eingeführten obligatorischen Arbeitsdienst eingezogen

zu werden.
Dass die Volkskunde in Frankreich an den Universitäten nicht Fuss fassen

konnte, hängt mit der politischen Situation Frankreichs nach der
Jahrhundertwende zusammen. Die von Emile Durkheim und seiner Schule um die
Zeitschrift «Année sociologique» geprägte Soziologie stand unter dem
Einfluss der damaligen republikanisch-laizistischen Politik, innerhalb welcher
die konservative und idealisierende Regionalfolklore, wie sie von Paul Saint-

yves (1870-1935) und PaulSe'billot (1846-1918) vertreten wurde, ebenso wenig
Beachtung fand wie die idealistisch und religiös ausgerichtete, methodisch
bedeutsame soziologische Schule von Frédéric Le Play (1806-1882). Arnold
van Gennep (1873-1957), dessen theoretische Ausrichtung sich in gewisser
Hinsicht mit derjenigen von Marcel Mauss berührte, indem er angeblich sinnlose

Praktiken und Glaubensvorstellungen unter dem Begriffder Übergangsriten

(rites de passage) vereinte und ihnen so einen Sinn gab, blieb ein
Einzelgänger, dessen Werk den Übergang von den folkloristischen Arbeiten des
19.Jahrhunderts zur Ethnologie von heute markiert und dessen Schlüsselposition

zur Zeit vor allem durch die Publikationen von Nicole Belmontins rechte
Licht gerückt wird.

Nach den Ausführungen von Isac Chiva überraschte es nicht, dass einige
der französischen Referate von Phänomenen handelten, die zu den klassischen

Themen der allgemeinen Ethnologie gehören, wie zum Beispiel die
Verwandtschaft. Frau Françoise Zonabend'bezeichnete in ihrem Vortrag über
Verwandtschaft und Allianz (Verschwägerung) die Erforschung dieser
Beziehungen als eine klassische Grundlagendisziplin der Kulturanthropologie.
Während in den exotischen Gesellschaften Familie und Verwandtschaft das
Gerüst der sozialen Beziehungen bilden, ist dies in den europäischen
Gesellschaften nicht der Fall, wenigstens nicht im städtischen Milieu, wo die
Verwandtschaftsverhältnisse nur eine Organisationsinstanz unter anderem sind.
Auf dem Lande freilich, wo Familien gleicher Herkunft seit langem ansässig
sind, bilden Verwandtschaftsbeziehungen oft noch ein Solidaritätsgefüge, das



210 Arnold Niederer

sich in der Form von Nachbarhilfe, Verteidigung der Sippenehre und Wahlhilfe

äussert. Oft bilden weitläufige Verwandtschaftsgruppen zugleich
Heiratskreise oder verschwägern sich nur mit bestimmten Familien, mit denen sie
Parentelen bilden, die zum Beispiel bei politischen Machtkämpfen aktiv werden.

Verwandtschaft gibt den Rahmen für zahlreiche Bräuche wie gemeinsame

Mahlzeiten, gemeinsam verbrachte Abendsitze usw. Familien- und
Verwandtschaftsgruppen sind auch Träger des sogenannten Familiengedächtnisses

(mémoire familiale), und sie besitzen entsprechendes Erinnerungsgut
wie Familiendokumente, Fotografien usw., durch die das Wissen über die
Familiengenealogie bewahrt wird.

Im Anschluss an das Referat von Frau Zonabend referierte Pierre Lamaison
über verschiedene Erbsitten und diesen vorausgehende Heiratsstrategien im
Hinblick aufdie Bewahrung und Vermehrung des Familiengutes bei
sogenannt geschlossener Vererbung sowie über blutsverwandtschaftliche
Besitzwahrung dort, wo das elterliche Gut zu gleichen Teilen unter alle
Nachkommen verteilt wird (Realteilung).

Elisabeth Claverie, Claudine Fabre-Vassas und Daniel Fahre wandten sich in
ihren Referaten über die Ethnologie des Symbolischen in Frankreich gegen
die Trennung zwischen dem Symbolischen und dem Technisch-ökonomischen

bzw. Sozialen in der Ethnologie. Das Symbolische ist - wenn auch oft
diffus - überall angesiedelt, ja Kultur zeichnet sich vornehmlich als symbolisches

System aus. Symbolanalyse besteht aber nicht darin, grobschlächtig
festzustellen, dass zum Beispiel Pflügen eine sexuelle, Feuer eine reinigende,
Wasser eine belebende Bedeutung habe; gefordert wird vielmehr eine
skrupulöse Analyse ethnologischer Details, die sich nie von den tatsächlichen
Eigenschaften eines Werkzeugs oder eines technischen Vorgangs und dessen
Umfeld trennt. Das Ergebnis ist dann nicht eine Darstellung von Formen und
Funktionen, sondern ein Aufzeigen von unterliegenden, den Akteuren meist
nicht oder nur halb bewussten Beziehungen, die eine einfache Beschreibung
der Fakten nicht offenbaren kann. Frau Fabre veranschaulichte dieses Denken

in Bezügen, in dem die anthropologische Betrachtungsweise von C. Lévi-
Strauss leicht erkennbar ist, am Beispiel des ambulanten Schweinekastrierers
(ehâtreur), der jeweils seine Gegenwart im Dorf auf seiner Panflöte ankündigte.

Warum gerade auf einer Panflöte? Die Verbindung zwischen dem
Schweinekastrierer und seiner Schilfrohrflöte wird erst einsichtig, wenn man
die ganze volkstümliche Metaphorik um Schilt, Schweine und deren
Geschlechtsmerkmale blosslegt und diese Elemente homolog untereinander
ordnet und strukturiert, wodurch sich die Homogenität des entdeckten
Beziehungsfeldes ergibt. In dem Fall des Schweinekastrierers und seiner Panflöte

aus Schilfrohr spielen die technischen und physiologischen Besonderheiten

der Kastration hinein sowie die «chirurgischen P'ffekte» einer bestimmten

Musik, die in dem betreffenden Gebiet in Redensarten zum Ausdruck
kommen, wie die Schilfrohrflöte sei «kastrierend» (chätreuse). Es ist klar, dass

- wenn man das sogenannte primäre Quellenmaterial einer ethnografischen
Monographie auf diese Weise analysiert - Beziehungen zutage treten, die
nach der Auffassung der Strukturalisten jedem Brauch zugrunde liegen, aber
sich selbst jenseits als Modelle von diesem orten.

Dieses Strukturalistische Verständnis von scheinbar einfachen Sachverhalten

müsste bei den deutschsprachigen Teilnehmern der Tagung (von Ulrich



Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde 211

Tolksdorf und allfälligen anderen, mit dem französischen Strukturalismus
einigermassen Vertrauten - die sich leider nicht zum Wort meldeten -
abgesehen) aufBefremden stossen. So wurde etwa aufdie soziale Irrelevanz von an
sich so unbedeutenden Phänomenen wie das Spiel des Schweinekastrierers
auf seiner Panflöte hingewiesen, oder es wurde gesagt, die strukturalistische
Betrachtungsweise werde der Dichte und Spontaneität des soziokulturellen
Lebens nicht gerecht und rücke alles bisher auf dem Gebiet der europäischen
Ethnologie Erreichte aus dem Zentrum des Blickfelds oder verwende es

höchstens als Rohmaterial zur Konstruktion von abstrakten Modellen.
Wie ist es heute in Frankreich um das Verhältnis zwischen Anthropologie -

letzterer Terminus wird heute ziemlich bereitwillig anstelle von Ethnologie
verwendet - und Geschichte bestellt? Darüber referierte Gérard Lenclud in
seinem Referat «Anthropologie und Geschichte in Frankreich gestern und
heute», indem er die Entwicklung des Verhältnisses zwischen den beiden
Disziplinen seit der Jahrhundertwende bis in die Gegenwart in differenzierter
Weise nachzeichnete. Hier interessiert vor allem der gegenwärtige Zustand,
der grob wie folgt umrissen werden kann: Die französische Geschichtsschreibung

hat ihr Forschungsfeld seit den dreissigerJahren unter dem Einfluss des
Kreises um die 1929 von Marc Bloch und Lucien Febvre gegründete
Zeitschrift «Annales d'histoire économique et sociale» insofern erneuert, als sie

Forschungsgegenstände übernommen hat, die früher vornehmlich von den
Ethnologen behandelt worden waren: Familie und Verwandtschaft, generatives

Verhalten, Erbfolge, Ernährungsgewohnheiten, Wohnverhältnisse,
Mentalitäten, Symbole usw. Anderseits lassen sich bei den Ethnologen gewisse
Tendenzen zur Rehabilitierung des Einmaligen, Akzidentellen und insbesondere

zur Biographie feststellen, so dass heute kaum mehr ein Grund besteht,
die Disziplinen einander unter dem Aspekt ihrer Untersuchungsgegenstände
entgegenzusetzen. Mit Bezug aufdie konkreten Untersuchungsbereiche sind
die Historiker nach den Ausführungen von Lenclud im allgemeinen mehr
darauf bedacht, den monografischen Rahmen zu sprengen und sich
gesamtgesellschaftlichen Strukturen zuzuwenden. Die Ethnologen dagegen tendieren

mehr dahin, Fragestellungen der allgemeinen Kultur- und Sozialanthropologie

mit den klassischen Methoden der Ethnologie auf überschaubare
Gesellschaftsgruppen, vorkapitalistische Wirtschaftsformen usw. anzuwenden,

um entsprechende Hypothesen zu bilden oder zu verifizieren.
Wie Christian Bromberger in seinen Ausfuhrungen über Variationen von

Untersuchungsmassstäben und Untersuchungsgegenständen in der jüngsten
Geschichte der Ethnologie Frankreichs zeigte, ging die Entwicklung von den

grossen, auf das gesamte Staatsgebiet bezogenen Erhebungen der dreissiger
und vierziger Jahre, wie sie unter der Ägide des Musée National des Arts et
Traditions populaires durchgeführt worden waren, zu den punktuellen
Untersuchungen von Mikrogesellschaften wie Dorfgemeinschaften, Familien-

und Verwandtschaftsgruppen usw. Parallel zu dieser Entwicklung vollzog

sich auch ein Wandel der ethnologischen Forschungspraxis. Bezogen die
Forscher der dreissiger und vierzigerJahre ihre Informationen aus Umfragen,
die mittels Fragebogen durchgeführt wurden, holen die Ethnologen seit den

fünfzigerJahren ihre Informationen an Ort und Stelle im Laufe längerer
Aufenthalte ein. Auch die Fbrschungsperspektive hat sich geändert. Die Forscher
der dreissigerJahre interessierten sich für die geografische und zeitliche Her-



212 Arnold Niederer

kunft der Erscheinungen sowie für Kulturgrenzen und Kulturräume; bei den
heutigen stehen vor allem die Interaktionen der konstitutiven Elemente im
Ganzen einer geschlossenen Gesellschaft, wie sie etwa eine ländliche Siedlung

darstellt, im Vordergrund des Interesses. Aufdie Untersuchungen einzelner

Forscher folgten Kollektiv-Untersuchungen wie diejenige über den
Aubrac, einer entwaldeten Plateaulandschaft im südlichen Zentralmassiv, in
welcher das Hirtenwesen die dominierende Tätigkeit der Bewohner ist. Hier
brachten pluridisziplinär vereinte Agronomen, Soziologen, Ethnologen,
Historiker und Linguisten sowie Ökonomen eine ausserordentlich
umfangreiche und detaillierte Bestandesaufnahme einer Mikroregion zusammen.

Oft war die Konzentration aufdie lokale Gemeinschaft so stark, dass die
extrakommunalen Beziehungen und die überlokalen Eingliederungen sowie
die politischen und ökonomischen Relationen zwischen lokaler und nationaler

Ebene vernachlässigt wurden. Bei aller Parteinahme für die lokale bzw.
lokalisierte Intensivforschung kommt Bromberger nicht umhin, am Schluss
seines Referates den Verlust des durch die extensiven Methoden von einst
vermittelten Wissens zu bedauern: «Wieviel mehr wissen wir heute gegenüber

gestern über die kulturelle Teilung in Nord- und Südfrankreich, über die
regionalen und makro-regionalen Besonderheiten? Es täte gut, ausgerüstet
mit den neuen Methoden, diese alten Fragen zu stellen und zu überdenken.»

Das Referat von Alain Morel (Paris) über «Neue Forschungsterrains, neue
Probleme» befasste sich mit ethnologischen Forschungen innerhalb
hochkomplexer städtischer und grossstädtischer Gesellschaften. Im Unterschied
zu soziologischen und statistischen Erhebungen, die vor allem translokale
Kategorien wie Alter, Geschlecht, Zivilstand, Beruf, Mobilität usw.
berücksichtigen, versuchen die Ethnologen, Monographien zu erstellen, in denen
Situationen und Beziehungen mit Bezug auf den Sinn analysiert werden, den
sie für die Bewohner der jeweils untersuchten «Terrains» innerhalb der
Grossstadt haben. Hier ergeben sich eine Menge Fragen, so zum Beispiel:
«Wie kommt es, dass in einer Stadt oder einem Stadtviertel, wo innerhalb von
10 Jahren zwei Drittel der berufstätigen Bevölkerung weggezogen und durch
Neuankömmlinge ersetzt worden sind, das Drittel der fest Ortsansässigen es

fertigbringt, den Charakter des Quartiers bzw. der Stadt und ihre Atmosphäre
zu bewahren?» Solche Fragen können von Ethnologen aufgegriffen werden,
die jenes Verständnis für den Bereich des Mikrosozialen und der Mikrostrate-
gien haben, das zur Erhellung städtischer Verhaltensweisen und städtischen
Lebensstils unerlässlich ist. Die für die ethnologische Forschung charakteristische

Methode der systematischen teilnehmenden Beobachtung ist im
städtischen Milieu allerdings nur schwer zu überwindenden Widerständen
ausgesetzt, so dass sich der Forscher auf das Sammeln von Informationen bei
Unterhaltungen oder auf Untersuchungen mittels Fragebogen verwiesen
sieht.

Die meisten der zahlreichen von Alain Morel erwähnten Untersuchungen
gleichen sich in ihren Fragestellungen: Wie strukturieren sich städtische
Milieus in unterschiedlichen Wohnbezirken, wie entstehen gesellschaftliche
Networks, welche Unterscheidungskriterien bestimmen die verschiedenen
lokalen Formen der Geselligkeit? Das Verhalten grossstädtischer Menschen
ist insofern schwer zu fassen, als sich nur ein Teil ihrer Interaktionen am



Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde 213

Wohnort vollzieht, ein anderer findet im Arbeitsbereich und auf der Strecke
zwischen Haushalt und Arbeitsplatz statt. Viel Platz räumen die von Morel
erwähnten Untersuchungen den Strategien im Dienste des Geltungsstrebens
und der Identitätsfindung ein: Wahl des Wohnsitzes, Erstellung eines
Beziehungsnetzes, materielle und symbolische Investitionen, Mobilisierung von
Ressourcen, um in der sozialen Hierarchie aufzusteigen. Zu Recht betont
Morel die komplexe Identität der Stadtbewohner und erwähnt als Beispiel die
Arbeitsmigranten, die einerseits städtische Verhaltensmuster adoptieren,
anderseits aber Verhaltensweisen wie Sprache, Ernährung, Vorliebe für
bestimmte Musik, Wohnungseinrichtung usw. zeigen, die sie aus ihrer meist
ländlichen Herkunftskultur beziehen. Das Zugehörigkeitsgefühl der zweiten
Generation von Immigranten scheint, wie Untersuchungen zeigen, sehr
nuanciert und veränderungsfähig zu sein; es stellt Anforderungen an die
Interaktionsfähigkeit in unterschiedlichen Milieus und unterschiedlichen
Situationen.

Eingewanderte Arbeiter städtischer Abstammung haben in der Regel
keine Beziehung zu ihrer Herkunftskultur und unterliegen so oft einer gewissen

kulturellen Verarmung und Identitätsschwäche.
Die Teilnahme am lokalen Vereinsleben wird gerne als Brücke zur Integration

von Neuzugewanderten empfohlen, doch sind die persönlichen
Beziehungen innerhalb des Vereinslebens besonders in mittleren und kleineren
Städten oft selektiv und ausschliesslich, so dass der Beitritt zum Verein und
der Besuch von dessen Veranstaltungen oft nicht die erhoffte Anerkennung
bringen und bald wieder der Austritt erfolgt.

Morel befasste sich auch mit dem Niederlassungsverhalten der Mittelklassen,

deren Angehörige meist über zahlreiche auswärtige Sozialbeziehungen
verfügen und die dennoch viel Interesse für den Ort ihres Wohnsitzes, dessen
Geschichte, dessen Bausubstanz und dessen Traditionen bezeugen.

Insgesamt wiesen die an sich wertvollen und anspruchsvollen französischen

Beiträge der Tagung wenige Berührungspunkte mit der deutschen
Volkskunde und deren Forschungsrichtungen auf, was wir jedoch nicht als

Negativum werten möchten. Tagungen wie diejenige von Bad Homburg können

dazu dienen, gegenseitig «blinde Flecken» zu beleuchten und damit auf
beiden Seiten Bereicherungen in der Forschungsthematik einzuleiten und zu
neuen Fragestellungen hinzuführen.


	Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde : ein französisch-deutsches Kolloquium

