Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 81 (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Ethnologie frangaise - Mitteleuropaische Volkskunde : ein franzdsisch-
deutsches Kolloquium

Autor: Niederer, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethnologie francaise - Mitteleuropiische Volkskunde

Ein franzosisch-deutsches Kolloquium

Von Arnold Niederer

Vom 12. bis zum 15. Dezember 1984 hat in Bad Homburg (BRD) ein Kollo-
quium stattgefunden, das dazu dienen sollte, die wichtigsten ethnologischen
(volkskundlichen) Forschungsrichtungen und Forschungsansitze in
Frankreich einerseits und in den deutschsprachigen Lindern anderseits vor-
zustellen und zu diskutieren. Dieser Veranstaltung lag der Wunsch nach
gegenseitiger Bereicherung mit Bezug auf Forschungsthematik und Pro-
blemstellungen zugrunde. Das Kolloquium stand unter der Leitung von Isac
Chrva (Laboratoire d’Anthropologie Sociale an der Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales, Paris) und Uz Jeggle (Ludwig-Uhland-Institut, Tiibin-
gen), denen die Initiative zu dieser Tagung sowie deren sorgfiltige Vorberei-
tung und Durchfithrung zu verdanken ist. Die Veranstaltung wurde finanziell
ermoglicht und moralisch unterstiitzt durch die Werner-Reimers-Stiftung,
die Mission du Patrimoine ethnologique du Ministére de la Culture en France,
das Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS) und die Maison des
Sciences de 'Homme in Paris. )

Die Teilnehmer - 16 Franzosen, 9 Deutsche, 1 Osterreicher und 5 Schwei-
zer — erhielten vor der Tagung die Texte der sechs franzésischen und sechs
deutschen Referate in ihrer eigenen Sprache, so dass sich die Referenten dann
auf ein zusammenfassendes Exposé beschrinken konnten.

Die Themen der franzésischen Referate lauteten - sinngemiss iibersetzt -
wie folgt: 1. Die Entstehung der Ethnologie Frankreichs. Versuch einer
genealogischen Rekonstruktion (Isac Chiva, Paris); 2. Anthropologie und
Geschichte in Frankreich gestern und heute (Gérard Lenclud, Paris); 3. Vom
Grossen zum Kleinen. Variationen von Untersuchungsmassstiben und
Untersuchungsgegenstinden in der jiingsten Geschichte der Ethnologie
Frankreichs (Christian Bromberger, Aix-en-Provence); 4. Anfinge und
Methode der anthropologischen Verwandtschaftsforschung in Frankreich.
«Sozialer Gebrauch» der Verwandtschaft. Abstammung und Allianz (Fran-
coise Zonabend und Pierre Lamaison, Paris); 5. Symbolismen und die Wirk-
samkeit des Symbolischen (Elisabeth Claverie, Paris, Claudine Fabre-Vassas
und Daniel Fabre, Carcassonne); 6. Neue Forschungsterrains, neue Probleme
(Alain Morel, Paris).

Die deutschen Referate behandelten die folgenden Themen: 1. Volkskund-
liche Forschungsrichtungen in den deutschsprachigen Lindern (Arnold Nie-
derer, Ziirich); 2. Geschichte der Volkskunde. Versuch einer Anniherung fiir
Franzosen (Wolfgang Briickner, Wiirzburg); 3. Von der Volksforschung zur
volkskundlichen Kultursoziologie (Peter Assion, Marburg); 4. Tendenzen der
aktuellen volkskundlichen Erzihlforschung im deutschsprachigen Raum
(Rudolf Schenda, Ziirich); 5. Frémmigkeits- und Symbolforschung nach 1945
(Gottfried Korfl, Tiibingen); 6. Neue Felder, neue Aufgaben, neue Methoden
(Hermann Bausinger, Tiibingen).

Wegen PLatzmangels kann im folgenden nur auf die franzosischen Refe-



208 Arnold Niederer

rate eingegangen werden. Je ein Berichtband in franzosischer und in deut-
scher Sprache, enthaltend simtliche Referate und die dazugehérenden
Bibliographien sowie die Wiedergabe der wichtigsten Diskussionsvoten, ist
in Vorbereitung.

Ein zentraler Beitrag der Tagung war zweifellos das Grundsatzreferat von
Isac Chiva. Chiva ist Directeur d’Etudes an der Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales und Sous-directeur des Laboratoire d’Anthropologie
Sociale am Collége de France sowie Begriinder der theoretisch anspruchs-
vollen Zeitschrift <Etudes rurales». Die von ihm in seinem Eingangsreferat
entwickelte Genealogie geht von der einflussreichen Schule Emile Durk-
heims (1858-1917) aus, fiir welche die enge Verbindung zwischen Soziologie
und allgemeiner Ethnologie charakteristisch ist. Der Durkheim-Schiiler
Robert Hertz (+ 1915) steht mit seiner Untersuchung iiber den Kult um den
alpinen Heiligen Saint-Besse am Anfang einer Ethnologie, die - von Untersu-
chungen und Beobachtungen im Terrain ausgehend - zu einer Synthese des
Sozialen und Symbolischen fithrt sowie zu den unbewussten Ordnungen, die
innerhalb der kollektiven Glaubensvorstellungen und Praktiken wirksam
sind. Hier sind schon die fiir den strukturalistischen Ansatz zentralen Prinzi-
pien der Gegenseitigkeit und des sozialen Totalphinomens vorweggenom-
men. Marcel Mauss (1872-1950) (der Nefte Durkheims) hat dann die Begritte
des sozialen Totalphinomens und der Reziprozitit (des Tausches) in das
Zentrum seines theoretischen Systems geriickt. In seinen Untersuchungen
tiber die Tauschzeremonie des Potlach stellte er das Erleben und Denken der
Akteure in den Mittelpunkt seiner Analyse. Auf dem Weg zur Anwendung
allgemein ethnologischer Theorien auf Phinomene innerhalb komplexer
Gesellschaften ist die Monographie des im Verlaufe der Tagung mehrfach
erwihnten Lowuss Dumont ein wichtiger Markstein. Dumont veréftentlichte
1951 seine Arbeit {iber das Fest der «Tarasque de Tarascon». Die Tarasque ist
ein mythischer Drache, dessen plastische Darstellung im Zentrum des Festes
steht und der in der volkstiimlichen Tradition mit Sagen und einer Heiligenle-
gende verbunden ist. Neu bei Dumont ist, dass er die in ein und derselben
Demonstration konvergierenden volkstiimlichen Vorstellungen, traditionel-
len Handlungen und Riten nicht einfach analytisch als nebeneinanderste-
hend beschreibt, sondern die lokalspezifische Konfiguration als Netz von
Beziehungen und Vorstellungen, das heisst als unterliegende Struktur des
Festes, konstruiert. Diese Arbeit ist zwar zunichst ohne Folge geblieben,
wurde aber unter dem Einfluss der strukturalistischen Theorie, wie sie Claude
Lévi-Strauss entwickelt hat, von den Vertretern der Ethnologie de la France
wiederum stark beachtet.

Der Vortrag Chivas iiber das Werden der Ethnologie Frankreichs
beschrinkte sich nicht auf die Genealogie, die von Emile Durkheim tiber
Robert Hertz und Marcel Mauss zu Claude Lévi-Strauss fiihrt; er ging eben-
falls auf die Bedeutung der ausserhalb dieser Filiation wirkenden Forscher
und Gelehrten ein, so auf Frédéric Le Play, Arnold van Gennep, Marcel Maget,
André Varagnac sowie auf Georges-Henri' Riviere, den Griinder und Animator
des Musée National des Arts et Traditions populaires, ferner aufeinige bedeu-
tende, der Ethnologie nahestehende Geographen wie Jean Brunhes, Albert
Demangeon, Mariel J. Brunhes Delamarre, André G. Haudricourt sowie den
im Oktober 1984 verstorbenen Charles Parain.



Ethnologie frangaise - Mitteleuropiische Volkskunde 209

Nicht zuletzt muss erwihnt werden, dass Chiva die franzésischen Schulen
innerhalb der Soziologie und der damit eng verbundenen Ethnologie in den
Rahmen der jeweils herrschenden politischen Richtungen stellte. So erfuhr
man, dass das Musée National des Arts et Traditions populaires seine defini-
tive Realisierung unter der sozialistischen Kultur- und Erziehungspolitik des
Front Populaire (1936-1937) fand. 1937 fand iibrigens in Paris ein «Premier
Congres International de Folklore» statt (vgl. dazu den aufschlussreichen
Kongressband «Travaux du premier Congrés International de Folklore»,
Paris, 23-28 aout 1937. Arrault et Cie, Tours 1938).

Die volkskundliche Forschung auf nationaler Ebene wurde wihrend des
letzten Weltkrieges durch das Vichy-Regime (1940-1944) begiinstigt, welches
das Bauerntum, die volkstiimlichen Uberlieferungen und die Sprachen der
Minorititen innerhalb Frankreichs aufwertete. Das Musée des Arts et Tradi-
tions populaires organisierte damals flichendeckende Enquéten iiber den
lindlichen Hausbau, die traditionelle Nahrung, das provinzielle Mobiliar, die
Kinderfolklore usw., deren Ergebnisse bis heute nur zum Teil veréffentlicht
worden sind. Bei diesen Aktionen beschiiftigte das Museum eine Anzahl
gegen das Pétain-Regime eingestellter Forscher, was diese davor schiitzte, in
den von der Regierung eingefiihrten obligatorischen Arbeitsdienst eingezo-
gen zu werden.

Dass die Volkskunde in Frankreich an den Universititen nicht Fuss fassen
konnte, hiingt mit der politischen Situation Frankreichs nach der Jahrhun-
dertwende zusammen. Die von Emile Durkheim und seiner Schule um die
Zeitschrift «<Année sociologique» gepriigte Soziologie stand unter dem Ein-
fluss der damaligen republikanisch-laizistischen Politik, innerhalb welcher
die konservative und idealisierende Regionalfolklore, wie sie von Pau/ Saint-
yves (1870-1935) und Pawl Sébillot (1846-1918) vertreten wurde, ebenso wenig
Beachtung fand wie die idealistisch und religiés ausgerichtete, methodisch
bedeutsame soziologische Schule von Frédéric Le Play (1806-1882). Arnold
van Gennep (1873-1957), dessen theoretische Ausrichtung sich in gewisser
Hinsicht mit derjenigen von Marcel Mauss beriihrte, indem er angeblich sinn-
lose Praktiken und Glaubensvorstellungen unter dem Begrift der Ubergangs—
riten (rites de passage) vereinte und ihnen so einen Sinn gab, blieb ein Einzel-
ginger, dessen Werk den Ubergang von den folkloristischen Arbeiten des
19.Jahrhunderts zur Ethnologie von heute markiert und dessen Schliisselpo-
sition zur Zeit vor allem durch die Publikationen von Nicole Belmontins rechte
Licht gertickt wird.

Nach den Ausfiihrungen von Isac Chiva tiberraschte es nicht, dass einige
der franzosischen Referate von Phinomenen handelten, die zu den klassi-
schen Themen der allgemeinen Ethnologie gehoren, wie zum Beispiel die
Verwandtschaft. Frau Frangoise Zonabend bezeichnete in ihrem Vortrag tiber
Verwandtschaft und Allianz (Verschwiigerung) die Erforschung dieser Bezie-
hungen als eine klassische Grundlagendisziplin der Kulturanthropologie.
Wihrend in den exotischen Gesellschaften Familie und Verwandtschaft das
Geriist der sozialen Beziehungen bilden, ist dies in den europiischen Gesell-
schaften nicht der Fall, wenigstens nicht im stddtischen Milieu, wo die Ver-
wandtschaftsverhiltnisse nur eine Organisationsinstanz unter anderem sind.
Auf dem Lande freilich, wo Familien gleicher Herkuntft seit langem ansissig
sind, bilden Verwandtschaftsbeziehungen oft noch ein Solidarititsgefiige, das



210 Arnold Niederer

sich in der Form von Nachbarhilfe, Verteidigung der Sippenehre und Wahl-
hilfe dussert. Oft bilden weitldufige Verwandtschaftsgruppen zugleich Hei-
ratskreise oder verschwigern sich nur mit bestimmten Familien, mit denen sie
Parentelen bilden, die zum Beispiel bei politischen Machtkimpfen aktiv wer-
den. Verwandtschaft gibt den Rahmen fiir zahlreiche Briuche wie gemein-
same Mahlzeiten, gemeinsam verbrachte Abendsitze usw. Familien- und Ver-
wandtschaftsgruppen sind auch Triger des sogenannten Familiengedicht-
nisses (mémoire familiale), und sie besitzen entsprechendes Erinnerungsgut
wie Familiendokumente, Fotografien usw., durch die das Wissen tiber die
Familiengenealogie bewahrt wird.

Im Anschluss an das Referat von Frau Zonabend referierte Pierre Lamaison
liber verschiedene Erbsitten und diesen vorausgehende Heiratsstrategien im
Hinblick auf die Bewahrung und Vermehrung des Familiengutes bei soge-
nannt geschlossener Vererbung sowie iiber blutsverwandtschaftliche
Besitzwahrung dort, wo das elterliche Gut zu gleichen Teilen unter alle Nach-
kommen verteilt wird (Realteilung).

Elisabeth Claverie, Claudine Fabre-Vassas und Daniel Fabre wandten sich in
ihren Referaten iiber die Ethnologie des Symbolischen in Frankreich gegen
die Trennung zwischen dem Symbolischen und dem Technisch-6konomi-
schen bzw. Sozialen in der Ethnologie. Das Symbolische ist - wenn auch oft
diffus - {iberall angesiedelt, ja Kultur zeichnet sich vornehmlich als symboli-
sches System aus. Symbolanalyse besteht aber nicht darin, grobschlichtig
festzustellen, dass zum Beispiel Pfliigen eine sexuelle, Feuer eine reinigende,
Wasser eine belebende Bedeutung habe; gefordert wird vielmehr eine skru-
pulose Analyse ethnologischer Details, die sich nie von den tatsichlichen
Eigenschaften eines Werkzeugs oder eines technischen Vorgangs und dessen
Umfeld trennt. Das Ergebnis ist dann nicht eine Darstellung von Formen und
Funktionen, sondern ein Aufzeigen von unterliegenden, den Akteuren meist
nicht oder nur halb bewussten Beziehungen, die eine einfache Beschreibung
der FFakten nicht offenbaren kann. Frau Fabre veranschaulichte dieses Den-
ken in Beziigen, in dem die anthropologische Betrachtungsweise von C. Lévi-
Strauss leicht erkennbar ist, am Beispiel des ambulanten Schweinekastrierers
(chatreur), der jeweils seine Gegenwart im Dorf auf seiner Panfléte ankiin-
digte. Warum gerade auf einer Panflote? Die Verbindung zwischen dem
Schweinekastrierer und seiner Schilfrohrflote wird erst einsichtig, wenn man
die ganze volkstiimliche Metaphorik um Schilf, Schweine und deren
Geschlechtsmerkmale blosslegt und diese Elemente homolog untereinander
ordnet und strukturiert, wodurch sich die Homogenitit des entdeckten
Beziehungsfeldes ergibt. In dem Fall des Schweinekastrierers und seiner Pan-
flote aus Schilfrohr spielen die technischen und physiologischen Besonder-
heiten der Kastration hinein sowie die «chirurgischen Effekte» einer bestimm-
ten Musik, die in dem betreffenden Gebiet in Redensarten zum Ausdruck
kommen, wie die Schilfrohriléte sei «<kastrierend» (chatreuse). Es ist klar, dass
- wenn man das sogenannte primiire Quellenmaterial einer ethnografischen
Monographie auf diese Weise analysiert — Bezichungen zutage treten, die
nach der Auflassung der Strukturalisten jedem Brauch zugrunde liegen, aber
sich selbst jenseits als Modelle von diesem orten.

Dieses strukturalistische Verstindnis von scheinbar einfachen Sachverhal-
ten musste bei den deutschsprachigen Teilnehmern der Tagung (von Ulrich



Ethnologie frangaise - Mitteleuropiiische Volkskunde 211

Tolksdorf und allfilligen anderen, mit dem franzosischen Strukturalismus
einigermassen Vertrauten - die sich leider nicht zum Wort meldeten - abge-
sehen) auf Befremden stossen. So wurde etwa auf die soziale Irrelevanz von an
sich so unbedeutenden Phinomenen wie das Spiel des Schweinekastrierers
auf seiner Panfl6te hingewiesen, oder es wurde gesagt, die strukturalistische
Betrachtungsweise werde der Dichte und Spontaneitit des soziokulturellen
Lebens nicht gerecht und riicke alles bisher auf dem Gebiet der europiischen
Ethnologie Erreichte aus dem Zentrum des Blickfelds oder verwende es
hochstens als Rohmaterial zur Konstruktion von abstrakten Modellen.

Wie ist es heute in Frankreich um das Verhiltnis zwischen Anthropologie -
letzterer Terminus wird heute ziemlich bereitwillig anstelle von Ethnologie
verwendet — und Geschichte bestellt? Dariiber referierte Gérard Lenclud in
seinem Referat «Anthropologie und Geschichte in Frankreich gestern und
heute», indem er die Entwicklung des Verhiltnisses zwischen den beiden Dis-
ziplinen seit der Jahrhundertwende bis in die Gegenwart in differenzierter
Weise nachzeichnete. Hier interessiert vor allem der gegenwirtige Zustand,
der grob wie folgt umrissen werden kann: Die franzésische Geschichtsschrei-
bung hat ihr Forschungsfeld seit den dreissiger Jahren unter dem Einfluss des
Kreises um die 1929 von Marc Bloch und Lucien Febvre gegriindete Zeit-
schrift «<Annales d’histoire économique et sociale» insofern erneuert, als sie
Forschungsgegenstinde tibernommen hat, die frither vornehmlich von den
Ethnologen behandelt worden waren: Familie und Verwandtschaft, generati-
ves Verhalten, Erbfolge, Erndhrungsgewohnheiten, Wohnverhiltnisse, Men-
talititen, Symbole usw. Anderseits lassen sich bei den Ethnologen gewisse
Tendenzen zur Rehabilitierung des Einmaligen, Akzidentellen und insbeson-
dere zur Biographie feststellen, so dass heute kaum mehr ein Grund besteht,
die Disziplinen einander unter dem Aspekt ihrer Untersuchungsgegenstinde
entgegenzusetzen. Mit Bezug auf die konkreten Untersuchungsberelche sind
die Historiker nach den Ausfiihrungen von Lenclud im allgemeinen mehr
darauf bedacht, den monografischen Rahmen zu sprengen und sich gesamt-
gesellschaftlichen Strukturen zuzuwenden. Die Ethnologen dagegen tendie-
ren mehr dahin, Fragestellungen der allgemeinen Kultur- und Sozialanthro-
pologie mit den klassischen Methoden der Ethnologie auf tiberschaubare
Gesellschaftsgruppen, vorkapitalistische Wirtschaftsformen usw. anzuwen-
den, um entsprechende Hypothesen zu bilden oder zu verifizieren.

Wie Christzan Bromberger in seinen Ausflihrungen iiber Variationen von
Untersuchungsmassstiben und Untersuchungsgegenstidnden in der jiingsten
Geschichte der Ethnologie Frankreichs zeigte, ging die Entwicklung von den
grossen, auf das gesamte Staatsgeblet bezogenen Erhebungen der dreissiger
und vierziger Jahre, wie sie unter der Agide des Musée National des Arts et
Traditions populaires durchgefiihrt worden waren, zu den punktuellen
Untersuchungen von Mikrogesellschaften wie Dorfgemeinschaften, Fami-
lien- und Verwandtschaftsgruppen usw. Parallel zu dieser Entwicklung voll-
zog sich auch ein Wandel der ethnologischen Forschungspraxis. Bezogen die
Forscher der dreissiger und vierziger Jahre ihre Informationen aus Umfragen,
die mittels Fragebogen durchgefiihrt wurden, holen die Ethnologen seit den
flinfziger Jahren ihre Informationen an Ort und Stelle im Laufe lingerer Auf-
enthalte ein. Auch die Forschungsperspektive hat sich gedndert. Die Forscher
der dreissiger Jahre interessierten sich fiir die geografische und zeitliche Her-



212 Arnold Niederer

kunft der Erscheinungen sowie fiir Kulturgrenzen und Kulturriume; bei den
heutigen stehen vor allem die Interaktionen der konstitutiven Elemente im
Ganzen einer geschlossenen Gesellschaft, wie sie etwa eine lindliche Sied-
lung darstellt, im Vordergrund des Interesses. Aufdie Untersuchungen einzel-
ner Forscher folgten Kollektiv- Untcrsuchungen wie diejenige iiber den
Aubrac, einer entwaldeten Plateaulandschaft im siidlichen Zentralmassiv, in
welcher das Hirtenwesen die dominierende Titigkeit der Bewohner ist. Hier
brachten pluridisziplinidr vereinte Agronomen, Soziologen, Ethnologen,
Historiker und Linguisten sowie Okonomen eine ausserordentlich um-
fangreiche und detaillierte Bestandesaufnahme einer Mikroregion zusam-
men.

Oft war die Konzentration auf die lokale Gemeinschaft so stark, dass die
extrakommunalen Beziehungen und die iiberlokalen Eingliederungen sowie
die politischen und 6konomischen Relationen zwischen lokaler und nationa-
ler Ebene vernachléssigt wurden. Bei aller Parteinahme fiir die lokale bzw.
lokalisierte Intensivforschung kommt Bromberger nicht umhin, am Schluss
seines Referates den Verlust des durch die extensiven Methoden von einst
vermittelten Wissens zu bedauern: «Wieviel mehr wissen wir heute gegen-
tiber gestern iiber die kulturelle Teilung in Nord- und Siidfrankreich, tiber die
regionalen und makro-regionalen Besonderheiten? Es tite gut, ausgeriistet
mit den neuen Methoden, diese alten Fragen zu stellen und zu iiberdenken.»

Das Referat von Alain Morel (Paris) liber «Neue Forschungsterrains, neue
Probleme» befasste sich mit ethnologischen Forschungen innerhalb hoch-
komplexer stidtischer und grossstiddtischer Gesellschaften. Im Unterschied
zu soziologischen und statistischen Erhebungen, die vor allem translokale
Kategorien wie Alter, Geschlecht, Zivilstand, Beruf, Mobilitidt usw. beriick-
sichtigen, versuchen die Ethnologen, Monographien zu erstellen, in denen
Situationen und Beziehungen mit Bezug auf den Sinn analysiert werden, den
sie fiir die Bewohner der jeweils untersuchten «Terrains» innerhalb der
Grossstadt haben. Hier ergeben sich eine Menge Fragen, so zum Beispiel:
«Wie kommt es, dass in einer Stadt oder einem Stadtviertel, wo innerhalb von
10 Jahren zwei Drittel der berufstitigen Bevolkerung weggezogen und durch
Neuankémmlinge ersetzt worden sind, das Drittel der fest Ortsansissigen es
fertigbringt, den Charakter des Quartiers bzw. der Stadt und ihre Atmosphiire
zu bewahren?» Solche Fragen kénnen von Ethnologen aufgegriffen werden,
die jenes Verstidndnis fir den Bereich des Mikrosozialen und der Mikrostrate-
gien haben, das zur Erhellung stddtischer Verhaltensweisen und stidtischen
Lebensstils unerlisslich ist. Die fiir die ethnologische Forschung charakteri-
stische Methode der systematischen teilnehmenden Beobachtung ist im stiid-
tischen Milieu allerdings nur schwer zu iiberwindenden Widerstinden aus-
gesetzt, so dass sich der Forscher auf das Sammeln von Informationen bei
Unterhaltungen oder auf Untersuchungen mittels Fragebogen verwiesen
sieht.

Die meisten der zahlreichen von Alain Morel erwihnten Untersuchungen
gleichen sich in thren Fragestellungen: Wie strukturieren sich stddtische
Milieus in unterschiedlichen Wohnbezirken, wie entstehen gesellschaftliche
Networks, welche Unterscheidungskriterien bestimmen die verschiedenen
lokalen Formen der Geselligkeit? Das Verhalten grossstidtischer Menschen
ist insofern schwer zu fassen, als sich nur ein Teil ihrer Interaktionen am



Ethnologie frangaise - Mitteleuropiische Volkskunde 213

Wohnort vollzieht, ein anderer findet im Arbeitsbereich und auf der Strecke
zwischen Haushalt und Arbeitsplatz statt. Viel Platz riumen die von Morel
erwihnten Untersuchungen den Strategien im Dienste des Geltungsstrebens
und der Identititsfindung ein: Wahl des Wohnsitzes, Erstellung eines Bezie-
hungsnetzes, materielle und symbolische Investitionen, Mobilisierung von
Ressourcen, um in der sozialen Hierarchie aufzusteigen. Zu Recht betont
Morel die komplexe Identitiit der Stadtbewohner und erwihnt als Beispiel die
Arbeitsmigranten, die einerseits stidtische Verhaltensmuster adoptieren,
anderseits aber Verhaltensweisen wie Sprache, Ernidhrung, Vorliebe flir
bestimmte Musik, Wohnungseinrichtung usw. zeigen, die sie aus ihrer meist
lindlichen Herkunftskultur beziehen. Das Zugehérigkeitsgefiihl der zweiten
Generation von Immigranten scheint, wie Untersuchungen zeigen, sehr
nuanciert und verdnderungsfihig zu sein; es stellt Anforderungen an die
Interaktionsfihigkeit in unterschiedlichen Milieus und unterschiedlichen
Situationen.

Eingewanderte Arbeiter stidtischer Abstammung haben in der Regel
keine Beziehung zu ihrer Herkunftskultur und unterliegen so oft einer gewis-
sen kulturellen Verarmung und Identititsschwiiche.

Die Teilnahme am lokalen Vereinsleben wird gerne als Briicke zur Integra-
tion von Neuzugewanderten empfohlen, doch sind die personlichen Bezie-
hungen innerhalb des Vereinslebens besonders in mittleren und kleineren
Stidten oft selektiv und ausschliesslich, so dass der Beitritt zum Verein und
der Besuch von dessen Veranstaltungen oft nicht die erhoffte Anerkennung
bringen und bald wieder der Austritt erfolgt.

Morel befasste sich auch mit dem Niederlassungsverhalten der Mittelklas-
sen, deren Angehorige meist tiber zahlreiche auswirtige Sozialbeziehungen
verfligen und die dennoch viel Interesse flir den Ort ihres Wohnsitzes, dessen
Geschichte, dessen Bausubstanz und dessen Traditionen bezeugen.

Insgesamt wiesen die an sich wertvollen und anspruchsvollen franzsi-
schen Beitrige der Tagung wenige Beriihrungspunkte mit der deutschen
Volkskunde und deren Forschungsrichtungen auf, was wir jedoch nicht als
Negativum werten mochten. Tagungen wie diejenige von Bad Homburg kén-
nen dazu dienen, gegenseitig «blinde Flecken» zu beleuchten und damit auf
beiden Seiten Bereicherungen in der Forschungsthematik einzuleiten und zu
neuen Fragestellungen hinzufiihren.



	Ethnologie française - Mitteleuropäische Volkskunde : ein französisch-deutsches Kolloquium

