Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 81 (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm : das Kleinmuseum als
Instrument angewandter Volkskunde

Autor: Antonietti, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm

Das Kleinmuseum als Instrument angewandter Volkskunde

Von Thomas Antontetts

Seit Beginn der siebziger Jahre wird die Museumsdiskussion auch in
der Volkskunde intensiv gefiihrt, wobei sich die theoretische Auseinan-
dersetzung im deutschen Sprachraum bisher fast ausschliesslich auf die
Bundesrepublik beschrinkte - in Analogie tibrigens zur Museumsdis-
kussion in der Volkerkunde. Doch haben sich die Ergebnisse dieser Dis-
kussion erst zaghaft in der volkskundlichen Museumspraxis niederge-
schlagen. Wurde zum Beispiel die Idee des reinen Schaumuseums mit
der Vorstellung von der unmittelbaren Anschaulichkeit der Objekte in
der theoretischen Diskussion seit den sechziger Jahren nur mehr verein-
zelt vertreten', so verschwindet dieses Konzept erst allmihlich aus den
volkskundlichen Ausstellungen. Wohl werden heute in der Regel kon-
textbezogene Konzeptionen praktiziert, doch noch allzu oft beschrinkt
sich dieser Kontext auf ergologische und technologische Zusammen-
hinge. Das Ausstellungsobjekt steht zwar nicht mehr allein da, doch
noch immer ist es dieses Objekt, das Ausgangs- und Mittelpunkt volks-
kundlicher Museumsarbeit bildet. Nicht dass sich die Museumsarbeit
vornehmlich von der Sachkultur leiten lisst, sei dabei kritisiert, sondern
dass sie dies so ausschliesslich tut.

Nun wurde solches theoretisch bereits mancherorts erértert, und der
Katalog dessen, was da alles in die Praxis umzusetzen wire, ist mittler-
weile lang. Wie weit Anspruch und Realitiit dabei auseinanderklaffen,
zeigt ein Blick in die einschlégige Literatur: «<Zum Nachdenken anregen,
den Gesichtskreis erweitern, gesellschaftliche Prozesse durchschaubar
machen und damit die Chancen rationaler, humaner Gestaltung des
gesellschaftlichen Lebens zu vergrossern, diirften die wichtigsten allge-
meinen Bildungsaufgaben der kulturgeschichtlichen Museen sein»®.
Dies fordert etwa Dieter Kramer bereits zu Beginn der siebziger Jahre.
Und bei Wulf Schadendorfheisst es: «<Zu fordern bleibt ... die Aktivierung
und Verbindung aller Institutionen zur Definition, Konstruktion und
Publikation gegenwirtiger Umwelt als einer geschichtlichen und kultu-
rellen»’.

Hinkt nun also die Praxis der Theorie weit hinten nach, oder hat die



132 Thomas Antonietti

theoretische Diskussion den Bezug zur Praxis vollstiindig aus den Augen
verloren? Letztlich eine irrelevante Frage, um so mehr, als die Bedingun-
gen in der Schweiz mit denjenigen anderer Linder nicht unbesehen mit-
einander zu vergleichen sind. Ertragreicher diirfte da schon der Versuch
sein, das gegenwiirtig Vorhandene einer Bestandesaufnahme zu unter-
ziehen und es am theoretisch Moglichen und Geforderten zu messen.

Als Hort der Sachkultur ist das volkstundliche Museum bis heute ber etner
deskriptrven Ethnographie stehengeblieben. Ein ethnologisches Programm fehlt
wettgehend.

Als Sammler, Hiiter und Vermittler von Sachkultur und Zeitdokumen-
ten ist das Museum jeweils selber verlisslicher Zeuge seiner eigenen Kul-
tur. «Si répandue qu’elle soit, I'institution procéde d’'une conception spé-
cifiquement occidentale du temps qui passe, impliquant une dimension
de I'espace nécessaire a son déroulement, a quoi s'oppose celle du temps
qui dure des civilisations ‘archaiques’ et ‘primitives’», schreibt Roland
Kaehr im Vorwort zum Ausstellungskatalog «Temps perdu - Temps
retrouvé»'. Das Museum als Ausdruck unseres Verhiltnisses zur Zeit,
zum Beispiel. Oder: Das (volkskundliche) Museum als Produkt einer
Gesellschatft, die ihre Gebrauchsgiiter immer schneller und immer zwin-
gender vor die Alternative stellt, entweder Abfall oder dann Museums-
gut zu werden. Zwei Beispiele, die geniigen, um zu zeigen: Museen
haben mehr mit Gesellschaft und Gegenwart zu tun, als man thnen
ansieht.

Es gibt Museen, die daraus die Konsequenzen gezogen haben - etwa
die grosseren Volkerkundemuseen der Schweiz, wenn auch aus einem
gewissen Legitimationszwang heraus. In Neuenburg reflektiert das
Musée d’Ethnographie nun schon zum drittenmal in einer Wechselaus-
stellung tiber sich selber, das Vilkerkundemuseum von Ziirich vergisst
bei keiner Ausstellung, die aktuellen - auch politischen - Beziige zum
dargestellten Thema herzustellen, in Bern schligt eine Indianerausstel-
lung geschickt den Bogen zur eigenen Region und Geschichte, und das
Musée d’Ethnographie in Genf verleibt sich gleich eine europiische
Sammlung ein, um damit hochgradig volkskundliche Ausstellungen zu
Inszenieren.

Ganz anders prisentiert sich die Situation an den Volkskundemuseen,
um die Museen mit volkskundlichen Sammlungen einmal so zu benen-
nen. Von ihren Bestinden her zwar eindeutig volkskundlich, reprisen-
tieren diese Museen in threr Ausrichtung und ihren Ausstellungsinhalten
nur selten Volkskunde in einem heutigen Sinn. Zentrale Begriffe wie
Folklorismus, Identitit, Kulturkonflikt, Industriekultur kommen in ihnen



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 133

nicht vor, wesentliche Forschungsinhalte der modernen Volkskunde
sucht man in ithnen vergebens, Inhalte nota bene, die mindestens teil-
weise einer musealen Prisentation durchaus zutrdglich wiren. Die Wis-
senschatftlichkeit beschriankt sich - bei den professionell gefiihrten
Museen - in der Regel auf interne Aufgaben wie Restaurieren, Konser-
vieren, Inventar, Forschung am Objekt. Und dort, wo eine volkskund-
liche Betrachtungsweise vorliegt, ist es nur allzu oft diejenige einer tradi-
tionellen, riickwirts orientierten Volkskunde mit ihrem Bild von
geschlossenen, einheitlichen Wertvorstellungen folgenden Gesellschaf-
ten’. Die Offnung der Volkskunde hin zu sozialwissenschaftlichen und
aktuellen Fragestellungen wurde von den Museen (mindestens in ithren
Ausstellungen) bisher ebenso ignoriert wie — und das mag mehr iiberra-
schen - die wegleitenden, wenn auch nicht mehr ganz so neuen Ansiitze
zur Sachkultur von Jean Baudrillard® oder von Fél und Hofer".

Auch die in den letzten Jahren festzustellende Professionalisierung der
mittleren und kleinen Museen bringt punkto Inhalte nichts Neues,
indem diese Professionalisierung meist bei der Prisentation, aiso im For-
malen steckenbleibt®, eine Verwissenschaftlichung der Inhalte aber
nicht stattfindet. Die iiber den Gegenstand hinausreichende Fragestel-
lung fehlt nach wie vor, die grosseren Beziige muss man ins Volkerkun-
demuseum suchen gehen. Dabei dringen sich gewisse Zeitfragen einer
Darstellung im Museum geradezu auf. Etwa Interkultur und die Verein-
heitlichung der Sachkultur als prigende Merkmale unserer Zeit, die
zunehmende Urbanisierung und Folklorisierung der dérflichen Kultur
oder Oekologie und Naturraubbau in historisch-volkskundlichen
Dimensionen.

Solches zu bemingeln, ohne auf die Zwinge praktischer Museumsar-
beit einzugehen, ist zwar nicht eben im Sinne der geforderten Annihe-
rung der Praxis an die Theorie; gleichwohl muss die Nennung dieser Pra-
xiszwinge als Teilerklirung der erwihnten Defizite als Hinweis hier
geniigen. Und ebenfalls nur randvermerkt bleibe die umgekehrte Sicht-
weise, nimlich die Frage nach den theoretisch fundierten Beitrigen der
Disziplin Volkskunde ans Museum, in dem sie immerhin zunehmend ein
praktisches Berufsfeld zu entdecken glaubt’.

Nun betreften die erwidhnten Defizite keineswegs nur etwa die ehren-
amtlich geflihrten Kleinmuseen, sondern ebenso die professioneli
gefiihrten Institutionen: Das Schweizerische Museum fiir Volkskunde
verfligt als wissenschaftliche Institution wohl tiber ein volkskundliches
Programm, in seinen Ausstellungen fehlt jedoch die Umsetzung neuer
volkskundlicher Themen und Erkenntnisse weitgehend. Das Landes-
museum vertraut in seinen volkskundlichen Abteilungen nach wie vor



134 Thomas Antonietti

auf die Erklarungskraft der Objekte und entlastet diese nur gerade durch
das Zusammenspiel in der Prisentation. Und die grossen kantonalen
Institutionen lassen trotz ansehnlicher Bestinde volkskundliche Pro-
gramme im heutigen Sinn praktisch vollstindig vermissen und sind wei-
terhin um eine strikte Trennung von Elitekultur und Alltagskultur
bemiiht.

Einen Sonderfall stellt schliesslich das Schweizerische Freilichtmu-
seum fiir lindliche Bau- und Wohnkultur auf dem Ballenberg dar. In sei-
ner vergleichenden Schau und dokumentarischen Exaktheit gentigt die-
ses Museum zweifellos auch hohen wissenschaftlichen Anspriichen.
Eine technisch perfekt inszenierte Authentizitit verrit indessen auch
hier die Vorstellung von der Reprisentativitit des Dauerhaften'’ und
suggeriert Vollstindigkeit, wo Fragen zu stellen und allzu Harmonisches
zu relativieren wiren. Oder wie Hermann Bausinger schreibt: «Die
museale Darstellung mag noch so dokumentarisch genau sein, Folklore
erscheint hier doch als Gegenwelt»'". Wenn wir mit Hans-Ulrich Roller
einig gehen, dass historische Realitit nicht wiederholbar ist'?, muss der
Ehrlichkeit halber die Zukunft des Museums wohl eher in notwendig
kiinstlich bleibenden Inszenierungen gesucht werden denn in der Per-
fektionierung so oder so unerreichbarer Originalitit. Denn: «Seule une
muséographie qui ose contaminer le sens des objets en les confrontant
les revitalise. Ils deviennent porteurs d’'un nouveau message et le musée
se transforme enfin en un lieu critique, conscience du présent et ouver-
ture sur le futur»">. Wobei daraufzu achten wiire, vor lauter Aktualitit die
musealen Grundfunktionen nicht zu vergessen, zu denen das Dokumen-
tieren dessen, was nicht mehr ist oder bedroht ist, wesentlich dazuge-
hort.

Eine Klassifizierung der Museen nicht nach ihren Bestinden und ihrer
Arbeit hinter den Kulissen, sondern von ihrer Publikumsarbeit her,
ergidbe also, dass es in der Schweiz nur sehr wenige volkskundliche
Museen im eigentlichen Sinn gibt. Umso mehr sind es noch immer, wenn
nicht gar zunehmend, die Orts- und Regionalmuseen, die das Bild der
Volkskunde in der Offentlichkeit am nachhaltigsten priigen. In der Folge
wollen wir uns deshalb ausschliesslich mit dem Phinomen dieser meist
volkskundlich ausgerichteten Kleinmuseen beschiiftigen.

Die Zeit der grossen nationalen Institutionen ist vorber. Regronalismus wund
lokale Identitat bestimmen mehr und mehr auch die Museumslandschafl.

Dass ihr Entstehen, aber auch ihre Weiterexistenz nur von wenigen
Einzelpersonen abhingt, kann geradezu als Charakteristikum der Klein-
museen angesehen werden. Im Gegensatz zu frither kénnen aber diese



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 135

wenigen Initianten heute in der Regel finanziell auf einen recht breiten
Riickhalt in der Offentlichkeit zihlen. Das heisst, das Phinomen Klein-
muscum ist zu ciner kulturellen Zeiterscheinung geworden. Regionalis-
mus und lokale Identitit heissen die Stichworte, und selbst das Landes-
muscum, nationaler Identititsstifter par excellence, regionalisiert sich
mit Zwecigstellen in der Westschweiz und im Tessin. Indessen: Mit
Regionalismus allein ist dieser Zeiterscheinung nicht beizukommen. «Es
gibt hundert Griinde fir die Lust des Zeitgenossen nach ‘alten’ Sachen.
Hinter jedem der Griinde steht ein Zeitproblem»'*. Resiimieren wir also
kurz, was da sonst noch alles hinter der Beliebtheit, der sich Orts- und
Regionalmuseen zur Zeit erfreuen, stecken konnte.

Mit “Zuflucht in eine vermeintlich heile Welt’ ldsst sich vielleicht am
trifsten umschreiben, was da in der Literatur an Ursachen fiir die
Muscumshausse dingfest gemacht wird. Von einer Projektion der
Dascinsbefriedigung in die Vergangenheit und einer «Sehnsucht nach
cinem integrierten Dasein» spricht etwa Ina-Maria Greverus'”, von einer
durch Anonymitit und Zentralisierung hervorgerufenen «Besinnung auf
die engere Umgebung» Hedwig Hangen'®, von einem «repli nostalgi-
que» Roland Kaehr'”. Und in bezug auf Folklore und Heimatideologie
schreibt Max-Peter Baumann von Verlusterfahrungen und einer «Reak-
tion auf eine kulturpessimistische Identititskrise»'®. Orientierungslosig-
keit und Zukunftsangst also einerseits, der Blick zuriick als Bestandteil
im Prozess der regionalen und lokalen Bewusstseinsbildung anderseits,
als Motoren der lokalen Museumsbewegung.

Muss die Tauglichkeit des Mediums Museum als Zufluchtsort und
Lebenshilfe in einer von Komplexitit und Schnellebigkeit geprigten
Welt eher in Frage gestellt werden, bediirfen anderseits gerade die Klein-
museen als Produkte und Zeichen auch eines kulturellen Pluralismus
und lokaler Autonomie der gesellschaftlichen Legitimation wohl weni-
ger, als dies bei den grossen Institutionen der Fall ist. Hier wird gesam-
melt und 6ffentlich gemacht, was von Teilhabern der betreftenden Kul-
tur selber zum Museumsgut und damit zum Dokument kollektiver Erin-
nerung erhoben wird". Je nach Ort und Region sind die Bediirfnisse, die
mit einem Museum befriedigt sein wollen, freilich auch etwas handfe-
ster: das Museum als Teil der touristischen Infrastruktur, als Biihne der
Selbstdarstellung lokaler Eliten, als Feigenblatt unkontrollierter Ent-
wicklungen, als Angebot flir gesellschaftlichen Eskapismus ... Funktio-
nen, die das Museum ins politische Blickfeld riicken miissten. Doch Dis-
kussionslosigkeit herrscht hier vor. Das Museum hat Konjunktur und
bleibt - als affirmativ und unpolitisch klassiert — von 6ffentlichen Spar-
massnahmen weitgehend verschont.



136 Thomas Antonietti

Weniger geschont werden die «<Heimatmuseen» innerhalb der wis-
senschaftlichen Diskussion. «Vor allem isthetische Gesichtspunkte
bestimmen die Prisentation, die Heimat zeigt sich dem Besucher von
der besten Seite, (...), eine beschauliche lokale Identitit.» Und:
«Bestimmte Themen werden ausgespart, verdriingt, nicht alles ist hei-
matfihig»*. Kritische Einwinde in einem Erfahrungsbericht aus der
Praxis, wie sie seit langem gedussert werden; sie sind bekannt — und tref-
fen nach wie vor zu. Es ist eine konfliktlose, weitgehend statische Welt,
die dem Besucher da vorgesetzt wird, mit Konzepten, die nach wie vor
stark objektfixiert sind und den hinter den Dingen stehenden Menschen
vergessen machen®'. Der Kontext kommt in der Regel nicht iiber das
unmittelbar Funktionale der dargestellten Objekte hinaus, emotionale
und symbolische Zuordnungen fehlen ebenso wie Interessengegensiitze
und aktuelle Alltagsbeziige, der Dokumentationswert der Sammlungs-
bestinde bleibt weitgehend unausgeschopft. Was an sich spannend
wire, wird verharmlost, was letztlich wohl das einzig Machbare ist,
bleibt ausgeklammert: nimlich die Objekte aufihre aktuellen Botschaf-
ten hin abzufragen.

Augentfilliges Beispiel solcher Museumspraxis sind etwa die Stadtziir-
cher Quartiermuseen, deren breiter und geradezu exemplarischer
Kanon ortsmusealer Inhalte beinahe vergessen macht, dass hier so ziem-
lich alles fehlt, was zum Verstindnis dessen beitragen konnte, was das
Bild dieser Stadt heute prigt. Eine Ausnahme bildet da nur gerade das
Ortsmuseum Aussersihl. «Dig where you stand» heisst hier das Leitmo-
tiv, « Verdnderungen» der bezeichnende Titel fiir die zweite Ausstellung
dieses in jeder Beziehung neuen Museums, an dessen Ursprung nicht
eine Sammlung, sondern ein Geschichtsverstindnis stand. Sich selber als
aktiven Teil der Geschichte zu verstehen und aufzudecken, «was unter
und neben erstickenden Eingriften ins Quartier weiterlebt, was neu sich
entwickelt und das Quartierleben lebenswert macht, was exemplarisch
ist», hat sich dieses Museum zum Ziel gesetzt™. Objektgebundenheit im
Formalen wie nostalgische Idealisierung im Inhalt verbieten sich damit
zum vornherein, Museumsarbeit und Ausstellungsthemen unterliegen
geringeren Zwingen, das heisst, das Museum wird zur offenen und
damit 6ftentlichen Institution.

Dae Frage nach Art und regionaler Dichte von Ortsmuseen ist irrelevant.
Entscherdend sind die lokalen Bediirfnisse.

Doch Bewegung ist auch in die traditionelle Kleinmuseumslandschaft
gekommen. Bestrebungen, das quantitative Wachstum mit einer Quali-
titssteigerung der Ortsmuseen zu begleiten, finden unter anderem ihren



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 137

Niederschlag in institutionellen Zusammenschliissen von Museen (zum
Beispiel in den Kantonen Graubiinden, Tessin und Wallis). Der Wir-
kungsbereich solcher Verbundaktivititen muss sich dabei jedoch vor-
wiegend aufs Technisch-Formale beschrinken, wie Erfahrungen bei der
Vereinigung der Walliser Ortsmuseen zeigen®.

Schwerpunkte der Titigkeit der Vereinigung bilden nach wie vor
Inventarisationen der Museumsbestinde sowie technische Beratung in
Ausstellungs- und Konservierungsfragen. Inzwischen sind rund fiinfzehn
Museen ganz oder teilweise inventarisch erfasst, und dank der Klassie-
rung eines Doppels jeder Inventarkarte in einer Zentralkartei in Sitten
liegt heute bereits ein beachtliches Arbeitsinstrument zur Sachkultur des
Wallis vor. Nicht selten bewirkt dabei eine Inventarisation weitere
museumseigene Aktivititen unter Inanspruchnahme der Dienste und
Angebote der Vereinigung. Die Vereinigung ihrerseits bietet ihre finan-
zielle und beratende Unterstiitzung nur dort an, wo Bediirfnisse auch
angemeldet werden. Initiative und Animation liegen also ausschliesslich
beim einzelnen Museum. Die urspriinglich angestrebte zentrale Len-
kung mit dem Ziel einer kantonalen Museumslandschaft mit regionalen
Schwerpunkten und ortstypischen Inhalten, also eine Art disperses Ver-
bundmuseum, darf deshalb nicht Aufgabe einer Museumsvereinigung
sein, will man nicht ein Nachlassen der lokalen Beteiligung und damit
das Ende eines Ortsmuseums riskieren. Der durch Beratung und Inven-
tarisationen angebahnte Kontakt zwischen den Museen und den bei der
Vereinigung Titigen hat hier im iibrigen bereits mehr bewirkt, als jede
Planung von oben dies hitte erreichen koénnen.

Angedeutet ist damit auch die praktische Unmdéglichkeit, die Interes-
sen von Museumsverantwortlichen, lokalem und externem Publikum
sowie der Wissenschaft unter einen Hut zu bringen, ein Spannungsfeld,
das jeden in der zentralen Museumsberatung Titigen seine Arbeit als
stindige Gratwanderung erfahren lisst*’. Ihre positiven Auswirkungen
erfahrt deshalb die bisherige Arbeit der Vereinigung der Walliser Orts-
museen vor allem in jenen Bereichen, die weniger direkt nach aussen
gerichtet sind (zentrale Dokumentation, Inventare, Depots, Finanzie-

rung).

Die Untauglichkeit von Patentrezepten verlangt nach Modellen, dic cine
offene Museumsentwicklung zulassen. Ein solches Modell wdre das Ecomusée.

«Hauptkriterium bei der bisherigen Sammel- und Ausstellungspraxis
der Heimatmuseen scheint - neben der lokalen Beschrinkung - die
Zufilligkeit zu sein. Diese Zufilligkeit befreit vor jeder kritischen Distanz



138 Thomas Antonietti

zu den Objekten in ihrem geschichtlichen Zusammenhang, das Objekt
ist malerisches Einzelstiick, jedoch nicht historischer Sachzeuge.» So
Carla Déring in ihrer Arbeit iiber das kulturhistorische Museum®. Doch
nicht Zufilligkeiten sind es eigentlich, die das Bild vieler Kleinmuseen
bestimmen, sondern die meist schmale und einseitige Beteiligung an
ithrem Aufbau. Das Bild der heilen Welt hat also gewissermassen System.

«Or il est temps de dire aux gens que leurs valeurs (les vraies) ne sont
pas conservées par le musée; que celles qui sont conservées ne sont que le
reflet de choix faits sans eux», fordert deshalb Alain Nicolas?*®. Und unter
der Kurzformel «Selbstreflexion in der Selbstdarstellung» méchte Dieter
Kramer das Museum zu einem «Kommunikationszentrum freier gleich-
berechtigter Biirger> demokratisieren, die sich «lernend, reflektierend
und Ausstellungen bauend betitigen»*’. Vorldufig wohl noch ein Fern-
ziel, ein Ziel aber, das die Richtung der kleinen Schritte in die Zukunft
angibt. Und diese Zukunft hat schon begonnen, vorliufig allerdings erst
im Ausland. <Ecomusée» heisst das Zauberwort, und gemeint ist die
Idee, das Museum zu einem kulturellen Instrument zu machen, das unter
breiter Beteiligung innerhalb eines bestimmten Gebietes museale Funk-
tionen im weitesten Sinne wahrnimmt?. Ausserlich kommt das Ecomu-
sée dem Freilichtmuseum am niichsten, doch unterscheidet es sich von
diesem durch die Erhaltung von Gebiuden und Anlagen in situ. Im
Gegensatz zum herkommlichen Museum arbeitet das Ecomusée dezen-
tral, interdisziplinidr und unter Einbezug der Bevolkerung, wobei die pro-
fessionellen Mitarbeiter neben wissenschaftlicher Beihilfe auch Anima-
tionsfunktionen zu tibernehmen haben.

Dort, wo sie bereits bestehen, sind die Ecomusées meist stark profes-
sionalisiert und auf die Verhiiltnisse stidtischer Agglomerationen zuge-
schnitten. Trotzdem scheinen sie im Moment auch fiir die Kleinmuseen
das zukunftstrichtigste Modell abzugeben, weshalb ihre Grundidee
auch auf diese anwendbar erscheint. Wie, das sei - aus dem Stegreifund
ohne Riicksicht auf Fragen der Durchfiihrbarkeit - einmal theoretisch
an einem Beispiel durchgespielt, nimlich dem Alpmuseum auf der Rie-
deralp ob Morel, dem jiingsten Kind der Walliser Museumslandschatt.
Kernstiick des 1985 eroflneten Museums ist eine moglichst authentisch
eingerichtete Alphiitte aus dem Jahre 1606, die alle wesentlichen bauli-
chen Elemente alpwirtschaftlicher Infrastruktur (Kiserei, Wohnraum,
Stall, Keller) unter einem Dach vereinigt und innen wie aussen Konstanz
und Wandel der lokalen Alpwirtschaft dokumentiert. Zur besseren
Erklirung dessen, was sich innerhalb und ausserhalb der Alphiitte
abspielte, wurde sodann im ehemaligen Stallanbau eine Ausstellung auf-
gebaut, die mit historischen, aktuellen und vergleichenden Aspekten zur



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 139

Alpwirtschaft auch iiber das Traditionelle und Lokale hinausgreift. Zum
Museumsprogramm gehort zudem ein einmal wchentlich stattfinden-
des Schaukidsen mit einem Besuch des nahegelegenen modernen Alpbe-
triebes.

Soweit der Ist-Zustand, der in Ansétzen bereits [deen des Ecomusée in
sich tridgt (u.a. Erhaltung an Ort). Als Moglichkeiten einer Weiterent-
wicklung in Richtung Ecomusée boten sich nun hier etwa an:

1. Erweiterung der Beteiligung am Museum durch Aktivitdten rund
ums bestehende Museum;

2. Einrichten eines kleinen Zentrums mit Dokumentation und Depot;

3. Bildung einer Animationsgruppe, die mit Schiilern und Interessen-
gruppen museale Programme durchfiihrt (z.B. kleine Ausstellungen in
Schulen, Hotels, Schaufenstern usw.);

4. Anlegen eines beschilderten Parcours mit Informationen zu den
architektonischen Zeugen der traditionellen inneralpinen Mehrstufen-
wirtschaft (Heimgiiter mit Wohnhiusern, Stillen, Stadeln, Speichern
und Gewerbebauten, eine Zwischenstufe mit Ausflitterungsstillen und
Maiensiissen, Alpen mit Alpgebiuden) und mit Hinweisen zu den Orts-
bildern als Ganzes - im Inventar schiitzenswerter Ortsbilder der Schweiz
sind die drei in Frage stehenden Dorfer als von nationaler (Goppisberg),
regionaler (Greich) und lokaler Bedeutung (Ried-Morel) eingestuft;

5. Erhaltung reprisentativer Einzelbauten und Gebdudegruppen,
soweit moglich unter Weiter- bzw. Umnutzung;

6. Einrichten von musealen Aussenposten mit Ausstellungen und
Einrichtungen zu lokalen Themen,;

7. Anbieten von kulturhistorischen Fiihrungen, Exkursionen und
dhnlichem fiir Einheimische und Touristen, unter Umstinden in Zusam-
menarbeit mit Verkehrsverein und Naturschutzzentrum Aletschwald.

Primires Ziel eines solchen Museums wiire es, der einheimischen
Bevolkerung ein Instrument anzubieten, das ihr bei der Gestaltung ihres
Lebensraumes und ihrer Gegenwart vermehrt historische Kompetenz
verleiht. Das Risiko, dass die Idee eines Ecomusée in eine Art Disneyland
ausarten konnte, ist allerdings in einer touristischen Region wie der Rie-
deralp ebensowenig zu unterschitzen wie die Illusion einer zeitlichen
Authentizitdt, wo nur eine rdumliche gegeben ist.

Den Esel (= Museumsinhalte) meinen und den Sack (= Institution Museum)
schlagen, heisst der Trugschluss, dem die Museumskritiker aufsitzen. Oder ist
das Medium eben doch die Botschafi?

Was weiter oben flir die volkskundlichen Grossmuseen gefordert
wurde, gilt in gleicher Weise auch fiir die Kleinmuseen: Nicht das Objekt



140 Thomas Antonietti

an sich soll Gegenstand musealer Ausstellungen sein, sondern Aussagen
und Erkenntnisse iiber volkskundliche Phinomene. Gefragt sind also
zuerst einmal und vor allem neue Inhalte. Gefragt sind aber auch -
gerade bei den lokalen Museen - neue Methoden. Thesenartig seien
deshalb diesbeziiglich noch ein paar Perspektiven fiir die Zukunft skiz-
ziert:

1. Das Ortsmuseum stellt ein m6gliches (also ergidnz- und ersetzbares)
Mittel zur Aufarbeitung lokaler Entwicklungen dar. Nicht das moglichst
genaue Abbilden oder gar Revitalisieren von Gewesenem wiire dann die
zentrale Funktion des Museums, sondern das Verleihen von histori-
schem Bewusstsein fiir die Auseinandersetzung mit der Aktualitit.

2. Dies bedingt neue Strukturen in der Museumsfiihrung: Weg vom
Einmannbetrieb, hin zu einer instrumentellen Nutzung des Museums auf
allen seinen Stufen durch lokale und andere interessierte Gruppen®.

3. Das Angebot des Museums an die Offentlichkeit wiirde sich damit
nicht mehrin Ausstellungen ersch6pfen, sondern auch den Produktions-
bereich miteinschliessen. Das Ortsmuseum also als Dokumentations-
zentrum und kulturelle Einrichtung mit instrumentellem Charakter fiir
die Nutzer.

4. Der Quellenwert der Objekte als der nach wie vor zentralen Infor-
mationstriger des Museums erschliesst sich durch Beobachtung und
Befragung einerseits, durch das Studium von Literatur, Archiv- und Bild-
material andererseits. Das heisst: Das Museum muss sich auch das, was
ausserhalb seiner Sammlungen liegt, vermehrt fiir seine Arbeit nutzbar
machen. Ein stirkeres Zusammengehen von Ortsmuseum und Gemein-
dearchiv driingt sich auch insofern auf, als die Alltagskultur und ihre
materiellen Zeugen nur vor dem Hintergrund sozial- und wirtschaftsge-
schichtlicher Zusammenhinge verstindlich sind. Fir die musealen
Inhalte bedeutet das die Authebung der Trennung von Ortsgeschichte
und lokaler Volkskunde, von Elitekultur und Volkskultur.

5. Das Museum, auch das Ortsmuseum sollte sich vermehrt als Mas-
senmedium verstehen, unter Nutzung jener spezifischen Eigenschaften,
die es gegeniiber den andern Medien auszeichnet: Multimedialitiit, Drei-
dimensionalitdt sowie hoher Grad an Anschaulichkeit und Authentizi-
tit. Die Folgen eines solchen Verstindnisses wiren: Relativierung der
Stellung der Objekte und Entwickeln von musealen Programmen mit
volkskundlichen Inhalten und einer gewissen Langzeitaktualitiit.

Idealistische Vorstellungen angesichts des momentanen Ist-Zustan-
des, einverstanden. Doch diirfen wir diesen Zustand nicht als den einzig
moglichen akzeptieren, soll die Zukunft der Ortsmuseen nicht von zeit-
bedingten Interessenlagen einzelner Engagierter abhingen. Idealziele



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 141

stindig neu zu formulieren, gehort deshalb ebenso notwendig ins
museale Pflichtenheft wie das beharrliche Weiterentwickeln dessen, was
derzeit machbar ist. Und das wire bereits eine ganze Menge. Etwa lik-
kenlose Inventarisation und breitangelegte Dokumentation der
Bestinde; Erfassen dessen, was ausserhalb des Museums die lokale
Geschichte dokumentiert, und Ausdehnen des Sammelns auf simtliche
Zeugnisse schriftlicher, miindlicher, bildhafter und sachgebundener Art,
welche die Lebens- und Denkart einer lokalen Gemeinschaft dokumen-
tieren; aktives Suchen der Zusammenarbeit mit Betroffenen (Alten, Leu-
ten aus biduerlichem Milieu, traditionellen Handwerkern usf)); in Aus-
stellungen von Themen und Aussagen ausgehen, mindestens aber den
Sinnzusammenhang der Objekte herstellen; Inhalte definieren, welche
fiir das Werden eines Ortes reprisentativ sind und welche die aktuellen
Interessen moglichst vieler aufnehmen ...

So gesehen ist das Museum zweifellos ein Medium mit Zukunft.
Darauf deuten auch momentane Tendenzen und zu erwartende Ent-
wicklungen im Kommunikationsbereich hin. Dank seiner Multimediali-
tdt anpassungsfihig an neue Bediirfnisse jeglicher Art, in der Unmittel-
barkeit des dreidimensionalen Objektes von keinem andern Medium
auch nur anniihernd erreicht und durch die zahlreichen Méglichkeiten
der Teilnahme zur Aufhebung der Einwegkommunikation bestens
geeignet, weist das Museum Eigenschaften auf, die ihm weder formal
noch inhaltlich Grenzen setzen. Das Medium trigt also die Botschaft
keineswegs schon in sich, es ist schlimmstenfalls flir bestimmte Botschaf-
ten etwas anfilliger. Fiir das Medium Museum heisst das: breitere Betei-
ligung an der Produktion zur besseren Kontrolle der musealen Botschaf-
ten.



142 Thomas Antonietti

Anmerkungen

" Diese Position findet sich noch bei: Ernst Schlee: Das volkskundliche Museum
als Herausforderung. In: Zeitschrift flir Volkskunde (1970), 60-76. Lothar Pretzell:
Das volkskundliche Museum als Schau popularer Leistungen. In: Zeitschrift fiir
Volkskunde (1971), 38-50. Den Gegenstandpunkt vertreten etwa: Martin Scharfe:
Das volkskundliche Museum als Zumutung. In: Zeitschrift fiir Volkskunde (1970), 76-
78. Hermann Bausinger: Volkskunde. Darmstadt 1972°, 211. Hans-Ulrich Roller:
Aspekte des Leitthemas. In: Deneke und Briickner (Hg.): Volkskunde im Museum.
Wiirzburg 1976, 40ff. Carla E. Doring: Das kulturgeschichtliche Museum. Frankfurt
a.M. 1977, 100. Konrad Késtlin: Das Museum zwischen Wissenschaft und Anschau-
lichkeit. In: M. Scharfe (Hg.): Museen in der Provinz. Tiibingen 1982, 55ft.

? Dieter Kramer: Gedanken zu einem hessischen Museumsentwicklungsplan. In:
Geburtsgabe fiir Alfred Hock. Marburg 1971, 197f.

* Wulf Schadendorf: Das Museum zwischen Kunst und Geschichte. In: Briickner
und Deneke (Hg.): Volkskunde im Museum. Wiirzburg 1976, 167.

* Roland Kaehr: Présentation. In: Hainard und Kaehr (Hg.): Temps perdu - Temps
retrouvé. Neuchatel 1985, 7.

> Von der grundsiitzlichen Maoglichkeit, auch komplexe Phiinomene etwa der
Stadt- und Industrieethnologie museal darzustellen, zeugt zum Beispiel ein Versuch
am Musée Dauphinois in Grenoble. Vgl. dazu: Jean Guibal et Jean-Pierre Laurent:
Lethnologie urbaine au Musée. Chronique d’'une expérience. In: Le Monde Alpin et
Rhodanien (1984), 201-212.

® Jean Baudrillard: Le systéme des objets. Paris 1968.

” Edith Fél und Tamis Hofer: Uber monographisches Sammeln volkskundlicher
Objekte. In: Schmitz und Wildhaber (Hg.): Festschrift fiir Alfred Biihler. Basel 1965,
77-92. Tamas Hofer: Gegenstinde in dorflichem und stidtischem Milieu. In: G. Wie-
gelmann (Hg.): Gemeinde im Wandel. Miinster 1979, 113-135.

* Diese Beschriinkung auf Innovationen im Formalen findet sich nicht nur in der
Praxis, sondern auch in der Theorie. Vgl. dazu etwa: Frangois Dagognet: Quel musée
demain? In: Hainard und Kaehr (wie Anm. 4), 99-109. Alain Nicolas: LJavenir du
musée, le musée de I'avenir. In: Hainard und Kaehr (wie Anm. 4), 111-122. Beide sehen
die Zukunft der Museen u.a. in einer Individualisierung der Museumsbeniitzung
durch den Einsatz von Computern und neuen Medien.

’ «Generationen von Ethnographen, die Gegenstinde gesammelt, bestimmt und
analysiert haben, hduften iiber Geschichte und Verbreitung der Typen, der techni-
schen Losungen und Stilmerkmale eine Menge von Kenntnissen auf. Diese Gegen-
stiinde aber wurden kaum dazu benutzt, um durch sie die gesellschaftliche Struktur,
Denkungsart, Bestreben usw. der sie brauchenden Gruppe zu erkliren.» Tamas Hofer
(wie Anm. 7, 1979), 113.

" Vgl. dazu: Michael Thompson: Die Theorie des Abfalls. Stuttgart 1981,
Hermann Bausinger (wie Anm. 1), 264.

* Hans-Ulrich Roller (wie Anm. 1), 38.

" Text aus der Ausstellung «Temps perdu - Temps retrouvé» im Musée d'Ethno-
graphie in Neuenburg 1985. Ahnliches meint Korfl, wenn er beim musealen Objekt
eine Ambivalenz von «zeitlich Gegenwiirtigem und geschichtlich Anderem» diagno-
stiziert, um daraus eine Prisentation abzuleiten, bei der «die einzelnen Exponate wie
Belege im Geflige einer mit visuellen Mitteln arrangierten Interpretation» wirken.
Gottfried Korf: Forum statt Museum. In: Geschichte und Gesellschaft (1985), 244-
251.

" Werner Jehle: Die Lust an Antiquititen - woher kommt sie denn? In: Basler Zei-
tung, 7. April 1985, 3.

" Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. Miinchen 1978, 220.

' Hedwig Hangen: Heimatmuseen im Umbruch. In: A.C. Bimmer (Hg.): Euro-
pdische Ethnologie in der beruflichen Praxis. Bonn 1983, 41.

" Roland Kaehr (wie Anm 4), 7.

11



Vom Schaumuscum zum Museumsprogramm 143

'™ Max Peter Baumann: Musikfolklore und Musikfolklorismus. Winterthur 1976,
63, 229.

" 7Zu den spezifischen Eigenschaften der Kleinmuseen vgl.: Rose-Claire Schiile:
Les musées locaux du Valais. In: Folklore Suisse (1978), 75-83. A. Palmy: Unterwegs
zur Zusammenarbeit. In: Biindner Schulblatt (1985/6), 4-13.

" Hedwig Hangen (wie Anm. 16), 38, 40.

' «Ein jeder Gegenstand wird in einer kleinen Gemeinschaft durch die kompli-
zierten Beziehungen des Gebrauchs, des Besitzes, der Kenntnisse, der Wertschiit-
zung, der gefiihlsmissigen Bindung usw. mit dem lebenden, handelnden Menschen
verbunden.» Fél und Hofer (wie Anm. 7), 89.

* Widerspruch (1983/6), 116f.

** Vgl. dazu: Rose-Claire Schiile (wie Anm. 19).

** Eine Erfahrung, die sich in Berichten aus der Praxis an Kleinmuseen immer wie-
der bestiitigt findet. So etwa in mehreren Beitrdgen in: M. Scharfe: Museen in der Pro-
vinz. Tiibingen 1982.

* Carla Elisabeth Déring (wie Anm. 1), 80.

Alain Nicolas (wie Anm. 8), 115.

Dieter Kramer: Kulturgeschichtliche Museen im hessischen Museumsent-
wicklungsplan. In: Briickner und Deneke (Hg.): Volkskunde im Museum. Wiirzburg
1976, 194.

® Ideen des Ecomusée wurden bisher in der Schweiz nur punktuell aufgenom-
men. Am Musée d'Ethnographie in Genf arbeitet etwa Konservator Bernard Crettaz
kontinuierlich mit Betroffenen (z.B. alten Leuten) zusammen, dem gleichen Konser-
vator gelang es in Vissoie im Val d’Anniviers, um die vierzig Leute aus dem Tal fiir ein
lokales Ausstellungsprojekt zu aktivieren. Ahnlich arbeitet das Musco Valmaggia in
Cevio. Ein anderes Beispiel wire die Papiermiihle in Basel, ein Arbeitsmuseum, in
dem demonstriert und produziert wird. Und im Kanton Ziirich entsteht zur Zeit ein
Industrielehrpfad. Zu Erfahrungen im Ausland vgl.: Adelhart Zippelius: Handbuch
der europiischen Freilichtmuseen. Kéln 1974. Neil Cossons: The museum in the val-
ley, Ironbridge Gorge. Marcel Evrard: Le Creusot / Montceau-les-Mines. The life of
an ecomuseum, assessment of ten years. Beide in: Museum (1980), 138-153 und 226-
234. Konrad Vanja: Geschichtslehrpfad und Museum. In: M. Scharfe (wie Anm. 24),
123-133. Wassilia von Hinten: L'écomusée. In: Zeitschrift fiir Volkskunde (1982), 70-
76.

? Uber entsprechende Erfahrungen in Italien vgl: Rudolf Schenda: Der neue
Hang zur unbekannten Sachkultur. In: Zeitschrift fiir Volkskunde (1979), 74-77.

26

27



	Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm : das Kleinmuseum als Instrument angewandter Volkskunde

