
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 81 (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm : das Kleinmuseum als
Instrument angewandter Volkskunde

Autor: Antonietti, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm

Das Kleinmuseum als Instrument angewandter Volkskunde

Von Thomas Antonietti

Seit Beginn der siebziger Jahre wird die Museumsdiskussion auch in
der Volkskunde intensiv geführt, wobei sich die theoretische
Auseinandersetzung im deutschen Sprachraum bisher fast ausschliesslich aufdie
Bundesrepublik beschränkte - in Analogie übrigens zur Museumsdiskussion

in der Völkerkunde. Doch haben sich die Ergebnisse dieser
Diskussion erst zaghaft in der volkskundlichen Museumspraxis niedergeschlagen.

Wurde zum Beispiel die Idee des reinen Schaumuseums mit
der Vorstellung von der unmittelbaren Anschaulichkeit der Objekte in
der theoretischen Diskussion seit den sechzigerJahren nur mehr vereinzelt

vertreten1, so verschwindet dieses Konzept erst allmählich aus den
volkskundlichen Ausstellungen. Wohl werden heute in der Regel
kontextbezogene Konzeptionen praktiziert, doch noch allzu oft beschränkt
sich dieser Kontext auf ergologische und technologische Zusammenhänge.

Das Ausstellungsobjekt steht zwar nicht mehr allein da, doch
noch immer ist es dieses Objekt, das Ausgangs- und Mittelpunkt
volkskundlicher Museumsarbeit bildet. Nicht dass sich die Museumsarbeit
vornehmlich von der Sachkultur leiten lässt, sei dabei kritisiert, sondern
dass sie dies so ausschliesslich tut.

Nun wurde solches theoretisch bereits mancherorts erörtert, und der

Katalog dessen, was da alles in die Praxis umzusetzen wäre, ist mittlerweile

lang. Wie weit Anspruch und Realität dabei auseinanderklaffen,
zeigt ein Blick in die einschlägige Literatur: «Zum Nachdenken anregen,
den Gesichtskreis erweitern, gesellschaftliche Prozesse durchschaubar
machen und damit die Chancen rationaler, humaner Gestaltung des

gesellschaftlichen Lebens zu vergrössern, dürften die wichtigsten
allgemeinen Bildungsaufgaben der kulturgeschichtlichen Museen sein»2.

Dies fordert etwa Dieter Kramer bereits zu Beginn der siebziger Jahre.
Und bei WulfSchadendorfheisst es: «Zu fordern bleibt... die Aktivierung
und Verbindung aller Institutionen zur Definition, Konstruktion und
Publikation gegenwärtiger Umwelt als einer geschichtlichen und
kulturellen»3.

Hinkt nun also die Praxis der Theorie weit hinten nach, oder hat die



132 Thomas Antonietti

theoretische Diskussion den Bezug zur Praxis vollständig aus den Augen
verloren? Letztlich eine irrelevante Frage, um so mehr, als die Bedingungen

in der Schweiz mit denjenigen anderer Länder nicht unbesehen
miteinander zu vergleichen sind. Ertragreicher dürfte da schon der Versuch
sein, das gegenwärtig Vorhandene einer Bestandesaufnahme zu
unterziehen und es am theoretisch Möglichen und Geforderten zu messen.

Als Hort der Sachkultur ist das volkskundliche Museum bis heute bei einer

deskriptiven Ethnographie stehengeblieben. Ein ethnologisches Programmfehlt
weitgehend.

Als Sammler, Hüter und Vermittler von Sachkultur und Zeitdokumenten

ist das Museum jeweils selber verlässlicher Zeuge seiner eigenen Kultur.

«Si répandue quelle soit, l'institution procède d'une conception
spécifiquement occidentale du temps qui passe, impliquant une dimension
de l'espace nécessaire à son déroulement, à quoi s'oppose celle du temps
qui dure des civilisations 'archaïques' et 'primitives'», schreibt Roland
Kaehr im Vorwort zum Ausstellungskatalog «Temps perdu - Temps
retrouvé»4. Das Museum als Ausdruck unseres Verhältnisses zur Zeit,
zum Beispiel. Oder: Das (volkskundliche) Museum als Produkt einer
Gesellschaft, die ihre Gebrauchsgüter immer schneller und immer
zwingender vor die Alternative stellt, entweder Abfall oder dann Museumsgut

zu werden. Zwei Beispiele, die genügen, um zu zeigen: Museen
haben mehr mit Gesellschaft und Gegenwart zu tun, als man ihnen
ansieht.

Es gibt Museen, die daraus die Konsequenzen gezogen haben - etwa
die grösseren Völkerkundemuseen der Schweiz, wenn auch aus einem

gewissen Legitimationszwang heraus. In Neuenburg reflektiert das

Musée d'Ethnographie nun schon zum drittenmal in einer Wechselausstellung

über sich selber, das Völkerkundemuseum von Zürich vergisst
bei keiner Ausstellung, die aktuellen - auch politischen - Bezüge zum
dargestellten Thema herzustellen, in Bern schlägt eine Indianerausstellung

geschickt den Bogen zur eigenen Region und Geschichte, und das

Musée d'Ethnographie in Genf verleibt sich gleich eine europäische
Sammlung ein, um damit hochgradig volkskundliche Ausstellungen zu
inszenieren.

Ganz anders präsentiert sich die Situation an den Volkskundemuseen,
um die Museen mit volkskundlichen Sammlungen einmal so zu benennen.

Von ihren Beständen her zwar eindeutig volkskundlich, repräsentieren

diese Museen in ihrer Ausrichtung und ihren Ausstellungsinhalten
nur selten Volkskunde in einem heutigen Sinn. Zentrale Begriffe wie
Folklorismus, Identität, Kulturkonflikt, Industriekultur kommen in ihnen



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 133

nicht vor, wesentliche Forschungsinhalte der modernen Volkskunde
sucht man in ihnen vergebens, Inhalte nota bene, die mindestens
teilweise einer musealen Präsentation durchaus zuträglich wären. Die
Wissenschaftlichkeit beschränkt sich - bei den professionell geführten
Museen - in der Regel auf interne Aufgaben wie Restaurieren, Konservieren,

Inventar, Forschung am Objekt. Und dort, wo eine volkskundliche

Betrachtungsweise vorliegt, ist es nur allzu oft diejenige einer
traditionellen, rückwärts orientierten Volkskunde mit ihrem Bild von
geschlossenen, einheitlichen Wertvorstellungen folgenden Gesellschaften5.

Die Öffnung der Volkskunde hin zu sozialwissenschaftlichen und
aktuellen Fragestellungen wurde von den Museen (mindestens in ihren

Ausstellungen) bisher ebenso ignoriert wie - und das mag mehr überraschen

- die wegleitenden, wenn auch nicht mehr ganz so neuen Ansätze

zur Sachkultur von Jean Baudrillard6 oder von Fei und Hofer'.
Auch die in den letztenjahren festzustellende Professionalisierung der

mittleren und kleinen Museen bringt punkto Inhalte nichts Neues,
indem diese Professionalisierung meist bei der Präsentation, also im
Formalen steckenbleibt", eine Verwissenschaftlichung der Inhalte aber

nicht stattfindet. Die über den Gegenstand hinausreichende Fragestellung

fehlt nach wie vor, die grösseren Bezüge muss man ins Völkerkundemuseum

suchen gehen. Dabei drängen sich gewisse Zeitfragen einer

Darstellung im Museum geradezu auf. Etwa Interkultur und die
Vereinheitlichung der Sachkultur als prägende Merkmale unserer Zeit, die
zunehmende Urbanisierung und Folklorisierung der dörflichen Kultur
oder Oekologie und Naturraubbau in historisch-volkskundlichen
Dimensionen.

Solches zu bemängeln, ohne aufdie Zwänge praktischer Museumsarbeit

einzugehen, ist zwar nicht eben im Sinne der geforderten Annäherung

der Praxis an die Theorie; gleichwohl muss die Nennung dieser

Praxiszwänge als Teilerklärung der erwähnten Defizite als Hinweis hier

genügen. Und ebenfalls nur randvermerkt bleibe die umgekehrte
Sichtweise, nämlich die Frage nach den theoretisch fundierten Beiträgen der

Disziplin Volkskunde ans Museum, in dem sie immerhin zunehmend ein

praktisches Berufsfeld zu entdecken glaubt9.
Nun betreffen die erwähnten Defizite keineswegs nur etwa die

ehrenamtlich geführten Kleinmuseen, sondern ebenso die professionell
geführten Institutionen: Das Schweizerische Museum für Volkskunde

verfugt als wissenschaftliche Institution wohl über ein volkskundliches

Programm, in seinen Ausstellungen fehlt jedoch die Umsetzung neuer
volkskundlicher Themen und Erkenntnisse weitgehend. Das

Landesmuseum vertraut in seinen volkskundlichen Abteilungen nach wie vor



134 Thomas Antonietti

aufdie Erklärungskraft der Objekte und entlastet diese nur gerade durch
das Zusammenspiel in der Präsentation. Und die grossen kantonalen
Institutionen lassen trotz ansehnlicher Bestände volkskundliche
Programme im heutigen Sinn praktisch vollständig vermissen und sind
weiterhin um eine strikte Trennung von Elitekultur und Alltagskultur
bemüht.

Einen Sonderfall stellt schliesslich das Schweizerische Freilichtmuseum

für ländliche Bau- und Wohnkultur aufdem Ballenberg dar. In seiner

vergleichenden Schau und dokumentarischen Exaktheit genügt dieses

Museum zweifellos auch hohen wissenschaftlichen Ansprüchen.
Eine technisch perfekt inszenierte Authentizität verrät indessen auch
hier die Vorstellung von der Repräsentativität des Dauerhaften10 und
suggeriert Vollständigkeit, wo Fragen zu stellen und allzu Harmonisches
zu relativieren wären. Oder wie Hermann Bausinger schreibt: «Die
museale Darstellung mag noch so dokumentarisch genau sein, Folklore
erscheint hier doch als Gegenwelt»11. Wenn wir mit Hans-Ulrich Roller
einig gehen, dass historische Realität nicht wiederholbar ist12, muss der
Ehrlichkeit halber die Zukunft des Museums wohl eher in notwendig
künstlich bleibenden Inszenierungen gesucht werden denn in der
Perfektionierung so oder so unerreichbarer Originalität. Denn: «Seule une
muséographie qui ose contaminer le sens des objets en les confrontant
les revitalise. Ils deviennent porteurs d'un nouveau message et le musée
se transforme enfin en un lieu critique, conscience du présent et ouverture

sur le futur»1''. Wobei daraufzu achten wäre, vor lauter Aktualität die
musealen Grundfunktionen nicht zu vergessen, zu denen das Dokumentieren

dessen, was nicht mehr ist oder bedroht ist, wesentlich dazugehört.

Eine Klassifizierung der Museen nicht nach ihren Beständen und ihrer
Arbeit hinter den Kulissen, sondern von ihrer Publikumsarbeit her,

ergäbe also, dass es in der Schweiz nur sehr wenige volkskundliche
Museen im eigentlichen Sinn gibt. Umso mehr sind es noch immer, wenn
nicht gar zunehmend, die Orts- und Regionalmuseen, die das Bild der
Volkskunde in der Öffentlichkeit am nachhaltigsten prägen. In der Folge
wollen wir uns deshalb ausschliesslich mit dem Phänomen dieser meist
volkskundlich ausgerichteten Kleinmuseen beschäftigen.

Die Zeit dergrossen nationalen Institutionen ist vorbei. Regionalismus und
lokale Identität bestimmen mehr und mehr auch die Museumslandschaft.

Dass ihr Entstehen, aber auch ihre Weiterexistenz nur von wenigen
Einzelpersonen abhängt, kann geradezu als Charakteristikum der
Kleinmuseen angesehen werden. Im Gegensatz zu früher können aber diese



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 135

wenigen Initianten heute in der Regel finanziell auf einen recht breiten
Rückhalt in der Öffentlichkeit zählen. Das heisst, das Phänomen
Kleinmuseum ist zu einer kulturellen Zeiterscheinung geworden. Regionalis-
mus und lokale Identität heissen die Stichworte, und selbst das Landes-

muscum, nationaler Identitätsstifter par excellence, regionalisiert sich
mit Zweigstellen in der Westschweiz und im Tessin. Indessen: Mit
Regionalismus allein ist dieser Zeiterscheinung nicht beizukommen. «Es

gibt hundert Gründe für die Lust des Zeitgenossen nach 'alten' Sachen.
I unter jedem der Gründe steht ein Zeitproblem»14. Resümieren wir also

kurz, was ila sonst noch alles hinter der Beliebtheit, der sich Orts- und

Regionalmuseen zur Zeit erfreuen, stecken könnte.
Mit 'Zuflucht in eine vermeintlich heile Welt' lässt sich vielleicht am

trälsten umschreiben, was da in der Literatur an Ursachen für die
Muscumshausse dingfest gemacht wird. Von einer Projektion der

Daseinsbefriedigung in die Vergangenheit und einer «Sehnsucht nach
einem integrierten Dasein» spricht etwa Ina-Maria Greverus15, von einer
durch Anonymität und Zentralisierung hervorgerufenen «Besinnung auf
die engere Umgebung» Hedwig Hangen16, von einem «repli nostalgique»

Roland Kaehr17. Und in bezug auf Folklore und Heimatideologie
schreibt Max-Peter Baumann von Verlusterfahrungen und einer «Reaktion

auf eine kulturpessimistische Identitätskrise»is. Orientierungslosigkeit
und Zukunftsangst also einerseits, der Blick zurück als Bestandteil

im Prozess der regionalen und lokalen Bewusstseinsbildung anderseits,
als Motoren der lokalen Museumsbewegung.

Muss die Tauglichkeit des Mediums Museum als Zufluchtsort und
Lebenshilfe in einer von Komplexität und Schnellebigkeit geprägten
Welt eher in Frage gestellt werden, bedürfen anderseits gerade die
Kleinmuseen als Produkte und Zeichen auch eines kulturellen Pluralismus
und lokaler Autonomie der gesellschaftlichen Legitimation wohl weniger,

als dies bei den grossen Institutionen der Fall ist. Hier wird gesammelt

und öffentlich gemacht, was von Teilhabern der betreffenden Kultur

selber zum Museumsgut und damit zum Dokument kollektiver
Erinnerung erhoben wird19.Je nach Ort und Region sind die Bedürfnisse, die
mit einem Museum befriedigt sein wollen, freilich auch etwas handfester:

das Museum als Teil der touristischen Infrastruktur, als Bühne der

Selbstdarstellung lokaler Eliten, als Feigenblatt unkontrollierter
Entwicklungen, als Angebot für gesellschaftlichen Eskapismus Funktionen,

die das Museum ins politische Blickfeld rücken mussten. Doch Dis-
kussionslosigkeit herrscht hier vor. Das Museum hat Konjunktur und
bleibt - als affirmativ und unpolitisch klassiert - von öffentlichen Spar-
massnahmen weitgehend verschont.



136 Thomas Antonietti

Weniger geschont werden die «Heimatmuseen» innerhalb der
wissenschaftlichen Diskussion. «Vor allem ästhetische Gesichtspunkte
bestimmen die Präsentation, die Heimat zeigt sich dem Besucher von
der besten Seite, eine beschauliche lokale Identität.» Und:
«Bestimmte Themen werden ausgespart, verdrängt, nicht alles ist hei-
matfahig»20. Kritische Einwände in einem Erfahrungsbericht aus der
Praxis, wie sie seit langem geäussert werden; sie sind bekannt - und treffen

nach wie vor zu. Es ist eine konfliktlose, weitgehend statische Welt,
die dem Besucher da vorgesetzt wird, mit Konzepten, die nach wie vor
stark objektfixiert sind und den hinter den Dingen stehenden Menschen

vergessen machen21. Der Kontext kommt in der Regel nicht über das

unmittelbar Funktionale der dargestellten Objekte hinaus, emotionale
und symbolische Zuordnungen fehlen ebenso wie Interessengegensätze
und aktuelle Alltagsbezüge, der Dokumentationswert der Sammlungsbestände

bleibt weitgehend unausgeschöpft. Was an sich spannend
wäre, wird verharmlost, was letztlich wohl das einzig Machbare ist,
bleibt ausgeklammert: nämlich die Objekte auf ihre aktuellen Botschaften

hin abzufragen.
Augenfälliges Beispiel solcher Museumspraxis sind etwa die Stadtzür-

cher Quartiermuseen, deren breiter und geradezu exemplarischer
Kanon ortsmusealer Inhalte beinahe vergessen macht, dass hier so ziemlich

alles fehlt, was zum Verständnis dessen beitragen könnte, was das

Bild dieser Stadt heute prägt. Eine Ausnahme bildet da nur gerade das

Ortsmuseum Aussersihl. «Dig where you stand» heisst hier das Leitmotiv,

«Veränderungen» der bezeichnende Titel für die zweite Ausstellung
dieses in jeder Beziehung neuen Museums, an dessen Ursprung nicht
eine Sammlung, sondern ein Geschichtsverständnis stand. Sich selber als

aktiven Teil der Geschichte zu verstehen und aufzudecken, «was unter
und neben erstickenden Eingriffen ins Quartier weiterlebt, was neu sich
entwickelt und das Quartierleben lebenswert macht, was exemplarisch
ist», hat sich dieses Museum zum Ziel gesetzt"". Objektgebundenheit im
Formalen wie nostalgische Idealisierung im Inhalt verbieten sich damit
zum vornherein, Museumsarbeit und Ausstellungsthemen unterliegen
geringeren Zwängen, das heisst, das Museum wird zur offenen und
damit öffentlichen Institution.

Die Frage nach Art und regionaler Dichte von Ortsmuseen ist irrelevant.
Entscheidend sind die lokalen Bedürfnisse.

Doch Bewegung ist auch in die traditionelle Kleinmuseumslandschaft
gekommen. Bestrebungen, das quantitative Wachstum mit einer
Qualitätssteigerung der Ortsmuseen zu begleiten, finden unter anderem ihren



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 137

Niederschlag in institutionellen Zusammenschlüssen von Museen (zum
Beispiel in den Kantonen Graubünden, Tessin und Wallis). Der
Wirkungsbereich solcher Verbundaktivitäten muss sich dabei jedoch
vorwiegend aufs Technisch-Formale beschränken, wie Erfahrungen bei der

Vereinigung der Walliser Ortsmuseen zeigen".
Schwerpunkte der Tätigkeit der Vereinigung bilden nach wie vor

Inventarisationen der Museumsbestände sowie technische Beratung in

Ausstellungs- und Konservierungsfragen. Inzwischen sind rund fünfzehn
Museen ganz oder teilweise inventarisch erfasst, und dank der Klassierung

eines Doppels jeder Inventarkarte in einer Zentralkartei in Sitten

liegt heute bereits ein beachtliches Arbeitsinstrument zur Sachkultur des

Wallis vor. Nicht selten bewirkt dabei eine Inventarisation weitere
museumseigene Aktivitäten unter Inanspruchnahme der Dienste und

Angebote der Vereinigung. Die Vereinigung ihrerseits bietet ihre finanzielle

und beratende Unterstützung nur dort an, wo Bedürfnisse auch

angemeldet werden. Initiative und Animation liegen also ausschliesslich
beim einzelnen Museum. Die ursprünglich angestrebte zentrale
Lenkung mit dem Ziel einer kantonalen Museumslandschaft mit regionalen
Schwerpunkten und ortstypischen Inhalten, also eine Art disperses
Verbundmuseum, darf deshalb nicht Aufgabe einer Museumsvereinigung
sein, will man nicht ein Nachlassen der lokalen Beteiligung und damit
das Ende eines Ortsmuseums riskieren. Der durch Beratung und
Inventarisationen angebahnte Kontakt zwischen den Museen und den bei der

Vereinigung Tätigen hat hier im übrigen bereits mehr bewirkt, als jede
Planung von oben dies hätte erreichen können.

Angedeutet ist damit auch die praktische Unmöglichkeit, die Interessen

von Museumsverantwortlichen, lokalem und externem Publikum
sowie der Wissenschaft unter einen Hut zu bringen, ein Spannungsfeld,
das jeden in der zentralen Museumsberatung Tätigen seine Arbeit als

ständige Gratwanderung erfahren lässt24. Ihre positiven Auswirkungen
erfährt deshalb die bisherige Arbeit der Vereinigung der Walliser
Ortsmuseen vor allem in jenen Bereichen, die weniger direkt nach aussen

gerichtet sind (zentrale Dokumentation, Inventare, Depots, Finanzierung).

Die Un tauglichkeit von Patentrezepten verlangt nach Modellen, die eine

offene Museumsentwicklung zulassen. Ein solches Modell wäre das Ecomusée.

«Hauptkriterium bei der bisherigen Sammel- und Ausstellungspraxis
der Heimatmuseen scheint - neben der lokalen Beschränkung - die

Zufälligkeit zu sein. Diese Zufälligkeit befreit vorjeder kritischen Distanz



138 Thomas Antonietti

zu den Objekten in ihrem geschichtlichen Zusammenhang, das Objekt
ist malerisches Einzelstück, jedoch nicht historischer Sachzeuge.» So

Carla Döring in ihrer Arbeit über das kulturhistorische Museum21. Doch
nicht Zufälligkeiten sind es eigentlich, die das Bild vieler Kleinmuseen
bestimmen, sondern die meist schmale und einseitige Beteiligung an
ihrem Aufbau. Das Bild der heilen Welt hat also gewissermassen System.

«Or il est temps de dire aux gens que leurs valeurs (les vraies) ne sont

pas conservées par le musée; que celles qui sont conservées ne sont que le

reflet de choix faits sans eux», fordert deshalb Alain Nicolas26. Und unter
der Kurzformel «Selbstreflexion in der Selbstdarstellung» möchte Dieter
Kramer das Museum zu einem «Kommunikationszentrum freier
gleichberechtigter Bürger» demokratisieren, die sich «lernend, reflektierend
und Ausstellungen bauend betätigen»27. Vorläufig wohl noch ein Fernziel,

ein Ziel aber, das die Richtung der kleinen Schritte in die Zukunft
angibt. Und diese Zukunft hat schon begonnen, vorläufig allerdings erst
im Ausland. «Ecomusée» heisst das Zauberwort, und gemeint ist die
Idee, das Museum zu einem kulturellen Instrument zu machen, das unter
breiter Beteiligung innerhalb eines bestimmten Gebietes museale
Funktionen im weitesten Sinne wahrnimmt2". Ausserlich kommt das Ecomusée

dem Freilichtmuseum am nächsten, doch unterscheidet es sich von
diesem durch die Erhaltung von Gebäuden und Anlagen in situ. Im
Gegensatz zum herkömmlichen Museum arbeitet das Ecomusée dezentral,

interdisziplinär und unter Einbezug der Bevölkerung, wobei die
professionellen Mitarbeiter neben wissenschaftlicher Beihilfe auch Anima-
tionsfunktionen zu übernehmen haben.

Dort, wo sie bereits bestehen, sind die Ecomusées meist stark profes-
sionalisicrt und aufdie Verhältnisse städtischer Agglomerationen
zugeschnitten. Trotzdem scheinen sie im Moment auch für die Kleinmuseen
das zukunftsträchtigste Modell abzugeben, weshalb ihre Grundidee
auch auf diese anwendbar erscheint. Wie, das sci - aus dem Stegreif und
ohne Rücksicht auf Fragen der Durchführbarkeit - einmal theoretisch
an einem Beispiel durchgespielt, nämlich dem Alpmuseum auf der Rie-

deralp ob Morel, dem jüngsten Kind der Walliser Museumslandschaft.
Kernstück des 1985 eröffneten Museums ist eine möglichst authentisch
eingerichtete Alphütte aus dem Jahre 1606, die alle wesentlichen bauli
chen Elemente alpwirtschaftlicher Infrastruktur (Käserei, Wohnraum,
Stall, Keller) unter einem Dach vereinigt und innen wie aussen Konstanz
und Wandel der lokalen Alpwirtschaft dokumentiert. Zur besseren

Erklärung dessen, was sich innerhalb und ausserhalb der Alphütte
abspielte, wurde sodann im ehemaligen Stallanbau eine Ausstellung
aufgebaut, die mit historischen, aktuellen und vergleichenden Aspekten zur



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 139

Alpwirtschaft auch über das Traditionelle und Lokale hinausgreift. Zum

Museumsprogramm gehört zudem ein einmal wöchentlich stattfindendes

Schaukäsen mit einem Besuch des nahegelegenen modernen
Alpbetriebes.

Soweit der Ist-Zustand, der in Ansätzen bereits Ideen des Ecomusée in

sich trägt (u.a. Erhaltung an Ort). Als Möglichkeiten einer Weiterentwicklung

in Richtung Ecomusée böten sich nun hier etwa an:
1. Erweiterung der Beteiligung am Museum durch Aktivitäten rund

ums bestehende Museum;
2. Einrichten eines kleinen Zentrums mit Dokumentation und Depot;
3. Bildung einer Animationsgruppe, die mit Schülern und Interessengruppen

museale Programme durchführt (z.B. kleine Ausstellungen in

Schulen, Hotels, Schaufenstern usw.);
4. Anlegen eines beschilderten Parcours mit Informationen zu den

architektonischen Zeugen der traditionellen inneralpinen Mehrstufenwirtschaft

(Heimgüter mit Wohnhäusern, Ställen, Stadeln, Speichern
und Gewerbebauten, eine Zwischenstufe mit Ausfütterungsställen und

Maiensässen, Alpen mit Alpgebäuden) und mit Hinweisen zu den
Ortsbildern als Ganzes - im Inventar schützenswerter Ortsbilder der Schweiz
sind die drei in Frage stehenden Dörfer als von nationaler (Goppisberg),
regionaler (Greich) und lokaler Bedeutung (Ried-Mörel) eingestuft;

5. Erhaltung repräsentativer Einzelbauten und Gebäudegruppen,
soweit möglich unter Weiter- bzw. Umnutzung;

6. Einrichten von musealen Aussenposten mit Ausstellungen und

Einrichtungen zu lokalen Themen;
7. Anbieten von kulturhistorischen Führungen, Exkursionen und

ähnlichem für Einheimische und Touristen, unter Umständen in
Zusammenarbeit mit Verkehrsverein und Naturschutzzentrum Aletschwald.

Primäres Ziel eines solchen Museums wäre es, der einheimischen

Bevölkerung ein Instrument anzubieten, das ihr bei der Gestaltung ihres
Lebensraumes und ihrer Gegenwart vermehrt historische Kompetenz
verleiht. Das Risiko, dass die Idee eines Ecomusée in eine Art Disneyland
ausarten könnte, ist allerdings in einer touristischen Region wie der Rie-

deralp ebensowenig zu unterschätzen wie die Illusion einer zeitlichen
Authentizität, wo nur eine räumliche gegeben ist.

Den Esel Museumsinhalte) meinen undden Sack Institution Museum)

schlagen, heisst der Trugschluss, dem die Museumskritiker aufsitzen. Oder ist
das Medium eben doch die Botschaft?

Was weiter oben für die volkskundlichen Grossmuseen gefordert
wurde, gilt in gleicher Weise auch für die Kleinmuseen: Nicht das Objekt



140 Thomas Antonietti

an sich soll Gegenstand musealer Ausstellungen sein, sondern Aussagen
und Erkenntnisse über volkskundliche Phänomene. Gefragt sind also

zuerst einmal und vor allem neue Inhalte. Gefragt sind aber auch -
gerade bei den lokalen Museen - neue Methoden. Thesenartig seien
deshalb diesbezüglich noch ein paar Perspektiven für die Zukunft
skizziert:

1. Das Ortsmuseum stellt ein mögliches (also ergänz- und ersetzbares)
Mittel zur Aufarbeitung lokaler Entwicklungen dar. Nicht das möglichst
genaue Abbilden oder gar Revitalisieren von Gewesenem wäre dann die
zentrale Funktion des Museums, sondern das Verleihen von historischem

Bewusstsein für die Auseinandersetzung mit der Aktualität.
2. Dies bedingt neue Strukturen in der Museumsführung: Weg vom

Einmannbetrieb, hin zu einer instrumentellen Nutzung des Museums auf
allen seinen Stufen durch lokale und andere interessierte Gruppen29.

3. Das Angebot des Museums an die Öffentlichkeit würde sich damit
nicht mehr in Ausstellungen erschöpfen, sondern auch den Produktionsbereich

miteinsehliessen. Das Ortsmuseum also als Dokumentationszentrum

und kulturelle Einrichtung mit instrumentellem Charakter für
die Nutzer.

4. Der Quellenwert der Objekte als der nach wie vor zentralen
Informationsträger des Museums erschliesst sich durch Beobachtung und
Befragung einerseits, durch das Studium von Literatur, Archiv- und
Bildmaterial andererseits. Das heisst: Das Museum muss sich auch das, was
ausserhalb seiner Sammlungen liegt, vermehrt für seine Arbeit nutzbar
machen. Ein stärkeres Zusammengehen von Ortsmuseum und Gemeindearchiv

drängt sich auch insofern auf, als die Alltagskultur und ihre
materiellen Zeugen nur vor dem Hintergrund sozial- und wirtschaftsgeschichtlicher

Zusammenhänge verständlich sind. Für die musealen
Inhalte bedeutet das die Aufhebung der Trennung von Ortsgeschichte
und lokaler Volkskunde, von Elitekultur und Volkskultur.

5. Das Museum, auch das Ortsmuseum sollte sich vermehrt als
Massenmedium verstehen, unter Nutzung jener spezifischen Eigenschaften,
die es gegenüber den andern Medien auszeichnet: Multimedialität, Drei-
dimensionalität sowie hoher Grad an Anschaulichkeit und Authentizität.

Die Folgen eines solchen Verständnisses wären: Relativierung der

Stellung der Objekte und Entwickeln von musealen Programmen mit
volkskundlichen Inhalten und einer gewissen Langzeitaktualität.

Idealistische Vorstellungen angesichts des momentanen Ist-Zustan-
des, einverstanden. Doch dürfen wir diesen Zustand nicht als den einzig
möglichen akzeptieren, soll die Zukunft der Ortsmuseen nicht von
zeitbedingten Interessenlagen einzelner Engagierter abhängen. Idealziele



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 141

ständig neu zu formulieren, gehört deshalb ebenso notwendig ins
museale Pflichtenheft wie das beharrliche Weiterentwickeln dessen, was
derzeit machbar ist. Und das wäre bereits eine ganze Menge. Etwa lük-
kenlose Inventarisation und breitangelegte Dokumentation der
Bestände; Erfassen dessen, was ausserhalb des Museums die lokale
Geschichte dokumentiert, und Ausdehnen des Sammeins aufsämtliche
Zeugnisse schriftlicher, mündlicher, bildhafter und sachgebundener Art,
welche die Lebens- und Denkart einer lokalen Gemeinschaft dokumentieren;

aktives Suchen der Zusammenarbeit mit Betroffenen (Alten, Leuten

aus bäuerlichem Milieu, traditionellen Handwerkern usf.); in
Ausstellungen von Themen und Aussagen ausgehen, mindestens aber den

Sinnzusammenhang der Objekte herstellen; Inhalte definieren, welche
für das Werden eines Ortes repräsentativ sind und welche die aktuellen
Interessen möglichst vieler aufnehmen

So gesehen ist das Museum zweifellos ein Medium mit Zukunft.
Darauf deuten auch momentane Tendenzen und zu erwartende
Entwicklungen im Kommunikationsbereich hin. Dank seiner Multimediali-
tät anpassungsfähig an neue Bedürfnisse jeglicher Art, in der Unmittelbarkeit

des dreidimensionalen Objektes von keinem andern Medium
auch nur annähernd erreicht und durch die zahlreichen Möglichkeiten
der Teilnahme zur Aufhebung der Einwegkommunikation bestens

geeignet, weist das Museum Eigenschaften auf, die ihm weder formal
noch inhaltlich Grenzen setzen. Das Medium trägt also die Botschaft
keineswegs schon in sich, es ist schlimmstenfalls für bestimmte Botschaften

etwas anfälliger. Für das Medium Museum heisst das: breitere
Beteiligung an der Produktion zur besseren Kontrolle der musealen Botschaften.



142 Thomas Antonietti

Anmerkungen

1 Diese Position findet sich noch bei: Ernst Schlee: Das volkskundliche Museum
als Herausforderung. In: Zeitschrift fur Volkskunde (1970), 60-76. Lothar Pretzell:
Das volkskundlichc Museum als Schau populärer Leistungen. In: Zeitschrift für
Volkskunde (1971), 38-50. Den Gegenstandpunkt vertreten etwa: Martin Scharfe:
Das volkskundliche Museum als Zumutung. In: Zeitschrift für Volkskunde (1970), 76-
78. Hermann Bausinger: Volkskunde. Darmstadt 1972 211. Hans-Ulrich Roller:
Aspekte des Leitthemas. In: Deneke und Brückner (Hg.): Volkskunde im Museum.
Würzburg 1976, 40ff. Carla E. Döring: Das kulturgeschichtliche Museum. Frankfort
a. M. 1977, 100. Konrad Köstlin: Das Museum zwischen Wissenschaft und Anschaulichkeit.

In: M. Scharfe (Hg.): Museen in der Provinz. Tübingen 1982, 55ff.
2 Dieter Kramer: Gedanken zu einem hessischen Museumsentwicklungsplan. In:

Geburtsgabe für Alfred Hock. Marburg 1971, 197f.
Wulf Schadendorf Das Museum zwischen Kunst und Geschichte. In: Brückner

und Deneke (Hg.): Volkskunde im Museum. Würzburg 1976, 167.
4 Roland Kaehr: Présentation. In: Hainard undKaehr (Hg.): Temps perdu -Temps

retrouvé. Neuchatel 1985, 7.

Von der grundsätzlichen Möglichkeit, auch komplexe Phänomene etwa der
Stadt- und Industrieethnologie museal darzustellen, zeugt zum Beispiel ein Versuch
am Musée Dauphinois in Grenoble. Vgl. dazu: Jean Guibal et Jean-Pierre Laurent:
L'ethnologie urbaine au Musée. Chronique d'une expérience. In: Le Monde Alpin et
Rhodanien (1984), 201-212.

h
Jean Baudrillard: Le système des objets. Paris 1968.

' Edith Pél und Tamâs Hofer: Über monographisches Sammeln volkskundlicher
Objekte. In: Schmitz und Wildhaber (Hg.): Festschrift für Alfred Bühler. Basel 1965,
77-92. Tamäs Hofer: Gegenstände in dörflichem und städtischem Milieu. In: G.
Wiegelmann (Hg.): Gemeinde im Wandel. Münster 1979, 113-135.

Diese Beschränkung auf Innovationen im Formalen findet sich nicht nur in der
Praxis, sondern auch in der Theorie. Vgl. dazu etwa: François Dagognet: Quel musée
demain? In: Hainard und Kaehr (wie Anm. 4), 99-109. Alain Nicolas: L'avenir du
musée, le musée de l'avenir. In: Hainard und Kaehr (wie Anm. 4), 111-122. Beide sehen
die Zukunft der Museen u.a. in einer Individualisierung der Museumsbenützung
durch den Einsatz von Computern und neuen Medien.

«Generationen von Ethnographen, die Gegenstände gesammelt, bestimmt und
analysiert haben, häuften über Geschichte unel Verbreitung der Tvpen, der technischen

Lösungen und Stilmerkmale eine Menge von Kenntnissen auf Diese Gegenstände

aber wurden kaum dazu benutzt, um durch sie die gesellschaftliche Struktur,
Denkungsart, Bestreben usw. der sie brauchenden Gruppe zu erklären. > Tamäs Hofer
(wie Anm. 7, 1979), 113.

Vgl. dazu: Michael Thompson: Die Theorie des Abfalls. Stuttgart 1981.
11 Hermann Bausinger (wie Anm. 1), 264.
12 Hans-Ulrich Roller (wie Anm. 1), 38.

Text aus der Ausstellung «Temps perdu - Temps retrouvé» im Musée d'F'thno-
graphie in Neuenbürg 1985. Ahnliches meint Korfl. wenn er beim musealen Objekt
eine Ambivalenz von < zeitlich Gegenwärtigem und geschichtlich Anderem > diagnostiziert,

um daraus eine Präsentation abzuleiten, bei der «die einzelnen F^xponate wie
Belege im Gefoge einer mit visuellen Mitteln arrangierten Interpretation» wirken.
Gottfried Korff: Forum statt Museum. In: Geschichte und Gesellschaft (1985), 244-
251.

14
WernerJehle: Die Lust an Antiquitäten - woher kommt sie denn? In: Basler

Zeitung, 7. April 1985, 3.

Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. München 1978, 220.
"' Hedwig Hangen: Heimatmuseen im Umbruch. In: A.C. Bimmer (Hg.):

Europäische Ethnologie in der beruflichen Praxis. Bonn 1983, 41.
17 Roland Kaehr (wie Anm 4), 7.



Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm 143

"" Max Peter Baumann: Musikfolklore und Musikfolklorismus. Winterthur 1976,
63, 229.

19 Zu den spezifischen Eigenschaften eler Kleinmuseen vgl.: Rose-Claire Schule:
Les musées locaux du Valais. In: Folklore Suisse (1978), 75-83. A. Palmy: Unterwegs
zur Zusammenarbeit. In: Bündner Schulblatt (1985/6), 4-13.

" Hedwig Hangen (wie Anm. 16), 38. 40.
21 «Ein jeder Gegenstand wird in einer kleinen Gemeinschaft durch die komplizierten

Beziehungen des Gebrauchs, des Besitzes, der Kenntnisse, der Wertschätzung,

der gefohlsmässigen Bindung usw. mit dem lebenden, handelnden Menschen
verbunden.» Fei und Hofer (wie Anm. 7), 89.

22
Widerspruch (1983/6), 116f.

23 Vgl. dazu: Rose-Claire Schule (wie Anm. 19).
24 Eine Erfahrung, die sich in Berichten aus der Praxis an Kleinmuseen immer

wiederbestätigt findet. So etwa in mehreren Beiträgen in: M. Scharfe: Museen in der
Provinz. Tübingen 1982.

21 Carla Elisabeth Döring (wie Anm. 1), 80.
26 Alain Nicolas (wie Anm. 8), 115.
27 Dieter Kramer: Kulturgeschichtliche Museen im hessischen

Museumsentwicklungsplan. In: Brückner und Deneke (Hg.): Volkskunde im Museum. Würzburg
1976, 194.

'" Ideen des Pfeomusée wurden bisher in der Schweiz nur punktuell aufgenommen.

Am Musée d'Ethnographie in Genfarbeitet etwa Konservator Bernard Crettaz
kontinuierlich mit Betroffenen (z.B. alten Leuten) zusammen, dem gleichen Konservator

gelang es in Vissoie im Val d'Anniviers, um die vierzig Leute aus dem Tal fur ein
lokales Ausstellungsprojekt zu aktivieren. Ähnlich arbeitet das Museo Valmaggia in
Cevio. Ein anderes Beispiel wäre die Papiermühle in Basel, ein Arbeitsmuseum, in
dem demonstriert und produziert wird. Und im Kanton Zürich entsteht zur Zeit ein
Industrielehrpfad. Zu Erfahrungen im Ausland vgl.: Adelhart Zippelius: Handbuch
der europäischen Freilichtmuseen. Köln 1974. Neil Cossons: The museum in the valley,

Ironbridge Gorge. Marcel Evrard: Le Creusot / Montceau-les-Mines. The life of
an ecomuseum, assessment orten years. Beide in: Museum (1980), 138-153 und 226-
234. Konrad Vanja: Geschichtslehrprad und Museum. In: M. Scharfe (wie Anm. 24),
123-133. Wassilia von Hinten: L'écomusée. In: Zeitschrift für Volkskunde (1982), 70-
76.

!' Über entsprechende Erfahrungen in Italien vgl.: Rudoir Schenda: Der neue
Hang zur unbekannten Sachkultur. In: Zeitschrift fur Volkskunde (1979), 74-77.


	Vom Schaumuseum zum Museumsprogramm : das Kleinmuseum als Instrument angewandter Volkskunde

