
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 81 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Hexen und ihre Bücher

Autor: Meili, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge und Kommentare

Hexen und ihre Bücher

Von David Meili

Volkskundler und Kulturhistoriker, die sich mit dem Hexenwesen früherer
Epochen befassen, begegnen spätestens bei der Publikation ihrer Arbeiten
Vertreterinnen einer aktuellen Hexenbewegung. Auch wenn Anfragen nach
Rezepten für Zaubertränke und Flugsalben nicht allzu ernst zu nehmen sind,
irritiert das Interesse einer offensichtlich aktiven Subkultur, die ihre historischen

Wurzeln im Hexenwesen der frühen Neuzeit sucht. Bekenntnisse, wie
«Ich bin eine Hexe» oder «Die Hexen sind wieder da», machen neugierig;.
Vorweggenommen sei, dass eler intellektuelle unti kulturelle Hintergrund von
Hexenbewegungen unserer Tage, wo erfassbar, eher dürftig ist. Es handelt
sich in Mitteleuropa - im Gegensatz zu England, wo das Hexenwesen mit
einer langen Tradition des Okkultismus zusammenfliesst - um Kulte aus der
Retorte, oft sogar um die direkte Umsetzung von dürrem Bücherwissen. Die
folgende Darstellung verfolgt skizzenhaft vier Ziele. Vorerst sollen einige
bibliographische Hinweise das .Spannungsfeld zwischen Hexenverfolgung
und Bücherwissen im 16. und 17.Jahrhundert aufzeigen. Dann gilt es, aufjene
neuern «wissenschaftlichen» Werke hinzuweisen, die historische Daten und
ihre Interpretation in die aktuelle Hexenbewegung transportiert haben. Ein
kurzer Kommentar ist der vielleicht aufschlussreichsten deutschsprachigen
Selbstdarstellung dieser Subkultur gewidmet. Abschliessend folgt der erst
unvollständige Versuch, das Phänomen im Rahmen einer Theorie zu fassen,
die zwischen Literaturkritik und Kulturanthropologie steht.

Hexen aus der Schreibstube

In seiner 1682 erschienenen «Magiologia» fordert der Thurgauer Landpfarrer

Bartholomäus Anhorn ein Verbot von Büchern über das Hexenwesen'.
Jene Werke, die aus theologischer Sicht aufklärerisch wirken sollten, würden
in der Bevölkerung als eigentliche Zauberbücher verwendet. Auch andere
Autoren des 17. und 18.Jahrhunderts weisen aufdie negative Beeinflussung
des Volksglaubens durch jene theologischen und juristischen Schriften hin,
die Exempel enthalten und daher zur Nachahmung verleiten. Versucht man
die Entwicklung von Inquisitionsprozess und Hexenglauben im Zeitraum
zwischen dem 15. und 18.Jahrhundert zu überblicken, so stellt man eine
auffällige Korrelation zwischen Buchproduktion und Häufigkeit von Delikten
aus dem Themenkreis der schwarzen Magie fest. Hexen gab es nicht nur in
«Zeiten der Verzweiflung»", des Hungers und Elends, sondern auch in der
Epoche einer intensiven Auseinandersetzung mit dem Bücherwissen. Die
Hexenverfolgung ist nicht ein Kind des nahezu schriftlosen Mittelalters - sie
lässt sich nur im Umfeld der frühen Massenkommunikation verstehen. In den
meisten Teilen Mitteleuropas ist die Hexerei (als theologisches und juristisches

Thema) dem sozialen Mittelstand erst durch populäre Bücher und der
breiten Bevölkerung durch Flugschriften vertraut geworden. Neuere
Untersuchungen zum ländlichen Hexenwesen, wie jene von William Monter über
«Witchcraft in France and Switzerland», gehen denn auch von zwei histo-



80 David Meili

risch unterschiedliehen Elementen des Phänomens aus3. Der Hexenglaube
und die daraus resultierende Hexenverfolgung sind Innovationen der früh-
neuzeitlichen Theologie und Rechtssprechung. Die These von Hexe, Teu-
felsbund und Malefizium findet sich zuerst in intellektuell hochstehenden,
gelehrten Abhandlungen und «sinkt» erst durch pragmatisch orientierte
Werke und den Inquisitionsprozess ins Bewusstsein unterer sozialer Schichten

ab.
Robert Muchembled hat in seinem Werk «Kultur des Volks - Kultur der

Eliten» diesen Prozess der «Akkulturation» etwas anders akzentuiert und auf ehe

generelle Verdrängung autochthoner Traditionen durch eine dominierende
oberschichtliche Kultur hingewiesen4. Carlo Ginzburg hat in «I Benandanti»
an einem verblüffenden Beispiel belegt, wie eine Bruderschaft von Hexenjägern

durch einen Prozess der Perversion ihrer Ideologie in den Augen der
Obrigkeit selbst zu Satansdienern wird1. In meiner Dissertation «Hexen in

Wasterkingen» habe ich einen der letzten europäischen Hexenprozesse
dargestellt und aufzuzeigen versucht, welche Bewusstseinskri.se der Entzug eines
im Laufe von zwei Jahrhunderten selbst zur Tradition gewordenen Denkmodells

durch die obrigkeitliche Autorität führt''. Die Wechselbeziehung
zwischen Hexenverfolgung und Buch hat Colin Wilson mit einer eher philosophischen

Bemerkung ausgeweitet'. Er setzt das endgültige Verschwinden des

Hexenglaubens auf das Jahr 1740, das Datum des Erscheinens von Samuel
Richardsons «Pamela» an. Nach seiner Auffassung sind Hexenglauben und
Hexenverfolgung nur in einer Gesellschaft möglich, die menschliche Phantasie

und Vorstellungskraft unterdrückt. Erst der populär gewordene Roman
erlaubt es, geheime Sehnsüchte und Wünsche zu sublimieren.

Wissenschaft im Grenzbereich

Die letzte aufgrund eines Inquisitionsprozesses verurteilte Hexe soll in der
Mitte des 19.Jahrhunderts in Mexiko verbrannt worden sein. Um diese Zeit
hatte sich in der mitteleuropäischen Kultur längst ein neues Hexenbild gebildet.

Die Literatur der Romantik verklärte die Hexe als «Göttin der Nacht», als

Symbol für dunkle Mächte der Sexualität und weibliche Lebenskraft.
Kennzeichnend für das Hexenbild der «schwarzen Romantik» ist eine weitgehende
Verdrängung des theologischen Systems, das die Hexenverfolgung erst möglich

machte1. Im Werk von Jules Michelet hebt sich die Hexe immer wieder aus
der «mittelalterlichen» Barbarei ab, um zur .Symbolfigur einer neuen Mythologie

und zum Objekt versteckter Begierden zu werden
Zeitgleich oder nur wenig später zu dieser «historischen Mythologie >

entstehen Geschichtsbücher über die Hexenverfolgung, die einem antiklerikalen
Rationalismus verpflichtet sind. In minutiösen Studien werden die Folgen der

Inquisition empirisch erfasst. Das Quellenwerk von Joseph Hansen interpretiert

den Hexenglauben als theologische und juristische Verirrung Die
Hexe selbst ist nur Opfer.

Diese widersprüchliche Aufarbeitung eines historischen Themas gewinnt
auch durch die Beschäftigung der europäischen Geistesvvelt mit dem Okkultismus

nicht an Konturen. Neben dem Medium und dem -Meister» vermittelt
die Hexe als Wahrsagerin und Zauberin Kontakte zu höheren Sphären. In



Hexen und ihre Bücher 81

ihren Mythos lliessen Elemente des osteuropäischen und mediterranen
Volksglaubens ein. Wo Hexenmythen in Rituale und Kulte umgesetzt werden,
dienen volkskundliche Darstellungen und Quellenwerke als Leitfäden. Die
komplexe Beziehung zwischen tier Volkskunde und einer von ihr alimentierten

Subkultur gewinnt durch das Erscheinen von Margaret Murrays «The
Witch-Cult in Western Europe» völlig neue Dimensionen Die erste Auflage
des Werkes erscheint 1921, unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg. Die
englische Ethnologin versucht, den Beweis zu erbringen, dass sich im Hexenwesen

der Neuzeit nichts anderes als die Reste von heidnischen Religionen
widerspiegeln. Sie skizziert Kult und Glauben rund um die Figur ties «gehörnten

Bockes», den sie nochmals 1948 in «The God of the Witches» mit viel
Liebe zum Detail beschreibt1". Zwischen den Erscheinungsjahren dieser beiden

Werke gewinnt die anfänglich zögernd und nicht ohne Ironie
vorgebrachte These derart an Überzeugungskraft, dass sie selbst in Lexika und
philologischen Handbüchern zur einzig verbindlichen Erklärung des Hexenwesens

wird. In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg werden die meisten
angelsächsischen Darstellungen der Hexenverfolgung M. Murrays These
angepasst.

Die ursprünglich eher als ethnologische Spielerei aufgebaute Theorie
verleitet zur Umsetzung in die Praxis. Die wirkungsvollsten Sequenzen und Bilder

der beiden Werke beflügelten nicht nur die Phantasie von Okkultisten,
sondern dürften heute noch zur Inszenierung von «schwarzen Messen»
dienen. Aus ihnen hat auch jene Rockmusik, die schwarzer Magie und Satanskulten

verpflichtet sein möchte, ihre Inspiration geschöpft. Bis zur Mitte der
sechziger Jahre erscheinen in deutscher Sprache nur einige wenige Bücher,
die sich mit Hexen- und Satanskulten befassen. Mit unwesentlichen Ausnahmen

wird das Hexenwesen als ein «Wahn» dargestellt, der die Zeit vor der
Aufklärung heimgesucht habe. Von dieser These abweichende Auffassungen,
wie sie beispielsweise 1960 von Will-Erich Pcuckert vertreten werden, fuhren
zu lebhaften Kontroversen13. Erst mit der deutschsprachigen Übersetzung
Julio Caro Barojas «Die Hexen und ihre Welt» wird 1967 der Weg für eine
ethnologische Betrachtung des Phänomens geebnet". In der Folge erscheinen
zahlreiche populärwissenschaftliche und literarische Werke, die der Existenz
«realer» frühneuzeitlicher Hexen nachspüren.

Die aktuelle mitteleuropäische Hexenbewegung hat mit einer letztlich
romantischen Vorliebe der (männlichen) Intellektuellen für die historische
Hexe nur formale Gemeinsamkeiten. Sie ist aus dem legitimen Wunsch der
Frauenbewegung nach einer eigenen Geschichte und geschichtlichen
Abstützung ihrer Identität entstanden. Bis um 1970 ist die Hexenverfolgung in
der engagiert feministischen Geschichtsschreibung ein Beispiel für die
Unterdrückung der Frau in der frühen Neuzeit. Die Hexen selbst sind arme,
unschuldige Frauen, die den sozial schwächsten Teil einer noch nicht
aufgeklärten Gesellschaft bilden.

Wann die Hexe vom Opfer zur Märtyrerin und Vorkämpferin feministischer

Prinzipien wird, lässt sich hier nicht im Detail belegen. Um 1975 finden
in einigen Grossstädten Demonstrationen von Frauen statt, die sich als
«Hexen» verkleidet haben und Parolen, wie beispielsweise «tremate, tremate,
le streghe son tornate», skandieren1^. Feministische Gruppen und Zirkel
beginnen, sich mit Hexennamen und Hexensymbolen zu bezeichnen.



82 David Meili

Der Wandel vom spielerischen Umgang mit dem Mythos zu seiner Umsetzung

in einen Kult ist nur noch graduell. Er wird durch eine Reihe von
Publikationen unterstützt und begleitet. Ein repräsentatives Beispiel liegt mit dem
1975 erstmals ins Deutsche übersetzten Taschenbuch von Barbara Ehrenreich
und Deindre English vor, das den Titel trägt «Hexen, Hebammen und
Krankenschwestern» Es besteht aus zwei getrennten Aufsätzen, die einen grossen

geschichtlichen Bogen zwischen der Hexenverfolgung im 16.Jahrhun¬
dert und der F'manzipation der Ärztin im 19.Jahrhundert schlagen. Anhand
von Zitaten aus dem Werk von J.Michelet stellen die beiden Autorinnen die
Hexen als Heilkundige, als Vorkämpferinnen einer feministischen Medizin
dar.

Aufzeichnungen einer Hexe

Der Zugang zur aktuellen Hexenbewegung wird durch zwei Faktoren
ersehwert. Vorerst sind Männer, aber auch Frauen, die sich nicht mit den
neuen Kulten identifizieren können, im engeren Kreis der Hexen
unerwünscht. Die Hexenbewegung ist -obwohl sie sich auf Bücher abstützt-eine
schriftlose Subkultur, die aus der Inspiration, aus der persönlichen Erfahrung
heraus leben möchte. Eines der wenigen aufschlussreichen Bücher stammt
von Gerlinde Schacher, die sich seit einigen Jahren unter dem Namen Judith
Jannberg'm feministischen Zirkeln als aktive Hexe vorstellt1'. Gerlinile Schil-
cher schreibt nicht, sie gibt ihre Weisheiten als «oral tradition» wieder. Mit
den Methoden der «oral history» hat die feministische Verlegerin Gisela

Meussling ihre Gedanken aufgeschrieben und redigiert.
Gerlinde Schilcher weist aut das Hexenwesen des 16. und 17.Jahrhunderts

hin und legt dar: «Ich bekenne mich zu diesem Glauben, um dessentwillen
Millionen von Frauen ihr Leben lassen mussten. Ich bekenne mich zu diesem
Glauben, der unser alter Glaube war und heute wieder unser neuer Glaube
ist»18. Die Autorin lässt es nicht bei einem Rückgriff auf die Geschichte bleiben.

Nach ihrer Auflassung sine! Hexen unsterblich und werden immer wieder

in anderen Körpern geboren. Bereits Theodosius I. habe 391/392 n. Chr.
feststellen müssen, dass sowohl Heilige als auch Hexen nach ihrer Hinrichtung

wieder kämen.
Diese Reinkarnationstheorie steht im Mittelpunkt einer Art Heilslehre. Seit

1980 hat Gerlinde Schilcher einen Kreis von Gleichgesinnten um sich
geschart. Ihre Sensitivität lässt sie erkennen, wer eine wiedergeborene Hexe
sein könnte. In einer Seance wird Novizinnen eine frühere Existenz bewusst.
So gerät die Psychologiestudentin Katja bei einem Selbsterfahrungswochenende

in Trance, steht mit gekreuzten Händen auf und will sich von imaginären
Ketten befreien. Sie erwähnt einen Scheiterhaufen. Sie hustet, keucht

und hört nicht mehr auf. Ihr Gesicht läuft blaurot an. Einen kurzen Moment
denke ich, sie erstickt ja. und plötzlich schiesst mir ins Hirn, natürlich, sie
stirbt ja nicht am Verbrennen, sie stirbt an der Rauchgasentwicklung. Ich
hätte es wissen müssen und sehe jetzt, wie Katja vor uns einen grässlichen
Erstickungstod stirbt»1'.

Der weitere Verlauf der Seance arbeitet das frühere Leben eler Hexe Katja
auf. Sie soll durch ihre langen roten Haare zur Aussenseiterin im Dorf geworden

sein. Offensichtlich in einem anderen Leben sei sie ihren Häschern durch



Hexen und ihre Bücher 83

Freitod, durch einen Sprung in Abgründe entgangen. Der Trance folgen
intensive Gespräche und historische Erörterungen, bis die junge Frau eine
neue/alte Identität gefunden hat.

Hin und wieder kann Gerlinde Schilcher bei ihren Referaten in feministischen

Zirkeln spontane «Hexenregressionen» auslösen. Während sie von Folter

und Hinrichtung spricht, können sensible Frauen in «Hexentrance»
transponiert werden. Sie beginnen heftig zu atmen, weisen rotgefärbte Wundmale
auf und sind kaum ansprechbar.

Durch diese stets auch physisch starke Erregung wird das Alltagskleid
abgeworfen. Das neue Bewusstsein wird durch zahlreiche Grundregeln des
Verhaltens gestärkt. Neben den gängigen Klischees neuer Sekten, wie dem
«Einssein» mit dem Kosmos, werden radikale feministische Forderungen mit
dem Hexenwesen in Verbindung gebracht. Über diesen Kodex hinaus muss
jede Hexe aus ihrer jahrhundertealten, persönlichen Erfahrung entscheiden
können, wie sie sich zu Fragen der Gegenwart verhält.

Ein Kult als «Midcult»

Barbara Ehrenreich und Deindre English haben ihr schmales Bändchen
durch eine kritische Bibliographie ergänzt"0. Sie führen etwas mehr als ein
Dutzend jener Werke auf, die ihnen fur eine Diskussion des Themenkreises
«Hexen als Hebammen» von Bedeutung erscheinen. Es handelt sich
mehrheitlich um verbreitete Darstellungen des Hexcnwesens, von Montague Summers

Ausgabe des «Malleus Maleficarum» bis hin zum Werk von Jules Michelet,

das als «lebensnahes Buch über das Mittelalter» beurteilt wird. Über
Margaret Murray heisst es, sie «war die erste, die den anthropologischen Standpunkt

einbrachte, der jetzt weithin vertreten wird, dass die Hexenkunst zu
einem Teil ein Überbleibsel einer im Volk fortlebenden vorchristlichen Religion

war».
Einen besonderen Stellenwert nimmt das 1974 erschienene Werk «Die

Fabrikation des Wahnsinns» von Thomas Szasz ein. Die komplexe
Auseinandersetzung mit der Psychiatrie wird aufdie Aussage reduziert: «Szasz vertritt
die Meinung, dass die institutionelle Psychiatrie die moderne Version der
Hexenjagden sind, mit dem Patienten in der Rolle als Hexe». Abgesehen vom
steten Ringen von Übersetzerinnen und Autorinnen mit Terminologie und
Grammatik lassen diese Zitate eine eher oberflächliche Auseinandersetzung
mit Primär- und Sekundärquellen vermuten.

Hemmungslos vergreift sich auch Gerlinde Schilcher am einschlägigen
Schrifttum. Die meisten von ihr geschilderten und von ihren «Hexen»
aufgearbeiteten Szenen stammen aus bekannten Quellenwerken, wie jenem von
Joseph Hansen. Sie sind dem Bild eines «Mittelalters» verhaftet, wie es die
Historiker des ausgehenden 19.Jahrhunderts als Umfeld der Hexenprozesse
beschrieben haben. Über die Kulturgeschichte des 16. und 17.Jahrhunderts
verfugen die Autorin und ihre «regredierten» Hexen ein höchst mangelhaftes,
auf einige wenige Klischees reduziertes Wissen.

Schon bei einer spontanen Inhaltsanalyse offenbart sich die aktuelle
Hexenbewegung als ein P'lickwerk aus allerhand Theorien und Stoffen, die
sich in Büchern finden lassen. Die angeblich zeitlose Ideologie ist nichts anderes

als «gesunkenes» Kulturgut des wissenschaftlichen Diskurses unseres



84 David Meili

Jahrhunderts. Doch die Qualität dieser Botschaft ist nicht wesentlich schlechter

als die intellektuelle Substanz anderer zeitgenössischer Bewegungen im
Grenzbereich des Rationalismus.

Die Kulturkritik - und mit ihr auch die Volkskunde - tut sich mit diesen

neuen Kulten schwer. Dem Hauptkriterium eines «gesunkenen Kulturgutes»
entsprechen sie nicht: Sie sind nicht Gemeingut, sondern werelen nur von
einer kleinen und elitären Subkultur ausgeübt. Durch ihren intellektuellen
Anspruch sind diese Bewegungen auch nicht der Massenkultur zuzuordnen.
Der Literaturkritiker Umberto Èro hat für diese Art der Umsetzung von
«hochstehenden» Formen und Inhalten den Begriff des «Midcults» gewählt21. Im
Gegensatz zum «Masscult», zur Massenkultur des unteren Niveaus, «korrumpiert

der Midcult die Hochkultur». Er unterliegt jedoch, ebenso wie der
«Masscult», den Wünschen des Konsumenten, «setzt jedoch die Adressanten
einer privilegierten und schwierigen Erfahrung aus.»

Weit interessanter als die kultursoziologische Einstufung dieser feministischen

Bewegung ist die Frage, weshalb die Geschichte zum «Steinbruch» für
ihr Lehrgebäude herhalten muss. Die intensive Beschäftigung mit der
Vergangenheit hat verschiedene Motive, deren Übergänge zum Teil verschwommen

sind. Vorerst ist Geschichte ein Versuch, die eigene Identität abzustützen
und zu rechtfertigen. Dann dient sie zur Motivation der Gruppenmitglieder.
Die Schandtaten, die an ideologischen Vorkämpferinnen oder gar in einem
früheren Leben begangen worden sind, sollen gerächt oder zumindest für die
Zukunft verhindert werden. Klärend bietet sich hier eine Beobachtung von
RolfSchörken an: «Sich in der Geschichte einer gemeinsamen Zugehörigkeit
versichern zu wollen, ist ein vorwissenschaftliches Grundmotiv bei der
Beschäftigung mit der Geschichte, es ist ein Beleg für die These, dass sich
Geschichte als Wissenschaft auf lebensweltliche Bedürfnisse und Erfahrungen

stützt und dass deren Strukturen als Moment in den wissenschaftlichen
Strukturen auffindbar sind»"".



Hexen und ihre Bücher 85

Anmerkungen

I Bartholomäus Anhorn: Magiologia. Basel 1682.
" Gabriele Becker, Silvia Bovenschen u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung. Zur

Genese und Aktualität des Hexenbildes. Frankfurt am Main 1977, 7.

William Fl Monter: Witchcraft in France and Switzerland; the Boderlands
during the Reformation. Ithaca 1976.

4 Robert Muchembled: Kultur des Volks - Kultur der Eliten. Stuttgart 1982, 232-
276.

Carlo Ginzburg: I Benandanti. Torino 1966.
David Meili: Hexen in Wasterkingen. Magie und Lebensform in einem Dorf des

frühen 18. Jahrhunderts. Basel 1980.
7 Colin Wilson: Das Okkulte. Berlin 1982, 626.

Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik. München 1970, 66-
95.

Claudia Honegger: Die Hexen der Neuzeit. Studien zur Sozialgeschichte eines
kulturellen Deutungsmusters. Frankfurt am Main 1978, 21-33.

10 Claudia Honegger (wie Anm. 9), 152.
II Margaret Murray: The Witch-Cult in Western Europe. A Study in Anthropology.

London 1921.
' Margaret Murray: The God of the Witches. London 1952.
13 Will-Erich Peuckert: Hexen- und Weiberbünde. In: Kairos 2 (1960). 105-109.
14

Julio Caro Baroja: Die Hexen und ihre Welt. Stuttgart 1967.
'^ Gabriele Becker, Silvia Bovenschen u.a. (wie Anm. 2), 259.
"' Barbara Ehrenreich und Deindre English: Hexen, Hebammen und

Krankenschwestern. München 1975.
'' Judith Jannberg: Ich bin eine Hexe. Erfahrungen und Gedanken. Hg. v. Gisela

Meussling. Bonn 1983.
1

Judith Jannberg (wie Anm. 17), 23.
19 Judith Jannberg (wie Anm. 17), 44.
"" Barbara Ehrenreich und Deindre English (wie Anm. 16), 78-80.
"' Umberto Eco: Apokalvptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur.

Frankfurt am Main 1984, 37-58.
22 Rolf Schörken: Geschichte in der Alltagswelt. Stuttgart 1981, 180-183.


	Hexen und ihre Bücher

