
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 80 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: 's wild Mannli von Selun : Folklore und Forschung : eine Art
Kolonisierung der Alpen?

Autor: Fehlmann-von der Mühll, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


's wild Mannli vom Selun

Folklore und Forschung - eine Art Kolonisierung der Alpen?

Von Maja Fehlmann-von der Mühll

Die Geschichte vom «wild Mannli» am Selun

An einem Samstagabend im Sommer 1981 sass ich in einer Berghütte
auf der Nordseite der Churfirsten (SG), zusammen mit jüngeren und
älteren Bergwanderern. Beredet wurden die Touren der Umgebung.
Empfohlen wurde u.a. die Bergtour zum Wildmannlisloch am Selun
auf der Toggenburger Seite der Churfirsten. Spontan entrollte sich
eine Diskussion darüber, wie die Höhle zu ihrem Namen gekommen
sei. Die einen wussten von prähistorischen Höhlenbewohnern zu
berichten, andere von Heinzelmännchen, die der Höhle ihren Namen
verschafft hätten. Ein Toggenburger Ehepaar kannte eine andere
Geschichte. Es hatte sie aus sicherer Quelle, nämlich von je einem Grossvater,

der als Kind das «wild Mannli» selbst noch gesehen hatte:

Im vergangenen Jahrhundert stellten die Sennen auf der Scluner Alp fest, dass

ein- und dieselbe Kuh am Morgen immer ohne Milch war. Sie hatten keine Erklärung

ftir diese aussergewöhnliche Tatsache und fingen deshalb an, die Kuh
während der Nacht zu beobachten. Bald schon kamen sie dem Rätsel auf die Spur.
Eine seltsame Gestalt huschte über die Weide, tastete sich behutsam an die Kuh
heran, legte sich darunter und saugte ihr Euter leer. Sogleich machten sich die
Sennen an die Verfolgung der Gestalt. Es dauerte jedoch mehrere Tage, bis sie
ihrer habhaft werden konnten. Vor sich hatten sie einen verwilderten Mann, der
sich im Wildmannlisloch eingerichtet hatte und von dort aus seine Streifzüge auf
Nahrungssuche unternahm. Bekleidet war er nicht, hatte dafür so dichten
Haarwuchs am ganzen Körper, dass man ihn anfangs für ein Tier gehalten hatte. Sein

Gang war halbwegs aufrecht. Sprechen konnte er nicht und verstand auch
offensichtlich kein Wort.

Die Sennen brachten ihre seltsame Beute ins Tal, wo der «wilde Mann» im
Armenhaus versorgt wurde. Mit dem Bekanntwerden des Fundes wurden nach
und nach frühere Begegnungen wach, die man vorher ihrer Unglaubwürdigkeit
wegen besser für sich behalten hatte. Namentlich war das «wild Mannli» schon
mehrmals nachts an der Thur unten beim Fischen beobachtet worden. Es habe
reglos am Ufer verharrt, um im richtigen Moment einen Fisch von blosser Hand zu
fangen. Sein Lebensraum soll sich durchs ganze obere Toggenburg erstreckt
haben. Im Armenhaus hatte man seine liebe Mühe, das «wild Mannli» in einen
Mitmenschen zu verwandeln. Bei guter Witterung gab man ihm immerhin die
Möglichkeit, an einen Baum im Anstaltsgarten gekettet zu werden, den er immerfort in
dumpfer Gemütsverfassung umkreist haben soll, so dass ein Ringweg um den
Baum herum entstand. Eben dort konnte man ihn besichtigen, was die beiden
Grossväter der Erzählenden oftmals als Sonntagsvergnügen taten. Aber auch
Schaulustige von ausserhalb des Tales kamen angereist. So soll eines Tages ein
vornehmer Unbekannter vorgefahren sein, der das «wild Mannli» zu sehen



66 Maja Fehlmann-von der Mühll

wünschte. Als die beiden sich gegenüberstanden, hätte das «wild Mannli» den
Unbekannten mit seinem Blick fixiert. Sie seien miteinander spazieren gegangen
und für immer spurlos entschwunden. Den Schlüssel zu diesem rätselhaften Ende
wurde den Erzählenden auch noch von den Grossvätern überliefert: Der
Unbekannte sei der Erzeuger des «wilden Mannli » gewesen, der aber dessen Mutter im
Stich gelassen habe. So hätte diese den Knaben eben aussetzen müssen. Er hat sich
in der Wildnis selbst durchs Leben bringen müssen. Seinen Vater habe er dann auf
Anhieb erkannt und zur Strafe in einen unheimlichen Tod geführt.

Diese ziemlich phantastische Erzählung wird von den Zuhörern mit
allerhand analogen, irgendwo und irgendwann gehörten oder gelesenen

Geschichten quittiert. Dann geht die Gesellschaft auseinander.
Mich fasziniert das Gehörte nicht nur wegen der unmittelbaren
Ortsnähe, auch wegen der geringen zeitlichen Distanz. Es fasziniert mich
auch die Mischung von recht objektiver Schilderung und sagenhaftem
Schluss. Und ganz tief fasziniert mich die Art und Weise, wie unsere
Grossväter-Generation aus einem Un-Menschen einen Menschen zu
machen versuchte. Dies scheint mir die Thematik zu sein, die jeder
anthropologischen Forschung zugrunde liegt, die aber auch jeden
Menschen in seiner individuellen Existenz betrifft. Die Grundfrage,
die mich seit meinen Studienanfängen bewegt, finde ich in der
Geschichte vom «wilden Mannli» wieder, und so beschliesse ich, mich
nicht nur auf die Bergtour zum Wildmannlisloch am Selun, sondern
auch auf die Suche nach Literatur über dieses «wild Mannli» zu
machen.

Literatur über den Seluner

Anders als sein Schicksalsgenosse, Kaspar Hauser aus Nürnberg,
hat das «wild Mannli» vom Selun in Literatur und Forschung wenig
Nachhall gefunden. Um eine Spur zu ihm zu finden, müsste ich mich
auf die Lektüre von Lokalblättern aus dem Toggenburg verlegen.

Am weitesten zurück liegt eine Meldung in den St. Galler Blättern
aus dem Todesjahr des «wilden Mannlis», in dem von ihm als dem
«Seluner» berichtet wird1. Der Meldung ist Genaueres zu entnehmen:
Im Sommer 1843 soll auf der Seluner Alp ein etwa 12 jähriger Knabe
aufgetaucht sein, der zuvor schon auf einer benachbarten Alp gesichtet
worden war. Der Knabe war nackt, nahm von den Sennen nichts an
und war ausserstande, irgendwelche Auskunft über seine Person zu
geben. Der Findling wurde in die für die Alp zuständige Gemeinde,
Alt-St. Johann, gebracht. Man ging davon aus, der Knabe sei seinen
Eltern entlaufen und machte den Fall landauf, landab bekannt. Die
Ausschreibung lockte zwar viele Neugierige an, doch wollte sich



's wild Mannli vom Selun 67

niemand zu seiner Verwandtschaft bekennen. Einem bestimmten Besucher

gegenüber soll der Knabe etwelche Regung bezeugt haben, doch

ergab sich auch daraus des Rätsels Lösung nicht. Damit wurde klar,
dass man es mit einem Verstossenen zu tun hatte. Die Gemeinden des

Obertoggenburgs mussten den Seluner wohl oder übel be- und
aushalten. Sie liessen das Los entscheiden, welcher Gemeinde die Bürde
zufallen sollte. Das Los fiel auf Nesslau, in dessen Armenhaus der
Seluner nach seinem Aufenthalt in Alt-St. Johann gebracht wurde.

So lauten Auffindung und Unterbringung in der Version der
St. Galler Blätter. Bestätigt wird darin ausserdem die Gewohnheit des

Seluners, im Sommer einen Baum im Anstaltsgarten zu umkreisen -
hier allerdings ohne angekettet zu sein. Soll es ihm zu heiss geworden
sein, soll er sich ins Gebüsch an der Thur unten verkrochen und
stundenlang mit Steinchen gespielt haben. Vom Fische-Fangen von blosser
Hand ist hier nicht die Rede. Im Winter soll er brummend hinter dem
Ofen gesessen haben, ständig den Kopf wiegend. Gesellschaft Hebte

er nicht, er ass alleine auf seinem Zimmer. Wurde er geneckt, sprang
er in gebückter Stellung brummend und zähnezeigend den Neckenden

an. Für Freundlichkeiten hatte er ein wohlwollendes Grunzen übrig.
Mit Mühe brachte man ihn dazu, Hemd und Hose zu tragen, die er mit
Vorliebe offen liess. Sein Filzhut diente ihm vorab als Spielzeug. Der
Bericht schliesst mit der Vermutung, dass die Herkunft des verstossenen

«Idioten» im nahen Umkreis zu suchen gewesen wäre, dass aber

sogar die gute Sonne seine Wiege nicht an den Tag bringen konnte
und dass die ganze Angelegenheit ein Stück der «guten alten Zeit»
widerspiegle.

Ungefähr dasselbe wird fünf Jahre später einem breiteren Publikum
nahegebracht2. Diese Version wird später oft zitiert und hat wohl zur
Verfestigung der Geschichte vom Seluner am meisten beigetragen.

Der nächste Hinweis fällt lakonisch aus, da nur am Rande auf den
Seluner hingewiesen wird. Der Autor, ein mindestens in der Region
bekannter Urgeschichtsforscher, berichtet von prähistorischen Funden
in der Höhle genannt Wildmannlisloch, die «seit undenklichen Zeiten
dem Volke bekannt gewesen» sei3. Er fügt bei: «Eine gewisse
Berühmtheit erlangte sie durch den 1844 in ihr aufgefundenen « Seluner»,
einen Idioten, der nach seiner Gefangennahme im Armenhaus Alt-
St. Johann und Nesslau lebte und 1898 starb, ohne je die menschliche

Sprache erlernt zu haben.. .»4.

Auf Anregung des Prähistorikers Ernst Bächler unternahm es der

damalige Professor für Anthropologie an der Universität Zürich, Otto
Schlaginhaufen, in den 20er Jahren dieses Jahrhunderts, posthum das



68 Maja Fehlmann-von der Mühll

Skelett des Seluners, besonders seinen Schädel zu untersuchen5. Der
Darstellung der wissenschaftlichen Untersuchung geht eine

Lebensschilderung des Seluners voran, wie sie dem Professor von Personen,
die den Seluner noch gekannt hatten, berichtet worden war. In dieser
Version tritt das «wild Mannli» wie in der ersten als Milchdieb auf.
Die Sennen passten ihn ab und entdeckten ihn nackt, dafür «über und
über mit mehr als zentimeterlangen Haaren bedeckt»6. Sie fingen den
sich wie einen gereizten «Muni» (Stier) wehrenden Menschen ein und
brachten ihn ins Tal, wo er im Armenhaus von Alt-St. Johann, ab 1854
in jenem von Nesslau untergebracht wurde. Er soll beim Auffinden
etwa 15 oder 16 Jahre alt gewesen sein. Als interessante Details werden
hier noch seine bedeutenden Körperkräfte aufgeführt : Das Ausreissen
ziemlich dicker und hoher Tännchen soll ihm ein Leichtes gewesen
sein. Auch soll er seine Kraft einmal bewiesen haben, indem er einen
Stier bei den Hörnern packte und so bezwang7.

Diese beiden Elemente sind uns aus Sagen und Dramen vom Wilden
Mann bekannt. Hier vermischen sich Dichtung und Wahrheit in der

Biographie des «wilden Mannlis», wobei die Dichtung dem
bereitstehenden Fundus «Wilder Mann» entnommen werden konnte. Mit den
beiden Elementen wird der Zwischenstatus des zwar Wilden, aber
eben doch Mannes, d. h. Menschen zwischen Natur und Kultur, zum
Ausdruck gebracht. Der Wilde Mann ist einerseits Natur (erkennbar
an seiner Nacktheit oder pflanzlichen Bekleidung), kann aber doch
absolut über die Natur, die Pflanzen und Tiere, herrschen, als ob diese
seinen höheren (menschlichen) Status anerkannt hätten8.

Die Version des Professors aus Zürich bringt die ausführlichste
Erklärung über die Herkunft des Seluners : Darüber nämlich «wurde nie

etwas in Erfahrung gebracht. An Mutmassungen und z.T. phantastischen

Behauptungen fehlte es allerdings nicht. Am nächsten liegt wohl
die Erklärung, dass der idiotische Jüngling, als er seinen Angehörigen
unbequem zu werden anfing, von diesen ausgesetzt wurde. Dabei
braucht man sich den Ort der Herkunft nicht sehr entfernt
vorzustellen»9. Dem Lebenslauf folgt die Eintragung im Taufbuch der
katholischen Pfarrgemeinde Neu-St. Johann. Der Professor hatte ja,

um die Erlaubnis zur Exhumation zu erhalten, mit den Behörden zu
tun. Wohl auch deshalb wurde seine Version relativ gut dokumentiert.
Die Eintragung stammt vom 20. Januar 1898 und schreibt dem Seluner
den Vornamen Johannes zu. Einen Vornamen führte der Seluner also
noch genau neun Monate seines für die damalige Zeit doch recht langen

Lebens (gestorben ist Johannes Seluner am 20. Oktober 1898,
viele Talbewohner sollen ihm die letzte Ehre erwiesen haben). Getauft



's wild Mannli vom Selun 69

wurde er nur «bedingt». Als Taufzeugin amtete die Armenmutter.
Die offiziellen Angaben bzw. Fragezeichen ergänzte der Pfarrer mit
folgendem Kurzbeschrieb: «Er ist vollständiger Idiot, will keine

ganzen Kleider... Um ihn bei der Taufe ruhig zu halten, liess ich ihm
ein Stück Zucker geben, an dem er herumknusperte. Er ist sonst nicht
bösartig.»10

Neben der Erwähnung der Taufe bringt der Bericht auch eine
Fotografie des Seluners. Sie zeigt ihn als nicht ungepflegte ältere Figur
im Freien sitzend, barfuss und mit den bekannten Requisiten Filzhut
und offenes Hemd11. Der Grossteil des Berichts aber ist dem
Ausmessen und Vergleichen des Skeletts mit rezenten und prähistorischen
europäischen und aussereuropäischen Mittelwerten gewidmet.
Festgestellt wurden unter anderem ein Bein- und mehrere Rippenbrüche,
die auf die «wilde» Vergangenheit des Seluners schliessen lassen. Als
auffällig ausgebildet bezeichnet der Anthropologe eine Wölbung an
einer bestimmten Stelle des Schädels, die mit der phylo- und ontogene-
tischen Entwicklung des Sprechens in Zusammenhang gebracht wird
und zur Sprachlosigkeit des Seluners in eklatantem Gegensatz steht12.

Obschon vermerkt wird, dass die Gesamtheit der Merkmale des Skeletts

des Seluners in die Variationsbreite zentraleuropäischer Rassen

fällt, werden dem Seluner als Fazit dem Zeitgeist entsprechend «nean-
derthaloide» Züge sowie Gemeinsamkeiten mit Paläolithikern, Australiern

und Ostafrikanern zugeschrieben13.

Nichts wesentlich Neues, vielmehr eine Zusammenfassung aller
bisher erschienenen Berichte - dem anvisierten Publikum, den Fremden,

entsprechend aufgemacht - bringt der Artikel des bereits zitierten
St. Galler Prähistorikers, Emil Bächler, im Jahre 193314. Damit findet
die Thematik um den Seluner einen vorläufigen Abschluss. Derselbe
Autor macht zwar nochmals eine Anmerkung in einer Fussnote, in der

er darauf hinweist, dass das Wildmannlisloch seinen Namen nicht
vom «idiotischen» Seluner, sondern von einer im Alpen- und
Voralpenraum verbreiteten Zwergsage habe. Bezeugt sei der Name
allerdings erst seit 181915.

Die erwähnte Sage fand sich in einer Nummer der populären
Toggenburger Chronik16. Darin ist von den Wildmännchen, den früheren
Bewohnern der Höhle, die Rede, welche Spuren im Fels hinterlassen
haben sollen, die heute noch zu besichtigen sind. Die Wildmännchen
sollen in der Gegend als gutmütige Zwerge heimlich gewirkt haben,
bis Sennen versuchten, ihnen Essen und Kleidung aufzuzwingen. Da
hätten sie sich in Wurzeln verwandelt.



70 Maja Fehlmann-von der Mühll

Die eher bescheidene Literatur, in eher bescheidenen Blättern
aufgefunden, zeigt ein lokal beschränktes, wenn auch periodisch immer
wieder aufflackerndes Interesse am eigenen Findling. Im Vergleich zur
selbstgehörten Version der Geschichte des «wilden Mannlis» förderte
die Lektüre nur wenige Abweichungen zutage : korrigiert wurden der
aufAnhieb als sagenhaft identifizierte Abgang des Seluners mit seinem
Vater sowie die Herleitung des Namens der Höhle von diesem
konkreten «wilden Mannli».

Analytische Versuche

Aus allen zur Verfügung stehenden Versionen sollen nun die
konstanten, daher wohl auch bedeutungs- und funktionsträchtigsten
Elemente herausgenommen und in einen weiteren Zusammenhang von
Folklore und Forschung gestellt werden.

- Da ist als Konstante die unbekannte Herkunft, der Seluner ist ein
Mensch ohne Familie, ohne Verwandte.

- Der Seluner versteht keine Sprache, kann keine Sprache erlernen.
Er kann mit seiner Umgebung nicht kommunizieren.

- Der Seluner hat unerhörte Körperkräfte, kennt aber den Gebrauch
von Werkzeugen nicht.

Diese Aufzählung macht deutlich, dass die Existenz des Seluners im
Vergleich zu einer gewöhnlichen menschlichen Existenz anhand seiner

Mängel beschrieben wird. In dieser Negativ-Aufzählung spiegelt sich
das Selbstverständnis seiner kulturellen Umgebung (und das der

späteren Forscher, mich davon nicht ausgenommen) über das, was
menschliches Leben ausmacht; darüber, was sein soll und darf und was
nicht. Dazu gehören, diesmal positiv formuliert:

- Eine Abstammung, auf die man sich selbst berufen kann und auf
die andere sich beziehen können.

- Sprachliche und symbolische Kommunikation
- Kleidung und

- Der Gebrauch von Werkzeugen

Die ersten beiden Elemente dienen der Integration in eine
gesellschaftliche Einheit und gleichzeitig der eigenen Identität. Das dritte
kann ebenfalls diese Funktion haben, es demonstriert aber auch

zusammen mit dem letzten Element den Prozess der Zivilisation17. Mit
allen wird dem Natur- und Körperentfernungsprinzip nachgelebt,
welches aus der bloss biologischen Existenz der Spezies Mensch das

Kulturwesen Mensch schafft. Wenn diese Elemente den Menschen



's wild Mannli vom Selun 71

ausmachen, ist es naheliegend, sie beim Fehlen einzusetzen und
nachzuholen. Damit ist die «Behandlung» des Seluners gegeben. Sie heisst
Identität verschaffen, Erziehung und Enkulturation. Doch fruchtete
diese Therapie, wie wir eine entsprechende Behandlung heute
bezeichnen würden, beim Seluner wenig oder nichts. Anstelle der
Herkunft wurde ihm mindestens ein Bürgerort verschafft, was zwar nicht
seiner Identität diente, sondern vielmehr die leidige Fürsorgepflicht
unter den Gemeinden festlegte18. Anders als die Vielzahl seiner

Vorgänger lernte der Seluner kaum einen Kulturkniff, noch eine Sprache,
noch fand er einen Zugang zur Religion19. Der Seluner wurde zum
Idioten erklärt. Damit war er als Mensch besonderer Art gekennzeichnet,

weitere Enkulturationsversuche konnten unterbleiben.
Mich irritiert an der Geschichte des Seluners die rasche Bereitschaft,

diese Versuche einzustellen und am Verdikt vom «eigentlichen Idioten»

festzuhalten. Weshalb wurde die Suche nach seiner Herkunft nicht
intensiver betrieben, wenn doch vermutet wurde, diese müsse in der
Nähe hegen? Der Seluner muss ja beim Erscheinen bereits zwischen
12 und 16 Jahren alt gewesen sein. Es scheint mir unwahrscheinlich,
dass die Existenz eines Menschen solange geheimgehalten werden
konnte in einer «face-to-face »-Gesellschaft, wie sie das Toggenburg
und seine Umgebung vor hundert Jahren noch darstellten. Weiter
blieb mir aus einem der Texte als frappante Inkonsequenz haften, dass

die durchs Los ausgemachte Aufnahmegemeinde Nesslau für ihre für
sorgerische Grosszügigkeit gelobt wurde, gleichzeitig aber Klagen
darüber laut wurden, dass der Seluner sich seiner Lebzeit dieser
Gemeinde nicht hat nützlich erweisen wollen oder können20. Zwar
konnte der Seluner seinen vorher lustvoll zerzupften Filzhut geschickt
wieder zusammensetzen und auch geschenkte Knöpfe haufenweise auf
seine Hosen zur Zierde aufnähen21. Doch konnten diese Fähigkeiten,
da der Seluner sie nur in Abgeschlossenheit ausübte und keine Gesellschaft

liebte, in keiner Art und Weise fürs Gemeinwohl genutzt werden.

Das beidseitige Verweigern des Gruppenkontaktes verunmög-
lichte jede Kommunikation, besonders auch die emotionale, die auch
den alltäglichsten Funktionen ihre Bedeutung und einen Konsens
darüber vermittelt22. Gerade was die nonverbale Kommunikation, die

Möglichkeit zu gemeinsamer Tätigkeit anbelangt, erstaunt mich weiter
die Bereitschaft der Anstaltsleitung, dem Seluner das Essen aufs Zimmer

zu bringen, wo er doch sonst - dem damaligen Urteil zu
entnehmen - ohnehin genug Unkosten, ohne Gegenleistung zu erbringen,

verursachte. Die Bereitschaft ist wohl eher auf eine Rücksichtnahme

gegenüber den anderen Armenhaus-Insassen zurückzuführen,



72 Maja Fehlmann-von der Mühll

denen nicht zuzumuten war, zusammen mit dem «wilden Mannli» zu
essen, als auf eine besondere Dienstleistung an ihn.

Der einzige Dienst, den der Seluner seinen Mitmenschen erweisen

konnte, bestand offenbar darin, dass er als Kuriosum beguckt werden
konnte, dies besonders an Sommersonntagen, an denen er seine Kreise
um einen Baum im Anstaltsgarten zog. Diese Verhaltensweise des

Seluners sowie sein winterliches Kopfwiegen würden heute wohl als

Hospitalismus, als Mangel an emotionalen Beziehungen, diagnostiziert.
Seine Tal- und Zeitgenossen fanden gerade über dieses Krankheitsbild
die einzige Beziehung zu ihrem Wilden, was deutlicher als die durch
Gesetz und Moral gebotene Haltung als Mensch im Armenhaus zeigt,
dass Johannes Seluner nicht als Mensch wahrgenommen, ihm nicht als

Mensch begegnet wurde.
Ich kann mich mit der Distanz eines Jahrhunderts einfach nicht des

Eindrucks erwehren, dass die Behandlung des Seluners stark diktiert
wurde vom Wunsche, einen unangenehmen Fall möglichst rasch zu
erledigen. Dass sich die zuständigen Gemeindebehörden dabei nicht
auf Erfahrung und Präzedenzfälle stützen konnten, müsste den Fall
nur noch unangenehmer machen. Und doch scheinen mir Entschiedenheit

und Raschheit im Umgang mit dem «wilden Mannli», aber auch
die Terminologie zu verraten, dass ein Vorverständnis und ein
Handlungsmuster für solche Fälle vorhanden waren. Zur Verdeutlichung
seien hier die Sequenzen der Lebenssituation des Seluners seit seinem
Auftauchen kurz zusammengefasst widergegeben:

- Die erste Begegnung mit dem «wilden Mannli» findet aufgrund
eines den Menschen zugefügten Schadens statt (Milchdiebstahl).

- Das «wilde Mannli» wird von einer Übermacht aufgestöbert, sein

Widerstand gebrochen.

- Das «wilde Mannli» wird in menschlicher Umgebung versorgt, nach
menschlichem Mass (ein armer Idiot) be- und zu menschlichem
Leben verurteilt.

In diesen überspitzten Formulierungen wird der Anklang an den
rituell festgelegten Umgang mit dem Wilden Mann im Volksdrama
deutlich. Die Sequenzen heissen hier23 :

- Frevel feststellen

- Jagen und Einfangen

- Verurteilen und Hinrichten der Gestalten aus der Wildnis

Während die Analogie zu den ersten beiden Sequenzen augenfällig
ist, verlangt diejenige zwischen den beiden dritten einige Erläuterun-



's wild Mannli vom Selun 73

gen: In den dramatischen Aufführungen geht dem Verurteilen das

Erstellen des Sündenregisters voran. Dem entspricht beim Seluner das

Feststellen seiner Unfähigkeiten und Mankos. In der erst zitierten Version

mit dem sagenhaften Abgang des Seluners zusammen mit dem
als Vater erkannten Fremden stimmt die dritte Sequenz mit dem
Schluss im Volkstheater am ehesten überein. Die Gesellschaft um den
Seluner wird durch dessen Freitod der aktiven Rolle im dritten Akt
enthoben. Der Seluner, offenbar ausgestattet mit einem naturgesetzlich

verankerten moralischen Bewusstsein, übernimmt es selbst, das

«wilde» Verhalten seines Erzeugers durch einen unheimlichen Tod zu
rächen. In Wirklichkeit hat es der Seluner seiner Umgebung nicht so
einfach gemacht. Hinrichten als härteste Form des Verurteilens kam
im letzten Jahrhundert nicht mehr in Betracht. An die Stelle traten die
verschiedenen Versuche und das Erfüllen gesetzlich festgelegter Pflichten,

den «wilden» Status abzuschaffen und dem Seluner ein Leben als

Mensch zu ermöglichen. Zumindest wurden dafür die äusseren

Bedingungen geschaffen, wie Unterkunft und Verpflegung, Kleidung,
Bürgerort und zu guter Letzt sogar ein christlicher Vorname. Ob all dies

dem «wilden Mannli» Tod und Johannes Seluner Leben bedeutete,
bleibt dahin gestellt.

Faszination und Funktion des Wilden Mannes

Die Analogie im Umgang mit «Wilden Männern» und dem konkreten
«wilden Mannli» vom Selun scheint mir frappant. Tatsächlich wird
Folklore - zu welcher die überlieferte Geschichte sowie die Wild-
Mann-Aufführungen ja zu zählen sind - als volkstümliches Wissen
und kollektives Handeln ohne Theorie24 definiert. Folklore stellte

ursprünglich ein komplexes Orientierungssystem mit konkreten
Funktionen dar; eine dieser Funktionen bestand darin, Antworten auf Fragen

zu vermitteln, die im Zusammenhang mit sonderbaren oder
unverständlichen lokalen Ereignissen auftauchten25. Im engeren Sinn
hatte Folklore auch die Funktion, Unerhörtes, das die allgemeinen
Normen Übersteigende in erklärende Kategorien und Formen zu bannen,

die vom Volksglauben in überlieferten Mustern bereitgestellt
waren26.

Solche Muster lassen sich im konkreten Fall abrufen und bestimmen
den Umgang mit dem Ungewöhnlichen, dem Wilden. In diesem Sinne

sind sie Naturbeherrschung und somit Kultur. Kulturelle Produkte,
also auch die Folklore, helfen nicht nur Probleme lösen, sie werden
auch von der Phantasie der Menschen, ihren Begierden und Wünschen

gespeist und entworfen. Sie besitzen daher ihre eigene Dialektik von



74 Maja Fehlmann-von der Mühll

Angst und Sehnsucht27. Von dieser Spannung geht ihre Faszination
aus und darin sind sich Folklore und Ideologie - beides Handlungssysteme

ohne Theorie - sehr ähnlich. Wie alle kulturellen Produkte
sind Folklore wie Ideologie dem Wandel unterworfen, was sich an den
verschiedenen Versionen über den Seluner ablesen lässt. So stellt etwa
die in den 30er Jahren durchgeführte Exhumierung und die anthropologische

Untersuchung seines Skeletts mit der oben zitierten
Feststellung «neanderthaloider» Züge einen Rückgriff auf die volkstümliche

Vorstellung der Identität des Wilden Mannes mit vorzeitlichen
Urbewohnern28 dar, zudem nicht frei von damals aktuellen rassistischen

Erklärungsmustern. Zur Zeit erlebt das Thema des Wilden eine
Renaissance. Nachdem der berühmte Wilde Kaspar Hauser verfilmt
und weit herum besprochen worden ist, macht eine zeitgenössische
Adaption Furore29. Kaum eine Zeitung oder Zeitschrift, die nicht
darauf einginge oder eine Assoziation dazu brächte. Nicht nur in der
Kunst wird das Thema ausgeschlachtet, auch in der Wissenschaft

begegnet man ihm, etwa in der Diskussion um Pädagogik und Anti-
pädagogik oder in den immer wieder revidierten Ansichten über den

Zusammenhang von Frühdeprivation und mangelhafter Sprach- und

Intellektentwicklung3 °.

Die Diskussion findet vorwiegend im psychologischen und pädagogischen

Bereich statt, was darauf hindeutet, dass das «wild Mannli»
nicht mehr wie vor 100 Jahren das Chaos, das, was moralisch nicht
sein soll, verkörpert, auch nicht mehr wie vor 5 o Jahren die Abgrenzung

gegenüber einem Untermenschen repräsentiert, sondern dem

Zeitgeist entsprechend eine psychologische Kategorie darstellt: das

Wilde und Ursprüngliche in jedem Menschen selbst. Nebst dieser
Bedeutung auf individueller Ebene repräsentiert das «wild Mannli» auf
sozialer Ebene den aktuellen Kulturverweigerer, den «Aussteiger»
oder «Alternativler». Dass der Idealtyp des Wilden längst in den

Alpenraum verwiesen wurde31, sich die modernen «Wilden» auch

vorwiegend dorthin zurückziehen, unterstreicht ihre Verwandschaft.
Der Alpenraum als schwer zu beherrschender Naturraum wird über

Generationen hinweg als Idealraum für kollektive und individuelle
Projektionen benutzt. Er hat dadurch (neben der ökonomischen und
der touristischen, welcher ich ja den Zugang zur ganzen Geschichte

verdanke) eine weitere Funktion zu erfüllen, die zwar latent, deshalb
aber nicht weniger bedeutend und wirklich ist32. In der Realisierung
dieser latenten Funktion durch Folklore und Forschung vollzieht sich
eine gesellschaftliche Nutzung des Alpenraums, die eine bisher kaum
beachtete Art von Kolonisierung darstellt.



's wild Mannli vom Selun 75

Anmerkungen

1 J. Kuoni: Zwei Heimatlose. In: St. Galler Blätter 1898, 365-368.
2 H. Brunner: Johannes Seluner. In: Die Schweiz, Illustrierte Zeitschrift, VII

(1903), 23L
3 Fünfzehnter Jahresbericht der Schweiz. Gesellschaft für Urgeschichte. 1923.

Wissenschaftlicher Teil, 22-32, hier: 27.
4 ebda.
5 O. Schlaginhaufen: Das Skelett des Johannes Seluner. In: Jahrbuch der

St. Gallischen Naturwissenschaftlichen Gesellschaft. 65. Bd. 1929/30, 323-368.
Mit Abb. und Tafelfiguren.

6 (wie Anm. 5), 323 f.
7 ebda.
8 R. Bernheimer: Wild Men in the Middle Ages. Cambridge 1952, 26.
9 (wie Anm. 5), 324.
10 (wie Anm. 5), 325.
11 ebda. Tafelfigur 1, S. 329.
12 (wie Anm. 5), 336.
13 (wie Anm. 5), 3Ó2f.
14 E. Bächler: Der Seluner. In: Das Toggenburg, Illustriertes Fremdenblatt.

8. Jahrgang, Nr. 5, (1933).
15 Ders., Das Wildmannlisloch am Selun, eine der Wohnstätten des ältesten

prähistorischen Menschen in der Schweiz, ln: Toggenburgerblätter für Heimatkunde,

Beilage zum «Toggenburger Bote». 2. Jahrgang, Nr. 2/3 (1939), 9-13,
hier: Anm. 2, 9 und Anm. 3, 13.

16 Toggenburger Chronik, Illustrierte Beilage zum Toggenburger Volksblatt
und Alttoggenburger. Nr. 2 (1931), 9f.

17 N. Elias: Über den Prozess der Zivilisation. Bern 1969.
18 Die Bundesverfassung von 1848 resp. ein Bundesgesetz von 1851 spricht

allen «Heimatlosen» das Bürgerrecht in ihrer Niederlassungsgemeinde zu. Dazu
(Anm. 2), 365. Da sich der Seluner nicht eigentlich niedergelassen hatte und schon
gar nicht nach freier Wahl, Messen die Gemeinden das Los entscheiden, wem die
Unterhaltspflichten zufallen sollten.

*' (wie Anm. 8), 17f. über das Verhalten des Wilden Mannes bei Kulturkontakt.

20 (wie Anm. 1), 365.
21 (wie Anm. 1), 366 und Anm. 14.
22 P. Bogatyrev: The Functions of Folk Costume in Moravian Slowakia. The

Hague and Paris 1971, 96.
23 A. Carlen: Theatergeschichte des deutschen Wallis. Brig 1982, 8.
24 A. Niederer: Le folklore manipulé. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde

79 (1983), 175-186, hier: 175.
25 (wie Anm. 24), 176.
26 H. Bausinger: Formen der «Volkspoesie». Berlin 1968, 104.
27 E. Cassirer: Symbol, Myth and Culture. New Haven 1979. E. Panofsky:

Iconology. New York 1962.
28 R. Wolfram: Studien zur älteren Schweizer Volkskultur. Wien 1980, 151.
29 «Mann ohne Gedächtnis», ein Film von Kurt Gloor.
30 C. Ernst: Das Sprechvermögen frühdeprivierter Kinder. In: Fachblatt für

Rehabilitation. Pro Infirmis. Nr. 1, 1983, 56-65.
31 (wie Anm. 8), 23.
32 N. Luhmann: Soziologische Aufklärung. Aufsätze zur Theorie sozialer

Systeme. Opladen 1970, 45.


	's wild Mannli von Selun : Folklore und Forschung : eine Art Kolonisierung der Alpen?

