Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 80 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Synchronizitaten in Erlebnissagen : zum Problem des "Wettergeistes"
Autor: Isler, Gotthilf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Synchronizititen in Erlebnissagen

Zum Problem des ‘Wettergeistes’

Von Gotthilf Isler

Hans Trimpy hat in einem kleinen Aufsatz solche Sagen unter-
sucht, in denen von der Begegnung mit einem geisterhaften Wesen
und einer nachfolgenden Wetterverschlechterung berichtet wird!. Im
Unterschied zu anderen Gegenden in der Schweiz ist das geisterhafte
Wesen im Baselbiet relativ hiufig ein Hund. So zitiert er eine Auf-
zeichnung tber den ‘Ribihund’ in Gelterkinden:

k' «Dieser wunderbare Hund mit den verschiedenen Namen lief jeweils von der
oberen Fabrik an einer ehemaligen Ribi (Flachsreibe) vorbei bis an das obere Ende
des Dorfes, Darum hiess er der Ribihund. Wenn man seiner ansichtig wurde, hatte
er gar nichts Auffallendes, er war wie ein gewohnlicher Hund; je linger man aber
nach ihm sah, desto mehr nahm er an Grosse und Umfang zu, Zuweilen plumpste
er ins Wasser, daher hiess er auch Bachpfattli. Der Hund wurde nur geschen,
wenn ein Witterungswechsel bevorstand »2.

«Texte dieser Artw, schreibt Trimpy, «zwingen geradezu zum
Schluss, der bevorstehende Wetterumschlag mache die Menschen fiir
halluzinatorische Begegnungen mit Ungeheuern und Geistern emp-
finglicher»3. Es sei deshalb angesichts der Fille solcher Zeugnisse
vorab aus dem Baselbiet «mehr als berechtigt», zu anderen typischen
Symptomen der Wetterfihligkeit, so «Stérungen der Sinneswahr-
nehmungen wie Nachlassen der Riech-, Geschmacks- und Gehor-
leistung, insbesondere aber der Sehkraft»+ eine (wohl besonders
grosse) «Halluzinationsbereitschaft der Wetterfithligen» zu rechnen.
Fir die Sagenforschung bedeute das: «Sagen, die eine unheimliche
Begegnung mit anschliessendem Regen, Gewitter, Sturm oder Schnee-
fall erwihnen, diitfen, was ihren Ausgangspunkt betriflt, als subjektiv
wahre ‘Erlebnissagen’ gelten, und weiter darf fiir andere Berichte von
solchen Begegnungen ein auslosender Witterungswechsel auch ange-
nommen werden, wenn er nicht ausdriicklich erwihnt wird»s.

Die weiteren Schlisse, die der Autor aus diesem ‘Erklirungsprin-
zip’ zieht, sollen hier nicht diskutiert werden. Hingegen soll die Frage
gestellt werden, ob es sich tatsichlich lediglich um eine Halluzina-
tionsbereitschaft handelt. Koénnte es nicht vielmehr um die wirkliche
Wahrnehmung des kommenden Wetterumschlages gehen ? Wenn die Wagen-
tihrer der Basler Verkehrsbetriebe hiufiger als sonst briisk bremsen
miissen, um Zusammenstosse mit unvorsichtigen Automobilisten zu



Synchronizititen in Erlebnissagen 3

vermeiden, und wenn sie an diesem unvorsichtigen Verhalten ‘spiiren’,
«dass es ander Wetter gibt»9, so diirfte es sich auch hier um ein echtes
intuitives Wahrnehmen des Wetterwechsels handeln — falls er wirklich
eintritt. Intuition vermittelt «Wahrnehmung auf unbewusstem
Wege»?. Wire es nicht méglich, dass der “Wettergeist’, so wie er
gehort oder ganz selten auch gesehen wird, sozusagen ein hot- oder
sichtbargewordenes ‘Bild’ des psychischen Vermagens des naturverbundenen
Menschen darstellt, einen Wetterumschlag vorausguabnen 2

Vielleicht kommen wir der Beantwortung dieser Fragen etwas
niher, wenn wir diesbeziigliche Sagen moglichst genau betrachten.
Ich mo6chte mich zunichst an Memorate halten, d.h. an Berichte iiber
Erlebnisse, die die Erzihler selber gehabt haben, weil solche Sagen
doch einen grosseren (auch parapsychologischen) Zeugniswert haben
als schon weiter erzihlte Erlebnissagen. Beim Weitererzihlen lisst
es sich nicht vermeiden, dass frither oder spiter das urspriingliche
Erlebnis durch (unbewusste) personliche oder archetypische Motive
der neuen Erzihler ‘lberlagert’ und somit verindert wirds.

In Igis (GR) erzdhlte 1949 der damals 74jihrige Landwirt und
Schuhmacher Johannes Dolf, der 18 Jahre Senn auf verschiedenen
Alpen gewesen war:

«Ich war in Falsch Zusenn im [19]15. Wir mussten dort nachalpen wegen dem
Bresten [der Maul- und Klauenseuche]. Damals waren wir zwei Mann in Falsch
mit kranken Tieren noch von [der Alp] Laubazug. Und dann gingen wir einmal
liegen an einem Abend. Das war am 30. September, an meinem Geburtstag. Ich
fand keinen Schlaf. Ich lag auf der Pritsche und ziindete eine Pfeife an. Das war
zwischen elf und zwolf.

Jetzt 16schte die Laterne aus, und dann hérte ich einen in Holzschuhen hinter
dem Schermen hervorkommen, wie wenn er vom Sammeln kime. Ganz deutlich
horte ich den iiber den Stafel herunterklappern, und er klopfte an die Hiittentiir.
Sie war mit einem Kloben zugesperrt. Und ich stehe auf und ziinde die Laterne an
und ging die Huttentiire 6ffnen. Bevor ich hinauskam, hoérte ich ihn noch unter
der Hiitte hindurchgehen. Ich trat dann mit der Laterne auf den Stafel [hinaus]
und rief [ihm] nach: Wer da sei? Ein paarmal. Aber keine Antwort, nichts!

Und am Motrgen, so um fiinf, vor [dem] Tagen, trieb mich das Wasser zum
Aufstehen, und da ziindete ich an, und da fing es an zu ‘beierlen’, so zu ‘schneier-
len’. Der andere, der bei mir war, der merkte nichts davon. Und um acht hatte es
schon gehorig [«en Chlapf»] Schnee, und die Bauern kamen mit dem Tierarzt
das Vieh holen. Da kam es mir erst in den Sinn, dass sich der Schneewettermann
angezeigt hatte »9.

Wenn wir versuchen zu sehen, was hier erlebt worden ist, so stellen
wir gwei an sich. unabbingige Ereignisse fest, die vom Erlebenden in einen
Zusammenhang gebracht worden sind: die ndchtliche ‘Geistererscheinung’ und
der nachfolgende Schneefall. Was die Geisteterscheinung ‘an sich’ war,
koénnen wir nicht wissen; es fehlt hier jedes objektive Kriterium. Im



4 Gotthilf Isler

Alpengebiet wurde in den meisten dieser Begebenheiten um den
Wettergeist von einem oder mehreren Alplern etwas gehort: zur
Hauptsache Schritte, Klopfen, das Gehen einer Tiir, dem Vieh Rufen,
ein besonderes Jauchzen. Gesehen wurde nur selten etwas. Es war fiir
die Alpler selbstverstindlich, dass sie es mit einem Geist oder mit
‘libernatiirlichem’ Geschehen zu tun hatten, obschon sie sich manch-
mal erst dann zu einer solchen Annahme genétigt sahen, wenn sich
keine natiirlichen Utrsachen fiir die Gerdusche hatten finden lassen.

Vom psychologischen Standpunkt aus lisst sich nicht entscheiden,
ob es sich um Geister ‘an sich’ handelt (das entspriche der sog. spiri-
tistischen Hypothese) oder um die Projektion innerpsychischer unbe-
wusster Faktoren, d.h. archetypischer Gegebenheiten. Doch sollten
wir uns von dem bloss negativen Begriff ‘Halluzination’, d.h. Sinnes-
tduschung, nicht verleiten lassen, zu meinen, es sei damit schon alles
gesagt. Mit der Feststellung des Halluzinierens ist nur gesagt, dass
einer etwas wahrnimmt, was es in der physischen Welt nicht gibt.
Diese negative Feststellung wird der Tatsache nicht gerecht, dass es
sich offenkundig um eine Manifestation des Geistes handelt. Ob dieser
dusserlich real oder innerpsychisch verstanden wird, tut seiner Tat-
sichlichkeit und Autonomie keinen Abbruch. Die Frage ist hier nicht
vor allem, worin sich einer tiuscht, sondern was er denn eigentlich
wahrnimmt. Gerade die Erlebnisse um den “Wettergeist’ zeigen, dass
hier nicht ‘nichts’ gehdrt oder gesehen wurde.

Ein Skeptiker mag hier einwerfen, dass es nicht besonders ‘iber-
natiirlich’ zugehen muss, wenn einem phantasievollen Hirten nachts
‘einer’ erscheint, nachdem am Herdfeuer in der dunkeln Alphiitte am
Vorabend oder an vielen vorausgegangenen Abenden alle bekannten
Geisteretlebnisse dieser Gegend erzihlt und griindlichst erortert wor-
den sind. Der Zweifler konnte sich auch auf Sagen berufen, wie etwa
auf die Erzihlung eines 73jihrigen ehemaligen Lehrers und Landam-
manns aus Kiblis (GR):

«Ich habe einmal eines Sommers als ein ganz junges Biirschlein in der Alp
Fremd-Vereina geholfen das Galtvieh hiiten [...]. Dazumal, als ich dort hiiten
sollte, war ein alter Mann Meisterhirt. Am Abend sassen wir dann nach dem Nacht-
essen, vor dem Liegengehen, noch ein wenig in der Hiitte zusammen und rauckten
eine. Der Meisterhirt wusste dann allerhand alte Sagen und Geistergeschichten
zu erzihlen, so auch von Réssler-Happ. Der habe vor alter Zeit auch in Vereina
gehiitet und sei ein boser, grober Unflat gewesen. Was er eigentlich in der Alp
verbrochen hatte, wusste niemand recht. Aber dass er nach seinem Tode in der
Alp hat umgehen miissen, das sagten alle. Welche wollten sagen, sie hitten ihn
nachts trufen [hoojen] hoten und das Vieh sammeln, namentlich wenn etwa das
Wetter geindert habe. Ich muss noch erwihnen, dass iiber der Hiittentiir zwei
starke Holznigel eingeschlagen waren, wo die Hirten am Abend die Stecken
hinaufwarfen.



Synchronizititen in Erlebnissagen 5

Einmal in einer Nacht erwachte ich. Ich meinte, ich habe im Schlaf etwas johlen
und rufen gehort. Auf einmal hore ich jemanden iiber die Steinplatten vor der
Hiitte zur Tiir klappern [holtschen], den Stecken auf die Nigel werfen und die
Falle driicken. Aber in die Hiitte gekommen ist niemand. Mich schauderte und
ich bekam Hiihnerhaut. Der Meisterhirt muss gemerkt haben, dass ich wach bin,
und sagt: ‘Schlaf getrost! Es ist Rossler-Happ gewesen.” Am nichsten Tag lag
der Schnee, und die ganze Alp war ausgeschneit»I®,

Obschon die nichtliche Erscheinung allein auch in dieser Erzihlung
schon beeindruckend genug ist, so scheint doch das Entscheidende
solcher Sagen im zeitlichen Zusammenfallen des geisterhaften Erleb-
nisses mit dem nachfolgenden Schneefall zu liegen. Es scheint sinnvol/
zu sein, d.h. es wird als sinnvoll erlebt, dass ‘etwas’ die Ruhe der
Alpler storen kommt, um den Wetterumschlag zu ‘kiinden’. Die
Hirten wissen hier am Morgen, warum Rdéssler-Happ sich nachts hat
merken lassen: natirlich, er ‘weiss’ ja jeweils, wann schlechtes Wetter
kommt. Auch dem Zusenn in der Alp Falsch kam es dann schliesslich
in den Sinn, dass die nichtlichen Schritte und das Klopfen dem
Schneewettermann zuzurechnen waren. Es ist, wie wenn in diesen
Alplern ein allerdings mnbewusstes Wissen um den kommenden Wetter-
umschlag vorhanden gewesen wire. Es kann sich nicht um bewusste
Sinneswahrnehmung gehandelt haben; in einigen dieser Erlebnis-
berichte wird ausdriicklich das zur Zeit der Erscheinung sehr schone
Wetter betont!!, oder es war vorher schon wiistes Wetter, auf das
jetzt Schneefall folgte2, oder es begann zu schngien, und das Jauchzen
des Wettergeistes (des ‘Griinhiitlers’) brachte die Gewissheit, dass
jetzt der Winter einkehrte?3. Der Wetterwechsel wird in diesen Sagen
ausdriicklich mit einer “Gbernatiirlichen’ Erscheinung in Zusammen-
hang gebracht, nicht mit einer beobachteten Naturerscheinung, zu der
sich allenfalls in einer Wetterregel eine Entsprechung hitte finden
lassen oder die eine solche Regel begriinden kénnte. Derartige Sagen
gibt es zwar auch, doch sind sie selten; die Berichte haben wohl eher
in Sammlungen von Wetterregeln Aufnahme gefunden als bei den
Sagen'. So erzihlte ein seit langer Zeit in Trimmis (GR) ansissiger
Appenzeller von einem Erlebnis in der Fiirstenalp:

«Anno [19]25 ist das passiert auf dem Untersiss. In der schonsten, blauen Nacht
um zwoOlf kamen alle 120 Rinder zur Hiitte heran und nahmen die Schwinze in die
Hohe wie am Tag, wenn es viele Bremsen hat, und wollten nicht mehr fort, Und
am Morgen hatte es Schnee, und vier Tage mussten sie unten bleiben»'s,

Vordergriindig ist hier nichts ‘Ubersinnliches’ festzustellen. Den
Tieren traut man jedenfalls so viel Naturverbundenheit zu, auch das
Wetter vorauszuspiiren. Wir wissen aber nicht, was ein Tier (oder evtl.



6 Gotthilf Isler

ein Leittier) in einem solchen Fall erlebt. Wir sehen das Tier nur von
aussen, sehen nur sein Verhalten. Vermutlich wiirde sich auch beim
Tier die gleiche Frage nach dem Walten des ‘Naturgeistes’ stellen wie
beim Menschen. Fiir Paracelsus jedenfalls noch wirkte im Menschen
wie im Tier das lumen naturae, das ‘Liecht der Natur’, das auch der
“Traumgeist’ ist: «So ist auch also zuwissen, dass die Auguria der
Vogel von diesen angebornen Geisten sind: Als die Hanen die da
kreen zukiinfftiges Wetter, vad die Pfawen jhres Herren Todt, vnnd
ander mehr. Diss alles ist auss dem angebornen Geist, vnd ist dz
Liecht der Natur: So es im Thier ist, vnd ist natiirlich, so hats der
Mensch auch in jhm, vand mit jhm auff die Welt bracht»6. Beim
Menschen jedoch wissen wir, was er erlebt, wenn er etwas ‘voraus-
sieht’, weil er seine Triume und — in unserem Fall — das Gehorte er-
zihlen kann. Die Parapsychologen wiirden bei den Wettergeist-
Etlebnissen wohl von ‘extra-sensory perception’ (ESP) sprechen, in
engerem Sinn von Prikognition. Dieses ‘Vorherwissen’ zeigte sich in
der nichtlichen Erscheinung allerdings nicht in direkter Form — die
Hirten hatten nicht die Vision z.B. einer verschneiten Alp — sondern
angedeutet oder symbolisch: es zeigte sich in den gehorten Gerduschen,
die in ihnen die Vorstellung eines geisternden Alplers wachriefen.

Wir stehen hier vor den gleichen Problemen wie in den Erlebnissen
und den entsprechenden Sagen vom 7odankiinden — Paracelsus hat
offenbar mit Recht beide Erscheinungen in Parallele gesetzt: die
Hihne, die da krihen zukiinftiges Wetter und die Pfauen ihres Herren
Tod. Es gibt Wahrtriume oder visiondre Erlebnisse, in denen der
Sterbende i seiner wirklichen oder in verklarter Gestalt gesehen wird: ein
Jungling in Litziriti (GR) sah in der dunkeln Stube die ehemalige
Magd seines Vaters als helle Gestalt am Tisch sitzen zu der Zeit, als
sie in Arosa starb!7; ein Bauer in Maladers (GR) sah um Mitternacht
eine Frau aus dem Dortf, die jahrelang krank gewesen war, iiber seinem
Bett schweben. Sie war ‘schneemarvelwéiss’ und erloschte dann wie
ein Licht. Nach einem Tag und einer Nacht starb sie’8. Ein Mann er-
lebte im Traum den plotzlichen und gewaltsamen Tod eines Freundes
in Amerika mit charakteristischen Einzelheiten, die spiter bestitigt
wurden’.

In andern Fillen wird im voraus etwas wabrgenommen, das dann im
Zusammenhang mit dem spiter tatsidchlich erfolgenden Todesfall ix
Wirklichkeit gesehen oder gehirt wird: ein Junge horte in der Schollenen
von einem bestimmten Ort her laut weinen, die Spielkameraden horten
nichts. Im folgenden Herbst fiel dort ein junger Wildheuer zu Tode;
die Mutter kniete bei der Leiche ihres Sohnes nieder und weinte laut.



Synchronizititen in Erlebnissagen 7

Der Junge wurde Zeuge des ganzen Unfalles20. Ein Schattdorfer sass
mit andern in det Stube am Tisch. Er sah durch die Tiir einen Mann
in der Kiiche an der Herdstatt stehen, die andern sahen ihn nicht.
Etwa drei Tage spiter kam dieser gleiche Mann ein Tischlein aus-
leihen, auf das dessen (eben) verstorbenes Schwesterlein gebettet
wurde21,

In weiteren Fillen wird ein Todesfall in symbolischer Form — eigentlich
eher zeichenhaft — angekiindigt, wobei manchmal die physische Wirk-
lichkeit in das Geschehen einbezogen ist: ein Glas?? oder ein Spiegel23
zerspringt, eine Sense bekommt einen Riss24. Wahrtrdume sind oft
symbolisch: ein junger Mann aus Ilanz (GR), der in Varenna in Stel-
lung war, triumte, dass in einem Bett eine unerkennbare Person lag.
«Und auf einmal hat sich das Bett zusammengelegt, geschlossen wie
ein grosses Buch, und ich hatte das Gefiihl: ‘Jetz isch es fertig!” Ich
wusste nicht, dass mein Vater daheim krank war. Ich triume oft, aber
etwas so Schreckliches habe ich weder vorher noch nachher im Traum
gesehen.» Es stellte sich heraus, dass sein Vater zur gleichen Stunde
gestorben war2s, |

Solche Erlebnisse und Triume machen oft einen starken Eindruck
und beunruhigen die Betroffenen, konnen aber begreiflicherweise erst
beim Eintreffen der Todesnachricht verifiziert werden. Der wirkliche
Todesfall gibt manchmal auch erst dem vorher unverstandenen Traum
seinen Sinn, wie in dieser sehr beeindruckenden Erinnerung eines
71jahrigen Bergbauern:

«Mein Hans, ein dreizehnjihriger Bub, war schon krank. Da tridumte es mir:
Ich stand am Sigenbach. Da ist mir ein Tuch voll Heu den Bach hinunter. Der
Strick war um das Tuch [gebunden]; den Strick mochte ich halten, aber das Tuch
voll Heu ist den Bach hinunter, und das reute mich. Da tat ich einen Schrei.

Das Tuch [voll Heu] hat den Hans bedeutet. Der Strick kam zuriick vom Fried-

hof, als mir der Messmer den Strick um den Sarg in die Hand gab. Da hat es mir
den Traum gedeutet. Das Schlechte will auch einen Anfang haben»?26.

Der Tod hat dem Mann den Sohn, die Frucht der mithsamen Ar-
beit, die Ernte, unwiederbringlich entrissen. Mit diesen Beispielen soll
keine abschliessende Systematik versucht werden. Ich habe sie ange-
fithrt, um besser darlegen zu kdnnen, was bei den Wettergeisterleb-

nissen eigentlich geschieht. Dazu noch diese Erinnerung an einen Un-
gliicksfall:

«Das war im Isental. Zwei Jahre nacheinandet sah ich zur nichtlichen Zeit an
einer bestimmten Stelle im Walde am Abhang des gegeniibetliegenden Berges ein
Licht. “Was soll auch das bedeuten ?* sagte ich 6fters zu den Meistersleuten, die es
nicht sahen. Aber sie lachten mich aus. Da machte sich eines Sonntagmorgens friih
der Geissbub auf den Weg, indem er sagte, dr well nu i ds Derfli gah, dr miéss ga



8 Gotthilf Isler

d’Andacht machi. Die Leute wollten es ihm austeden: ‘Channsch ja de am Fyrtig
[Feiertag] gah.” — “Nii, dr gai jetz hit.” — Und er ging zu den heiligen Sakramenten.
Am folgenden Montag fiel er iiber eine Fluh zutode, und von jener Stelle, wo ich
das Licht geschen, trugen sie ihn tot weg»?7.

Man muss annehmen, dass schon zwei Jahre vor dem Ungliicksfall
in der damals wohl noch jungen Frau etwas konstelliert war, das
‘wusste’, dass an dem betreffenden Ort etwas geschehen wiirde. Ganz
sicher war das kein bewusstes, sondern ein dem Unbewussten ange-
horendes Wissen. Jung nennt es das absolute Wissen des kollektiven
Unbewussten, d.h. ein Wissen, das nicht mit dem Ich verbunden ist28.
Mit dem Tod des Geissbuben bekam die vorher unbegreifliche Licht-
erscheinung plétzlich Sinz als ein Hinweis auf dieses Geschehen.
Beide Ereignisse — das gesehene Licht und der Todesfall — gehoren
unzweifelhaft zusammen, aber es lisst sich auf keine Art denken, dass
sie kausal - als Verkntipfung von Ursache und Wirkung — miteinander
verbunden sein kénnten. Der Tod kann nicht die (psychische) Licht-
erscheinung bewirkt haben, weil er ja spiter eintrat, und es ldsst sich
nicht ausdenken, wie die Lichterscheinung oder die Erzihlerin selber
auf irgendeine Art den Absturz des Jungen verursacht haben konnte —
es wire denn, man nihme zu primitiv-magischen Vorstellungen
Zuflucht. C. G. Jung hat zur Erfassung solcher sinnvoller Koinziden-
zen den Begrift der Synchronizitit vorgeschlagen. Er hat diese als ein
Pringip akausaler Zusammenbange postuliert, deren verbindendes Glied
eben der Sinn ist29. Fiir die auf die Kausalitit festgelegte ‘klassische’
Naturwissenschaft sind solche Erscheinungen nicht erfassbar. Sie
misste sie als Zufille betrachten. Tatsdchlich ereignen sie sich nicht
regelmissig, es sind Ausnahmen. Sie sind aber dennoch hiufiger, als
dass man in ihnen blosse Zufille sehen konnte. Zudem gehéren Syn-
chronizititen fiir den Erlebenden sehr oft zu den bedeutendsten Ge-
schehnissen seines Lebens, sie sind fiir ihn keine Zufille, gerade weil
in ihnen ein sinnvoller Zusammenhang der Welt sichtbar wird.

Wie Jung darlegt, beruhen synchronistische Ereignisse «auf der
Gleichzeitighkeit gweier verschiedener psychischer Zustinde. Der eine ist der
normale, wahrscheinliche (d.h. kausal zureichend erklirbare) und der
andere der kausal aus dem ersteren nicht ableitbare Zustand, nimlich
das kritische Etlebnis.» Dessen Objektivitit kann meist erst nachtrig-
lich verifiziert werden. Wo es sich um zukiinftige Ereignisse handelt,
sind sie «namlich evidenterweise nicht synchron, wohl aber synchroni-
stisch, indem sie als psychische Bilder gegenwirtig erlebt werden, wie
wenn das objektive Ereignis schon vorhanden wire. Ein unerwarteter
Inhalt, der sich unmittelbar oder mittelbar anf ein objektives dusseres Ereignis



Synchronizititen in Erlebnissagen 9

bezieht, koingidiert mit dem gewihnlichen psychischen Zustand: dieses Vor-
kommen nenne ich Synchronizitit»3e,

In unserem letzten Beispiel ist der unerwartete Inhalt das am Ab-
hang des gegentiberliegenden Berges gesehene Licht. Dass es ein
psychisches Bild war, ergibt sich schon daraus, dass die Meistersleute
es nicht sehen konnten.

Durch die Lichterscheinung wurde der Todesfall lediglich symbo-
lisch angedeutet3’, wihrend etwa der Junge in der Schollenen direkt
das mit dem Todesfall in Zusammenhang stehende Weinen der Mutter
‘voraushorte’s2, Jung schreibt: «So unverstindlich dies auch et-
scheinen mag, so ist man doch schliesslich gezwungen anzunehmen,
dass es im Unbewussten etwas wie ein apriorisches Wissen oder besser
“Vorhandensein’ von Ereignissen gibt, das jeder kausalen Grundlage
entbehrt. Auf alle Fille erweist sich unser Begriff von Kausalitit als
untauglich zur Erklirung der Tatsachen»33. Jung diskutiert selber
mehrere Fille von Synchronizitit und fihrt dann fort: «In allen diesen
und dhnlichen Fillen scheint ein a prioti bestehendes, kausal nicht zu
erklirendes Wissen um einen zur betreffenden Zeit unwissbaren Tat-
bestand vorzuliegen. Das Synchronizititsphinomen besteht also aus
zwei Faktoren: 1. Ein unbewusstes Bild kommt direkt (d.h. wortlich)
oder indirekt (symbolisiert oder angedeutet) gum Bewusstsein als Traum,
Einfall oder Abnung. 2. Mit diesem Inbalt koingidiert ein objektiver Tat-
bestand »34.

Damit kehren wir zum ‘Wettergeist’ zuriick. Ich schlage vor, auch
die ausfiihrlich zitierten Erlebnisse mit dem ‘Schneewettermann’ und
‘Rossler-Happ® als Synchronizititen zu betrachten: ein unbewusstes
Bild (= Schritte des Geistersennen, das An-die-Ttire-klopfen) kommt
zum Bewusstsein. Dieses ‘Bild” verkorpert indirekt das “Wissen’ des
Unbewussten um den spiter eintretenden Tatbestand (den Schneefall).
Im ersten Erlebnis von der Alp Falsch3s kam es dem Zusennen zwar
erst nachtriglich, als die Bauern wegen dem Schneefall das Vieh holen
kamen, in den Sinn, dass et nachts den ‘Schneewettermann’ gehort
hatte. Dass der Zusenn diese Bezeichnung verwendet hat, lisst darauf
schliessen, dass der ‘Schneewettermann’ traditionell bekannt war.
Wire der Zusenn nachts etwas ‘wacher’ gewesen, hitte es ihm schon
dann einfallen konnen, dass es schneien kommt. Auch das ‘junge
Biirschlein’ auf Fremd-Vereina3® scheint nachts keine Konsequenzen
aus seinem Wissen gezogen zu haben — es wurde ja gelegentlich davon
geredet, dass Rossler-Happ sich vor Wetterumschligen horen lasse.

Ein Alphirt und Senn aus St. Antonien (GR) verstand aber offenbar
genau, was das Erscheinen des Wettergeistes bedeutete. Er hiitete im



10 Gotthilf Isler

Oberberg der Alp Safien mit einem zwdélfjahrigen Knaben 8o bis go
Stiick Vieh.

«... Einmal an einem Abend, als es ganz dunkel geworden war, fasste ich mit
einem Kessel Wasser am Trog. Es regnete. Ich kochte zu Nacht, ein Mus, Griess
oder Reis. Der Bub lag im Nest. Da hore ich etwas. “Was ist da los ? Was hort man
da noch?’ sagte ich. Ich ging hinaus und horte einen rufen [hoojen], sammeln.
‘Komm heraus, Hans!” sagte ich. Der Bub trat mit mir hinaus. ‘Was fiir ein ver-
dammter Narr treibt da das Vieh aus?” sage ich.

Unser Vieh war ein bisschen [weiter] weg von der Hiitte. Es lauschte, wie der
sammelte. Man hérte nichts, kaum eine Schelle, so lauschte das Vieh. ‘Kiimmere
dich nicht um den, der da sammelt! Den kennst du doch nicht. Aber morgen
gibt’s dann Schnee. Riiste die Stiefel!” sagte ich. Und am Morgen um vier luftete
es schon so stark, dass ich die Hittentiire fest mit einem Sparren vermachen
musste, Und als es tagte, lag der Schnee»3?.

Auch in den ‘Sagen aus dem Sarganserland’ von Alois Senti gibt es
mehrere sehr schone Beispiele, in denen die Alpler zur Zeit des geistet-
haften Erlebnisses den Schluss zogen, dass jetzt das Wetter dndern
konnte, z.B. in dieser Sage aus Vilters (SG):

«Das habe ich selber erlebt. In der Alp Wald haben wir, es war um elf herum,
einen Jauchzer gehort, von ciner Schénheit und Hohe, etwas ganz Seltenes. Da
sagt der R6bi Handi: ¢ Jetzt kommt es schneien...” Ich sage: ‘Ja einen Dreck kommt
es schneien bei dem schonen Wetter.” War das schonste Wetter. Nachher macht
der Robi: ‘Wartet jetzt nur noch einen Augenblick...” Und schon horten wir die
Holzschuhe vor dem Schermen hindurch tiber die Steine klappern. Uns standen die
Haare zu Berg. Nachher horte man noch einmal einen wunderbaren Jauchzer,
und am andern Tag kam ein Gewitter. Am Morgen darauf hatten wir dreissig
Zentimeter Schnee»38.

Dieser Robert Handi scheint medial veranlagt gewesen zu sein, weil
er offenbar spiirte, dass noch Weiteres zu horen sein wiirde (oder er
hatte die Erscheinung friher schon einmal).

Sehr interessant ist auch diese Erzihlung aus Valens (SG), ver-
mutlich von der Alp Lasa:

«[Das] war Anno [19]26. Im August. Da hatten wir die Hiitten nebencinander,
die Valenser und die Vasoner. Sassen viel beicinander. Manchen Abend. War
sicher neun, halb zchn. An einem Samstagabend. Dann kamen dann immer etwa
Touristen. Ubernachteten dann bei uns. Sassen wir eben. Die Kiiher handorgelten,
zu zweit. Hatten es gemiitlich. Und auf einmal jauchzte es in der Lucke oben, in det
Lasnerlucke [Bergliicke, Ubergang]. Und der andere Zusenn gibt Antwort. Wir
gaben dera weiter keine Acht. Ging aber keine fiinf Minuten, jauchzte es niher,
Etwa funfhundert Meter Uber unserer Sennhiitte. Und nachher sage ich, der mag
auch noch laufen. Da macht der andere: ‘Das ist ja ganz der gleiche Jauchzer...’
Sagt der Senn: ‘Aufhéren jauchzen, sonst gibt’s dann schlechtes Wetter...” Da
macht der andere Zusenn, der, welcher gejauchzt hatte: ‘Ja, Dummheiten...” Und
nachher jauchzt es nochmals, gerade hinter dem Kreuz hinten. Jauchzte es dort.
Und ich ging noch nach hinten, schauen. Niemand da. Da sage ich, jetzt glaube
ich dann doch, dass es ander Wetter gibt. Und dann so um die eins herum gingen
ein paar Stosse Luft, und nachher wetterte es. Am Morgen, sage und schreibe,
hatten wir bereits einen Schuh Schnee»39,



Synchronizititen in Erlebnissagen 11

Aus der Art und Weise, wie hier die Alpler das seltsame Jauchzen
kommentierten, ergibt sich, dass mindestens der Senn wusste, dass
jetzt schlechtes Wetter folgen konnte. Der Erzihler war zur Zeit der
Begebenheit zwanzigjihrig. Verstindlicherweise sind es iltere, er-
fahrenere Leute, die wissen, was eine solche Erscheinung bedeutet,
etwa ein alter Mann#°, oder der Vater, wie hier in dieser Erzihlung
aus Flums (SG) iber den ‘Stollni’, einen Kiiher, der am Stollen dro-
ben die Kuh einer armen Witwe hatte zu Tode stiirzen lassen und
dafiir nach seinem Tod biissen musste+!:

«Ander Wetter zeigte er dann auch an. Ich hérte ihn einmal jauchzen. Sie sagten
dann jedenfalls, das sei jetzt der Stollni. Ich war in den Chessisteinen und er iiber
den Ringgen oben und jauchzte schén. Als ich es dem Vater sagte, meinte er:

‘Wenn’s wahr ist, dass du den Stollni hast jauchzen horen, dann miissen witr mor-
gen heimfahren.” Am andern Morgen hatte es fast knietief Schnee»42.

Auch in den ‘Baselbieter Sagen’, von denen Hans Triimpy in seinem
Aufsatz ausgegangen ist, werden Erlebnisse erzdhlt, in denen iltere
Leute wussten, dass eine bestimmte Geistererscheinung einen Wetter-
wechsel ankiindigt. So horte eine Frau aus Ziefen (BL) nachts auf dem
Heimweg das Geschell eines Fuhrwerks, das immer niher kam.

«... Im geheimen freute ich mich, dass ich vielleicht mitfahren kénne, beson-
ders weil ich gesehen hatte, dass sich der Himmel anfing zu iiberziehen. Auf einmal
horte ich nichts mehr, ich schaute zuriick, sah aber nirgends ein Fuhrwerk. Beim
Gausmetweg kommt ein altes Miitterlein zu mir. Ich fragte es, ob nicht ein Fuht-
werk da durch [gefahren] sei. Das Miittetlein sagte: ‘So, so, Ihr habt das auch

gehort, jetzt geht aber schnell heim, es kommt jetzt sicher gleich ausleeren.” Ich
war noch nicht daheim, war ich schon pudelnass»43.

Der in und mit der Natur lebende Mensch war und ist mit dieser
Natur in einer Intensitit verbunden, die wir Stidter uns vorzustellen
Miihe haben. Gerade vor schlechtem Wetter sind wir in einem solchen
Masse behiitet, dass uns die Unbill der Witterung nur noch in seltenen
Momenten zum Bewusstsein kommt. Dem «Bauern aber ist die
Witterung eine Schicksalsmacht...»#4. Das gilt besonders auch fiir die
Bergbauern. Ein Schneefall in den Alpen zwingt die Alpknechte mit
ihren Herden zur ‘Schneeflucht’ in tiefergelegene Regionen; ein ver-
frithter Schneefall im Herbst bedeutet meist das Ende des Alpsommers
iberhaupt. Die Voraussicht eines kommenden Schneefalls wire also
fir die Alpler von grosser Wichtigkeit. Allerdings wurde nach dem
Zeugnis der Sagen der Erscheinung des Wettergeistes selten derart
vertraut, dass die Alpler die Konsequenzen gezogen und das Vieh zur
Alpabfahrt geriistet hitten. Zwar schreibt ein Sammler von Sagen aus
Flums, Johann Baptist Stoop (1861-1931), der, wie Senti feststellt,



12 Gotthilf Isler

beim Sammeln sehr vorsichtig vorging#s: Wenn der Hirt oder Kiiher,
der ‘Faser’ «in der Nacht ruft [d.h. das Vieh lockt und sammelt], dann
miissen die Hirten das Lager verlassen und die Herde sammeln, sonst
geht alles zu Grunde. Meistens ist am kommenden Morgen die Alp
im Schnee...»46,

Von einem solchen imperativen ‘Missen’ ist in den Ertlebnisberich-
ten wenig zu spiiren, am ehesten noch hier:

«Ich war zehn Jahre in der Mugg zur Alp. Als wir einmal nachts am Austreiben
waren, da jauchzte einer, jauchzte schon, so hell und schdn, dass man es nicht
hdtte nachmachen kénnen. Wunderschon! Auf dem Tschingelkopf muss er gewe-
sen sein. Der Schneckiiher sagte man ihm. Und in der Nacht fing es dann an zu
fauchen und blasen [«pfuufid und guugi»]. Ich sage noch: ‘Schaut, dass ihr alles

Vich beicinander habt...” Und am Morgen hatte es schuhtief Schnee. Wir mussten
die Stiefel anziehen »47.

Ob die Knechte dem Sennen gehorcht haben oder nicht, wird hier
nicht erzihlt; auf der Alp Malun ob Berschis (SG) lachten sie ihn
lediglich aus: Peter Geeler, der sich wihrend vieler Jahre als Senn auf
dieser Alp aufhielt, erzihlte, er habe eines Tages in friiher Nachmittags-
stunde ‘einen’ tiber die Weide gehen sehen,

«nur einen Steinwurf vor ihm, aber plétzlich wieder verschwinden, Peter gab den
auf der Alp beschiftigten Arbeitern den Rat, alles Werkzeug gut zu vetrsorgen,
da morgen nicht mehr an ecine Weiterfithrung der Arbeit gedacht werden kénne,

stiess aber bei jenen nur auf ein ironisches Lachen. Andern Tages zwang starker
Schneefall zur Talfahrt»48,

Die Erscheinung des Wettergeistes allein scheint selten zu aktivem
Handeln gefiihrt zu haben, eher zu gespannter Aufmerksambkeit.
Trafen dann tatsichlich geisterhafte Erscheinung und schlechtes Wet-
ter zusammen, wurde daraus auf einen ernstzunehmenden Wetter-
umsturz oder auf das Ende des Alpsommers geschlossen, wie hier im
Bericht eines damals Zwanzigjihrigen von der Tscherlacher Alp, als
es 1914 spit im Herbst um die Mittagszeit zu schneien anfing. Als die
Hirten das Vieh zusammentrieben, horten sie einen jauchzen. «Und
ein alter Tscherlacher, der damals gekommen war, die Butter zu
holen, sagt: ‘So, wenn jetzt der gejauchzt hat, schneit es uns jetzt von
[der] Alp.” Man hat immer gesagt, es gebe ander Wetter, wenn der
Griinhiitler jauchze»#4°. Offenbar bekam der Alte damals recht, es wird
nichts dartiber berichtet.

Wo Erlebnisse von Zuhorern weitererzihlt werden, bezeigen die
handelnden Personen — auch in andern Sagentypen — die Tendenz zu
typischem Verhalten. So erzihlte der Landwirt Georg Briiesch (1868-
1946) von Tschiertschen (GR) 1939 von einem Montafonet, einem



Synchronizititen in Erlebnissagen | 13

Chlas Turni, der Kiiher in Tschiertschen war. Der soll an einem
schonen Tag am Ende der dreiwtchigen Alpzeit auf dem Obersiss
gesagt haben: «‘Heute fahren wir [von Alp]. Ich habe diese Nacht den
Tscheng-glikither gehort.” Dann warf das einen [Haufen] Schnee.
Jetzt fuhren sie dann und [zogen] auf den Untersiss hinaus. Da gab es
schlechtes Wetter, und einen hohen Schnee habe es geworfen sogar
auf dem Untersiss. Sie hitten hinunter miissen bis in das Maiensiss,
bis an das Dorf. Die Kiihe hitten durch den Schnee waten miissen...»5°,

Dieser Montafoner Kiiher ist in dieser Sage eigentlich zum Typus
des naturverbundenen Alplers geworden, zum Vorbild, zum Leitbild.
Er ‘verfiigte’ sozusagen Uber seine Naturverbundenheit; instinkt-
sicher riet er zur Abfahrt, nachdem er den Geisterkiiher gehort hatte.
Wer diese Sage horte, der wusste: so handelt der wirklich Naturver-
bundene. So hitte ich zu handeln, wenn ich in der gleichen Lage
wares?!,

Wenn es sich bei dem anvisierten Vermogen, einen Wetterumsturz
vorauszuahnen, tatsichlich um ein solches handelt, so liegt dieses jeden-
falls eindeutig beim ‘Jenseitigen’, in psychologischem Verstindnis
beim Unbewussten. Die Naturverbundenheit des Alplers besteht allein
darin, die “Zeichen’ ernst zu nehmen und sie gemdss fritherer eigener
oder iiberlieferter Erfahrung anderer zu interpretierens?. Bei der Exr-
scheinung des “Wettergeistes’ handelt es sich um die Manifestation
eines autonomen Geistes, der als Gegeniiber, als Objekt wahrgenom-
men wird und von dem sich spiter erweist, dass er im Zusammenhang
mit einem objektiven Ereignis der Aussenwelt (dem Wetterumsturz)
steht. Die ‘Objektivitit® dieses Geistes wird besonders in der Erzih-
lung eines Lukas Mannhart, der «ein vieljihriger Hirt» war, deutlich:

«An Abenden, bevor im Spitherbst die Schneestiirme hereinbrechen und die
Hirten notigen, mit der Herde von Alp zu fahren, sah ich oft ein kleines Minnchen
mit einem weissen Mantel, das gar seltsam rief, aber nirgends einkehrte. Soweit
diese Gestalt zu sehen war, soweit war am andern Tag der Boden mit Schnee
bedeckt»s3.

Auf den gleichen Hirten geht der fast identische Bericht der 1893
geborenen Lena Kurath aus Flums (SG) in Sentis ‘Sagen aus dem
Sarganserland’ zurtick:

«Der Mannhart Lukas hat dann von einem kleinen Minnlein erzihlt. Er ist ja
seiner Lebtag zur Alp und habe es manchmal gesehen. Meistens im Hetbst, bevor
es sie heimgeschneit habe. Soweit man das Minnlein habe gehen sehen, sei’s dann
schneien gekommen »54. T C '



14 Gotthilf Isler

Ebenso erzihlte der Alphirt und Landwirt Josef Schlegel (geb. 1887)
vom ‘Alpmueterli’, einer Gestalt, die einem weiteren Sagenkreisss
angehort:

«Das Alpmueterli sei prizis dort herum gegangen, soweit’s dann heruntet-

geschneit habe, heillos geschwind uber die Ziune hinaus zum Tannenboden. Das
sind unerklirliche Sachen »56.

Falls diese Berichte auf tatsichlichen Erlebnissen beruhen, so wiren
diese ganz eindeutig Synchronizititen. Es wurden hier Dinge genau
wahrgenommen, die sich erst in Zukunft ereigneten. Die Vision des
Schneeminnleins oder des Alpmueterlis kiindete einen zur Zeit der
Erscheinung unwissbaren Tatbestand, beruhte also auf dem ‘absolu-
ten Wissen’ des kollektiven Unbewussten. Leider ist aber die Quellen-
lage fur diese wichtige Erzdhlung nicht besonders giinstig. Nur die
erste der drei Varianten, die Ich-Erzihlung des Lukas Mannhart, kann
einigen Zeugniswert beanspruchen. Dieser wird erhcht durch die
Erinnerung von Lena Kurath. Beim Bericht Gber das Alpmueterli ist
kein Erlebender mehr fassbar. Allerdings finden sich in den Sagen des
Alpengebietes mehrere vergleichbare Eflebnisse — meines Wissens
aber nur als Weitererzahlungens?. Die Erzihlung vom kleinen Minn-
lein, das genau am Ort der spiteren Schneegrenze gesehen wurde, ent-
spricht aber im Kern genau dem Bericht aus dem Isenthal, wo sich das
Licht an dem Ort zeigte, von welchem der Geissbub spiter weggetra-
gen wurde. Dieser Bericht beruht zweifellos auf einem wirklichen
Erlebnisss.

In den eigentlichen Fabulaten, d.h. in wesentlich von der unbewuss-
ten Phantasie beeinflussten Sagen, sind es regelmissig ‘elbische Wesen’
(Wilde Minner, Wildfrauen, Salige, Feen usw.), die den Verlauf des
Wetters zum voraus kennen. Sie tun z.B. den Bauern durch ihr Er-
scheinen oder Rufen denrichtigen Zeitpunkt der Aussaat kund, odersie
schneiden das noch nicht ausgereifte Korn oder heissen es den Bauern
gerade noch rechtzeitig schneiden, bevor ein Unwetter die Felder ver-
wistet. Es gibt im Alpengebiet eine reiche Palette solcher und dhnli-
cher Sagen. Wenn man diese symbolisch zu verstehen sucht, sind es
immer archetypische Gestalten des kollektiven Unbewussten, die mit der
Natur und dem Wetter verbunden sind. Diesen kommt das Wissen gu,
nie dem Menschen. Hiufig wird erzihlt, wie der Mensch sich mit einem
solchen Naturwesen iiberwirft und dessen Hilfe verliert, weil er dem
Eindruck seiner Sinne oder der Vernunft mehr vertraut als dem
geheimnisvollen Wissen dieses Wesens. In psychologischem Sinne ist
in diesen Sagen dargestellt, wie das Ichbewusstsein die Kooperation



Synchronizititen in Erlebnissagen 15

des Unbewussten verliert, wenn das Ich nicht mehr sorgtiltig auf die
Andeutungen und Winke des Unbewussten zu horen gewillt ists9.

Zwar gibt es einige (ebenfalls weitererzihlte) Sagen, welche nahe-
zulegen scheinen, es konnte sich beim Wettergeist wirklich um das
‘psychische Vermogen’ der Alphirten selber handeln. So wurde in
Flums (SG) erzahlt:

«In [der Alp] Fursch, das hat dann der Vater noch erzihlt, sei in der Nacht ein
Kiher erwacht und hote einen das Vieh eintreiben. Da sage er zum Senn: ‘Horst
nicht auch ? Ist glaub einer am Fasen...” Und der Senn mache: ‘Kennst ihn nicht?
Mich diinkt, wie wenn’s du selber wirest...” Sei dann auch die eigene Stimme des
Kiihers gewesen. Der habe in jener Nacht kein Auge mehr zugetan. Und am Mor-
gen habe es geschneit, was habe herunter [kommen] mégen»6°.

Diese Erzihlung ist weitgehend identisch mit einer von J.B. Stoop
aufgezeichneten Fassung, aber vermutlich doch von dieser unab-
hingig. Stoop kannte noch den Namen des Senns: es war der alte
Peter Zeller, und er erklirte dem Leser das Wort Fasen: «‘Fasen’
heisst: die Herde mit michtigen, gedehnten Lauten in der weiten Alp
locken und sammeln: ‘Chua, sé, sé! Hoi, joh! Biitisch, Bisch!’
Meistens hort der Faser ‘sich selber fasen’, d.b. seinen Doppelginger rufen.
Der ‘Buscheler’ ist der Kilberhirt...»61, Mir ist allerdings keine
weitere Variante bekannt, in welcher einer sich selber das Vieh ein-
treiben hort, doch ist von Stoop eine weitere Erzahlung von der Alp
Fursch beigetragen, in der eine Identitit zwischen Geistersenn und
Erlebendem sichtbar wird:

«Ein Zusenn hatte seine Geige, die er leidenschaftlich liebte und wunderschon
spielte, mit nach Fursch genommen ; dort setzte er sich gern auf den Stollen, um zu
spielen. Als im Herbst das Vieh weggefahren war, musste der Zusenn allein
zuriickbleiben und aussennen. Da kam der Gretler Jori zu ihm mit der ‘Sufetuse’
(Molken-Tanse), um das iibliche Almosen zu holen. In der Nacht horten sie auf
dem Stollen draussen alle die wohlbekannten Weisen geigen, a/s 0b der Zusenn selbst
dort wére. Eine grosse Furcht bemichtigte sich ihrer. Der unsichtbare Geiger hatte
Schneefall verkiindet. Am Morgen lag die ganze Alp eingeschneit»2,

Auch dies ist eine Weitererzihlung, keine Erlebnissage. In beiden
Sagen ist der Schnee kiindende Geist tatsichlich eine Art ‘Doppel-
ginger’ eines der Beteiligten, ein ‘alter ego’, in psychologischem Ver-
stindnis die Personifikation eines unbewussten Personlichkeitsteils, der
als Gegeniiber wahrgenommen wird. Der ‘Doppelginger’ ist keines-
falls mit dem Ichbewusstsein zu verwechseln; auch in andern Sagen-
typen entspricht er vielmehr einer ‘grosseren’, sozusagen ‘ewigen’
Personlichkeit, die einer zwar auch ist, aber nicht als Ich. C. G. Jung
wiirde hier vom Selbst sprechen%3. Hiufig sind die Sagen, in denen



16 Gotthilf Isler

einer bald stirbt, nachdem er seinem Doppelginger begegnet ist6+,
Auch in unseren zwei Sagen ist der ‘Doppelginger’ zwar identisch mit
dem erlebenden Kiher oder Zusenn, indem er des einen Stimme hat
oder des andern Weisen spielt. Er ist aber insofern nicht identisch, als
er offensichtlich mehr weiss als der Erlebende: er ‘weiss’ um den
kommenden Schneefall, oder sein Erscheinen beruht darauf, dass im
Unbewussten tiber dieses Wissen verfiigt wird. Es handelt sich um die
paradoxe Identitit und Nichtidentitit von Ich und Selbst6s. Das
Selbst, und nicht das Ich, ist im Besity des ‘Wissens’ um den kommenden
Wetterumsturz.

Es bleibt die Frage, ob nicht doch eine kausale Erklirung der Wet-
tergeisterscheinung moglich wire. Da ein Wetterwechsel aufgrund
verinderter atmosphirischer Bedingungen erfolgt — Verinderungen
der Temperatur sowie des Drucks, der Feuchtigkeit, der Stromungen
der Luft u.a.m. — ist anzunehmen, dass unser Organismus in irgend-
einer Weise auf diese Verinderungen reagiert. Unsere Sinne kénnten
diese Reaktionen wahrnehmen, ohne dass sie uns wegen ihrer geringen
Intensitit bewusst werden miissten. Es kénnten also der Erscheinung
des Wettergeistes subliminale Sinneswahrnehmungen® zugrunde-
liegen.

Diese Moglichkeit ist nicht ganz auszuschliessen und kommt ver-
mutlich fiir die Erklirung mancher Symptome der Wetterfiihligkeit
(z.B. Migrine, Gliederschmerzen) in Frage. Die Erscheinung des
Wettergeistes scheint aber einer ganz anderen Kategorie von Ereig-
nissen anzugehoren. Sie gehort zu den grossen und sehr oft einmaligen
Erlebnissen eines Menschen, die dann auch wegen ihrer Eindriicklich-
keit bis ins Alter erinnert werden. Eine Geistererscheinung ist an sich
schon etwas Unerhortes, und dasselbe gilt fur das synchronistische
Zusammentreffen mit dem Wetterumsturz. Es gehort mit zur Charak-
teristik der Synchronizititsphdnomene, dass sie seltene Ausnahmen
sind%7. Die Numinositit solcher “Ubernatiirlicher” Erscheinungen hat
ihre Wurzeln im archetypischen Bereich, d.h. im kollektiven Unbe-
wussten68, «Letzteres kann insofern nicht lokalisiert werden, als es
entweder in jedem Individuum im Prinzip vollstindig oder als ein und
dasselbe iiberall anzutreffen ist. Von dem, was im kollektiven Unbe-
wussten eines einzelnen Individuums vorzugehen scheint, ist nie mit
Sicherheit anzugeben, ob es sich nicht auch in anderen Individuen
oder Lebewesen oder Dingen oder Situationen ereignet»$9. Dem
entspricht, dass der Wettergeist manchmal nur von einer Person,
manchmal von mehreren, nicht immer von allen gehort oder gesehen
wurde.



Synchronizititen in Ertlebnissagen 17

Auch die Tatsache, dass der Wettergeist ortsgebunden ist, also im
Laufe der Jahre auf der gleichen Alp von verschiedenen Alplern ge-
hort wurde, schliesst von vornherein aus, dass es sich um einen ‘per-
sonlichen Komplex’ eines einzelnen handeln konnte. Es scheint die
Begegnung mit einem ‘objektiven’ Geist zu sein, von dem vollstindig
ungewiss ist, ob er dem betreflenden Ort oder dem kollektiven Unbe-
wussten angehort. Zwar ist der Beweis schwierig zu erbringen, dass
wirklich jeder den ‘gleichen’ Geist wahrgenommen hat. Es konnte
auch das Erlebnis je verschiedener Geister angenommen werden — auf
der Alp Fremd-Vereina z.B. wurde doch jede Erscheinung des Wetter
geistes dem ‘Rossler-Happ’ zugeschrieben, auf Fursch oftmals dem
‘Stollni’, usf. Es gibt jedoch einen eindriicklichen Bericht aus Obet-
dorf (BL), nach welchem Vater und Sohn zu verschiedenen Zeiten am
selben Ort das gleiche Geistererlebnis gehabt haben: Ein lediger
Bursche sah bei einem Kirschbaum eine Frau aus der Erde ‘heraus-
wachsen’ und iiber den Boden gegen sich schwirren. Sie iiberquerte
dann den Weg und [fuhr] blitzschnell einen steilen Hiigel hinauf.
«Halb oben schaute sie zuriick, und wie sie zuriickschaute, krachte es
ganz gottvergessen, und augenblicklich begann es zu schiitten, wie ich
es noch nie erlebt habe. Wir rannten in eine kleine Scheune hinunter
in den Schermen, aber wir wurden durch und durch nass.» Zwei von
tiinf Beteiligten sahen die Frau. Der Bursche verheimlichte die Be-
gebenheit. Als er sie ein paar Jahre spiter erzihlte, sagte sein Vater:
«Genau das gleiche ist mir einmal dort geschehen; ich sah sie auch,
und darauf kam es schitten...» Auch er fliichtete damals in die
(gleiche ?) Scheune7°.

Hier haben offensichtlich Vater und Sohn im Zusammenhang mit
einem Wolkenbruch die gleiche geisterhafte Frau gesehen, was die
‘Objektivitit’ der Erscheinung unterstreicht.

Gewisse Wettergeisterscheinungen bilden Parallelen zu solchen Et-
lebnissen vom Todankiinden, in denen Einzelheiten des Todesfalls
oder seiner Folgen vorausgesehen werden, die sich spiter in Wirklich-
keit ereignen?!. Das scheint mir eine weitere Bestitigung dafiir zu sein,
dass auch die Wettergeisterlebnisse Synchronizititsphinomene sind.
Das ist z.B. dort der Fall, wo man ‘einen’ hoért das Vieh aus- oder zu-
sammentreiben, so wie es fir die Alpabfahrt zusammengetrieben
werden miisste. Man hat manchmal den Eindruck, wie wenn der
Geist sozusagen den ‘ewigen’ oder zeitlosen Aspekt des in der Hiitte
schlafenden Alplers verkorpern wiirde. Dieser ‘ewige Hirte’ ist iiber
den kommenden Schneefall beunruhigt und treibt das Vieh zusammen,
wihrend der Alpler noch nichts vom Wetterumsturz weiss72. In



18 Gotthilf Isler

andern Berichten wieder ist eher das Naherkommen des Geistes auf-
fallend: es ist, wie wenn ein Inhalt des Unbewussten dem Bewusstsein
niherkommen wiirde. Auch das Jauchzen des Wettergeistes ertont
manchmal zuerst von fern, dann niher, plotzlich ganz nah.

In klarer Analogie zu solchen Erlebnissen vom Todankiinden, in
denen wirkliche Ereignisse vorausgesehen werden, steht dieser Be-
richt aus dem Weisstannental (SG):

«Ich musste einen Bock holen. War noch einer bei mir. Da zogen wir etwa
zwischen zehn und elf durch den Rappenwald [tal-]einwirts. Jetzt kommt uns auf
einmal [etwas] wie eine Herde Vieh entgegen. Plimpen, Schellen, ein Geldute
nichts Schoneres, und doch ist kein Vieh gekommen. Wir waren ganz platt
[«paff»] und wussten nicht, wo das hinaus sollte. In Mels erzihlen sie, wenn man
das hore, schneie es das Vieh aus den Alpen. War dann auch [so]. Schneite alles
heim innert drei, vier Tagen»?3.

Der Erzihler erlebte die kiinftige Alpabfahrt (oder die Alpabfahrt
tberhaupt) als gegenwirtig. Das war zweifellos ein wirkliches Syn-
chronizititserlebnis.

Ein einziges Beispiel ist mir bekannt, in dem Todankiinden und
beginnender Regen zusammenfallen. Eine 8ojihrige Frau aus Gelter-
kinden (BL) erzihlte 1974 eine Begebenheit aus dem Jahre 1947:

«Das war noch ein Sommer, den wollte ich nicht mehr erleben miissen. Als der
Sohn starb. Er war ins Ausland in die Ferien. Wir sind mit dem Nachbarn auf dem
Binklein, und der fragt, ob er noch nicht geschricben habe. ‘Aber nein’, sagt der
Mann, ‘das geht doch drei Tage’ — in dem Moment kommt ein seltsamer Schrei
vom Schopf her, wir fuhren alle zusammen. Darauf kam es regnen, und wir sind
hinein. Ich schaute an die Uhr. Als der Bericht kam, et sei beim Baden ertrunken,
da merkte ich, es war gerade die Zeit, als wir das gehort hatten»74,

Die Synchronizititsereignisse weisen auf einen Einheitsaspekt von
Psyche und Materie hin7s. Ich habe versucht, mich von den Wetter-
geistsagen her diesem Problem zu nihern. Selbstverstindlich meine
ich nicht, mit diesen Ausfithrungen den “Wettergeist’ nun endgiiltig
‘erklirt’ zu haben; ich bin es zufrieden, wenn ich dem Leser das Phi-
nomen habe niherbringen kénnen. Dariiber hinaus ist alles offen.
Alles, was wir von einer adiquaten wissenschaftlichen Interpretation
erwarten konnen, ist, dass sie den Tatsachen versucht gerecht zu
werden und sie nicht ‘verkleinert’. Der wissenschaftliche Intellekt, so
wenig wir uns von ihm lossagen konnen, ist doch auch ein grosser
Liigner, ein Betriger, indem er alles zu reduzieren versucht und uns
seine ‘nichts-als’-Erklirungen glauben machen will. Der schonste
Schmetterling unter Glas ist eben doch kein lebendiger Schmetterling
mehr; Liebe aufgefasst als physiologisch-hormonales Geschehen ist
ein Leichnam, das Phinomen des Todankiindens erklirt aufgrund



Synchronizititen in Erlebnissagen ()

einer ‘eidetischen Veranlagung’7¢ ist ein Betrug am lebendigen
Geiste, und ebenso wenig erhellend ist es, wenn wir den “Wettergeist’
auf eine ‘Halluzinationsbereitschaft der Wetterfithligen’ zuriick-
fihren. Schelling hat in bezug auf den Mythos gefordert: «Bei jeder
Erklirung ist das Erste, dass sie dem zu Erklirenden Gerechtigkeit
widerfahren lasse, es nicht herabdriicke, herabdeute, verkleinere oder
verstiimmle, damit es leichter zu begreifen sey. Hier fragt sich nicht,
welche Ansicht muss von der Erscheinung gewonnen werden, damit
sie irgend einer Philosophie gemaiss sich bequem erkliren lasse, son-
dern umgekehrt, welche Philosophie wird gefordert, um dem Gegen-
stand gewachsen, auf gleicher Héhe mit ihm zu seyn. Nicht, wie muss
das Phinomen gewendet, gedreht, vereinseitigt oder verkiimmert
werden, um aus Grundsitzen, die wir uns einmal vorgesetzt nicht zu
iiberschreiten, noch allenfalls erklirbar zu seyn, sondern: wohin miis-
sen unsere Gedanken sich erweitern, um mit dem Phinomen in Ver-
hiltniss zu stehen»?7. Das gilt im besonderen fiir alle psychischen Ez-
scheinungen, sofern sie den Rahmen des Ichbewusstseins iibetschrei-
ten, weil wir hier dem Walten des lebendigen Geistes begegnen. Dazu
gehoren insbesondere auch synchronistische Ereignisse.

Die hier angefiihrten Sagen vom Wettergeist bilden nur einen klei-
nen Ausschnitt all der Sagen, die Bezug auf das Wetter nehmen. Wich-
tigen Aspekten auch unseres Sagentyps bin ich nicht nachgegangen, so
etwa dem Faktum, dass der Wettergeist oftmals ein Unerlister ist, mithin
einer, der zu Lebzeiten in irgendeiner Art Schuld auf sich geladen hat.
In Molinis (GR) hore man einen Betriiger und Marchenriicker husten
und rufen: «Ach mein Gott, ach, mein Gott!» — besonders bevor
schlechtes Wetter kommt?8. Auch in unseren Wettergeistbeispielen
gilt der Geist oft als Ubeltiter, der seine Ruhe nicht findet; relativ
hiufig ist es einer, der fahrlissig eine Kuh hat zu Tode stiirzen lassen,
die er nun nach seinem eigenen Tod solange immer wieder aus dem
Abgrund herauftragen muss, bis er dereinst erlost werden wird79. In
psychologischem Verstindnis kann der Biissende auch als leidender
Personlichkeitsteil aufgefasst werden.

Solche Sagen legen einen Zusammenhang zwischen psychischer
Verfassung des Menschen und dem Wetter nahe. Das wird gut z.B.
in Erlebnissagen mit ‘Hexen’ sichtbar, wo die Beleidigung einer sol-
chen oder die Angst vor ihr von einem (lokalen) Unwetter gefolgt
1st8°, Ich sehe mich nicht im Stande, diesem Aspekt der Wettergeist-
erzihlungen hier griindlicher nachzugehen. Was dem mittelalterlichen
Weltbild selbstverstindlich war, nimlich dass Unwetter, Erdbeben,
Hungersnéte und alle Ubel der Welt mit der malignitas des Menschen



20 Gotthilf Isler

zusammenhingen und letztlich auf seinem gestorten Verhiltnis zu
Gott beruhen, das erscheint unserem aufgeklirten Verstande doch
allzu abenteuerlich. Zudem sind wir nicht mehr so sicher, ob die Bos-
heit so ganz einseitig dem Menschen angelastet werden darf. Aber
gerade hier, nimlich in dieser Frage nach dem Leidenden, Unerlsten
und auch dem Abgriindigen, wirklich B&sen, das sich in so vielen
Sagen offenbart, liegen die eigentlichen Probleme besonders auch
unserer Zeit.

Wie ich mich in meiner Untersuchung zur religiosen Funktion von
Alpensagen zu zeigen bemiht habe8!, wurzeln Sagen in seelischer
Realitit, und man miisste versuchen, auch die Wettergeistsagen in
einem grosseren Rahmen zu sehen. Ich mochte diesen Aspekten hier
nicht weiter nachgehen, aber zum Schluss dieses Versuchs noch die
letzte Seite des Buches Schwarzer Hirsch ‘Ich rufe mein Volk’ zitieren.
John Neidhardt, der die Visionen und den Lebensbericht dieses
Sehers der Ogalalla-Sioux herausgegeben hat, beschreibt, wie Schwar-
zer Hirsch als alter Mann den Harney Peak besteigen wollte, auf den
ihn in der Kindheit in seiner grossen Vision die Geister getragen
hatten. Der Ausflug wurde inszeniert; auf dem Weg zum Gipfel be-
merkte Schwarzer Hirsch zu seinem Sohn: «Etwas sollte heute ge-
schehen. Wenn mir noch von meiner Kraft geblieben ist, dann sollten
die Donnerwesen des Westens mich horen, wenn ich eine Stimme
schicke, und zum mindesten miisste ein wenig Donner und ein wenig
Regen kommen.» Es war ein strahlender, wolkenloser Tag, und es
herrschte eine Zeit der schlimmsten Diirre. Schwarzer Hirsch rief in
einem erschiitternden Gebet den Grossen Geist, seinen Grossvater, an.
Ich zitiere nur den Schluss:

«... In der Mitte dieses heiligen Kreises hast du gesagt, ich solle den Baum zum
Blithen bringen.

Unter rinnenden Trinen, o Grosser Geist, Grosser Geist, mein Grossvater —
unter rinnenden Trinen muss ich nun bekennen, dass der Baum nie gebliiht hat.
Ein beklagenswerter alter Mann, so siehst du mich hier, und ich bin abtriinnig
geworden und habe nichts getan. Hiet, in der Mitte der Welt, wo du mich hinge-
bracht und unterwiesen hast, als ich jung war; hier, nun alt, stehe ich, und der
Baum ist verdorrt, Grossvater, mein Grossvater!

Nochmals, und vielleicht zum letztenmal auf dieser Erde, rufe ich das grosse
Gesicht wieder auf, das du mir gesandt hast. Es konnte ja sein, dass eine kleine
Wurzel des heiligen Baumes noch lebte, Nihre sie, auf dass sie Blitter und Bliten
trage und sich mit singenden Vogeln fiille. Hore mich, nicht um meinetwillen, um
meines Volkes willen; ich bin alt. Erhore mich, auf dass sie wiederum in den heili-
gen Ring zuriickkehren und den guten roten Weg finden, und den beschirmenden
Baum?!’

Wir Zuhorenden bemerkten jetzt, dass sich iiber uns diinne Wolken versammelt

hatten. Ein spirlicher, kithler Regen begann zu fallen, und ein leiser murmelnder
Donner war zu horen, ohne Blitz. Trinen rannen iiber seine Wangen, als der alte



Synchronizititen in Erlebnissagen 21

Mann seine Stimme zu einer diinnen Klage erhob: ‘In Trauer schick’ ich eine
schwache Stimme, o Sechs Michte der Welt. Hort mich in meiner Trauer, denn
ich werde vielleicht nie wieder zu Euch rufen. O lasst mein Volk leben!’

Wihrend einiger Minuten stand der alte Mann schweigend da, mit erhobenem
Antlitz, und weinte im rieselnden Regen. Nach einer kurzen Weile war der Himmel
wieder klar»82,

Im Wetter haben alle Zeiten und Volker die Launen und Stimmun-
gen der Gotter erfahren. In solche Bereiche fithren uns die Berichte
iber das Todankiinden wie auch iiber die Wettergeisterscheinungen.
Sie haben zu tun mit einem sinnvollen Zusammenhang der inneren
und dusseren Welt. In den Synchronizititsereignissen wird dieser Zu-
sammenhang fiir einen kurzen Moment sichtbar. Jung hat mit seiner
Formulierung des Synchronizititsprinzips die Frage nach einem objek-
tiven, ausserbalb des Menschen bestehenden Sinn in den Bereich der Natur-
wissenschaften zuriickgebracht83. Selbstverstindlich kann die Frage
nach der Glaubwiirdigkeit der Zeugen nicht umgangen werden. Aber
gerade dort, wo sich unabhingig voneinander immer wieder Parallelen
zeigen, gewinnt auch der einzelne Bericht eine grossere Wahrschein-
lichkeit. Die Wissenschaft hat solche Phinomene zu lange in den Be-
reich der Fabel verwiesen. Mir scheint, wir miissten um Auffassungen
ringen, die den Erscheinungen in ihrer ganzen Grsse gerecht werden
konnen und nicht mithelfen, sie zu zerstoren.

Anmerkungen

I Hans Triimpy: «drno sygs cho rigne». Wetterfiihligkeit und Sagenbildung,
in: SVk 72 (1982) 65-68.

2 Paul Suter und Eduard Striibin: Baselbieter Sagen. Liestal 1976, Nr. 375 b,
nach Hs. Georg Lenggenhager: Volkssagen aus dem Kanton Baselland. Basel
1874, 18f.

3 Trimpy (wie Anm. 1) 67.

4 Ebenda 67, zit. Volker Faust et al.: Wetterfiihligkeit. Ein Ratgeber fiir Ge-
sunde und Kranke. Minchen 1977, 12.

5 Ebenda 67.

6 Ebenda 67, Anm. 22,

7 Catl Gustav Jung: Psychologische Typen. Gesammelte Werke Bd. 6, Olten
und Freiburg i.Br. 1971, § 834.

8 Vgl. Gotthilf Isler: Die Sennenpuppe. Eine Untersuchung iiber die religiose
Funktion einiger Alpensagen. Basel 1971. (Schriften der Schweizerischen Gesell-
schaft fiir Volkskunde, 52), 24f.

9 Arnold Biichli: Mythologische Landeskunde von Graubiinden. Ein Bergvolk
erzdhlt. 1. Teil: Finf Dorfer, Herrschaft, Pritigau, Plessurtal, Chur, Davos.
Aarau 1958, 122 [von mir aus der Mundart ibertragen: ich kiirze im folgenden
mit: Ubertragung].



22 Gotthilf Isler

10 Ebenda 231, erz. 1946 (Ubertragung), vgl. 478f. Die Knechte auf der Alp
Fanin horten nachts einen geisterhaften Schafhirten rufen; der Schneefall vom
nichsten Tag trieb sie auf das Maiensiss hinunter,

11 Z.B. Alois Senti: Sagen aus dem Sarganserland. Basel 1974 (Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, §6), 61, Nr. 46, 294, Nr. 194;
Biichli (wie Anm. ¢) 71 unten.

1z Senti, ebenda 414 Nr. 78; Biichli (wie Anm. 9) 24o.

3 Senti, ebenda 420 Nt. 9.

14 Viele solcher Beobachtungen bei Albert Hauser: Bauerntegeln. Eine schwei-
zerische Sammlung. Ziirich und Miinchen 1973, z.B. 365: «Wechseln die Gemsen
von den hoheren Regionen in den Wald hinunter, gibt es rauhes Wetter mit
Schnee» [Monstein (GR), 1972]. Vgl. Hausers Diskussion solcher Berichte
89—103. — Vgl. auch Emily Gerstner: Bauernregeln aus Bosco Gurin, in: SVk 73
(1983) 21f. Nr. 39-43.

15 Biichli (wie Anm. 9) 71 oben (Ubertragung). Dies wird in den Sagen hiufig
als ‘Kuhriicken’ beschrieben und auch etwa dem Wettergeist zugeschrieben, vgl.
Jakob Kuoni: Sagen des Kantons St. Gallen. St. Gallen 1903 (Nachdruck Ziirich
1979) Nr. 140: «... Ein junget Mann von Sevelen, der das Kuhriicken schon
mehrmals beobachten konnte, abet von Geistern nichts mehr wissen will, behaup-
tet, dass wie die Stubenfliegen schon einige Stunden vor Eintritt von Regenwetter
in Stillen und Hiusern Unterkunft suchen, so fliehe das Vieh auf den Alpen auch,
bevor Schneefall und Unwetter sich einstelle, an geschiitztere Orte. Die Tiere
gewahren solches vor den Menschen.» — Will-Erich Peuckert: Sagen. Geburt und
Antwort der mythischen Welt. Berlin 1965, 131f. diskutiert anhand dieser Sage
bei Kuoni die Wetterfithligkeit des ‘mythischen’ verglichen mit der des modernen
Menschen.

16 Paracelsus: De morbis somnii. Simtliche Werke. Hrsg. von Karl Sudhoff
und Wilhelm Matthiesen, Miinchen und Berlin 1922—35, Bd. IX, 361, zit. bei Catl
Gustav Jung: Paracelsus als geistige Etscheinung. Gesammelte Werke Bd. 13,
Olten und Freiburg i.Br. 1978, § 148. — Hier nach Theophrastus Paracelsus:
Biicher und Schriften. Hrsg. von Johannes Huser, Bd. 1 Basel 1589, V. Teil
(Nachdruck Hildesheim 1977, Bd. 2), 160.

17 Biichli (wie Anm. 9) 359.

18 Ebenda 591.

19 Carl Gustav Jung: Synchronizitit als ein Prinzip akausaler Zusammenhinge
(1952). Gesammelte Werke Bd. 8, Ziirich und Stuttgart 1967, § 852. Der Tod ist
mindestens eine Stunde vor dem Traum eingetreten.

20 Josef Miiller: Sagen aus Utri. 3 Bde. Basel 1926, 1929, 1945 (und Nachdrucke)
(Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, 18, 20, 28), hier:
Bd. II, Nr. 620, 3.

21 Ebenda IT Nr. 636; vgl. z.B. IIT Nr. 1509.

22 Biichli (wie Anm. 9) 312.

23 Ebenda 318f.

2¢ Ebenda 438f.

25 Arnold Biichli: Mythologische Landeskunde von Graubiinden. Ein Berg-
volk erzihlt. 2. Teil: Das Gebiet des Rheins vom Badus bis zum Calanda. Aarau
19606, 411. — Vgl. dazu einen Traum von Jung selber: Carl Gustav Jung: Erinne-
rungen, Triume, Gedanken. Aufgezeichnet und hrsg, von Aniela Jaffé, Ziirich
und Stuttgart 1962, 306.

26 Biichli (wie Anm. 9) 615, Tschiettschen (Ubertragung). Biichli fiigt bei:
«Den Traum beschrieb der Gewihrsmann mit starker Bewegtheit. Das Bild war
ihm unvergessbar geblieben.»

27 Miller (wie Anm, 20) II Nrt. 622, 4, erz. von Frau Gislet-Zwyssig, 68j.,
Isenthal; vgl. Nt. 459.



Synchronizititen in Erlebnissagen 23

28 Jung (wie Anm. 19) § 921. Der Geissbub hatte offenbar selber eine Ahnung
von seinem Sterben.

29 Ebenda 475-577. — Uber Synchronizitit und Todankiinden s. auch Isler
(wie Anm. 8) 9-13; Aniela Jaffé: Geistererscheinungen und Vorzeichen. Eine
psychologische Deutung. Ziirich und Stuttgart 1958, 214fF.

30 Jung (wie Anm. 19) § 855.

31 Lichter scheinen oft Ungliicks- oder Todesfille anzukiinden, vgl. z.B. Karl
Lehner: Zermatter Sagen und Legenden. Visp 1963, 177, 179; Moritz Tscheinen /
Peter J. Ruppen: Walliser-Sagen. Sitten 1872 (Nachdruck Ziirich 1979) 58 Nr. 56
= Josef Guntern: Volkserzihlungen aus dem Oberwallis. Basel 1978. (Schriften
der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, 62), Nr. 830, vgl. 879; Miiller
(wie Anm. 20) II Nr. 459, 621. 1, 622. 1, 2, 3, 5, 6 (ausser 622.6 keine Memo-
rate); Ignaz V. Zingerle: Sagen aus Tirol. Innsbruck 21891 (Nachdruck Graz
1969) Nr. 317, 376.

32 Miiller, ebenda Nr. 620. 3.

33 Jung (wie Anm. 19) § 856.

34 Ebenda § 858.

35 Biichli (wie Anm. 9) 122, s. oben S. 3.

36 Ebenda 231, s. oben S. 4f.

37 Ebenda 240, Erz. Kaspar Engel, geb. 1881, erz. 1938 in St. Anténien (Uber-
tragung).

38 Senti (wie Anm. 11) 61 Nr. 46 (Ubertragung). — Auch den ‘Schneejiixlet’,
der in den Kliiften des Mattstocks und des Gulmen haust, hérte eine Frau dreimal
vor Schneefillen mit «einer ganz hellen, schonen Stimme» rufen. Paul Hugger,
Amden. Eine volkskundliche Monographie. Basel 1961 (Schriften der Schweize-
rischen Gesellschaft fiir Volkskunde, 41), 209f.

39 Ebenda 160 Nr. 20 (Ubertragung).

40 Ebenda 420 Nt, 9.

41 Vgl. ebenda 341f. Nr. 144.

42 Ebenda 343 Nr. 151 (Ubertragung), vgl. 351 Nr. 192, 350 Nr. 186 (kein
Memorat).

43 Suter und Striibin (wie Anm. 2) Nr. 306, Bretzwil (Ubertragung). — Weitere
Erlebnissagen mit einem ‘Wissenden’ ebenda Nr. 530 b, 767, 822 b, 825, 890, 917;
Senti (wie Anm. 11) 9o Nr. 85 (s. unten S. 12), 294 Nr. 193; Biichli (wie Anm. g)
240 (s. oben S. 10); Melchior Sooder: Zelleni us em Haslital. Mirchen, Sagen und
Schwinke der Hasler. Basel 1943, 55; Elisabeth Pfluger: Solothurner Sagen.
Solothurn 1972, Nr. 101.

44 Richard Weiss: Das Alpwesen Graubiindens. Erlenbach 1941, 350.

45 Senti (wie Anm, 11) 300, vgl. 473.

46 Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 299.

47 Senti (wie Anm. 11) 9o Nr. 85, Wangs (Ubertragung).

48 Werner Manz: Volksglaube und Sage aus dem Sarganserland VI, in: SAVk
26 (1926) 72.

49 Senti (wie Anm. 11) 420 Nr. 9, Berschis (Ubertragung), vgl. 351 Nr. 192,
343 Nr. 151 (s. oben S. 11).

50 Biichli (wie Anm. 9) 612 (Ubertragung). Tschingla = Wildmihder iiber Fels-
bindern ostlich iiber der Alp Farur. Vgl. auch Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 140.

51 Von einem Kiiher von der Alp Giétroz im Val de Bagnes (VS), der auf die
meteorologischen Zeichen zu achten verstand, wird noch ‘vorbildhafter’ erzihlt,
wie et an einem sonnigen Sonntag mitten im Sommer zum Arger der Dorfler mit
der Herde aus der Alp gekommen sei. Am nichsten Tag sei in den Bergen tief
herunter Schnee gefallen, und die andern Bauern hitten ihrem Vieh zu Hilfe kom-
men missen. Der Kiiher habe vom héochsten Siss aus deutlich die Glocken von
Bagnes gehort, was offenbar nur bei einer bestimmten Schlechtwettetlage méglich



24 Gotthilf Isler

ist, Maurice Gabbud: Météorologie populaire, in: SAVk 13 (1909) 203 ; vgl. Weiss
(wie Anm. 44) 351 Anm. 2.

52 In weiterzdhlten Sagen bleibt es manchmal nicht allein beim ‘Erscheinen’ des
Wettergeistes, sondern das Wissen des Geistes wird in Worten ausgedriickt. So
soll der Mugger Geistersenn vor einem Schneefall dreimal in singendem Ton
gerufen haben: «Ihr solltet herunterkommen!» Senti (wie Anm. 11) 91f. Nr. 89,
Wangs. — Der Aulihund, der nur ein Auge mitten in der Stirn hatte, warnte ecinmal
vor rauhem Wetter: «Gi hdinzni guu!», d.h. er forderte die Leute auf, das Heu
auf die Heinzen zu schichten, damit es am Boden nicht verfaule (Heinze = holzer-
nes Gestell fiir Heu). Ebenda 292 Nr. 186, Weisstannen, — «In der Alp Surenen
waren sie einmal im Frithling auch gar beizeiten aufgefahren. Da, am ersten Abend,
als die Alpler in der Hiitte beisammen sassen, fing es an, in den Schaufeln und
Grebeln zu rumpeln und zu rasseln, und eine Stimme rief: ‘Vill z’friéh, vill z’friéh !’
Witklich, am folgenden Tage gab es Schneewetter und wurde so kalt, dass sie von
Alp fahren mussten.» Miiller (wie Anm. 20) IT Nr. 674. — Einem Muotataler rief
eine Stimme zu: «Ich rate Dir, mit den Geissen abzufahren.» Hans Steinegger:
Schwyzer Sagen. Bd. 2. Schwyz 1981, 98. — In der Miitschenalp versprach ein
Alpler gar, fiir cinen Geist zwei Messen lesen zu lassen, wenn er ihm «allemal das
Schneewetter vorher anzeige. [...] Und richtig: der Alpler hérte den ‘Miitschner’
seit diesem Versprechen jedesmal vor dem Einbruch des Schneewetters iiber die
‘Psetzi’ vor der Alphiitte schreiten.» Ebenda 88.

53 Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 300, Flums. Der Sammler Ferd. Stoop fiigt an:
«Auf der Alp Prod hat diese Erscheinung den Namen ‘Nepermannli’, weil man
seinen Aufenthalt im Neperwald vermutet. Der cigentiimliche Ruf wird jetzt noch
manchmal vor eintretendem Schneefall vernommen und ist wahrscheinlich das
Geschrei eines Alpenvogels. »

5+ Senti (wie Anm. 11) 351 Nr. 194 (Ubertragung). — Nach freundlicher Mit-
teilung von Alois Senti hat die Erzihlerin als Kind Lukas Mannhart noch person-
lich gekannt und diitfte die Erinnerung im Gedéchtnis behalten haben. Eine Ab-
hiangigkeit von Kuonis Fassung (wie Anm. §3) wiirde er ausschliessen (Brief vom
26. September 1983).

55 Vgl. ebenda 347ff. Nt, 171—181; Kuoni (wie Anm, 15) Nr, 301.

56 Senti, cbenda 348 Nr. 175, Flums (Ubertragung). Uber die besondere Per-
sonlichkeit dieses Gewidhrsmanns vgl. 300, 452f.

57 Besonders Biichli (wie Anm. 9) 182: Auf nichtlichem Heimweg gegen
Griisch sah eine Frau zudusserst auf dem Felsen bei der Burgruine Solavers eine
schwarze Frau auf und abgehen. Ihr Mann entriistete sich, er sehe nichts. In der-
selben Nacht ereignete sich ein Felssturz: genau das Stiick Fels sei heruntergefallen,
auf dem die Frau auf und abgegangen sei (von Verwandter der Erzihlerin erlebt).
— Vgl. Miiller (wie Anm. 20) I Nr. 174 (Erdrutsch), IT Nr. 671. 1a (Hagelwetter),
672 (Lawine).

s8¢ Miiller, ebenda II Nr. 622. 4, s. oben S. 7f.; vgl. Zingerle (wie Anm. 31)
Nr. 376: Ein herabrollender Stein schlug ein Midchen gerade so weit durch ein
Bergtal herab, als zwei Tage vorher ein Licht heruntergefahren war (bei Glurns.
Begebenheit von 1847, kein Memorat).

59 Solche Sagen gedenke ich in einer besonderen Untersuchung tiber ‘Die Erlo-
sung des Weiblichen in den Sagen des Alpengebietes’ zu interpretieren. Vgl. auch
Theodor Abt: Fortschritt ohne Seelenverlust. Bern 1983, 207—227. — Zum psycho-
logischen Begriff des .Archetypus s. meinen Artikel in: Enzyklopiddie des Mir-
chens. Hrsg. von Kurt Ranke, Bd. 1, Berlin/New York 1977, 743-748; zum
philologischen Aspekt Kurt Ranke, ebenda 748-750.

60 Senti (wie Anm. 11) 350 Nr. 184, erz. von Alois Senti (1894-1951), Landwirt,
Unterdorf, Flums (Ubertragung).



Synchronizititen in Erlebnissagen 25

61 Kuoni (wie Anm. 15) Nr, 299 (Hervorthebung von mir). — Nach freundlicher
Mitteilung von Alois Senti erzihlte sein Vater (wie Anm. 6o) diese Sage wieder-
holt, er muss sic in jungen Jahren gehért haben, evtl. auf Fursch selber. Kuonis
Buch (erschienen 1903) war bei Sentis Gewihrsleuten nicht vorhanden; es ist
aber nicht ganz auszuschliessen, dass es (vor 1914) von einem Lehrer im Unterricht
verwendet worden ist (Brief vom 26. September 1983).

62 Ebenda Nr. 304 (Hervorhebung von mir).

63 Das Selbst umfasst die (hypothetische) Ganzheit des Menschen, also sein
Bewusstsein und das iiber dieses in unbestimmbarem Masse hinausgreifende Un-
bewusste. Vgl. Jung (wie Anm. 7) § 891.

64 Z.B. Guntern (wie Anm. 31) Nr. 854 (dort weitere Variantenangaben),
vgl. 857, auch Tscheinen/Ruppen (wie Anm. 31) 175 Nr. 67: Doppelginger, der
einem nachtlichen Heimkehrer das Leben rettet. — Vgl. auch Jaffé (wie Anm. 29)
179-190; auch den Traum von Jung (wie Anm. 25) 326 von seinem ‘Doppelgin-
ger’.

65 Uber die ‘paradoxe Identitit mit den Jenseitigen’ in andern Sagentypen vgl.
Isler (wie Anm. 8) 159-171.

66 D. h. Sinneswahrnehmungen, die zu schwach sind, um die Bewusstseins-
schwelle zu iiberschreiten. — Zum Problem ‘Synchronizitit’ oder ‘subliminale
Wahrnehmung’ s. Jung (wie Anm. 19) § 856, vgl. 945.

67 Jung, ebenda § 928.

68 Subliminale Sinneswahrnehmungen wiirden dagegen zum Bereich des per-
sonlichen Unbewussten gehéren.

9 Jung (wie Anm. 19) § go2.

70 Suter und Striibin (wie Anm. 2), Nachlese. Liestal 1978, Nr. 1087 (Uber-
tragung).

71 §. oben S. 6f.

72 Dementgegen gibt es weitererzihlte Sagen, in denen das Vieh bergwirts ge-
tricben wird, z.B. Senti (wie Anm. 11) 343 Nr. 148, vgl. Kuoni (wie Anm. 15)
Nr. 305.

73 Senti, ebenda 294 Nr. 196, Erz. Josef Bleisch, geb. 1894, Landwirt und Post-
halter, Schwendi (Ubertragung).

74 Suter und Striibin (wie Anm. 2) Nr. 374 (Ubertragung).

75 Zum ‘unus mundus’ s. Carl Gustav Jung: Mysterium coniunctionis. Unter-
suchungen iiber die Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensitze
in der Alchemie. Gesammelte Werke Bd. 14/II, Olten und Freiburg i.Br. 1972,
Kap. VI/g. — Marie-Louise von Franz: Zahl und Zeit. Psychologische Ubetlegun-
gen zu einer Anniherung von Tiefenpsychologie und Physik. Stuttgart 1970 (TB
1980). — Dieselbe: Spiegelungen der Seele. Projektion und innere Sammlung in der
Psychologie C. G. Jungs. Stuttgart/Berlin 1978, 174-182.

76 Karl Schmeing: Das ‘Zweite Gesicht’ in Niederdeutschland. Wesen und
Wahrheitsgehalt. Leipzig 1937. — Schmeing hatte ausgezeichnetes Sagenmaterial,
an das er aber mit einer zu engen Fragestellung heranging. Vgl. Fritz Harkort:
Volkserzidhlungsforschung und Parapsychologie. Gemeinsame Probleme, in:
Volksiiberlieferung. Festschrift fiir Kurt Ranke. Géttingen 1968, 89—-105, bes.
94-98.

77 Friedrich W. J. von Schelling: Siebente Vorlesung, in: Simmtliche Werke.
2. Abtheilung, 2. Bd.: Philosophie der Mythologie. Stuttgart 1857, 137, zit. in:
Karl Kerényi: Die Eroffnung des Zugangs zum Mythos. Darmstadt 1967, 89.

78 Bichli (wie Anm. 9) 517.

79 Z.B. der ‘Stollni’, Senti (wie Anm. 11) 343 Nr. 151, vgl. 341f. Nr. 144
(s. oben S. 11). Ich habe diesen Sagentypus psychologisch gedeutet (ohne Bezug
auf den Wettergeist), s. Isler (wie' Anm. 8) 35-37, 227-233.



26 Gotthilf Isler

80 Z.B. Miiller (wie Anm. 20) I Nr. 155. Blosse Begegnung ohne Beleidigung:
Nr. 1582, 1. Abschnitt, 159, 1. Abschnitt, 188 (Vision?). — Selbstverstindlich
meine ich nicht, dass die angebliche ‘Hexe’ etwas mit dem Unwetter zu tun hatte.
Hingegen bestand eine Entsprechung der innerlich ‘gestorten’ Seelenlage der Et-
zihler zum gestorten Wetter in der Aussenwelt. — Zum Problem der ‘moralischen
Verfassung’ der Menschen und dem Wetter s. das eindriickliche Erlebnis des
Sinologen Richard Wilhelm mit einem Wettermacher: Barbara Hannah: C. G.
Jung — Sein Leben und Werk. Fellbach 1982, 156.

81 Tsler (wie Anm. 8).

82 Schwarzer Hirsch: Ich rufe mein Volk. Leben, Visionen und Vermichtnis
des letzten grossen Sehers der Ogalalla-Sioux. Olten und Freiburg i. Br. 21974,
251-254.

83 Jung (wie Anm. 19) § 905, 932 und Anm. 126.



	Synchronizitäten in Erlebnissagen : zum Problem des "Wettergeistes"

