
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 80 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Synchronizitäten in Erlebnissagen : zum Problem des "Wettergeistes"

Autor: Isler, Gotthilf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synchronizitäten in Erlebnissagen

Zum Problem des 'Wettergeistes'

Von Gotthilf Isler

Hans Trümpy hat in einem kleinen Aufsatz solche Sagen untersucht,

in denen von der Begegnung mit einem geisterhaften Wesen
und einer nachfolgenden Wetterverschlechterung berichtet wird1. Im
Unterschied zu anderen Gegenden in der Schweiz ist das geisterhafte
Wesen im Baselbiet relativ häufig ein Hund. So zitiert er eine

Aufzeichnung über den 'Ribihund' in Gelterkinden:

T «Dieser wunderbare Hund mit den verschiedenen Namen lief jeweils von der
oberen Fabrik an einer ehemaligen Ribi (Flachsreibe) vorbei bis an das obere Ende
des Dorfes. Darum hiess er der Ribihund. Wenn man seiner ansichtig wurde, hatte
er gar nichts Auffallendes, er war wie ein gewöhnlicher Hund; je länger man aber
nach ihm sah, desto mehr nahm cr an Grösse und Umfang zu. Zuweilen plumpste
er ins Wasser, daher hiess er auch Bachpfattli. Der Hund wurde nur gesehen,
wenn ein Witterungswechsel bevorstand»2.

«Texte dieser Art», schreibt Trümpy, «zwingen geradezu zum
Schluss, der bevorstehende Wetterumschlag mache die Menschen für
halluzinatorische Begegnungen mit Ungeheuern und Geistern
empfänglicher»3. Es sei deshalb angesichts der Fülle solcher Zeugnisse
vorab aus dem Baselbiet «mehr als berechtigt», zu anderen typischen
Symptomen der Wetterfühligkeit, so «Störungen der Sinneswahrnehmungen

wie Nachlassen der Riech-, Geschmacks- und
Gehörleistung, insbesondere aber der Sehkraft»4 eine (wohl besonders

grosse) «Halluzinationsbereitschaft der Wetterfühligen» zu rechnen.
Für die Sagenforschung bedeute das: «Sagen, die eine unheimliche

Begegnung mit anschliessendem Regen, Gewitter, Sturm oder Schneefall

erwähnen, dürfen, was ihren Ausgangspunkt betrifft, als subjektiv
wahre 'Erlebnissagen' gelten, und weiter darf für andere Berichte von
solchen Begegnungen ein auslösender Witterungswechsel auch
angenommen werden, wenn er nicht ausdrücklich erwähnt wird»5.

Die weiteren Schlüsse, die der Autor aus diesem 'Erklärungsprinzip'
zieht, sollen hier nicht diskutiert werden. Hingegen soll die Frage

gestellt werden, ob es sich tatsächlich lediglich um eine
Halluzinationsbereitschaft handelt. Könnte es nicht vielmehr um die wirkliche
Wahrnehmung des kommenden Wetterumschlages gehen Wenn die Wagenführer

der Basler Verkehrsbetriebe häufiger als sonst brüsk bremsen

müssen, um Zusammenstösse mit unvorsichtigen Automobilisten zu



Synchronizitätcn in Erlebnissagen 3

vermeiden, und wenn sie an diesem unvorsichtigen Verhalten 'spüren',
«dass es ander Wetter gibt»6, so dürfte es sich auch hier um ein echtes

intuitives Wahrnehmen des Wetterwechsels handeln - falls er wirklich
eintritt. Intuition vermittelt «Wahrnehmung auf unbewusstem
Wege»7. Wäre es nicht möglich, dass der 'Wettergeist', so wie er
gehört oder ganz selten auch gesehen wird, sozusagen ein hör- oder

sichtbargewordenes 'Bild' des psychischen Vermögens des naturverbundenen

Menschen darstellt, einen Wetterumschlag vorauszuahnen

Vielleicht kommen wir der Beantwortung dieser Fragen etwas
näher, wenn wir diesbezügliche Sagen möglichst genau betrachten.
Ich möchte mich zunächst an Memorate halten, d.h. an Berichte über
Erlebnisse, die die Erzähler selber gehabt haben, weil solche Sagen
doch einen grösseren (auch parapsychologischen) Zeugniswert haben
als schon weiter erzählte Erlebnissagen. Beim Weitererzählen lässt

es sich nicht vermeiden, dass früher oder später das ursprüngliche
Erlebnis durch (unbewusste) persönliche oder archetypische Motive
der neuen Erzähler 'überlagert' und somit verändert wird8.

In Igis (GR) erzählte 1949 der damals 74jährige Landwirt und
Schuhmacher Johannes Dolf, der 18 Jahre Senn auf verschiedenen

Alpen gewesen war:

«Ich war in Falsch Zusenn im [19115. Wir mussten dort nachalpen wegen dem
Bresten [der Maul- und Klauenseuche]. Damals waren wir zwei Mann in Falsch
mit kranken Tieren noch von [der Alp] Laubazug. Und dann gingen wir einmal
liegen an einem Abend. Das war am 30. September, an meinem Geburtstag. Ich
fand keinen Schlaf. Ich lag auf der Pritsche und zündete eine Pfeife an. Das war
zwischen elf und zwölf.

Jetzt löschte die Laterne aus, und dann hörte ich einen in Holzschuhen hinter
dem Schermen hervorkommen, wie wenn er vom Sammeln käme. Ganz deutlich
hörte ich den über den Stafel herunterklappern, und er klopfte an die Hüttentür.
Sie war mit einem Kloben zugesperrt. Und ich stehe auf und zünde die Laterne an
und ging die Hüttentüre öffnen. Bevor ich hinauskam, hörte ich ihn noch unter
der Hütte hindurchgehen. Ich trat dann mit der Laterne auf den Stafel [hinaus]
und rief [ihm] nach: Wer da sei? Ein paarmal. Aber keine Antwort, nichts!

Und am Morgen, so um fünf, vor [dem] Tagen, trieb mich das Wasser zum
Aufstehen, und da zündete ich an, und da fing es an zu 'beierlen', so zu 'schneier-
len'. Der andere, der bei mir war, der merkte nichts davon. Und um acht hatte es
schon gehörig [«en Chlapf »] Schnee, und die Bauern kamen mit dem Tierarzt
das Vieh holen. Da kam es mir erst in den Sinn, dass sich der Schneewettermann
angezeigt hatte»9.

Wenn wir versuchen zu sehen, was hier erlebt worden ist, so stellen
wir zjvei an sich unabhängige Ereignisse fest, die vom Erlebenden in einen

Zusammenhang gebracht worden sind: die nächtliche 'Geistererscheinung' und
der nachfolgende Schneefall. Was die Geistererscheinung 'an sich' war,
können wir nicht wissen; es fehlt hier jedes objektive Kriterium. Im



4 Gotthilf Isler

Alpengebiet wurde in den meisten dieser Begebenheiten um den

Wettergeist von einem oder mehreren Älplern etwas gehört: zur
Hauptsache Schritte, Klopfen, das Gehen einer Tür, dem Vieh Rufen,
ein besonderes Jauchzen. Gesehen wurde nur selten etwas. Es war für
die Älpler selbstverständlich, dass sie es mit einem Geist oder mit
'übernatürlichem' Geschehen zu tun hatten, obschon sie sich manchmal

erst dann zu einer solchen Annahme genötigt sahen, wenn sich
keine natürlichen Ursachen für die Geräusche hatten finden lassen.

Vom psychologischen Standpunkt aus lässt sich nicht entscheiden,
ob es sich um Geister 'an sich' handelt (das entspräche der sog.
spiritistischen Hypothese) oder um die Projektion innerpsychischer unbe-
wusster Faktoren, d.h. archetypischer Gegebenheiten. Doch sollten
wir uns von dem bloss negativen Begriff 'Halluzination', d. h.
Sinnestäuschung, nicht verleiten lassen, zu meinen, es sei damit schon alles

gesagt. Mit der Feststellung des Halluzinierens ist nur gesagt, dass

einer etwas wahrnimmt, was es in der physischen Welt nicht gibt.
Diese negative Feststellung wird der Tatsache nicht gerecht, dass es

sich offenkundig um eine Manifestation des Geistes handelt. Ob dieser
äusserlich real oder innerpsychisch verstanden wird, tut seiner
Tatsächlichkeit und Autonomie keinen Abbruch. Die Frage ist hier nicht
vor allem, worin sich einer täuscht, sondern was er denn eigentlich
wahrnimmt. Gerade die Erlebnisse um den 'Wettergeist' zeigen, dass

hier nicht 'nichts' gehört oder gesehen wurde.
Ein Skeptiker mag hier einwerfen, dass es nicht besonders

'übernatürlich' zugehen muss, wenn einem phantasievollen Hirten nachts
'einer' erscheint, nachdem am Herdfeuer in der dunkeln Alphütte am
Vorabend oder an vielen vorausgegangenen Abenden alle bekannten
Geistererlebnisse dieser Gegend erzählt und gründlichst erörtert worden

sind. Der Zweifler könnte sich auch auf Sagen berufen, wie etwa
auf die Erzählung eines 73jährigen ehemaligen Lehrers und Landammanns

aus Küblis (GR):
«Ich habe einmal eines Sommers als ein ganz junges Bürschlein in der Alp

Fremd-Vereina geholfen das Galtvieh hüten [...]. Dazumal, als ich dort hüten
sollte, war ein alter Mann Meisterhirt. Am Abend sassen wir dann nach dem Nachtessen,

vor dem Liegengehen, noch ein wenig in der Hütte zusammen und rauchten
eine. Der Meisterhirt wusste dann allerhand alte Sagen und Geistergeschichten
zu erzählen, so auch von Rössler-Happ. Der habe vor alter Zeit auch in Vereina
gehütet und sei ein böser, grober Unflat gewesen. Was er eigentlich in der Alp
verbrochen hatte, wusste niemand recht. Aber dass er nach seinem Tode in der
Alp hat umgehen müssen, das sagten alle. Welche wollten sagen, sie hätten ihn
nachts rufen [hoojen] hören und das Vieh sammeln, namentlich wenn etwa das

Wetter geändert habe. Ich muss noch erwähnen, dass über der Hüttentür zwei
starke Holznägel eingeschlagen waren, wo die Hirten am Abend die Stecken
hinaufwarfen.



Synchronizitäten in Erlebnissagen 5

Einmal in einer Nacht erwachte ich. Ich meinte, ich habe im Schlaf etwas johlen
und rufen gehört. Auf einmal höre ich jemanden über die Steinplatten vor der
Hütte zur Tür klappern [holtschen], den Stecken auf die Nägel werfen und die
Falle drücken. Aber in die Hütte gekommen ist niemand. Mich schauderte und
ich bekam Hühnerhaut. Der Meisterhirt muss gemerkt haben, dass ich wach bin,
und sagt: 'Schlaf getrost! Es ist Rössler-Happ gewesen.' Am nächsten Tag lag
der Schnee, und die ganze Alp war ausgeschneit»10.

Obschon die nächtliche Erscheinung allein auch in dieser Erzählung
schon beeindruckend genug ist, so scheint doch das Entscheidende
solcher Sagen im zeitlichen Zusammenfallen des geisterhaften Erlebnisses

mit dem nachfolgenden Schneefall zu liegen. Es scheint sinnvoll

zu sein, d.h. es wird als sinnvoll erlebt, dass 'etwas' die Ruhe der

Älpler stören kommt, um den Wetterumschlag zu 'künden'. Die
Hirten wissen hier am Morgen, warum Rössler-Happ sich nachts hat
merken lassen: natürlich, er 'weiss' ja jeweils, wann schlechtes Wetter
kommt. Auch dem Zusenn in der Alp Falsch kam es dann schliesslich
in den Sinn, dass die nächtlichen Schritte und das Klopfen dem
Schneewettermann zuzurechnen waren. Es ist, wie wenn in diesen

Älplern ein allerdings unbewusstes Wissen um den kommenden
Wetterumschlag vorhanden gewesen wäre. Es kann sich nicht um bewusste

Sinneswahrnehmung gehandelt haben; in einigen dieser Erlebnisberichte

wird ausdrücklich das zur Zeit der Erscheinung sehr schöne

Wetter betont11, oder es war vorher schon wüstes Wetter, auf das

jetzt Schneefall folgte12, oder es begann zu schneien, und das Jauchzen
des Wettergeistes (des 'Grünhütlers') brachte die Gewissheit, dass

jetzt der Winter einkehrte13. Der Wetterwechsel wird in diesen Sagen
ausdrücklich mit einer 'übernatürlichen' Erscheinung in Zusammenhang

gebracht, nicht mit einer beobachteten Naturerscheinung, zu der
sich allenfalls in einer Wetterregel eine Entsprechung hätte finden
lassen oder die eine solche Regel begründen könnte. Derartige Sagen

gibt es zwar auch, doch sind sie selten; die Berichte haben wohl eher
in Sammlungen von Wetterregeln Aufnahme gefunden als bei den

Sagen14. So erzählte ein seit langer Zeit in Trimmis (GR) ansässiger

Appenzeller von einem Erlebnis in der Fürstenalp:

«Anno [i9]25 ist das passiert auf dem Untersäss. In der schönsten, blauen Nacht
um zwölf kamen alle 120 Rinder zur Hütte heran und nahmen die Schwänze in die
Höhe wie am Tag, wenn es viele Bremsen hat, und wollten nicht mehr fort. Und
am Morgen hatte es Schnee, und vier Tage mussten sie unten bleiben»15.

Vordergründig ist hier nichts 'Übersinnliches' festzustellen. Den
Tieren traut man jedenfalls so viel Naturverbundenheit zu, auch das

Wetter vorauszuspüren. Wir wissen aber nicht, was ein Tier (oder evtl.



6 Gotthilf Isler

ein Leittier) in einem solchen Fall erlebt. Wir sehen das Tier nur von
aussen, sehen nur sein Verhalten. Vermutlich würde sich auch beim
Tier die gleiche Frage nach dem Walten des 'Naturgeistes' stellen wie
beim Menschen. Für Paracelsus jedenfalls noch wirkte im Menschen
wie im Tier das lumen naturae, das 'Liecht der Natur', das auch der

'Traumgeist' ist: «So ist auch also zuwissen, dass die Auguria der

Vögel von diesen angebornen Geisten sind: Als die Hanen die da

kreen zukünfftiges Wetter, vnd die Pfawen jhres Herren Todt, vnnd
ander mehr. Diss alles ist auss dem angebornen Geist, vnd ist dz

Liecht der Natur: So es im Thier ist, vnd ist natürlich, so hats der
Mensch auch in jhm, vnnd mit jhm auff die Welt bracht»16. Beim
Menschen jedoch wissen wir, was er erlebt, wenn er etwas 'voraussieht',

weil er seine Träume und - in unserem Fall - das Gehörte
erzählen kann. Die Parapsychologen würden bei den Wettergeist-
Erlebnissen wohl von 'extra-sensory perception' (ESP) sprechen, in
engerem Sinn von Präkognition. Dieses 'Vorherwissen' zeigte sich in
der nächtlichen Erscheinung allerdings nicht in direkter Form - die

Hirten hatten nicht die Vision z.B. einer verschneiten Alp - sondern

angedeutet oder symbolisch: es zeigte sich in den gehörten Geräuschen,
die in ihnen die Vorstellung eines geisternden Älplers wachriefen.

Wir stehen hier vor den gleichen Problemen wie in den Erlebnissen
und den entsprechenden Sagen vom Todanki'mden - Paracelsus hat
offenbar mit Recht beide Erscheinungen in Parallele gesetzt: die

Hähne, die da krähen zukünftiges Wetter und die Pfauen ihres Herren
Tod. Es gibt Wahrträume oder visionäre Erlebnisse, in denen der
Sterbende in seiner wirklichen oder in verklärter Gestalt gesehen wird : ein

Jüngling in Litzirüti (GR) sah in der dunkeln Stube die ehemalige
Magd seines Vaters als helle Gestalt am Tisch sitzen zu der Zeit, als

sie in Arosa starb17; ein Bauer in Maladers (GR) sah um Mitternacht
eine Frau aus dem Dorf, die jahrelang krank gewesen war, über seinem
Bett schweben. Sie war 'schneemarvelwëîss' und erlöschte dann wie
ein Licht. Nach einem Tag und einer Nacht starb sie18. Ein Mann
erlebte im Traum den plötzlichen und gewaltsamen Tod eines Freundes
in Amerika mit charakteristischen Einzelheiten, die später bestätigt
wurden10.

In andern Fällen wird im voraus etwas wahrgenommen, das dann im
Zusammenhang mit dem später tatsächlich erfolgenden Todesfall in

Wirklichkeit gesehen oder gehört wird: ein Junge hörte in der Schöllenen

von einem bestimmten Ort her laut weinen, die Spielkameraden hörten
nichts. Im folgenden Herbst fiel dort ein junger Wildheuer zu Tode;
die Mutter kniete bei der Leiche ihres Sohnes nieder und weinte laut.



Synchronizitäten in Erlebnissagen 7

Der Junge wurde Zeuge des ganzen Unfalles20. Ein Schattdorfer sass

mit andern in der Stube am Tisch. Er sah durch die Tür einen Mann
in der Küche an der Herdstatt stehen, die andern sahen ihn nicht.
Etwa drei Tage später kam dieser gleiche Mann ein Tischlein
ausleihen, auf das dessen (eben) verstorbenes Schwesterlein gebettet
wurde21.

In weiteren Fällen wird ein Todesfall in symbolischer Form - eigentlich
eher zeichenhaft - angekündigt, wobei manchmal die physische
Wirklichkeit in das Geschehen einbezogen ist: ein Glas22 oder ein Spiegel23

zerspringt, eine Sense bekommt einen Riss24. Wahrträume sind oft
symbolisch: ein junger Mann aus Ilanz (GR), der in Varenna in
Stellung war, träumte, dass in einem Bett eine unerkennbare Person lag.
« Und auf einmal hat sich das Bett zusammengelegt, geschlossen wie
ein grosses Buch, und ich hatte das Gefühl: 'Jetz isch es fertig!' Ich
wusste nicht, dass mein Vater daheim krank war. Ich träume oft, aber

etwas so Schreckliches habe ich weder vorher noch nachher im Traum
gesehen.» Es stellte sich heraus, dass sein Vater zur gleichen Stunde

gestorben war25.
Solche Erlebnisse und Träume machen oft einen starken Eindruck

und beunruhigen die Betroffenen, können aber begreiflicherweise erst
beim Eintreffen der Todesnachricht verifiziert werden. Der wirkliche
Todesfall gibt manchmal auch erst dem vorher unverstandenen Traum
seinen Sinn, wie in dieser sehr beeindruckenden Erinnerung eines

71 jährigen Bergbauern :

«Mein Hans, ein dreizehnjähriger Bub, war schon krank. Da träumte es mir:
Ich stand am Sägenbach. Da ist mir ein Tuch voll Heu den Bach hinunter. Der
Strick war um das Tuch [gebunden] ; den Strick mochte ich halten, aber das Tuch
voll Heu ist den Bach hinunter, und das reute mich. Da tat ich einen Schrei.

Das Tuch [voll Heu] hat den Hans bedeutet. Der Strick kam zurück vom Friedhof,

als mir der Messmer den Strick um den Sarg in die Hand gab. Da hat es mir
den Traum gedeutet. Das Schlechte will auch einen Anfang haben»26.

Der Tod hat dem Mann den Sohn, die Frucht der mühsamen
Arbeit, die Ernte, unwiederbringlich entrissen. Mit diesen Beispielen soll
keine abschliessende Systematik versucht werden. Ich habe sie

angeführt, um besser darlegen zu können, was bei den Wettergeisterlebnissen

eigentlich geschieht. Dazu noch diese Erinnerung an einen

Unglücksfall :

«Das war im Isental. Zwei Jahre nacheinander sah ich zur nächtlichen Zeit an
einer bestimmten Stelle im Walde am Abhang des gegenüberliegenden Berges ein
Licht. 'Was soll auch das bedeuten ?' sagte ich öfters zu den Meistersleuten, die es

nicht sahen. Aber sie lachten mich aus. Da machte sich eines Sonntagmorgens früh
der Geissbub auf den Weg, indem er sagte, är well nu i ds Derfli gah, är mièss ga



8 Gotthilf Isler

d'Andacht machä. Die Leute wollten es ihm ausreden: 'Channsch ja de am Fyrtig
[Feiertag] gah.' - 'Näi, är gai jetz hit.' - Und er ging zu den heiligen Sakramenten.
Am folgenden Montag fiel er über eine Fluh zutode, und von jener Stelle, wo ich
das Licht gesehen, trugen sie ihn tot weg»27.

Man muss annehmen, dass schon zwei Jahre vor dem Unglücksfall
in der damals wohl noch jungen Frau etwas konstelliert war, das

'wusste', dass an dem betreffenden Ort etwas geschehen würde. Ganz
sicher war das kein bewusstes, sondern ein dem Unbewussten
angehörendes Wissen. Jung nennt es das absolute Wissen des kollektiven
Unbewussten, d. h. ein Wissen, das nicht mit dem Ich verbunden ist28.

Mit dem Tod des Geissbuben bekam die vorher unbegreifliche
Lichterscheinung plötzlich Sinn als ein Hinweis auf dieses Geschehen.
Beide Ereignisse - das gesehene Licht und der Todesfall - gehören
unzweifelhaft zusammen, aber es lässt sich auf keine Art denken, dass

sie kausal - als Verknüpfung von Ursache und Wirkung - miteinander
verbunden sein könnten. Der Tod kann nicht die (psychische)
Lichterscheinung bewirkt haben, weil er ja später eintrat, und es lässt sich

nicht ausdenken, wie die Lichterscheinung oder die Erzählerin selber

auf irgendeine Art den Absturz des Jungen verursacht haben könnte -
es wäre denn, man nähme zu primitiv-magischen Vorstellungen
Zuflucht. C. G. Jung hat zur Erfassung solcher sinnvoller Koinzidenzen

den Begriff der Synchronifität vorgeschlagen. Er hat diese als ein

Prinzip akausaler Zusammenhänge postuliert, deren verbindendes Glied
eben der Sinn ist20. Für die auf die Kausalität festgelegte 'klassische'
Naturwissenschaft sind solche Erscheinungen nicht erfassbar. Sie

müsste sie als Zufälle betrachten. Tatsächlich ereignen sie sich nicht
regelmässig, es sind Ausnahmen. Sie sind aber dennoch häufiger, als

dass man in ihnen blosse Zufälle sehen könnte. Zudem gehören Syn-
chronizitäten für den Erlebenden sehr oft zu den bedeutendsten
Geschehnissen seines Lebens, sie sind für ihn keine Zufälle, gerade weil
in ihnen ein sinnvoller Zusammenhang der Welt sichtbar wird.

Wie Jung darlegt, beruhen synchronistische Ereignisse «auf der

Gleichzeitigkeit zjveier verschiedener psychischer Zustände. Der eine ist der

normale, wahrscheinliche (d. h. kausal zureichend erklärbare) und der
andere der kausal aus dem ersteren nicht ableitbare Zustand, nämlich
das kritische Erlebnis.» Dessen Objektivität kann meist erst nachträglich

verifiziert werden. Wo es sich um zukünftige Ereignisse handelt,
sind sie «nämlich evidenterweise nicht synchron, wohl aber synchronistisch,

indem sie als psychische Bilder gegenwärtig erlebt werden, wie

wenn das objektive Ereignis schon vorhanden wäre. Ein unerwarteter

Inhalt, der sich unmittelbar oder mittelbar auf ein objektives äusseres Ereignis



Synchronizitäten in Erlebnissagen 9

bezieht, koin^idiert mit dem gewöhnlichen psychischen Zustand: dieses
Vorkommen nenne ich Synchronizität»30.

In unserem letzten Beispiel ist der unerwartete Inhalt das am
Abhang des gegenüberliegenden Berges gesehene Licht. Dass es ein
psychisches Bild war, ergibt sich schon daraus, dass die Meistersleute
es nicht sehen konnten.

Durch die Lichterscheinung wurde der Todesfall lediglich symbolisch

angedeutet31, während etwa der Junge in der Schöllenen direkt
das mit dem Todesfall in Zusammenhang stehende Weinen der Mutter
'voraushörte'32. Jung schreibt: «So unverständlich dies auch
erscheinen mag, so ist man doch schliesslich gezwungen anzunehmen,
dass es im Unbewussten etwas wie ein apriorisches Wissen oder besser
'Vorhandensein' von Ereignissen gibt, das jeder kausalen Grundlage
entbehrt. Auf alle Fälle erweist sich unser Begriff von Kausalität als

untauglich zur Erklärung der Tatsachen»33. Jung diskutiert selber
mehrere Fälle von Synchronizität und fährt dann fort: «In allen diesen
und ähnlichen Fällen scheint ein a priori bestehendes, kausal nicht zu
erklärendes Wissen um einen zur betreffenden Zeit unwissbaren
Tatbestand vorzuliegen. Das Synchronizitätsphänomen besteht also aus
zwei Faktoren: 1. Ein unbewusstes Bild kommt direkt (d.h. wörtlich)
oder indirekt (symbolisiert oder angedeutet) %um Bewusstsein als Traum,

Einfall oder Ahnung. 2. Mit diesem Inhalt koinsfdiert ein objektiver
Tatbestand»34.

Damit kehren wir zum 'Wettergeist' zurück. Ich schlage vor, auch
die ausführlich zitierten Erlebnisse mit dem 'Schneewettermann' und
'Rössler-Happ' als Synchronizitäten zu betrachten: ein unbewusstes
Bild Schritte des Geistersennen, das An-die-Türe-klopfen) kommt
zum Bewusstsein. Dieses 'Bild' verkörpert indirekt das 'Wissen' des

Unbewussten um den später eintretenden Tatbestand (den Schneefall).
Im ersten Erlebnis von der Alp Falsch35 kam es dem Zusennen zwar
erst nachträglich, als die Bauern wegen dem Schneefall das Vieh holen
kamen, in den Sinn, dass er nachts den 'Schneewettermann' gehört
hatte. Dass der Zusenn diese Bezeichnung verwendet hat, lässt darauf
schliessen, dass der 'SchneeWettermann' traditionell bekannt war.
Wäre der Zusenn nachts etwas 'wacher' gewesen, hätte es ihm schon
dann einfallen können, dass es schneien kommt. Auch das 'junge
Bürschlein' auf Fremd-Vereina36 scheint nachts keine Konsequenzen
aus seinem Wissen gezogen zu haben - es wurde ja gelegentlich davon
geredet, dass Rössler-Happ sich vor Wetterumschlägen hören lasse.

Ein Alphirt und Senn aus St. Antonien (GR) verstand aber offenbar

genau, was das Erscheinen des Wettergeistes bedeutete. Er hütete im



io Gotthilf Isler

Oberberg der Alp Safien mit einem zwölfjährigen Knaben 80 bis 90
Stück Vieh.

«... Einmal an einem Abend, als es ganz dunkel geworden war, fasste ich mit
einem Kessel Wasser am Trog. Es regnete. Ich kochte zu Nacht, ein Mus, Gricss
oder Reis. Der Bub lag im Nest. Da höre ich etwas. 'Was ist da los Was hört man
da noch?' sagte ich. Ich ging hinaus und hörte einen rufen [hoojen], sammeln.
'Komm heraus, Hans!' sagte ich. Der Bub trat mit mir hinaus. 'Was für ein
verdammter Narr treibt da das Vieh aus?' sage ich.

Unser Vieh war ein bisschen [weiter] weg von der Hütte. Es lauschte, wie der
sammelte. Man hörte nichts, kaum eine Schelle, so lauschte das Vieh. 'Kümmere
dich nicht um den, der da sammelt! Den kennst du doch nicht. Aber morgen
gibt's dann Schnee. Rüste die Stiefel!' sagte ich. Und am Morgen um vier lüftete
es schon so stark, dass ich die Hüttentüre fest mit einem Sparren vermachen
müsste. Und als es tagte, lag der Schnee»37.

Auch in den 'Sagen aus dem Sarganserland' von Alois Senti gibt es

mehrere sehr schöne Beispiele, in denen die Älpler zur Zeit des geisterhaften

Erlebnisses den Schluss zogen, dass jetzt das Wetter ändern

könnte, z.B. in dieser Sage aus Vilters (SG) :

«Das habe ich selber erlebt. In der Alp Wald haben wir, es war um elf herum,
einen Jauchzer gehört, von einer Schönheit und Höhe, etwas ganz Seltenes. Da
sagt der Röbi Handi : 'Jetzt kommt es schneien...' Ich sage: 'Ja einen Dreck kommt
es schneien bei dem schönen Wetter.' War das schönste Wetter. Nachher macht
der Röbi: 'Wartet jetzt nur noch einen Augenblick...' Und schon hörten wir die
Holzschuhe vor dem Schermcn hindurch über die Steine klappern. Uns standen die
Haare zu Berg. Nachher hörte man noch einmal einen wunderbaren Jauchzer,
und am andern Tag kam ein Gewitter. Am Morgen darauf hatten wir dreissig
Zentimeter Schnee»38.

Dieser Robert Handi scheint medial veranlagt gewesen zu sein, weil
er offenbar spürte, dass noch Weiteres zu hören sein würde (oder er
hatte die Erscheinung früher schon einmal).

Sehr interessant ist auch diese Erzählung aus Valens (SG),
vermutlich von der Alp Lasa :

«[Das] war Anno [i9]26. Im August. Da hatten wir die Hütten nebeneinander,
die Valenser und die Vasöner. Sassen viel beieinander. Manchen Abend. War
sicher neun, halb zehn. An einem Samstagabend. Dann kamen dann immer etwa
Touristen. Übernachteten dann bei uns. Sassen wir eben. Die Küher handorgelten,
zu zweit. Hatten es gemütlich. Und auf einmal jauchzte es in der Lücke oben, in der
Lasnerlucke [Berglücke, Übergang]. Und der andere Zusenn gibt Antwort. Wir
gaben dem weiter keine Acht. Ging aber keine fünf Minuten, jauchzte es näher.
Etwa fünrhundert Meter über unserer Sennhütte. Und nachher sage ich, der mag
auch noch laufen. Da macht der andere: 'Das ist ja ganz der gleiche Jauchzer...'
Sagt der Senn: 'Aufhören jauchzen, sonst gibt's dann schlechtes Wetter...' Da
macht der andere Zusenn, der, welcher gejauchzt hatte: 'Ja, Dummheiten...' Und
nachher jauchzt es nochmals, gerade hinter dem Kreuz hinten. Jauchzte es dort.
Und ich ging noch nach hinten, schauen. Niemand da. Da sage ich, jetzt glaube
ich dann doch, dass cs ander Wetter gibt. Und dann so um die eins herum gingen
ein paar Stösse Luft, und nachher wetterte es. Am Morgen, sage und schreibe,
hatten wir bereits einen Schuh Schnee»30.



Synchronizitäten in Erlebnissagen 11

Aus der Art und Weise, wie hier die Älpler das seltsame Jauchzen
kommentierten, ergibt sich, dass mindestens der Senn wusste, dass

jetzt schlechtes Wetter folgen könnte. Der Erzähler war zur Zeit der

Begebenheit zwanzigjährig. Verständlicherweise sind es ältere,
erfahrenere Leute, die wissen, was eine solche Erscheinung bedeutet,
etwa ein alter Mann40, oder der Vater, wie hier in dieser Erzählung
aus Flums (SG) über den 'Stolini', einen Küher, der am Stollen droben

die Kuh einer armen Witwe hatte zu Tode stürzen lassen und
dafür nach seinem Tod büssen müsste41:

«Ander Wetter zeigte er dann auch an. Ich hörte ihn einmal jauchzen. Sie sagten
dann jedenfalls, das sei jetzt der Stollni. Ich war in den Chcssistcinen und er über
den Ringgen oben und jauchzte schön. Als ich cs dem Vater sagte, meinte er:
'Wcnn's wahr ist, dass du den Stollni hast jauchzen hören, dann müssen wir morgen

heimfahren.' Am andern Morgen hatte es fast knietief Schnee»42.

Auch in den 'Baselbieter Sagen', von denen Hans Trümpy in seinem
Aufsatz ausgegangen ist, werden Erlebnisse erzählt, in denen ältere
Leute wussten, dass eine bestimmte Geistererscheinung einen
Wetterwechsel ankündigt. So hörte eine Frau aus Ziefen (BL) nachts auf dem

Heimweg das Geschell eines Fuhrwerks, das immer näher kam.

«... Im geheimen freute ich mich, dass ich vielleicht mitfahren könne, besonders

weil ich gesehen hatte, dass sich der Himmel anfing zu überziehen. Auf einmal
hörte ich nichts mehr, ich schaute zurück, sah aber nirgends ein Fuhrwerk. Beim
Gausmetweg kommt ein altes Mütterlein zu mir. Ich fragte es, ob nicht ein Fuhrwerk

da durch [gefahren] sei. Das Mütterlein sagte: 'So, so, Ihr habt das auch
gehört, jetzt geht aber schnell heim, es kommt jetzt sicher gleich ausleeren.' Ich
war noch nicht daheim, war ich schon pudelnass»43.

Der in und mit der Natur lebende Mensch war und ist mit dieser

Natur in einer Intensität verbunden, die wir Städter uns vorzustellen
Mühe haben. Gerade vor schlechtem Wetter sind wir in einem solchen
Masse behütet, dass uns die Unbill der Witterung nur noch in seltenen

Momenten zum Bewusstsein kommt. Dem «Bauern aber ist die

Witterung eine Schicksalsmacht...»44. Das gilt besonders auch für die

Bergbauern. Ein Schneefall in den Alpen zwingt die Alpknechte mit
ihren Herden zur 'Schneeflucht' in tiefergelegene Regionen; ein
verfrühter Schneefall im Herbst bedeutet meist das Ende des Alpsommers
überhaupt. Die Voraussicht eines kommenden Schneefalls wäre also

für die Älpler von grosser Wichtigkeit. Allerdings wurde nach dem

Zeugnis der Sagen der Erscheinung des Wettergeistes selten derart

vertraut, dass die Älpler die Konsequenzen gezogen und das Vieh zur
Alpabfahrt gerüstet hätten. Zwar schreibt ein Sammler von Sagen aus

Flums, Johann Baptist Stoop (1861-1931), der, wie Senti feststellt,



12 Gotthilf Isler

beim Sammeln sehr vorsichtig vorging45: Wenn der Hirt oder Küher,
der 'Faser' «in der Nacht ruft [d.h. das Vieh lockt und sammelt], dann
müssen die Hirten das Lager verlassen und die Herde sammeln, sonst
geht alles zu Grunde. Meistens ist am kommenden Morgen die Alp
im Schnee...»46.

Von einem solchen imperativen 'Müssen' ist in den Erlebnisberichten

wenig zu spüren, am ehesten noch hier:

«Ich war zehn Jahre in der Mugg zur Alp. Als wir einmal nachts am Austreiben
waren, da jauchzte einer, jauchzte schön, so hell und schön, dass man es nicht
hätte nachmachen können. Wunderschön Auf dem Tschingelkopf muss er gewesen

sein. Der Schncekühcr sagte man ihm. Und in der Nacht fing es dann an zu
fauchen und blasen [«pfuufä und guugä»]. Ich sage noch: 'Schaut, dass ihr alles
Vieh beieinander habt...' Und am Morgen hatte cs schuhtief Schnee. Wir mussten
die Stiefel anziehen »47.

Ob die Knechte dem Sennen gehorcht haben oder nicht, wird hier
nicht erzählt; auf der Alp Malun ob Berschis (SG) lachten sie ihn
lediglich aus : Peter Geeler, der sich während vieler Jahre als Senn auf
dieser Alp aufhielt, erzählte, er habe eines Tages in früher Nachmittagsstunde

'einen' über die Weide gehen sehen,

«nur einen Steinwurf vor ihm, aber plötzlich wieder verschwinden. Peter gab den
auf der Alp beschäftigten Arbeitern den Rat, alles Werkzeug gut zu versorgen,
da morgen nicht mehr an eine Weiterführung der Arbeit gedacht werden könne,
stiess aber bei jenen nur auf ein ironisches Lachen. Andern Tages zwang starker
Schneefall zur Talfahrt»48.

Die Erscheinung des Wettergeistes allein scheint selten zu aktivem
Handeln geführt zu haben, eher zu gespannter Aufmerksamkeit.
Trafen dann tatsächlich geisterhafte Erscheinung und schlechtes Wetter

zusammen, wurde daraus auf einen ernstzunehmenden
Wetterumsturz oder auf das Ende des Alpsommers geschlossen, wie hier im
Bericht eines damals Zwanzigjährigen von der Tscherlacher Alp, als

es 1914 spät im Herbst um die Mittagszeit zu schneien anfing. Als die
Hirten das Vieh zusammentrieben, hörten sie einen jauchzen. «Und
ein alter Tscherlacher, der damals gekommen war, die Butter zu
holen, sagt: 'So, wenn jetzt der gejauchzt hat, schneit es uns jetzt von
[der] Alp.' Man hat immer gesagt, es gebe ander Wetter, wenn der
Grünhütler jauchze»49. Offenbar bekam der Alte damals recht, es wird
nichts darüber berichtet.

Wo Erlebnisse von Zuhörern weitererzählt werden, bezeigen die
handelnden Personen - auch in andern Sagentypen - die Tendenz zu
typischem Verhalten. So erzählte der Landwirt Georg Brüesch (1868-
1946) von Tschiertschen (GR) 1939 von einem Montafoner, einem



Synchronizitäten in Erlebnissagen 13

Chlas Turni, der Küher in Tschiertschen war. Der soll an einem
schönen Tag am Ende der dreiwöchigen Alpzeit auf dem Obersäss

gesagt haben: «'Heute fahren wir [von Alp]. Ich habe diese Nacht den

Tscheng-gläküher gehört.' Dann warf das einen [Haufen] Schnee.

Jetzt fuhren sie dann und [zogen] auf den Untersäss hinaus. Da gab es

schlechtes Wetter, und einen hohen Schnee habe es geworfen sogar
auf dem Untersäss. Sie hätten hinunter müssen bis in das Maiensäss,
bis an das Dorf. Die Kühe hätten durch den Schnee waten müssen...»50.

Dieser Montafoner Küher ist in dieser Sage eigentlich zum Typus
des naturverbundenen Älplers geworden, zum Vorbild, zum Leitbild.
Er 'verfügte' sozusagen über seine Naturverbundenheit; instinktsicher

riet er zur Abfahrt, nachdem er den Geisterküher gehört hatte.
Wer diese Sage hörte, der wusste: so handelt der wirklich Naturverbundene.

So hätte ich zu handeln, wenn ich in der gleichen Lage
wäre51.

Wenn es sich bei dem anvisierten Vermögen, einen Wetterumsturz
vorauszuahnen, tatsächlich um ein solches handelt, so Hegt dieses jedenfalls

eindeutig beim 'Jenseitigen', in psychologischem Verständnis
beim Unbewussten. Die Naturverbundenheit des Älplers besteht allein
darin, die 'Zeichen' ernst zu nehmen und sie gemäss früherer eigener
oder überlieferter Erfahrung anderer zu interpretieren52. Bei der

Erscheinung des 'Wettergeistes' handelt es sich um die Manifestation
eines autonomen Geistes, der als Gegenüber, als Objekt wahrgenommen

wird und von dem sich später erweist, dass er im Zusammenhang
mit einem objektiven Ereignis der Aussenwelt (dem Wetterumsturz)
steht. Die 'Objektivität' dieses Geistes wird besonders in der Erzählung

eines Lukas Mannhart, der «ein vieljähriger Hirt» war, deutlich:

«An Abenden, bevor im Spätherbst die Schneestürme hereinbrechen und die
Hirten nötigen, mit der Herde von Alp zu fahren, sah ich oft ein kleines Männchen
mit einem weissen Mantel, das gar seltsam rief, aber nirgends einkehrte. Soweit
diese Gestalt zu sehen war, soweit war am andern Tag der Boden mit Schnee
bedeckt»53.

Auf den gleichen Hirten geht der fast identische Bericht der 1893

geborenen Lena Kurath aus Flums (SG) in Sentis 'Sagen aus dem

Sarganserland' zurück :

«Der Mannhart Lukas hat dann von einem kleinen Männlein erzählt. Er ist ja
seiner Lebtag zur Alp und habe es manchmal gesehen. Meistens im Herbst, bevor
es sie heimgeschneit habe. Soweit man das Männlein habe gehen sehen, sei's dann
schneien gekommen»54.



14 Gotthiir Isler

Ebenso erzählte der Alphirt und Landwirt Josef Schlegel (geb. 1887)

vom 'Alpmueterli', einer Gestalt, die einem weiteren Sagenkreis55

angehört:

«Das Alpmueterli sei präzis dort herum gegangen, soweit's dann
heruntergeschneit habe, heillos geschwind über die Zäune hinaus zum Tannenboden. Das
sind unerklärliche Sachen»56.

Falls diese Berichte auf tatsächlichen Erlebnissen beruhen, so wären
diese ganz eindeutig Synchronizitäten. Es wurden hier Dinge genau
wahrgenommen, die sich erst in Zukunft ereigneten. Die Vision des

Schneemännleins oder des Alpmueterlis kündete einen zur Zeit der

Erscheinung unwissbaren Tatbestand, beruhte also auf dem 'absoluten

Wissen' des kollektiven Unbewussten. Leider ist aber die Quellenlage

für diese wichtige Erzählung nicht besonders günstig. Nur die
erste der drei Varianten, die Ich-Erzählung des Lukas Mannhart, kann

einigen Zeugniswert beanspruchen. Dieser wird erhöht durch die

Erinnerung von Lena Kurath. Beim Bericht über das Alpmueterli ist
kein Erlebender mehr fassbar. Allerdings finden sich in den Sagen des

Alpengebietes mehrere vergleichbare Erlebnisse - meines Wissens
aber nur als Weitererzählungen57. Die Erzählung vom kleinen Männlein,

das genau am Ort der späteren Schneegrenze gesehen wurde,
entspricht aber im Kern genau dem Bericht aus dem Isenthal, wo sich das

Licht an dem Ort zeigte, von welchem der Geissbub später weggetragen

wurde. Dieser Bericht beruht zweifellos auf einem wirklichen
Erlebnis58.

In den eigentlichen Fabulaten, d.h. in wesentlich von der unbewussten

Phantasie beeinflussten Sagen, sind es regelmässig 'elbische Wesen'

(Wilde Männer, Wildfrauen, Salige, Feen usw.), die den Verlauf des

Wetters zum voraus kennen. Sie tun z.B. den Bauern durch ihr
Erscheinen oder Rufen den richtigen Zeitpunkt der Aussaat kund, oder sie

schneiden das noch nicht ausgereifte Korn oder heissen es den Bauern
gerade noch rechtzeitig schneiden, bevor ein Unwetter die Felder
verwüstet. Es gibt im Alpengebiet eine reiche Palette solcher und ähnlicher

Sagen. Wenn man diese symbolisch zu verstehen sucht, sind es

immer archetypische Gestalten des kollektiven Unbewussten, die mit der

Natur und dem Wetter verbunden sind. Diesen kommt das Wissen %u,

nie dem Menschen. Häufig wird erzählt, wie der Mensch sich mit einem
solchen Naturwesen überwirft und dessen Hilfe verliert, weil er dem
Eindruck seiner Sinne oder der Vernunft mehr vertraut als dem

geheimnisvollen Wissen dieses Wesens. In psychologischem Sinne ist
in diesen Sagen dargestellt, wie das Ichbewusstsein die Kooperation



Synchronizitäten in Erlebnissagen 15

des Unbewussten verliert, wenn das Ich nicht mehr sorgfältig auf die

Andeutungen und Winke des Unbewussten zu hören gewillt ist50.

Zwar gibt es einige (ebenfalls weitererzählte) Sagen, welche
nahezulegen scheinen, es könnte sich beim Wettergeist wirklich um das

'psychische Vermögen' der Alphirten selber handeln. So wurde in
Flums (SG) erzählt:

«In [der Alp] Fursch, das hat dann der Vater noch erzählt, sei in der Nacht ein
Küher erwacht und höre einen das Vieh eintreiben. Da sage er zum Senn : 'Hörst
nicht auch? Ist glaub einer am Fasen...' Und der Senn mache: 'Kennst ihn nicht?
Mich dünkt, wie wcnn's du selber wärest...' Sei dann auch die eigene Stimme des

Kühers gewesen. Der habe in jener Nacht kein Auge mehr zugetan. Und am Morgen

habe cs geschneit, was habe herunter [kommen] mögen»60.

Diese Erzählung ist weitgehend identisch mit einer von J.B. Stoop
aufgezeichneten Fassung, aber vermutlich doch von dieser
unabhängig. Stoop kannte noch den Namen des Senns: es war der alte

Peter Zeller, und er erklärte dem Leser das Wort Fasen: «'Fasen'
heisst: die Herde mit mächtigen, gedehnten Lauten in der weiten Alp
locken und sammeln: 'Chüa, sé, sé! Hoi, joh! Büüsch, Büüsch!'
Meistens hört der Faser 'sich selber fasen', d. h. seinen Doppelgänger rufen.

Der 'Büscheler' ist der Kälberhirt...»61. Mir ist allerdings keine
weitere Variante bekannt, in welcher einer sich selber das Vieh
eintreiben hört, doch ist von Stoop eine weitere Erzählung von der Alp
Fursch beigetragen, in der eine Identität zwischen Geistersenn und
Erlebendem sichtbar wird:

«Ein Zusenn hatte seine Geige, die er leidenschaftlich liebte und wunderschön
spielte, mit nach Fursch genommen; dort setzte er sich gern auf den Stollen, um zu
spielen. Als im Herbst das Vieh weggefahren war, müsste der Zusenn allein
zurückbleiben und aussennen. Da kam der Gretler Jöri zu ihm mit der 'Sufetuse'
(Molken-Tanse), um das übliche Almosen zu holen. In der Nacht hörten sie auf
dem Stollen draussen alle die wohlbekannten Weisen geigen, als oh der Zusenn selbst

dort wäre. Eine grosse Furcht bemächtigte sich ihrer. Der unsichtbare Geiger hatte
Schneefall verkündet. Am Morgen lag die ganze Alp eingeschneit»62.

Auch dies ist eine Weitererzählung, keine Erlebnissage. In beiden

Sagen ist der Schnee kündende Geist tatsächlich eine Art 'Doppelgänger'

eines der Beteiligten, ein 'alter ego', in psychologischem
Verständnis die Personifikation eines unbewussten Persönlichkeitsteils, der
als Gegenüber wahrgenommen wird. Der 'Doppelgänger' ist keinesfalls

mit dem Ichbewusstsein zu verwechseln; auch in andern Sagentypen

entspricht er vielmehr einer 'grösseren', sozusagen 'ewigen'
Persönlichkeit, die einer zwar auch ist, aber nicht als Ich. C. G. Jung
würde hier vom Selbst sprechen63. Häufig sind die Sagen, in denen



16 Gotthilf Isler

einer bald stirbt, nachdem er seinem Doppelgänger begegnet ist64.

Auch in unseren zwei Sagen ist der 'Doppelgänger' zwar identisch mit
dem erlebenden Küher oder Zusenn, indem er des einen Stimme hat

oder des andern Weisen spielt. Er ist aber insofern nicht identisch, als

er offensichtlich mehr weiss als der Erlebende: er 'weiss' um den

kommenden Schneefall, oder sein Erscheinen beruht darauf, dass im
Unbewussten über dieses Wissen verfügt wird. Es handelt sich um die

paradoxe Identität und Nichtidentität von Ich und Selbst65. Das
Selbst, und nicht das Ich, ist im Besit^ des 'Wissens' um den kommenden

Wetterumstur^.
Es bleibt die Frage, ob nicht doch eine kausale Erklärung der

Wettergeisterscheinung möglich wäre. Da ein Wetterwechsel aufgrund
veränderter atmosphärischer Bedingungen erfolgt - Veränderungen
der Temperatur sowie des Drucks, der Feuchtigkeit, der Strömungen
der Luft u.a.m. - ist anzunehmen, dass unser Organismus in irgendeiner

Weise auf diese Veränderungen reagiert. Unsere Sinne könnten
diese Reaktionen wahrnehmen, ohne dass sie uns wegen ihrer geringen
Intensität bewusst werden mussten. Es könnten also der Erscheinung
des Wettergeistes subliminale Sinneswahrnehmungen66 zugrundeliegen.

Diese Möglichkeit ist nicht ganz auszuschliessen und kommt
vermutlich für die Erklärung mancher Symptome der Wetterfühligkeit
(z.B. Migräne, Gliederschmerzen) in Frage. Die Erscheinung des

Wettergeistes scheint aber einer ganz anderen Kategorie von Ereignissen

anzugehören. Sie gehört zu den grossen und sehr oft einmaligen
Erlebnissen eines Menschen, die dann auch wegen ihrer Eindrücklich-
keit bis ins Alter erinnert werden. Eine Geistererscheinung ist an sich
schon etwas Unerhörtes, und dasselbe gilt für das synchronistische
Zusammentreffen mit dem Wetterumsturz. Es gehört mit zur Charakteristik

der Synchronizitätsphänomene, dass sie seltene Ausnahmen
sind67. Die Numinosität solcher 'übernatürlicher' Erscheinungen hat
ihre Wurzeln im archetypischen Bereich, d.h. im kollektiven
Unbewussten68. «Letzteres kann insofern nicht lokalisiert werden, als es

entweder in jedem Individuum im Prinzip vollständig oder als ein und
dasselbe überall anzutreffen ist. Von dem, was im kollektiven
Unbewussten eines einzelnen Individuums vorzugehen scheint, ist nie mit
Sicherheit anzugeben, ob es sich nicht auch in anderen Individuen
oder Lebewesen oder Dingen oder Situationen ereignet»69. Dem
entspricht, dass der Wettergeist manchmal nur von einer Person,
manchmal von mehreren, nicht immer von allen gehört oder gesehen
wurde.



Synchronizitäten in Erlebnissagen 17

Auch die Tatsache, dass der Wettergeist ortsgebunden ist, also im
Laufe der Jahre auf der gleichen Alp von verschiedenen Älplern
gehört wurde, schliesst von vornherein aus, dass es sich um einen
'persönlichen Komplex' eines einzelnen handeln könnte. Es scheint die

Begegnung mit einem 'objektiven' Geist zu sein, von dem vollständig
ungewiss ist, ob er dem betreffenden Ort oder dem kollektiven
Unbewussten angehört. Zwar ist der Beweis schwierig zu erbringen, dass

wirklich jeder den 'gleichen' Geist wahrgenommen hat. Es könnte
auch das Erlebnis je verschiedener Geister angenommen werden - auf
der Alp Fremd-Vereina z.B. wurde doch jede Erscheinung des Wetter
geistes dem 'Rössler-Happ' zugeschrieben, auf Fursch oftmals dem
'Stollni', usf. Es gibt jedoch einen eindrücklichen Bericht aus Oberdorf

(BL), nach welchem Vater und Sohn zu verschiedenen Zeiten am
selben Ort das gleiche Geistererlebnis gehabt haben: Ein lediger
Bursche sah bei einem Kirschbaum eine Frau aus der Erde
'herauswachsen' und über den Boden gegen sich schwirren. Sie überquerte
dann den Weg und [fuhr] blitzschnell einen steilen Hügel hinauf.
«Halb oben schaute sie zurück, und wie sie zurückschaute, krachte es

ganz gottvergessen, und augenblicklich begann es zu schütten, wie ich
es noch nie erlebt habe. Wir rannten in eine kleine Scheune hinunter
in den Schermen, aber wir wurden durch und durch nass.» Zwei von
fünf Beteiligten sahen die Frau. Der Bursche verheimlichte die
Begebenheit. Als er sie ein paar Jahre später erzählte, sagte sein Vater:
«Genau das gleiche ist mir einmal dort geschehen; ich sah sie auch,
und darauf kam es schütten...» Auch er flüchtete damals in die
(gleiche Scheune70.

Hier haben offensichtlich Vater und Sohn im Zusammenhang mit
einem Wolkenbruch die gleiche geisterhafte Frau gesehen, was die

'Objektivität' der Erscheinung unterstreicht.
Gewisse Wettergeisterscheinungen bilden Parallelen zu solchen

Erlebnissen vom Todankünden, in denen Einzelheiten des Todesfalls
oder seiner Folgen vorausgesehen werden, die sich später in Wirklichkeit

ereignen7'. Das scheint mir eine weitere Bestätigung dafür zu sein,
dass auch die Wettergeisterlebnisse Synchronizitätsphänomene sind.
Das ist z.B. dort der Fall, wo man 'einen' hört das Vieh aus- oder
zusammentreiben, so wie es für die Alpabfahrt zusammengetrieben
werden müsste. Man hat manchmal den Eindruck, wie wenn der
Geist sozusagen den 'ewigen' oder zeitlosen Aspekt des in der Hütte
schlafenden Älplers verkörpern würde. Dieser 'ewige Hirte' ist über
den kommenden Schneefall beunruhigt und treibt das Vieh zusammen,
während der Älpler noch nichts vom Wetterumsturz weiss72. In



18 Gotthilf Isler

andern Berichten wieder ist eher das Näherkommen des Geistes
auffallend: es ist, wie wenn ein Inhalt des Unbewussten dem Bewusstsein
näherkommen würde. Auch das Jauchzen des Wettergeistes ertönt
manchmal zuerst von fern, dann näher, plötzlich ganz nah.

In klarer Analogie zu solchen Erlebnissen vom Todankünden, in
denen wirkliche Ereignisse vorausgesehen werden, steht dieser
Bericht aus dem Weisstannental (SG) :

«Ich müsste einen Bock holen. War noch einer bei mir. Da zogen wir etwa
zwischen zehn und elf durch den Rappenwald [tal-]einwärts. Jetzt kommt uns auf
einmal [etwas] wie eine Herde Vieh entgegen. Plumpen, Schellen, ein Geläute
nichts Schöneres, und doch ist kein Vieh gekommen. Wir waren ganz platt
[«paff»] und wussten nicht, wo das hinaus sollte. In Meis erzählen sie, wenn man
das höre, schneie es das Vieh aus den Alpen. War dann auch [so]. Schneite alles
heim innert drei, vier Tagen»73.

Der Erzähler erlebte die künftige Alpabfahrt (oder die Alpabfahrt
überhaupt) als gegenwärtig. Das war zweifellos ein wirkliches Syn-
chronizitätserlebnis.

Ein einziges Beispiel ist mir bekannt, in dem Todankünden und
beginnender Regen zusammenfallen. Eine 8ojährige Frau aus Gelterkinden

(BL) erzählte 1974 eine Begebenheit aus dem Jahre 1947:
«Das war noch ein Sommer, den wollte ich nicht mehr erleben müssen. Als der

Sohn starb. Er war ins Ausland in die Ferien. Wir sind mit dem Nachbarn auf dem
Bänklein, und der fragt, ob er noch nicht geschrieben habe. 'Aber nein', sagt der
Mann, 'das geht doch drei Tage' - in dem Moment kommt ein seltsamer Schrei
vom Schopf her, wir fuhren alle zusammen. Darauf kam es regnen, und wir sind
hinein. Ich schaute an die Uhr. Als der Bericht kam, er sci beim Baden ertrunken,
da merkte ich, cs war gerade die Zeit, als wir das gehört hatten»74.

Die Synchronizitätsereignisse weisen auf einen Einheitsaspekt von
Psyche und Materie hin75. Ich habe versucht, mich von den

Wettergeistsagen her diesem Problem zu nähern. Selbstverständlich meine
ich nicht, mit diesen Ausführungen den 'Wettergeist' nun endgültig
'erklärt' zu haben ; ich bin es zufrieden, wenn ich dem Leser das

Phänomen habe näherbringen können. Darüber hinaus ist alles offen.

Alles, was wir von einer adäquaten wissenschaftlichen Interpretation
erwarten können, ist, dass sie den Tatsachen versucht gerecht zu
werden und sie nicht 'verkleinert'. Der wissenschaftliche Intellekt, so

wenig wir uns von ihm lossagen können, ist doch auch ein grosser
Lügner, ein Betrüger, indem er alles zu reduzieren versucht und uns
seine 'nichts-als'-Erklärungen glauben machen will. Der schönste

Schmetterling unter Glas ist eben doch kein lebendiger Schmetterling
mehr; Liebe aufgefasst als physiologisch-hormonales Geschehen ist
ein Leichnam, das Phänomen des Todankündens erklärt aufgrund



Synchronizitäten in Erlebnissagen 19

einer 'eidetischen Veranlagung'76 ist ein Betrug am lebendigen
Geiste, und ebenso wenig erhellend ist es, wenn wir den 'Wettergeist'
auf eine 'Halluzinationsbereitschaft der Wetterfühligen' zurückführen.

Schelling hat in bezug auf den Mythos gefordert: «Bei jeder
Erklärung ist das Erste, dass sie dem zu Erklärenden Gerechtigkeit
widerfahren lasse, es nicht herabdrücke, herabdeute, verkleinere oder
verstümmle, damit es leichter zu begreifen sey. Hier fragt sich nicht,
welche Ansicht muss von der Erscheinung gewonnen werden, damit
sie irgend einer Philosophie gemäss sich bequem erklären lasse,
sondern umgekehrt, welche Philosophie wird gefordert, um dem Gegenstand

gewachsen, auf gleicher Höhe mit ihm zu seyn. Nicht, wie muss
das Phänomen gewendet, gedreht, vereinseitigt oder verkümmert
werden, um aus Grundsätzen, die wir uns einmal vorgesetzt nicht zu
überschreiten, noch allenfalls erklärbar zu seyn, sondern : wohin müssen

unsere Gedanken sich erweitern, um mit dem Phänomen in Ver-
hältniss zu stehen»77. Das gilt im besonderen für alle psychischen
Erscheinungen, sofern sie den Rahmen des Ichbewusstseins überschreiten,

weil wir hier dem Walten des lebendigen Geistes begegnen. Dazu
gehören insbesondere auch synchronistische Ereignisse.

Die hier angeführten Sagen vom Wettergeist bilden nur einen kleinen

Ausschnitt all der Sagen, die Bezug auf das Wetter nehmen. Wichtigen

Aspekten auch unseres Sagentyps bin ich nicht nachgegangen, so

etwa dem Faktum, dass der Wettergeist oftmals ein Unerlöster ist, mithin
einer, der zu Lebzeiten in irgendeiner Art Schuld auf sich geladen hat.
In Molinis (GR) höre man einen Betrüger und Marchenrücker husten
und rufen: «Ach mein Gott, ach, mein Gott!» - besonders bevor
schlechtes Wetter kommt78. Auch in unseren Wettergeistbeispielen
gilt der Geist oft als Übeltäter, der seine Ruhe nicht findet; relativ
häufig ist es einer, der fahrlässig eine Kuh hat zu Tode stürzen lassen,
die er nun nach seinem eigenen Tod solange immer wieder aus dem

Abgrund herauftragen muss, bis er dereinst erlöst werden wird70. In
psychologischem Verständnis kann der Büssende auch als leidender
Persönlichkeitsteil aufgefasst werden.

Solche Sagen legen einen Zusammenhang zwischen psychischer
Verfassung des Menschen und dem Wetter nahe. Das wird gut z.B.
in Erlebnissagen mit 'Hexen' sichtbar, wo die Beleidigung einer
solchen oder die Angst vor ihr von einem (lokalen) Unwetter gefolgt
ist80. Ich sehe mich nicht im Stande, diesem Aspekt der Wettergeisterzählungen

hier gründlicher nachzugehen. Was dem mittelalterlichen
Weltbild selbstverständlich war, nämlich dass Unwetter, Erdbeben,
Hungersnöte und alle Übel der Welt mit der malignitas des Menschen



20 Gotthilf Isler

zusammenhängen und letztlich auf seinem gestörten Verhältnis zu
Gott beruhen, das erscheint unserem aufgeklärten Verstände doch
allzu abenteuerlich. Zudem sind wir nicht mehr so sicher, ob die Bosheit

so ganz einseitig dem Menschen angelastet werden darf. Aber
gerade hier, nämlich in dieser Frage nach dem Leidenden, Unerlösten
und auch dem Abgründigen, wirklich Bösen, das sich in so vielen
Sagen offenbart, liegen die eigentlichen Probleme besonders auch

unserer Zeit.
Wie ich mich in meiner Untersuchung zur religiösen Funktion von

Alpensagen zu zeigen bemüht habe81, wurzeln Sagen in seelischer

Realität, und man müsste versuchen, auch die Wettergeistsagen in
einem grösseren Rahmen zu sehen. Ich möchte diesen Aspekten hier
nicht weiter nachgehen, aber zum Schluss dieses Versuchs noch die
letzte Seite des Buches Schwarzer Hirsch 'Ich rufe mein Volk' zitieren.

John Neidhardt, der die Visionen und den Lebensbericht dieses

Sehers der Ogalalla-Sioux herausgegeben hat, beschreibt, wie Schwarzer

Hirsch als alter Mann den Harney Peak besteigen wollte, auf den

ihn in der Kindheit in seiner grossen Vision die Geister getragen
hatten. Der Ausflug wurde inszeniert; auf dem Weg zum Gipfel
bemerkte Schwarzer Hirsch zu seinem Sohn: «Etwas sollte heute
geschehen. Wenn mir noch von meiner Kraft geblieben ist, dann sollten
die Donnerwesen des Westens mich hören, wenn ich eine Stimme

schicke, und zum mindesten müsste ein wenig Donner und ein wenig
Regen kommen.» Es war ein strahlender, wolkenloser Tag, und es

herrschte eine Zeit der schlimmsten Dürre. Schwarzer Hirsch rief in
einem erschütternden Gebet den Grossen Geist, seinen Grossvater, an.
Ich zitiere nur den Schluss :

«'... In der Mitte dieses heiligen Kreises hast du gesagt, ich solle den Baum zum
Blühen bringen.

Unter rinnenden Tränen, o Grosser Geist, Grosser Geist, mein Grossvater -
unter rinnenden Tränen muss ich nun bekennen, dass der Baum nie geblüht hat.
Ein beklagenswerter alter Mann, so siehst du mich hier, und ich bin abtrünnig
geworden und habe nichts getan. Hier, in der Mitte der Welt, wo du mich
hingebracht und unterwiesen hast, als ich jung war; hier, nun alt, stehe ich, und der
Baum ist verdorrt, Grossvater, mein Grossvater!

Nochmals, und vielleicht zum letztenmal auf dieser Erde, rufe ich das grosse
Gesicht wieder auf, das du mir gesandt hast. Es könnte ja sein, dass eine kleine
Wurzel des heiligen Baumes noch lebte. Nähre sie, auf dass sie Blätter und Blüten
trage und sich mit singenden Vögeln fülle. Höre mich, nicht um meinetwillen, um
meines Volkes willen ; ich bin alt. Erhöre mich, aur dass sie wiederum in den heiligen

Ring zurückkehren und den guten roten Weg finden, und den beschirmenden
Baum!'

Wir Zuhörenden bemerkten jetzt, dass sich über uns dünne Wolken versammelt
hatten. Ein spärlicher, kühler Regen begann zu feilen, und ein leiser murmelnder
Donner war zu hören, ohne Blitz. Tränen rannen über seine Wangen, als der alte



Synchronizitäten in Erlebnissagen 21

Mann seine Stimme zu einer dünnen Klage erhob: 'In Trauer schick' ich eine
schwache Stimme, o Sechs Mächte der Welt. Hört mich in meiner Trauer, denn
ich werde vielleicht nie wieder zu Euch rufen. O lasst mein Volk leben!'

Während einiger Minuten stand der alte Mann schweigend da, mit erhobenem
Antlitz, und weinte im rieselnden Regen. Nach einer kurzen Weile war der Himmel
wieder klar»82.

Im Wetter haben alle Zeiten und Völker die Launen und Stimmungen

der Götter erfahren. In solche Bereiche führen uns die Berichte
über das Todankünden wie auch über die Wettergeisterscheinungen.
Sie haben zu tun mit einem sinnvollen Zusammenhang der inneren
und äusseren Welt. In den Synchronizitätsereignissen wird dieser

Zusammenhang für einen kurzen Moment sichtbar. Jung hat mit seiner

Formulierung des Synchronizitätsprinzips die Frage nach einem objektiven,

ausserhalb des Menschen bestehenden Sinn in den Bereich der
Naturwissenschaften zurückgebracht83. Selbstverständlich kann die Frage
nach der Glaubwürdigkeit der Zeugen nicht umgangen werden. Aber
gerade dort, wo sich unabhängig voneinander immer wieder Parallelen

zeigen, gewinnt auch der einzelne Bericht eine grössere Wahrscheinlichkeit.

Die Wissenschaft hat solche Phänomene zu lange in den
Bereich der Fabel verwiesen. Mir scheint, wir mussten um Auffassungen
ringen, die den Erscheinungen in ihrer ganzen Grösse gerecht werden
können und nicht mithelfen, sie zu zerstören.

Anmerkungen

1 Hans Trümpy: «drno sygs cho rägne». Wetterftihligkeit und Sagenbildung,
in: SVk 72 (1982) 65-68.

2 Paul Suter und Eduard Strübin: Baselbieter Sagen. Liestal 1976, Nr. 375b,
nach Hs. Georg Lenggenhager: Volkssagen aus dem Kanton Baselland. Basel

1874, 18 f.
3 Trümpy (wie Anm. 1) 67.
4 Ebenda 67, zit. Volker Faust et al. : Wetterfühligkeit. Ein Ratgeber für

Gesunde und Kranke. München 1977, 12.
5 Ebenda 67.
6 Ebenda 67, Anm. 22.
7 Carl Gustav Jung: Psychologische Typen. Gesammelte Werke Bd. 6, Olten

und Freiburg i.Br. 1971, § 834.
8 Vgl. Gotthilf Isler: Die Sennenpuppe. Eine Untersuchung über die religiöse

Funktion einiger Alpensagen. Basel 1971. (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde, 5 2), 24f.
5 Arnold Büchli : Mythologische Landeskunde von Graubünden. Ein Bergvolk

erzählt. I.Teil: Fünf Dörfer, Herrschaft, Prätigau, Plessurtal, Chur, Davos.
Aarau 1958, 122 [von mir aus der Mundart übertragen: ich kürze im folgenden
mit: Übertragung].



22 Gotthilf Isler

10 Ebenda 231, erz. 1946 (Übertragung), vgl. 478L Die Knechte auf der Alp
Fanin hörten nachts einen geisterhaften Schafhirten rufen; der Schneefall vom
nächsten Tag trieb sie auf das Maiensäss hinunter.

11 Z.B. Alois Senti: Sagen aus dem Sarganserland. Basel 1974 (Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, 56), 61, Nr. 46, 294, Nr. 194;
Büchli (wie Anm. 9) 71 unten.

12 Senti, ebenda 414 Nr. 78; Büchli (wie Anm. 9) 240.
13 Senti, ebenda 420 Nr. 9.
14 Viele solcher Beobachtungen bei Albert Hauser: Bauernregeln. Eine

schweizerische Sammlung. Zürich und München 1973, z.B. 365 : «Wechseln die Gemsen
von den höheren Regionen in den Wald hinunter, gibt es rauhes Wetter mit
Schnee» [Monstein (GR), 1972]. Vgl. Hausers Diskussion solcher Berichte
89-103. - Vgl. auch Emily Gerstner: Bauernregeln aus Bosco Gurin, in: SVk 73
(1983) 21 f. Nr. 39-43.

15 Büchli (wie Anm. 9) 71 oben (Übertragung). Dies wird in den Sagen häufig
als 'Kuhrücken' beschrieben und auch etwa dem Wettergeist zugeschrieben, vgl.
Jakob Kuoni: Sagen des Kantons St. Gallen. St. Gallen 1903 (Nachdruck Zürich
1979) Nr. 140: «... Ein junger Mann von Sevelen, der das Kuhrücken schon
mehrmals beobachten konnte, aber von Geistern nichts mehr wissen will, behauptet,

dass wie die Stubenfliegen schon einige Stunden vor Eintritt von Regenwetter
in Ställen und Häusern Unterkunft suchen, so fliehe das Vieh auf den Alpen auch,
bevor Schneefall und Unwetter sich einstelle, an geschütztere Orte. Die Tiere
gewahren solches vor den Menschen.» - Will-Erich Peuckert: Sagen. Geburt und
Antwort der mythischen Welt. Berlin 1965, 131 f. diskutiert anhand dieser Sage
bei Kuoni die Wetterfühligkeit des 'mythischen' verglichen mit der des modernen
Menschen.

16 Paracelsus: De morbis somnii. Sämtliche Werke. Hrsg. von Karl Sudhoff
und Wilhelm Matthiesen, München und Berlin 1922-35, Bd. IX, 361, zit. bei Carl
Gustav Jung: Paracelsus als geistige Erscheinung. Gesammelte Werke Bd. 13,
Olten und Freiburg i.Br. 1978, § 148. - Hier nach Thcophrastus Paracelsus:
Bücher und Schriften. Hrsg. von Johannes Huser, Bd. 1 Basel 1589, V. Teil
(Nachdruck Hildesheim 1977, Bd. 2), 160.

17 Büchli (wie Anm. 9) 359.
18 Ebenda 591.
19 Carl Gustav Jung: Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge

(1952). Gesammelte Werke Bd. 8, Zürich und Stuttgart 1967, § 852. Der Tod ist
mindestens eine Stunde vor dem Traum eingetreten.

20 JoserMüller: Sagen aus Uri. 3 Bde. Basel 1926, 1929,1945 (und Nachdrucke)
(Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, 18, 20, 28), hier:
Bd. II, Nr. 620, 3.

21 Ebenda II Nr. 636; vgl. z.B. III Nr. 1509.
22 Büchli (wie Anm. 9) 312.
23 Ebenda 318 f.
24 Ebenda 43 8 f.
25 Arnold Büchli: Mythologische Landeskunde von Graubünden. Ein Bergvolk

erzählt. 2. Teil: Das Gebiet des Rheins vom Badus bis zum Calanda. Aarau
1966, 411. - Vgl. dazu einen Traum von Jung selber: Carl Gustav Jung: Erinnerungen,

Träume, Gedanken. Aufgezeichnet und hrsg. von Aniela Jaffe, Zürich
und Stuttgart 1962, 306.

26 Büchli (wie Anm. 9) 615, Tschiertschen (Übertragung). Büchli fügt bei:
«Den Traum beschrieb der Gewährsmann mit starker Bewegtheit. Das Bild war
ihm unvergessbar geblieben. »

27 Müller (wie Anm. 20) II Nr. 622. 4, erz. von Frau Gisler-Zwyssig, 68j.,
Isenthal; vgl. Nr. 459.



Synchronizitäten in Erlebnissagen 23

28 Jung (wie Anm. 19) § 921. Der Geissbub hatte offenbar selber eine Ahnung
von seinem Sterben.

29 Ebenda 475-577. - Über Synchronizität und Todankünden s. auch Isler
(wie Anm. 8) 9-13; Aniela Jaffe: Geistererscheinungen und Vorzeichen. Eine
psychologische Deutung. Zürich und Stuttgart 1958, 214fr.

30 Jung (wie Anm. 19) § 855.
31 Lichter scheinen oft Unglücks- oder Todesfelle anzukünden, vgl. z.B. Karl

Lehner: Zermatter Sagen und Legenden. Visp 1963, 177, 179; Moritz Tscheinen /
Peter J. Ruppen: Walliser-Sagen. Sitten 1872 (Nachdruck Zürich 1979) 58 Nr. 56

Josef Guntern: Volkserzählungen aus dem Obcrwallis. Basel 1978. (Schriften
der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, 62), Nr. 830, vgl. 879; Müller
(wie Anm. 20) II Nr. 459, 621. 1, 622. 1, 2, 3, 5, 6 (ausser 622.6 keine Memorate);

Ignaz V. Zingerle: Sagen aus Tirol. Innsbruck 2i89i (Nachdruck Graz
1969) Nr. 317, 376.

32 Müller, ebenda Nr. 620. 3.
33 Jung (wie Anm. 19) § 856.
34 Ebenda §858.
35 Büchli (wie Anm. 9) 122, s. oben S. 3.
36 Ebenda 231, s. oben S. 4f.
37 Ebenda 240, Erz. Kaspar Engel, geb. 1881, erz. 1938 in St. Antonien

(Übertragung).

38 Senti (wie Anm. 11) 61 Nr. 46 (Übertragung). - Auch den 'Schneejüxler',
der in den Klüften des Mattstocks und des Gulmen haust, hörte eine Frau dreimal
vor Schncerällen mit «einer ganz hellen, schönen Stimme» rufen. Paul Hugger,
Amden. Eine volkskundliche Monographie. Basel 1961 (Schriften der Schweizerischen

Gesellschaft für Volkskunde, 41), 209f.
39 Ebenda 160 Nr. 20 (Übertragung).
40 Ebenda 420 Nr. 9.
41 Vgl. ebenda 341 f. Nr. 144.
42 Ebenda 343 Nr. 151 (Übertragung), vgl. 351 Nr. 192, 350 Nr. 186 (kein

Memorat).
43 Suter und Strübin (wie Anm. 2) Nr. 306, Bretzwil (Übertragung). - Weitere

Erlebnissagen mit einem 'Wissenden' ebenda Nr. 530 b, 767, 822 b, 825, 890, 917;
Senti (wie Anm. 11) 90 Nr. 85 Cs. unten S. 12), 294 Nr. 193; Büchli (wie Anm. 9)
240 (s. oben S. 10); Melchior Sooder: Zellcni us em Haslital. Märchen, Sagen und
Schwanke der Hasler. Basel 1943, 55; Elisabeth Pfluger: Solothurner Sagen.
Solothurn 1972, Nr. 101.

44 Richard Weiss: Das Alpwesen Graubündens. Erlenbach 1941, 350.
45 Senti (wie Anm. 11) 300, vgl. 473.
46 Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 299.
47 Senti (wie Anm. 11) 90 Nr. 85, Wangs (Übertragung).
48 Werner Manz: Volksglaube und Sage aus dem Sarganserland VI, in: SAVk

26 (1926) 72.
49 Senti (wie Anm. 11) 420 Nr. 9, Berschis (Übertragung), vgl. 351 Nr. 192,

343 Nr. 151 (s. oben S. 11).
50 Büchli (wie Anm. 9) 612 (Übertragung). Tschingla Wildmähder über

Felsbändern östlich über der Alp Farur. Vgl. auch Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 140.
51 Von einem Küher von der Alp Giétroz im Val de Bagnes (VS), der auf die

meteorologischen Zeichen zu achten verstand, wird noch 'vorbildhafter' erzählt,
wie er an einem sonnigen Sonntag mitten im Sommer zum Ärger der Dörfler mit
der Flerdc aus der Alp gekommen sei. Am nächsten Tag sei in den Bergen tief
herunter Schnee gefallen, und die andern Bauern hätten ihrem Vieh zu Hilfe kommen

müssen. Der Küher habe vom höchsten Säss aus deutlich die Glocken von
Bagnes gehört, was offenbar nur bei einer bestimmten Schlechtwetterlage möglich



24 Gotthiir Isler

ist. Maurice Gabbud: Météorologie populaire, in: SAVk 13 (1909) 203 ; vgl. Weiss
(wie Anm. 44) 351 Anm. 2.

52 In weiterzählten Sagen bleibt es manchmal nicht allein beim 'Erscheinen' des

Wettergeistes, sondern das Wissen des Geistes wird in Worten ausgedrückt. So
soll der Mugger Geistersenn vor einem Schneefall dreimal in singendem Ton
gerufen haben: «Ihr solltet herunterkommen!» Senti (wie Anm. 11) 91ft Nr. 89,
Wangs. - Der Äulihund, der nur ein Auge mitten in der Stirn hatte, warnte einmal
vor rauhem Wetter: «Gä häinznä guul», d.h. er forderte die Leute aur, das Heu
auf die Heinzen zu schichten, damit es am Boden nicht verfaule (Heinze hölzernes

Gestell für Heu). Ebenda 292 Nr. 186, Weisstannen. - «In der Alp Surenen
waren sie einmal im Frühling auch gar beizeiten aufgefohren. Da, am ersten Abend,
als die Älpler in der Hütte beisammen Sassen, fing es an, in den Schaufeln und
Grebeln zu rumpeln und zu rasseln, und eine Stimme rieft 'Vili z'frièh, vili z'friëh '

Wirklich, am folgenden Tage gab es Schneewetter und wurde so kalt, dass sie von
Alp fahren mussten. » Müller (wie Anm. 20) II Nr. 674. - Einem Muotataler rier
eine Stimme zu: «Ich rate Dir, mit den Geissen abzufahren.» Hans Steinegger:
Schwyzer Sagen. Bd. 2. Schwyz 1981, 98. - In der Mütschcnalp versprach ein
Älpler gar, für einen Geist zwei Messen lesen zu lassen, wenn er ihm «allemal das
Schneewetter vorher anzeige. [...] Und richtig: der Älpler hörte den 'Mütschner'
seit diesem Versprechen jedesmal vor dem Einbruch des Schneewetters über die
'Psetzi' vor der Alphütte schreiten.» Ebenda 88.

53 Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 300, Flums. Der Sammler Ferd. Stoop fügt an:
«Auf der Alp Prod hat diese Erscheinung den Namen 'Nepermannli', weil man
seinen Aufenthalt im Neperwald vermutet. Der eigentümliche Ruf wird jetzt noch
manchmal vor eintretendem Schneefall vernommen und ist wahrscheinlich das
Geschrei eines Alpenvogels. »

54 Senti (wie Anm. 11) 351 Nr. 194 (Übertragung). - Nach freundlicher
Mitteilung von Alois Senti hat die Erzählerin als Kind Lukas Mannhart noch persönlich

gekannt und dürfte die Erinnerung im Gedächtnis behalten haben. Eine
Abhängigkeit von Kuonis Fassving (wie Anm. 53) würde er ausschliessen (Brier vom
26. September 1983).

55 Vgl. ebenda 347fr. Nr. 171-181; Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 301.
56 Senti, ebenda 348 Nr. 175, Flums (Übertragung). Über die besondere

Persönlichkeit dieses Gewährsmanns vgl. 300, 45 2 f.
57 Besonders Büchli (wie Anm. 9) 182: Auf nächtlichem Heimweg gegen

Grüsch sah eine Frau zuäusserst auf dem Felsen bei der Burgruine Solavers eine
schwarze Frau auf und abgehen. Ihr Mann entrüstete sich, er sehe nichts. In
derselben Nacht ereignete sich ein Felssturz: genau das Stück Fels sei heruntergefallen,
auf dem die Frau auf und abgegangen sei (von Verwandter der Erzählerin erlebt).
- Vgl. Müller (wie Anm. 20) I Nr. 174 (Erdrutsch), II Nr. 671. ia (Flagelwetter),
672 (Lawine).

58 Müller, ebenda II Nr. 622. 4, s. oben S. 7f.; vgl. Zingerlc (wie Anm. 31)
Nr. 376: Ein herabrollender Stein schlug ein Mädchen gerade so weit durch ein
Bergtal herab, als zwei Tage vorher ein Licht heruntergefahren war (bei Glurns.
Begebenheit von 1847, kein Memorat).

59 Solche Sagen gedenke ich in einer besonderen Untersuchung über 'Die Erlösung

des Weiblichen in den Sagen des Alpengebietes' zu interpretieren. Vgl. auch
Theodor Abt: Fortschritt ohne Seelenverlust. Bern 1983,207-227.-Zum
psychologischen Begriff des Archetypus s. meinen Artikel in: Enzyklopädie des
Märchens. Hrsg. von Kurt Ranke, Bd. 1, Berlin/New York 1977, 743-748; zum
philologischen Aspekt Kurt Ranke, ebenda 748-750.

60 Senti (wie Anm. n)3joNr. 184, erz. von Alois Senti (1894-1951),Landwirt,
Unterdorf, Flums (Übertragung).



Synchronizitäten in Erlebnissagen 25

61 Kuoni (wie Anm. 15) Nr. 299 (Hervorhebung von mir). - Nach freundlicher
Mitteilung von Alois Senti erzählte sein Vater (wie Anm. 60) diese Sage wiederholt,

cr muss sie in jungen Jahren gehört haben, evtl. auf Fursch selber. Kuonis
Buch (erschienen 1903) war bei Sentis Gewährsleuten nicht vorhanden; es ist
aber nicht ganz auszuschliesscn, dass es (vor 1914) von einem Lehrer im Unterricht
verwendet worden ist (Brief vom 26. September 1983).

62 Ebenda Nr. 304 (Hervorhebung von mir).
63 Das Selbst umfasst die (hypothetische) Ganzheit des Menschen, also sein

Bewusstsein und das über dieses in unbestimmbarem Masse hinausgreifende Un-
bewusstc. Vgl. Jung (wie Anm. 7) § 891.

64 Z.B. Guntern (wie Anm. 31) Nr. 854 (dort weitere Variantenangaben),
vgl. 857, auch Tscheinen/Ruppen (wie Anm. 31) 175 Nr. 67: Doppelgänger, der
einem nächtlichen Heimkehrer das Leben rettet. - Vgl. auch Jaffe (wie Anm. 29)
179-190; auch den Traum von Jung (wie Anm. 25) 326 von seinem 'Doppelgänger'.

65 Über die 'paradoxe Identität mit den Jenseitigen' in andern Sagentypen vgl.
Isler (wie Anm. 8) 159-171.

66 D. h. Sinneswahrnehmungen, die zu schwach sind, um die Bewusstseins-
schwelle zu überschreiten. - Zum Problem 'Synchronizität' oder 'subliminale
Wahrnehmung' s. Jung (wie Anm. 19) § 856, vgl. 945.

67 Jung, ebenda §928.
68 Subliminale Sinneswahrnehmungen würden dagegen zum Bereich des

persönlichen Unbewussten gehören.
69 Jung (wie Anm. 19) § 902.
70 Suter und Strübin (wie Anm. 2), Nachlese. Liestal 1978, Nr. 1087

(Übertragung).

71 S. oben S. 6 f.
72 Dementgegen gibt es weitererzählte Sagen, in denen das Vieh bergwärts

getrieben wird, z.B. Senti (wie Anm. 11) 343 Nr. 148, vgl. Kuoni (wie Anm. 15)
Nr. 305.

73 Senti, ebenda 294 Nr. 196, Erz. Josef Bleisch, geb. 1894, Landwirt und
Posthalter, Schwendi (Übertragung).

74 Suter und Strübin (wie Anm. 2) Nr. 374 (Übertragung).
75 Zum 'unus mundus' s. Carl Gustav Jung: Mysterium coniunetionis.

Untersuchungen über die Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensätze
in der Alchemic. Gesammelte Werke Bd. 14/II, Olten und Freiburg i.Br. 1972,
Kap. VI/9. - Marie-Louise von Franz: Zahl und Zeit. Psychologische Überlegungen

zu einer Annäherung von Tiefenpsychologie und Physik. Stuttgart 1970 (TB
1980). - Dieselbe: Spiegelungen der Seele. Projektion und innere Sammlung in der
Psychologie C. G. Jungs. Stuttgart/Berlin 1978, 174-182.

76 Karl Schmeing: Das 'Zweite Gesicht' in Niederdeutschland. Wesen und
Wahrheitsgehalt. Leipzig 1937. - Schmeing hatte ausgezeichnetes Sagenmaterial,
an das er aber mit einer zu engen Fragestellung heranging. Vgl. Fritz Harkort:
Volkserzählungsforschung und Parapsychologie. Gemeinsame Probleme, in:
Volksübcrlieferung. Festschrift für Kurt Ranke. Göttingen 1968, 89-105, bes.

94-98.
77 Friedrich W.J. von Schelling: Siebente Vorlesung, in: Sämmtliche Werke.

2. Abtheilung, 2. Bd.: Philosophie der Mythologie. Stuttgart 1857, 137, zit. in:
Karl Kerényi: Die Eröffnung des Zugangs zum Mythos. Darmstadt 1967, 89.

78 Büchli (wie Anm. 9) 517.
79 Z.B. der 'Stollni', Senti (wie Anm. 11) 343 Nr. 151, vgl. 341 f. Nr. 144

(s. oben S. 11). Ich habe diesen Sagentypus psychologisch gedeutet (ohne Bezug
auf den Wettergeist), s. Isler (wie Anm. 8) 35-37, 227-233.



26 Gotthilf Isler

80 Z.B. Müller (wie Anm. 20) I Nr. 155. Blosse Begegnung ohne Beleidigung:
Nr. 158a, i.Abschnitt, 159, 1. Abschnitt, 188 (Vision?). - Selbstverständlich
meine ich nicht, dass die angebliche 'Hexe' etwas mit dem Unwetter zu tun hatte.
Hingegen bestand eine Entsprechung der innerlich 'gestörten' Seelenlage der
Erzähler zum gestörten Wetter in der Aussenwelt. - Zum Problem der 'moralischen
Verfassung' der Menschen und dem Wetter s. das eindrückliche Erlebnis des

Sinologen Richard Wilhelm mit einem Wettermacher: Barbara Hannah: C. G.
Jung - Sein Leben und Werk. Fellbach 1982, 156.

81 Isler (wie Anm. 8).
82 Schwarzer Hirsch: Ich rufe mein Volk. Leben, Visionen und Vermächtnis

des letzten grossen Sehers der Ogalalla-Sioux. Olten und Freiburg i.Br. 2i974,
251-254.

83 Jung (wie Anm. 19) § 905, 932 und Anm. 126.


	Synchronizitäten in Erlebnissagen : zum Problem des "Wettergeistes"

