
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 80 (1984)

Heft: 3-4

Artikel: Mosè Bertoni : Anarchist - Aussteiger - Anthropologe

Autor: Giordano, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe1

Von Christian Giordano

1. Le bonheur et l'ennui

Am späten Abend des 3. August 1829 herrschte in der Opéra von Paris

eine euphorische Atmosphäre. Der Grund dafür war die erfolgreiche
Première der Oper «Guillaume Tell» des damals gefeiertsten Komponisten

Europas, Gioacchino Rossini, der von Stendhal als die Persönlichkeit

bezeichnet wurde, über die man nach dem Tode Napoleons in der
«zivilisierten» Welt am meisten rede2. Niemand hätte anjenem Abend zu
denken gewagt, dass der «Guillaume Tell» die letzte «grosse» Komposition

des erst 37jährigen «Schwans aus Pesaro» werden würde. Nach
diesem Meisterwerk hat Rossini - mit Ausnahme von wenigen sakralen

Musikschöpfungen und von «kleinen», ja fast dilettantischen
Klavierkompositionen - nichts mehr produziert: ein Rätsel, das den
Musikwissenschaftlern noch heute Kopfzerbrechen bereitet.

Die Ursachen fur diese musikalische «Verweigerung» mögen zwar
vielfältig und kompliziert sein, es ist jedoch unverkennbar - wie einige
Briefe des Meisters deutlich zeigen -, dass die Arbeit Rossinis injener Zeit
immer mehr von Lärm und Langeweile («rumori» und «noie») des
grossstädtischen Lebens in Paris beeinträchtigt wurde und dass dadurch seine
Unzufriedenheit ständig wuchs3.

Jacinto ist der Held des Romans «Stadt und Gebirg» des berühmtesten
portugiesischen Schriftstellers des 19.Jahrhunderts, José Maria Eça de

Queiroz. Protagonist des Romans ist - wie Mayer-Clason ihn treffend
beschrieben hat -

«der auslandshörige Portugiese (in dem Eça eine Seite seiner Natur karikiert), der
atheistische Positivist, der übersättigte, reizsüchtige, von Natur erschöpfte Fanatiker
der Formel: höchste Wissenschaft mal höchste Macht gleich höchstes Glück»4.

Im Laufe von erbitterten Gesprächen mit seinem besten Freund José
Fernandes, der aus dem ländlichen Portugal nach Paris gekommen ist,

um Jacinto zu besuchen, entdeckt allerdings der Protagonist, dass seine

übersättigte grossstädtische Existenz unerträglich langweilig ist.Jacinto
zieht daraus die Konsequenzen: Um der «Hyperzivilisation» zu entkommen,

geht er auf seine portugiesischen Ländereien zurück, wo er ein

neues, rurales, ja fast «sozialistisches» Dasein beginnt, indem er sich für
menschenwürdige und gleichberechtigte Lebensverhältnisse für seine

Taglöhner aktiv einsetzt.



132 Christian Giordano

«Mir schien wahrhaftig, als stiegen wir aufdiesem Wege durch die ländlich-sanfte
Natur, fern von bitteren Enttäuschungen und falschen Vergnügungen auf einem ewigen

Boden von ewiger Festigkeit mit zufriedener Seele, wie auch Gott mit uns zufrieden

war, heiter und sicher hinauf zum Schloss des grossen Glücks»1.

Mit diesen aufschlussreichen Worten endet der Roman von Eça
de Queiroz.

Ich habe diese zwei auf den ersten Blick nicht zusammenhängenden
Geschichten - eine reelle und eine autobiographisch-fiktive - nicht aus
Zufall gewählt. Sie zeigen nämlich in idealtypischer Weise, wie im
19.Jahrhundert der Kontrast zwischen Glück und Langeweile neu
aufgefasst wurde. Bereits Mauzi hat darauf aufmerksam gemacht, dass im
18.Jahrhundert der Gegenbegriffdes «Glücks» (le bonheur) nicht etwa
das «Unglück» (le malheur), sondern die «Langeweile» (l'ennui) ist''.

Diese Vorstellung hat - wie Lepenies sehr überzeugend zeigen konnte -,
ihre sozialgeschichtlichen Wurzeln im Zentralisierungsbestreben des

absolutistischen institutionellen Flächenstaates und folglich in der
«Domestikation» des feudalen Schwertadels'. Die Transformation des

Schwertadels in eine «höfische Gesellschaft» beinhaltet aber zugleich die

erzwungene Aufgabe der kriegerischen «heroischen Lebensformen», die
die stolze Grundlage des ritterlichen Ehrenkomplexes darstellen". Die
«heroische Faulheit», der sogenannte «repos du guerrier», d.h. das
verdiente Nichtstun zwischen den Kämpfen'', verwandelt sich nun aber in
eine endlose passive «höfische Faulheit», die somit jeglicher Tapferkeit
enthoben ist und nur von der Etikette und von den dazugehörigen
versteinerten Präzedenzritualen geregelt wird.

Langeweile entsteht also im aristokratischen Milieu auf Grund des

Unbehagens in der gerade beschriebenen neuen Situation; sie ist «das

Zeichen der Unzufriedenheit mit den bestehenden Verhältnissen»'". Die
«höfische Faulheit» als passives Prinzip, d.h. als Langeweile, wird
demzufolge von nun an immer häufiger als Gegenpol zum aktiven «heroischen

Ritterglück» betrachtet. Die Vorstellung «Glück versus Langeweile»

verliert im 19.Jahrhundert nicht an Aktualität". Sie erfährt
allerdings eine Neuformulierung; der Gegensatz selber bleibt, er tritt jedoch
unter stark veränderten Chiffren auf. Die für diesen Beitrag relevanten
Stränge dieser «Transformation der Chiffren» würde ich nun zusammenfassend

folgendermassen umreissen:
a) Die «Natursehnsucht» bzw. der «bonheur rural»1" war von jeher eine

Konstante der beschriebenen Denkvorstellung. Im 19.Jahrhundert
handelt es sich allerdings nicht mehr darum, die Flucht vor der

Langeweile des Hoflebens zu ergreifen. Vorherrschend ist dagegen
der Versuch, die entfremdende Langeweile der im Prozess der Indu-



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 133

strialisierung, Urbanisierung und Vermassung begriffenen, «hyperzi-
vilisierten» Grossstadt zu bekämpfen13. Als Antidoten zur Langeweile

wird nicht nur die traditionelle Resignation im Salon14, sondern
in immer stärkerem Masse auch der Rückzug in die Natur betrachtet.
In Zusammenhang mit der letztgenannten Strategie gegen die
Langeweile werden nicht lediglich die üblichen bukolisch-ruralen
Gebiete des «arkadischen Ideals» bzw. der «utopie rustique» in Erwägung

gezogen. In Verbindung mit der Verbreitung des Bildes des

«edlen Wilden»15 und mit der zunehmenden «Raum- und
Weltaufschliessung» nach 183016 tritt als Massnahme gegen die Langeweile
und zugleich für die Realisierung menschlichen Glücks immer häufiger

die Vorstellung des «Aussteigens» in die überseeische «echte»

Wildnis auf
b) Aus dem Fortschrittsdenken des 19Jahrhunderts, dessen Motive

bereits in der Aufklärung vorzufinden sind, entwickelte sich ein
radikaler Humanitarismus17, der als die Matrix sämtlicher «sozialer
Ideen» jener Epoche gedeutet werden kann.

Langeweile und Glück werden demzufolge immer seltener als individuelle

Erscheinung angesehen. Es wird dagegen vielmehr betont,
dass Glück und Langeweile Produkte und Funktionen der bestehenden

gesellschaftlichen Verfassung darstellen. Glück ist somit vor
allem gesellschaftliches Glück, das erst durch «soziales Engagement»
einzelner bzw. sämtlicher Mitglieder eines Kollektivs erreicht werden
kann.

Zurück nun zu Rossini und Jacinto. Ihre gesellschaftskritischen
Diagnosen stimmen weitgehend überein: Beide «Aussteiger» sind zwar mit
der Langeweile der «modernen» grossstädtischen Zivilisationsbedingungen

ihrer Zeit höchst unzufrieden, sie stellen jedoch zwei relativ
entgegengesetzte Typen dar.

Provokativ formuliert: Rossini verkörpert ein «auslaufendes Modell»,
Jacinto dagegen einen «Prototyp». Ich meine damit, konkret
ausgedrückt, dass Rossini - trotz seiner zeitweiligen Versuche zwischen
1836 und 1841, bei Bologna eine Fisch- und Schweinezucht aufzuziehen -
dem traditionellen Salonleben eng verbunden geblieben ist18. In Paris,

zurückgekehrt nach der italienischen Landwirtschaftserfahrung, hat der
Komponist einen Lebensstil zwischen Gastronomie als Naturersatz und
resignativer, salonmässiger Kulturphilosophie geführt19.

Nach seiner «Bekehrung» durchJosé Fernandes stelltJacinto dagegen
den Inbegriff des neuen «Aussteigers» dar, der - wie A.Weber sagen
würde - aus der Fortschrittsperiode nach 1830 entsprungen ist2".

Natursehnsucht und Humanitarismus bilden daher die zwei wichtigsten Trieb-



134 Christian Giordano

kräfte sowohl für Jacintos Zivilisationsabsage als auch für sein soziales

Engagement im ruralen Portugal, das damals noch als wilde «terra
incognita» galt.

Zu diesem zweiten Typus kann auch Mose Bertoni gerechnet werden.

2. Die Lebensgeschichte von Mose Bertoni

Mose Bertoni wurde am 15.Juni 1857 in Lottigna (Bleniotal, Tessin) als

erster Sohn des Ambrogio Bertoni geboren, der als eine der umstrittensten

Persönlichkeiten der damaligen Tessiner Lokalpolitik galt21. Der
Vater Ambrogio war ein ehemaliger Priester, der durch seine
Sympathien für die republikanischen Ideen Mazzinis sein Amt noch vor 1848

verloren hatte. Nach dieser unglücklichen Erfahrung hatte er in Paris
Rechtswissenschaften studiert; daraufhin betätigte er sich als Anwalt
und insbesondere als Politiker der Tessiner radikalliberalen Fraktion, was
ihm auf Grund der damaligen kantonalen politischen Situation erhebliche

persönliche Schwierigkeiten bereitete. Nach Verlassen der
Volksschule und des Gymnasiums immatrikulierte sich Mose Bertoni an der
Universität Genf, wo er gleichzeitigjurisprudenz und Naturwissenschaften,

insbesondere Botanik, Zoologie und Geologie, studierte22. Noch als

junger Student heiratete er am ló.Januar 1876 Eugenia Rossetti, die aus
einer bekannten liberalen Familie aus Biasca stammte.

Nachdem er aus noch nicht ganz geklärten Gründen sein Studium im
Jahre 1878 abgebrochen hatte, kehrte Mose Bertoni ins Tessin zurück,
wo er sich auch mit ethnographisch-frühgeschichtlichen Themen
auseinandersetzte, nämlich mit der Frage der Diffusion der etruskischen
Kultur in den rätoromanischen Tälern23. Bereits während seiner Studienzeit

in Genfbegann er sich für anarchistische Ideen zu begeistern. Seine

Lehrmeister waren in diesem Zusammenhang der französische
Geograph Elisée Reclus24 und der russische Aristokrat und Flüchtling Peter

Kropotkin25, die gerade in jenen Jahren in Genfweilten. Der persönliche
Kontakt mit diesen zwei Koryphäen des Anarchismus war von entscheidender

Bedeutung nicht nur für die zukünftige Soziallehre Mose Berto-
nis, sondern auch für sein späteres Lebensschicksal, denn gerade Reclus

gab dem jungen Mose die Anregung, nach Südamerika - nach Venezuela
oder nach Nordargentinien - zu emigrieren, um dort eine rurale
Musterkommune zu gründen, die den Nachweis für die Richtigkeit der anarchistischen

Doktrin erbringen sollte2'1.

Der Kulturpessimismus von Mose Bertoni im Hinblick auf die
Entwicklung der kapitalistischen Industriegesellschaften wuchs allerdings in



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 135

den folgenden Jahren ständig an, so dass er sich im Jahre 1882 für eine
definitive Auswanderung in das Urwaldgebiet Misiones (Nordargentinien)

entschloss. In einem Brief vom 14. Februar 1882 lassen sich

folgende aufschlussreiche Passagen finden, die seine Grundstimmung in
bezug auf den gesellschaftlichen Werdegang Europas sowie die Motive
seiner Auswanderung wiedergeben:

«...noi partiremo da una supposta patria, sdegneremo una società filistea, che le
bombe soltanto sapranno guarire, una società che ci offre il suo immondo pane a

prezzo dell'umiliazione e dell'abbrutimento. No, giuraddio la natura non ci ha dato
una coscienza superiore per imbrattarla in quell'oceano di sozzure che sfacciamente si

chiama la società moderna»"'.

Der Grundgedanke von Mosè Bertoni war von nun an die Realisierung
einer ruralen Kommune nach anarchistischem Modell zur Überwindung
von sozialer Ungleichheit, von kollektiver Entfremdung und von
individueller Langeweile. Zunächst bemühte er sich um die Werbung der
eventuellen Mitglieder unter den armen Bergbauern des Bleniotals. Da
der Migrationswille der damals sozio-ökonomisch marginalisierten
Bevölkerung der Tessiner Täler sehr ausgeprägt war, rekrutierte er in
kürzester Zeit sowohl eine beachtliche Zahl von hoffnungsvollen
Interessenten als auch ausreichende finanzielle Reisemittel, so dass die
Abfahrt von Genua auf Anfang März 1882 festgelegt werden konnte2".

In Begleitung seiner ganzen Familie - Frau, Kinder und Mutter -, eines

Genfer Anarchisten mit Ehefrau und mit einer kleinen Schar von Tessiner

Bauern2'' verliess er in der Folge Europa, um mit dem Schiff «Nord-
America» nach Südamerika zu gehen. Bereits aufdem Schiff traten
allerdings die ersten Konflikte auf, nämlich als Mosè Bertoni seine Ziele offenbarte,

denn ein Teil der begleitenden Bauern war für die kollektivistischen

Vorstellungen überhaupt nicht zu begeistern.
In Buenos Aires angekommen, verbrachte die kleine Gruppe hier

einen Monat, d. h. so lange, bis die argentinische Regierung die von Mose
Bertoni beantragte Landkonzession bewilligte. Anfang Mai 1884 verliess
die Gruppe die argentinische Hauptstadt: Damit begann die Reise in

Richtung des ersehnten «anarchischen Eldorados» im Norden des Landes,

eine Reise, die eine regelrechte Odyssee werden sollte.
Die Urmotive der Odyssee bzw. des biblischen «schwer erkämpften,

gelobten Landes», die oft bei utopischen Gedankenkonstruktionen
nachweisbar sind30, nehmen in den tagebuchartigen Aufzeichnungen
von Mosè Bertoni eine ausgesprochen reelle Dimension an. Eine Passage
über den letzten Reiseabschnitt aus den Berichten für die «Voce del
Ticino» soll dies verdeutlichen:



136 Christian Giordano

[Il viaggio] «fu duro, durissimo. Niente strade: pantani, guadi, nessun ponte, ma
fummo fortunati e in 4 giorni soli facemmo i 110 chilometri che separano Ituzaingò da
Posadas, il capoluogo del Territorio di Misior.es. I carrettieri sono tutti indiani di
razza Guarani'. La notte, le famiglie dormono nei carri egli uomini per terra, all'aperto
armati, perchè vi è pericolo di belve e di banditi»'

Am Ende dieser Peripetien fand Mosè Bertoni allerdings ein Land, das

seine optimistischsten Wunschvorstellungen übertraf Misiones stellt
somit eine weitere Bestätigung des alten Topos dar, wonach der Garten
Eden - wie bereits Kolumbus vermutete32 -, im Zentrum des südamerikanischen

Kontinents liegen soll.

In seinen Beschreibungen ist unser Tessiner Anarchist regelrecht
hingerissen von der Schönheit der Landschaft und von der Fruchtbarkeit
des Bodens. Im erwähnten Bericht für die «Voce del Ticino» schreibt er:

«Il paesaggio è magnifico, una serie di leggere ondulazioni, coperte qua e là di
foreste è quasi spopolato Il paesaggio sfida ogni descrizione. Ora solo comprendo
come uomini competenti poterono chiamare Misiones il più bel paese del mondo»' '.

Und in einem späteren euphorischen Brief vom 9.Juli 1884 fügte er
hinzu:

«Clima sanissimo, la vite dà due vendemmie all'anno; i fagioli maturano in 40

giorni; il riso cresce senza innondarlo; legnami d'ogni sorta; aranci e alberi fruttiferi,
caffè, cacao ecc. Ditemi, amici se non devo benedire la stella che mi condusse a

questi lidi?»14

Diese «Landschaft der Hoffnung» entpuppte sich aber sehr bald als

eine «Landschaft der Bitterkeit», denn das von der argentinischen Regierung

zugewiesene Land erwies sich als völlig verwildert und ziemlich
unfruchtbar. Zugleich war die Einstellung der benachbarten
Grossgrundbesitzer zum anarchistischen Experiment von Mosè Bertoni so

negativ, dass sie scharfe Massnahmen, wie systematische Androhung
bzw. Anwendung physischer Gewalt zur Einschüchterung der Mitglieder

der ruralen Kommune, trafen.
Diese dramatischen Vorfälle, verstärkt noch durch die prinzipielle

Skepsis, mit der die Tessiner Bauern dem anarchistischen Modell
gegenüberstanden, hatten zur Folge, dass alle Mitglieder in kürzester Zeit die
Kommune verliessen, so dass Mosè Bertoni mit seiner Familie allein in

Misiones zurückblieb. Trotz dieser bitteren Enttäuschung versuchte er,

mit Hilfe der Familienmitglieder und seiner indianischen Arbeitskräfte,
das zugewiesene Land weiterhin zu roden und zu bebauen. Erhebliche
finanzielle Schwierigkeiten zwangen ihn jedoch 1887 zur Aufgabe dieser
Ländereien und zur Suche nach besseren Bodenverhältnissen.

So ging er nach Yaguarazapà in Paraguay, wo er vier Jahre als Agronom

im Dienste einer Kolonie von Tessiner Migranten arbeitete. Während

dieser Zeit hatte er Gelegenheit, mit wichtigen Persönlichkeiten der



Mosè Hertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 137

paraguayischen Nationalpolitik in Kontakt zu kommen. Mit Hilfe des

damaligen Präsidenten der Republik Paraguay, Egusquiza, gelang es ihm
1891, eine Landkonzession von 12500 ha zu bekommen, die nach seiner

Vorstellung vornehmlich der agronomischen Forschung dienen sollte.
Im hohen Tal des Paranas, nicht weit von den berühmten Wasserfällen

von Yguazu, gründete er also die Forscherkolonie «Guillermo Teil», die

er später in «Puerto Bertoni» umbenannte.
Inzwischen hatte sich Mosè Bertoni bei der paraguayischen Machtelite

als Experte für sämtliche - auch für ethnographisch-anthropologische

- Fragen des Urwaldlebens profiliert. Als etablierter
Wissenschaftler wurde er 1896 dazu berufen, die Nationale Hochschule für

Agronomie in Asuncion zu errichten, die er bis 1905 leitete. Zur gleichen
Zeit stand er auch in enger Verbindung mit den Notabein der damals

herrschenden Partei, dem «Partido Colorado», so dass er von 1896 bis

1905 auch als Staatssekretär im paraguayischen Landwirtschaftsministerium

wirkte.
Seine Beziehungen zu dieser traditionellen Klientelpartei3'' sollten

allerdings auch sein Verhängnis werden, denn 1904 stürzte die rivale

Klientelpartei, der «Partido Liberal», den «Partido Colorado», und kurz
darauf wurde Mosè Bertoni aller öffentlichen Ämter enthoben. Er fiel
somit dem paraguayischen Faktionalismus zum Opfer3'', d.h. dem

erbitterten, rein personalisierten Machtkampfder Notabein um knappe
Herrschaftspositionen.

Die politische Rivalität zwischen dem «Partido Colorado» und dem
«Partido Liberal» beruhte damals - wie fast überall in Südamerika3' -
nicht auf ideologisch-doktrinären Prinzipien, sondern auf blossen

Machttransaktionen klientelärer Prägung38. Diese zwei Parteien waren
also - um mit Bailey zu sprechen - ausgesprochene «contract» und keine
«moral teams»3*'.

Nach dieser erschütternden Erfahrung zog sich Mosè Bertoni in seine

Kolonie zurück, wo er sich nur der Forschung widmete. Mit Ausnahme

von einer kurzen Periode zwischen 1914 und 1917, in der er von der neuen
«Colorado»-Regierung als Professor an die Hochschule für Agronomie
in Asuncion zurückberufen wurde, lebte Mosè Bertoni bis zu seinem

Tode als Privatgelehrter in der von ihm gegründeten und recht
patriarchalisch geleiteten «Forscherkolonie». Er starb am 19. September 1929

in Foz del Yguazû (Brasilien), wohin er sich in ärztliche Behandlung
begeben hatte. Er wurde mit einem Staatsbegräbnis, an dem die wichtigsten

Persönlichkeiten der paraguayischen Wissenschaft und Politik -
darunter auch der Präsident der Republik - teilnahmen, in Puerto Bertoni
beigesetzt.



138 Christian (ìiordano

3. Die «anthropologie mon/Usée» von Mosè Bertoni

Um die «anthropologie moralisée» von Mosè Bertoni in den richtigen
Zusammenhang zu stellen, muss zuerst seine Soziallehre kurz umrissen
werden. Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass Mosè Bertoni von
anarchistischen Doktrinen stark beeinflusst wurde, ich möchte
allerdings behaupten, dass er niemals ein «orthodoxer» Anarchist - soweit es

solche überhaupt je gegeben hat - gewesen ist. Insbesondere hat er den
«klassischen» Anarchismus als «Theorie und Praxis der Gewalt» (Ramm-
stedt) bzw. als Theorie der «action directe» gegen den Staat verworfen.

Fasziniert war er dagegen von der anarchistischen Moralauffassung,
die er durchgehend mit Vorstellungen asketischer Lebensführung
verband. Sein Hauptziel war also nicht primär die gewaltsame Umwälzung
der Gesellschaft, sondern die eher evolutionäre, wissenschaftlich abgesicherte,

auf Überzeugung beruhende Entwicklung einer alternativen
Lebensweise, die aus den Grundprinzipien der zwischenmenschlichen
Solidarität und der Askese entspringt. Das Solidaritätsgefühl als Voraussetzung

jeglicher freiheitlicher und egalitärer Sozialordnung war für ihn
in Übereinstimmung mit den anarchistischen Lehren in der Natur des

Menschen verankert"1".

Unter Askese verstand er dagegen die ethisch begründete Enthaltsamkeit

von Verhaltens- bzw. Verbrauchsgewohnheiten, die bloss körperliche

Lust befriedigen41. Mosè Bertoni lebte streng vegetarisch und war
ein überzeugter Antialkoholiker und Nichtraucher. Er wird demzufolge
oft als eine «Tolstoi-Natur» beschrieben, d.h. als

«ein Mann, welcher in der festen Überzeugung lebt, wir seien um so glücklicher, je
weniger Bedürfnisse wir haben, je mehr wir uns von der ungesunden Genussucht und
den konventionellen Lügen der Städte entfernen»42.

Sein Konzept der Askese beinhaltet allerdings nicht - wie bei den meisten

älteren jenseitsorientierten asketischen Vorstellungen - eine
«antiökonomische bzw. antipolitische Weltablehnung»43. Bei Mosè Bertoni
handelte es sich vielmehr um eine «innerweltliche Askese»44, bei der der
Verzicht auf übertriebene Konsumtion und Luxus als Angelpunkt einer
alternativen kollektiven Lebensführung «in der Welt» und «für die Welt»
betrachtet wird.

Belehrt durch die bittere Enttäuschung über das Scheitern der Musterkolonie,

revidierte Mosè Bertoni teilweise seine Vorstellungen über das

natürliche Solidaritätsgefühl im Menschen. Darüber berichtet er selbst in
«La Voce del Ticino» vom 1. April 1886.

«Due anni! Quante svariate vicissitudini, quante emozioni, quante fauste ed
infauste avventure in questo lasso di tempo! E, per quanto riguarda lo studio pratico
della natura umana, quante dolci illusioni svanite!»



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 139

Sein verstärktes Interesse für die Anthropologie stammt gerade aus der
erwähnten Zeit und kann als Kompensationsmechanismus für seine

Enttäuschungen sowie als Versuch, seine Soziallehre partiell neu zu definieren,

gedeutet werden. Durch seine anthropologischen Recherchen über
die Guarani-Indianer, die mindestens sieben relevante monographische
Werke umfassen4'', bemühte sich Mosè Bertoni stets um den Nachweis,
dass sein ursprünglicher gesellschaftlicher Entwurfnicht ganz falsch ist.

In seinen Büchern betont er daher ständig, dass die Guarani-Indianer
nach ausgeprägten solidarischen, egalitären, freiheitlichen und asketischen

Kriterien leben.
Ein Zitat aus seiner «Prehistoria y protohistoria de los paises guara-

nies» soll diese Auffassung noch mehr verdeutlichen:
«Kl comunismo Guarani, corno la organization politica, es completamente

democratico, convenciamente igualitario y exclusivamente basado sobre el principio de los
derechos del individuo, limitados para los de otro o de la comunidad, y la maxima 'de
cada uno segun su fuerza, a cada uno segun su necesidad'. Solamente que los guaranies
han sabido hacer da esta bella teoria una realidad. Lo que fué y aün es utopia entre los
pueblos muy civilizados, pero desgracidamente impregnados de egoismo personal,
ha llegado a ser un hecho entre pueblos mas modestos, gracias a dos grandes virtudes,
el sentimiento altruistico, y la dignidad personal»4'.

Aus diesem Zitat lassen sich weitere wichtige Elemente der «anthropologie

moralisée» von Mosè Bertoni herauskristallisieren. Es fallt vorerst

auf, dass er wörtlich von «comunismo» spricht, ein Wort, das er in

Verbindung mit der Sozialordnung der Guarani-Stämme oft im Munde
führt. Darunter will er in erster Linie den akephalen, segmentären
Charakter dieser Stämme betonen. Er kann somit als ein Vorläufer der
Theoretiker der «stateless societies»4" bzw. der «regulierten Anarchie»49

betrachtet werden, wobei er ausdrücklich den in seinen Beobachtungen
implizierten normativen Anspruch unterstreicht, denn er ist der festen

Meinung, dass die «egalitär-freiheitliche» politische Organisation der
Guarani einer der Grundpfeiler des allgemeinen kollektiven Glücks und
der persönlichen Würde ist.

Ausserdem zeigt das Zitat die einseitige Ausrichtung seiner «komparativen

Methode» auf Das Hauptanliegen seiner anthropologischen
Überlegungen ist der Vergleich zwischen den Verhaltensmustern in «primitiven»

Gesellschaften einerseits und in «zivilisierten» andererseits. Seine

Analyse steht allerdings - und deshalb scheint mir die Bezeichnung
«anthropologie moralisée» durchaus berechtigt - stets im Dienste seiner
idealisierenden Vorstellungen von indianischer Lebensführung.

Der Guarani-Indianer stellt somit für Mosè Bertoni den Typus des

beispielhaften «edlen Wilden» dar, mit dem man eine anarchistische, «neue»
Gesellschaft aufbauen kann. Er wird als Gegensatz zum «Zivilisierten»
betrachtet, der irreversibel verdorben ist.



140 Christian Giordano

Bei dem Vergleich von Gesamtgesellschaften wird folglich die
moderne «Zivilisation» als ein «Prozess der Depravation» gedeutet, der
nicht mehr umkehrbar ist. AufGrund seiner negativen Erfahrungen mit
den «zivilisierten» Mitgliedern seiner Musterkolonie einerseits und auf
Grund seiner ethnographischen Beobachtungen der Lebensweise der
Guarani-Indianer andererseits, kommt Mosè Bertoni zu dem Schluss,
dass die «Katharsis» der modernen «Zivilisation» - in welcher Form auch
immer (revolutionäre bzw. reformistische Säuberung) - völlig aussichtslos

ist. Die moderne «Zivilisation» ist folglich zur zwangsläufigen
Selbstzerstörung verurteilt, sie kann allerdings weitere schwerwiegende
Schäden anrichten, nämlich die indianische Lebensführung endgültig
verderben. Die Voraussetzung für eine neue, glücklichere Entwicklung
der Menschheit liegt nach Mosè Bertoni im Endeffekt darin, dass die
Indianer vor dem zivilisatorischen Einfluss geschützt werden, damit sie

den Überlebenden der modernen «Zivilisation» als lebendes Vorbild dienen

können.
Die ethisch-normative Legitimität seiner «anthropologie moralisée»

soll im Rahmen dieses Beitrages nicht bezweifelt werden; ich will
allerdings noch mit Nachdruck betonen, dass seine Überlegungen über die

sozio-politische Organisation bzw. über den «comunismo» der Guarani-
Indianer, von einem modernen ethnologischen Standpunkt her gesehen,
wissenschaftlich nicht abgesichert sind. Bereits Findig11", aber vor allem
auch P und H. Clastres11 haben deutlich gezeigt, dass die moderne sozio-
politische Organisation sämtlicher Stämme der Sprachfamilie der Tupi-
Guarani zwar durch relativ schwach strukturierte Schichtungssysteme,
jedoch durch autokratische Macht- und Herrschaftspositionen
gekennzeichnet ist.

Es war schon zur Zeit Mose Bertonis bekannt, dass die Tupi-Guarani in
Verbindung mit der kolonialen Penetration der Spanier und der Portugiesen

in Brasilien, Nordargentinien und Paraguay eine spezifische chilia-
stische Heilslehre, nämlich die Lehre der «terre sans mal»12, entwickelt
hatten, die von prophetischen charismatischen Führergestalten verkündet

wurde13. Die Veralltäglichung und Institutionalisierung dieser
charismatischen Prophetenrollen führte sowohl zur Auflösung des auf blossem

Prestige und Einfluss beruhenden traditionellen Häuptlingstunis als

auch zur Bildung von neuen «Priester»-Häuptlingstümern, deren Basis

allerdings das Herrschaftsprinzip war.
Das koloniale Eindringen verursachte also bei den Tupi-Guarani den

Übergang von einer genossenschaftlichen zu einer herrschaftlichen
Gesellschaftsordnung54. Ein solcher Prozess ist selbstverständlich das

Produkt historischer Erfahrungen: In der Auseinandersetzung mit den



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 141

kolonialen Mächten waren die beschriebenen amtscharismatischen
Herrschaftsinstitutionen der Tupi-Guarani gewiss effizienter als das

traditionelle Häuptlingstum. Von der demokratisch-egalitären sozio-politi-
schen Struktur der Tupi-Guarani zu sprechen, stellt somit - meiner

Meinung nach - eine gravierende Verkennung der historischen Vorgänge
dar.

4. Das Narrenspiel der Hoffnung

Das Lebensschicksal Mose Bertonis als Anarchist, Aussteiger und

Anthropologe gibt mir eine gute Gelegenheit, einige zentrale Probleme
des Verhältnisses zwischen utopischen Heilslehren und ihren Realisierungen

einerseits und anthropologischer Forschung und Theoriebildung

andererseits andeutungsweise zu umreissen.
Mosè Bertoni bildet in jeder Hinsicht keinen Einzelfall. Das Experiment

der Gründung einer ruralen Musterkommune ist in derselben

Epoche und in derselben Region mehrmals ausprobiert worden.
R. v. Fischer-Treuenfeld berichtete 1906 von mindestens zwei ruralen
Musterkolonien sozialistischer Arbeiter Australiens in Paraguay, die

nach den Grundprinzipien Gleichheit, Brüderlichkeit und Askese
organisiert waren55.

Ausserdem wurde von jeher ganz Südamerika und insbesondere das

Urwaldgebiet oft als eine Art Laboratorium für utopische Experimente
betrachtet: Der jesuitische Missionsstaat in Paraguay als agrarkollektivi-
stischer Versuch56 und die Landkommune von Jonestown17 bilden im
Grunde Anfang und Ende einer Tradition. Ob und inwieweit diese Tradition

mit den Vorstellungen, wonach das Eldorado und der Garten Eden
im südamerikanischen Urwald liegen, verknüpft ist, kann in diesem

Zusammenhang zwar vermutet, jedoch nicht eindeutig nachgewiesen
werden.

Auch als Anthropologe mit anarchistischen Tendenzen ist Mosè Bertoni

in guter Begleitung: Es soll hier lediglich erwähnt werden, dass Rad-
cliffe Brown, noch bevor er eine der Koryphäen des britischen
Funktionalismus wurde, ein Bewunderer der anarchistischen Theorien von
Kropotkin gewesen ist5". Interessanter als die detaillierte Beschreibung von
solchen «wahlverwandtschaftlichen» Beziehungen zwischen Anthropologen

scheint mir die Feststellung, dass die «anthropologie moralisée»

von Mosè Bertoni in der Tradition des «Rousseauismus» eingebettet ist.

Alle Rousseauismen beruhen allerdings - wie Balandier überzeugend
gezeigt hat - aufder wissenschaftlich völlig fehlerhaften Annahme, dass

die sogenannten primitiven Gesellschaften harmonische Gebilde sind,



142 Christian Giordano

die dem «Angriffder Geschichte» nicht ausgesetzt sind1'. Die Zivilisation
als «Opfer der Geschichte» stellt dagegen den negativen Gegenpol dar'1".

Diese Mystifikationen verdanken nun ihre breite Popularität auch in
nicht-wissenschaftlichen Kreisen den folgenden, rein fiktiven, hoff-
nungserweckenden Äquivalenzen:

Primitive
Gesellschaft geschichtslose Harmonie Glück
Zivilisation geschichtsbedingte Disharmonie Depravation

Diese «Rousseauismen» stellten somit - wie Balandier mit Recht
energisch betont hat - das Verhängnis der älteren Anthropologie dar und sind
noch immer eine gar nicht so latente Gefahr für die moderne Anthropologie''1.

Als das eklatanteste Beispiel dafür sei hier nur das Buch von
S. Diamond, «Kritik der Zivilisation», erwähnt''2. Für die Verfechter dieser

fiktiven Konstruktionen stellt nun die Realisierung einer Anti-Zivilisation

- aufweicher Ebene auch immer (gesamtgesellschaftliche, lokale,
familiäre usw.) - stets eine grosse Versuchung dar.

In diesem Zusammenhang taucht nun für die Anthropologen die

Frage nach der Dynamik von solchen Projekten, die der Zivilisation zu
entkommen suchen, auf. Von besonderer Relevanz ist daher meines
Erachtens die Problematik der Verfestigung, Institutionalisierung und
schliesslich Re-Integration als Grundprozess alternativer Gruppen.
V Turner konnte am Beispiel der amerikanischen «countercultures» eine
solche Grundtendenz eindeutig feststellen''3.

Diese These kann als provokative Frage folgendermassen
umformuliert werden: Ist das persönliche Schicksal von Mosè Bertoni zuerst
als Anarchist und Aussteiger und später als etablierter Wissenschaftler
eine blosse Bizarrerie, oder handelt es sich vielmehr um eine allgemeine
Tendenz zur Institutionalisierung, die nicht nur Individuen, sondern
auch Kollektive umfasst? Konkreter ausgedrückt: Werden Alternativen
in Form von Landkommunen, Musterkolonien, Gegenkulturen usw., die
sich nicht auflösen, nicht oft als «routinisierte» Gebilde in die Zivilisation
wiedereingegliedert?

Ohne die These von Gehlen vertreten zu wollen, wonach Alternativen
konstitutionell «schlechte» Alternativen sein müssen, weil sie nach

irgend etwas suchen, «das sich günstigenfalls als schal erweist, wenn man
es nämlich erreicht, oder das uns überhaupt entrückt bleibt»64, möchte
ich betonen, dass - aufGrund des regelhaften Ablaufs bestimmter sozialer

Prozesse - die Versuche, der Zivilisation zu entkommen, möglicherweise

nur ephemere Erscheinungen sein können. Im Endeffekt: «Die
Zivilisation frisst ihre Alternativen.»



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiget - Anthropologe 143

Abschliessend möchte ich noch aufeinen letzten Aspekt aufmerksam
machen. Der Typus des Aussteigers besitzt stets im stärkeren oder
schwächeren Masse - wie J. Baechler in seiner Analyse des Jonestown-
Dramas betont hat - eine «mentalité obsidionale», d.h. er ist durch
ausgeprägte Verfolgungsängste charakterisiert''1. Er entwickelt demzufolge
ein obsessives Feindbild der Zivilisation. Er konzentriert sich daher
prinzipiell auf Skylla und vernachlässigt völlig Charybdis. Damit meine ich,
dass die sogenannt alternativen Gruppen, je extremer ihre Zivilisationsangst

ist, desto anfalliger für die «charismatische Verführung » sind66. Die

Mitglieder solcher Gruppen lassen sich daher leicht von den ausserall-

täglichen, ja fast sogar numinösen Qualitäten ihrer Führer faszinieren,
leiten, instrumentalisieren, «narkotisieren». Wie leicht die «charismatische

Verführung» in einen «autokratischen Alptraum» umschlagen
kann, zeigt ganz deutlich die Tragödie von Jonestown67.

Mosè Bertoni gehört gewiss nicht zum Typus des «charismatischen
Verführers», und dies spricht für ihn. Die Frage, inwiefern er sich von dem

Schicksal, ein solcher zu werden, falls sein Experiment gelungen wäre,
hätte entziehen können, bleibt jedoch in Anbetracht des Werdegangs
der Dinge unbeantwortet.

Fazit meiner Überlegungen: dem verlockenden Narrenspiel der Hoffnung

stets misstrauen. Der Garten Eden der Alternativgruppen sowie
das Goldene Zeitalter der «hyperzivilisierten» Fortschrittsgläubigen und
Wachstumsökonomen liegen weder hinter noch vor uns; sie sind zwei
blosse schwärmerische, hoffnungserweckende, fast millenaristische
Träumereien.

Anmerkungen

1 Für unerlässliche Informationen und Hinweise sei hier den Herren M. Dipoi
(Bellinzona), PSchrembs (Locamo) und A. Bertoni (Lugano und Resistencia, Argentinien),

Neffe von Mosè Bertoni, herzlich gedankt.
2 E. Bontempelli: Introduzione biografica e critica al «Barbiere di Siviglia». Milano

1931,3.
-1 G. Radiciotti: Gioacchino Rossini. Tivoli 1927-1929; K. Pfister: Das Leben Rossinis.

Detmold 1948; H. Weinstock: Rossini - A Biography. New York 1968.
4 C.Meyer-Clason: Nachwort zum Roman «Stadt und Gebirg» von J.M. Eça

de Queiroz. Zürich 1963, 377-396, hier: 394r
5

J.M. Eça de Queiroz: Stadt und Gebirg. Zürich 1963.
'' R. Mauzi: L'idée du bonheur dans la littérature et la pensée fi-ançaise au

XVIII siècle. Paris 1960, hier: 227 ff; W.E. Mühlmann: Heilsverlangen und Unheilsmächte

in der Welt von heute. Versuch einer Glücksbilanz. In: Was ist Glück? Ein
Symposion. München 1976, 205-231, hier 206; J.Burckhardt: Weltgeschichtliche
Betrachtungen. Über geschichtliches Studium. München 1978, 124.

' W. Lepenies: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt/M. 1981 (zweite Auflage),
50 ff.



144 Christian Giordano

* J. Pitt-Rivers: The Fate ofShechem or the Politics ofSex. Essays in the Anthropology
of the Mediterranean. Cambridge - London - New York - Melbourne 1977,13 ff.
G. Gesemann: Heroische Lebensformen. Zur Literatur und Wesenskunde der

balkanischen Patriarchalität. Berlin 1943, 99ff
111 W. Lepenies (wie Anm. 7) 64.
11 W.E. Mühlmann (wie Anm. 6) 206.
12 RMauzi (wie Anm. 6) 323.

K. Schilling: Geschichte der sozialen Ideen. Individuum, Gemeinschaft, Gesellschaft.

Stuttgart 1966, 365 ff.
14 W. Lepenies (wie Anm. 7) 52.
'• U. Bitterli: Die «Wilden» und die «Zivilisierten». Grundzüge einer Geistes- und

Kulturgeschichte der europäisch-überseeischen Begegnungen. München 1976,
381-392.

"' A.Weber: Kulturgeschichte als Kultursoziologie. Leiden 1935, 372.
17 A.Weber (wie Anm. 16) 375;J.Burckhardt (wie Anm.6) 143.
'* K. Pfister (wie Anm. 3) 79.
'" K. Pfister (wie Anm. 3) 76.
2,1 A.Weber (wie Anm. 16) 374ff.
21 A. Pedrazzini: L'emigrazione ticinese nell'America del Sud. Locamo 1962, 60.

A. Pedrazzini (wie Anm. 21) 61.
21 MJäggli: Mosè Bertoni (1857-1929). In: Bollettino della Società Ticinese di

scienze naturali (1935-1936) 16-30, hier: 18; A. Pedrazzini (wie Anm. 21) 62.
24 M.Nettlau: Elisée Reclus, Anarchist und Gelehrter (1830-1905). Berlin 1925;

O. Rammstedt: Anarchismus. Grundtexte zur Theorie und Praxis der Gewalt. Köln
und Opladen 1969, 109-120.

2:1 G.Woodcock und 1. Avakoumovitch: Lc prince anarchiste. Paris 1953;
O. Rammstedt (wie Anm. 24) 59-96.

20 G.Calgari: Idea di una storia del Ticino. Locamo 1966, 52; A. Pedrazzini (wie
Anm. 21) 62.

Die folgenden übersetzten Texte der Originalzitate von Mosè Bertoni dürfen
lediglich als sinngemässe Übertragungen betrachtet werden. - «Wir werden unsere
mutmassliche Heimat verlassen, wir werden diese Philister-Gesellschaft verschmähen,

die nur durch Bomben geheilt werden kann, eine Gesellschaft, die uns ihr
schmutziges Brot zum Preis der Demütigung und der Entfremdung anbietet. Nein, die
Natur hat uns nicht ein höheres Bewusstsein geschenkt, um es in diesem verseuchten
Meer, das sich die moderne Gesellschaft nennt, zu besudeln» (Aus einem Brief von
Mosè Bertoni an seine Frau Eaigenia, Lottigna, den 14. Februar 1882).

¦ Die folgenden Details über Mosè Bertoni stützen sich aul die bereits zitierte
Arbeit von A. Pedrazzini (wie Anm. 21), aufdirekte Informationen des Neffen Ambrosio

Bertoni sowie auf die präzise, aufschlussreiche, jedoch leider unveröffentlichte
Monographie von P Schrembs: Contributo per uno studio sul pensiero sociale di Mosè
Bertoni. O.O., o.J.

" A. Pedrazzini (wie Anm. 21) spricht von einer Gruppe von ungefähr vierzig
Personen, P Schrembs (wie Anm. 28) konnte dagegen die Identität von nur zwanzig
Teilnehmern rekonstruieren.

•," E.Bloch: Das Prinzip Hoffnung. München 1959. 3 Bde., hier: II, 88711'.
31 «Die Reise war hart, sehr hart. Keine Strassen: Sümpfe, Furten, keine Brücken,

aber wir hatten Glück, und in vier Tagen konnten wir die 110 km zwischen Ituzaingò
und Posadas, der Hauptstadt von Misiones, zurücklegen.... Die Fuhrmänner sind alle
Guarani-Indianer. Nachts schlafen Frauen und Kinder in den Wagen, die Männer
dagegen im Freien auf dem Boden. Sie sind bewaffnet, denn es besteht die Gefahr von
Überfallen wilder Tiere und Banditen.» Zitiert aus A. Pedrazzini (wie Anm. 21) 63t.

12 S. de Madariaga: Kolumbus. Entdecker neuer Welten. Bern - München 1966,
412f; E.Bloch (wie Anm.30) 11,877, 904-909.



Mosè Bertoni: Anarchist - Aussteiger - Anthropologe 145

«Die wunderschöne und fast menschenleere Landschaft ist durch eine Reihe
Hügelchen geprägt, die hier und da von Wäldern bedeckt sind. Die Schönheit der
Landschaft kann kaum beschrieben werden. Erstjetzt verstehe ich, wieso hochqualifizierte

Menschen Misiones als das schönste I ,and der Welt bezeichnet haben.» Zitiert
aus A. Pedrazzini (wie Anm. 21) 64.

,4 «Das gesündeste Klima, das man sich vorstellen kann, die Reben geben zwei
Weinlesen pro Jahr, die Bohnen werden in vierzig Tagen reif. Der Reis wächst, ohne
dass cr überschwemmt wird; es gibt jede Sorte Holz: Agrumen, Obstbäume, Kaffee,
Kakao etc. Sagt mir. Freunde, soll ich nicht den guten Stern, der mich hier geführt
hat, segnen?» Zitiert aus A. Pedrazzini(wie Anm.21) 64.

15
J. Lambert: Amérique Latine. Structures sociales et institutions politiques. Paris

1968,'240 f.

"' L. I.ipson: Factionalism. In: A Dictionary ofthe Social Sciences. New York 1964.
255f.; F.G.Bailey: Stratagems and Spoils. Oxford 1969, 51fT.

17
J. Lambert (wie Anm. 35) 236ff.

'" J. Lambert (wie Anni. 35) 237. Der «Partido Colorado» ist die Partei des heutigen
«lebenslänglichen Präsidenten» A.Stroessner, dessen Landwirtschaftsminister ein
Urenkel von Mosè Bertoni ist. Zur Geschichte des paraguayischen Parteiensystems
vgl. A.N.Schuster: Paraguay. Land-Volk-Geschichte, Wirtschaftsleben und
Kolonisation. Stuttgart 1929, 199-269; H. Peters: Paraguay: Partido Colorado -
institutionalisiertes Herrschaftssystem. In: Arbeiten aus der Abteilung Entwicklungsländerforschung

des Forschungsinstituts der Friedrich-Ebert-Stiftung. Bonn 1978, Nr. 68, 23-
39.

yi F.G.Bailcv (wie Anm.36) 75-82.
411 O. Rammstedt (wie Anm. 24) 18.
41 G. Hartfiel: Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart 1976, 41.
12 C.Täuber: Meine sechs grossen Reisen durch Südamerika. Zürich 1926, 140.
41 M.Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen 1956,2 Bde., hier: I, 353,357.
14 M.Weber (wie Anm. 43) I, 357ff
4:1 «Zwei Jahre! welche schicksalshafte Erfahrungen, welche Emotionen und

welche glückliche und unglückliche Abenteuer! Und, in bezug auf die praktische
Untersuchung der menschlichen Natur, wie viele verlorene Illusionen.» Zitiert aus
«La Voce del Ticino» 1. April 1886.

4,1 Die wichtigsten Titel lauten: Influencia de la lengua guarani en Sudamerica y
Antillas. Ortografìa guarani. Prehistoria y Protohistoria de los paises guaranics.
Analogias linguisticas caraibes-guaranies. La lengua guarani corno documento histo-
rico. Aperçu ethnographique du Paraguay oriental et du Haut Parana. La civilizacion
y ethnologia guarani.

4' «Der Kommunismus der Guarani-Indianer als politische Organisation ist
vollkommen demokratisch, überzeugend egalitär und ausschliesslich auf das Prinzip des
Rechts des Individuums gestützt, er ist jedoch begrenzt von den Rechten anderer
Menschen oder der Gemeinschaft und von der Maxime geleitet, 'dass jeder Mensch
nach seiner Kraft und nach seinen Bedürfnissen handeln soll'. Nur die Guarani-Indianer

haben von dieser schönen Theorie eine Wirklichkeit gemacht. Was eine Utopie
war und noch unter den zivilisierten Völkern ist, die aber leider vom persönlichen
Egoismus verdorben ist, ist unter den bescheidenen Völkern eine Wirklichkeit geworden,

kraft zweier grosser Tugenden: dem altruistischen Gefühl und der persönlichen
Würde.» Zitiert aus Mosè Bertoni: Resumen de prehistoria v protohistoria de los paises

guaranies. Asuncion 1914, 72.
4* E.E Evans-Pritchard und M. Fortes (Hg.): African Political Systems. London,

Oxford, New York 1970.
4'' Chr. Sigrist: Regulierte Anarchie. Olten - Freiburg i.Br. 1%7.
'" W. Lindig: Wanderungen der Tupi-Guarani und Eschatologie der Apapocuva-

Guarani. In: W.E. Mühlmann: Chiliasmus und Nativismus. Studien zur Psychologie,
Soziologie und historischen Kasuistik der Umsturzbewegungen. Berlin 1964.



146 Christian Giordano

51 RClastres: La société contre L'Etat. Paris 1974; H.Clastres: La terre sans mal. Le

prophétisme tupî-guaranî. Paris 1975.
52 H.Clastres (wie Anm.51).
5J W. Lindig (wie Anm. 50) 19ff.
14 A.Vierkandt: Die genossenschaftliche Gesellschaftsordnung der Naturvölker.

In: A.Vierkandt (Hg.): Handwörterbuch der Soziologe. Stuttgart 1959, 191-201, hier:

191 ff.

R. v.Fischer-Treuenreld: Paraguay in Wort und Bild. F)ine Studie über den

wirtschaftlichen Fortschritt des Landes. Berlin 1906, 259ff, 262ff
56 R. Konetzke: Die Indianerkulturen Altamerikas und die spanisch-portugiesische

Kolonialherrschaft. In: Fischer Weltgeschichte, Süd- und Mittelamerika I,

Bd. 22. Frankfurt/M. 1965;T. Lange: Soutanenkaserne oder heiliges Experiment? Die
Jesuiten-Reduktionen in Paraguay im europäischen Urteil. In: K.H.Kohl (Hg.):
Mvthen der neuen Welt. Zur F)ntdeckungsgeschichte Südamerikas. Berlin 1982,210-
223.

,; J. Baechler: Mourir à Jonestown. In: Archives Européennes de Sociologie 20
(1979) 173-210.

lK A. Kuper: Anthropologists and Anthropology. The British School (1922-1972).
Harmondsworth 1973. 54.

y' G.Balandier: Anthropo-logiques. Paris 1974. 123.
"" G.Balandier (wie Anm.59) 173.

G. Balandier: Sens et puissance. Les dynamiques sociales. Paris 1971, 296.
62 S.Diamond: In Search of the Primitive. A Critique of Civilization. New Brunswick

(N.Y.) 1974.
'" V.Turner: Dramas, Fields and Metaphors. Symbolic Action in Human Society.

Ithaca und London 1974, 246 ff.
64 A. Gehlen: Das entflohene Glück. Deutung der Nostalgic. In: Was ist Glück? Ein

Symposion. München 1976, 26-38, hier: 30.
' 65

J. Baechler (wie Anm. 57) 175.
W.F.. Mühlmann: Die charismatische Verführung. In: D. Goetze: Castro, Nkru-

mah, Sukarno. Eine vergleichende soziologische Untersuchung zur Strukturanalyse
charismatischer politischer Führung. Berlin 1977, VII-XXXVIII.

',; S. Baechler (wie Anm. 57) 197 f.


	Mosè Bertoni : Anarchist - Aussteiger - Anthropologe

