
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 79 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Miorita in Transsylvanien : Versuch einer Neudeutung

Autor: Talo, Ion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miorita in Transsylvanien

Versuch einer Neudeutung

Von Ion Talos

Von der Ballade «Miorita» kann man mit Roland Barthes sagen,
sie sei «un véritable lieu commun de notre littérature, une sorte de

degré zéro de l'objet critique, une place vide, mais éternellement
offerte à la signification»1. Kein Werk der rumänischen Literatur hat
so zahlreiche und einander widersprechende Auslegungen erfahren
wie dieser Text. Jede Forscher-Generation suchte und fand neue

Erklärungen, die ebenso richtig und gleichzeitig unvollständig sind
wie die früherer Generationen : die ganze Wahrheit lässt sich offenbar
nicht erfassen, dem Forscher erschliessen sich jeweils nur Teilaspekte.

- Das, was Barthes über Racine sagt, auf Miorita übertragen zu
wollen, erscheint so naheliegend wie gewagt: naheliegend, weil die
Mehrzahl der bisherigen Miorita-Interpretationen auf einer 'klassischen'

Version, der Alecsandrischen Variante, basiert, gewagt, weil
diese Ballade kein Werk der schriftlichen Literatur, sondern der
mündlichen Überlieferung ist, die anderen Gesetzmässigkeiten unterliegt.

Dennoch möchten wir die Parallele aufrechterhalten: so wie
Barthes hinter der höfischen Zivilisation des 17. Jahrhunderts in der
Racineschen Tragödie archaische Lebens- und Kulturformen entdeckt,
finden wir - in Varianten aus Transsylvanien, die nach Alecsandri
gesammelt wurden - in der Miorita archaische Motive, die dem

Interpreten neue Wege weisen.
Miorita wurde wahrscheinlich 1848 in den Moldauischen Karpaten

aufgezeichnet, es ist nicht sicher, ob von V. Alecsandri oder A. Russo.

Der Text wurde 1850 von Alecsandri veröffentlicht und unmittelbar
nach seinem Erscheinen ins Französische übersetzt, zunächst von
Alecsandri selbst, dann von Michelet und anderen. Es folgten
zahlreiche Übersetzungen ins Deutsche, Englische, Spanische, Niederländische,

Russische, Ungarische. Die umfangreiche Literatur zu dieser
Ballade umfasst neben ca. tausend Varianten, die an Ort und Stelle

aufgezeichnet wurden, eine grosse Anzahl von Studien, Monographien

und Interpretationen. Zahlreiche Romanisten und Rumänisten
untersuchten dieses Meisterwerk der Folklore, über das die Histoire
des Littératures urteilt, es sei «une des créations les plus révélatrices
de l'âme roumaine»2. Bereits 1854 schreibt Michelet, ein Freund und
Kenner der Rumänen: «Quand à la petite brebis, c'est un chant du



188 Ion Talos

caractère le plus antique, une chose sainte et touchante à fendre le

cœur. Rien de plus naïf et rien de plus grand»3. Leo Spitzer, der eine

bedeutende Abhandlung über Miorita verfasste, sagt, diese Ballade
sei «un poème total de la douceur universelle»4. L.L. Cortes ist der

Meinung, Miorita sei «una de las poesias hermosas bellas del mundo»5,
für R. Ortiz ist sie «un chef-d'œuvre de grâce très développé et
raffiné de la beauté»6, für L. Renzi «un gioiello romantico popolare»7.
Der Dizionario universale della letteratura contemporanea sieht in der

Veröffentlichung der Miorita «l'atto di nascita della poesia romena
moderna»8.

In seiner Ausgabe von 1850 weist Alecsandri auf den sich in der
Miorita widerspiegelnden Schicksalsglauben der Rumänen hin9. In
der Tat hat der Glaube an das Schicksal in der rumänischen Folklore
eine ähnliche Bedeutung wie bei den Griechen. Jules Michelet bemerkt
in Miorita «une résignation trop facile», denn der Schäfer bietet
seinem Schicksal keinen "VX'iderstand. Er fährt fort: «C'est malheureusement

le trait national»... «L'homme ne se dispute pas à la mort; il ne
lui fait pas mauvaise mine; [...] Hier sorti de la nature, il semble

aujourd'hui trouver doux de rentrer déjà dans son sein»10. Diese

Behauptung von Michelet, geäussert unmittelbar nach der 48er
Revolution, einem Augenblick der Enttäuschung für das Volk, war der

Ausgangspunkt für eine Reihe von Interpretationen und Theorien, der

Beginn einer heftigen Auseinandersetzung, die bis heute andauert.
Im Rahmen dieser Polemik folgten einige Forscher dem von Michelet

gewiesenen Weg, indem sie die Idee aufgriffen und vertieften, dass

der Rumäne resigniert; andere dagegen widersprachen dieser These
und schlugen eine gegensätzliche, nämlich optimistische Interpretation

vor. So sieht z.B. einer der bedeutendsten Wissenschaftler des

19. Jahrhunderts, AI. Odobescu, in der Hochzeitsepisode der Ballade
eine «Todesallegorie», in der der Tod als Braut erscheint. In der
Forschung des 19. Jahrhunderts, aber auch in einigen Beiträgen aus der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erscheint diese Episode als die

wichtigste und bemerkenswerteste der ganzen Ballade; einige Autoren
gehen sogar soweit, die gesamte Ballade auf dieses Motiv zu reduzieren.

In der damaligen mythologischen Betrachtungsweise war der Tod
als Braut niemand anders als Persephone und der junge Schäfer

Adonis". Im 3. und 4.Jahrzehnt unseres Jahrhunderts wurde die

mythologisierende Richtung wieder aufgegriffen und vertieft bzw.
übertrieben. Einige sahen in Miorita eine Osirislegende12. H. Sanie-

levici betrachtete die Tötung des jungen Schäfers als einen Ritualmord:

er wird nicht von seinen Feinden getötet, sondern im Rahmen



Miorifa in Transsylvanien 189

einer religiösen Zeremonie in der Stunde des Sonnenuntergangs den
Göttern geopfert13. Nach Dan Botta drückt Miorita Todesliebe und
Todessehnsucht aus, da der Tod als Braut erscheine14. Für Liviu Rusu

«muss das Schicksal sich erfüllen, weil die Weltharmonie so vollkommen

ist, dass es nicht eine einzige Möglichkeit gibt, sich der unerbittlichen

Strenge ihrer Gesetze zu entziehen»15. Er betont die würdevolle

Haltung des Schäfers, der weder weint noch sich auflehnt16.
Einer der grössten rumänischen Dichter und Philosophen des 20.
Jahrhunderts, Lucian Blaga, integriert Miorita in sein philosophisches
System: die Landschaft der Ballade, die charakterisiert ist durch das

Nacheinander von Hügeln und Tälern, ist für Blaga die «stilistische
Matrix» der rumänischen Kultur; der «mioritische Raum» ist der

Entstehungsort des rumänischen Volkes, der Raum, in dem es lebt.
Nach Blaga enthält Miorita Elemente der orthodoxen Religion, in
der Tod und Hochzeit gleichgesetzt werden, was bedeutet, dass jener
aufhört, «ein biologischer Vorgang zu sein»; er wird transfiguriert
und erhält den erhabenen Aspekt eines «sakramentalen Aktes»17.

Es wurden auch gegenteilige Ansichten vertreten. Den Anfang
machte Jean Cratiunesco, der in seinem 1874 erschienenen Werk Le
peuple roumain d'après ses chants nationaux schreibt: «Accablés par des

maux de toute sorte, ils ont paru, à certaines époques, s'abandonner
eux-mêmes et n'opposer à leur mauvaise fortune qu'une morne
résignation. Il n'est point de symptôme plus fâcheux pour l'avenir
d'un peuple, quand il est général. Mais l'histoire de la Roumanie nous
a appris qu'à ses défaillances passagères succède toujours le réveil
de la foi et de la volonté. Dans les plus mauvais jours, le paysan
roumain a gardé de viriles et généreuses aspirations»18. Ende des

19. Jahrhunderts sagt Aron Densusianu, dass der Schäfer der Alec-
sandrischen Variante «passiv bleibt wie ein Lamm auf der Schlachtbank,

obwohl im Lied gesagt wird, dass er stark ist», eine Haltung
zeigt, die «völlig unverständlich und unnatürlich ist», insbesondere,
wenn wir daran denken, dass Schäfer «sehr mutig und kämpferisch
sind»19. Nach Densusianu ist die Alecsandrische Variante lediglich
der Beginn eines umfangreichen Hirtenepos der Rumänen (das noch
nicht aufgezeichnet wurde) und infolgedessen als Fragment ohne
besondere Bedeutung.

Für Forscher wie D. Caracostea20 und A. Fochi21 ist das Motiv
der Todesallegorie wegen seiner geringen Frequenz von nur sekundärer

Bedeutung. Ihrer Meinung nach wurde es erst durch Alecsandri
eingeführt. Dagegen scheint diesen Autoren das Motiv des Testaments

des Schäfers von besonderer Wichtigkeit. In seinem Wunsch,



190 Ion Talos

in der Nähe der Schafe beerdigt zu werden, sehen sie den Ausdruck
einer optimistischen Lebenshaltung. O. Densusianu schenkt in seiner
bedeutenden Monographie über Miorita dem Problem des Fatalismus

keinerlei Aufmerksamkeit22.
In den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts entwickelte sich die

rumänische Ethnographie sehr rasch und leistete ihrerseits einen
bedeutenden Beitrag zur Interpretation der Miorita. So erscheint 1925
die Arbeit von Ion Muslea mit dem Titel La mort-mariage - une

particularité dufolklore balcanique, in der auch die Episode der Todesallegorie
behandelt wird: «Pour nous», sagt Muslea, «l'origine de cette

allégorie doit être cherchée dans les coutumes des mariages mêlées

si intimement aux funérailles de jeunes hommes et de jeunes filles»23.

Muslea stellt das Thema in einen anderen Kontext als seine Vorgänger
und weist einen Weg, dem insbesondere C. Bräiloiu und A. Fochi
folgen werden. Bräiloiu möchte das Thema mit «moins de lyrisme»
behandeln, indem er behauptet: «La confrontation des documents

atteste que l'apothéose qu'on y admire si fort, n'est pas un miracle

unique de l'art, mais, tout au contraire, un lieu commun lyrique
évidemment soudé, par une contamination en quelque sorte fatale,

au corps d'une narration, dont la matière tragique et pastorale
impliquait, pour ainsi dire, pareille péroraison»24. Bräiloiu erklärt die

Todesallegorie mit der Vorstellung - die, wie Fochi nachgewiesen
hat, bei vielen Völkern existiert -, dass eine Scheinhochzeit stattfinden

muss, wenn ein junger Unverheirateter stirbt: dies ist der Fall in
Miorita. Diese Zeremonie hat den Sinn, die Rückkehr des Toten als

Geist zu verhindern und ist somit eine Verteidigung des Lebendigen
gegenüber dem Toten. Folglich bedeutet die erwähnte Episode «ni
la volupté du renoncement, ni l'ivresse du néant, ni l'adoration de la

mort, mais leur contraire exact, puisque s'y perpétue la mémoire des

gestes originaux de défense de la vie»25.

Einen Markstein in der Miorita-Forschung bedeutet die imposante
Monographie von A. Fochi, die ergänzt wird durch eine reichhaltige

textliche Dokumentation. Er sieht in Miorita «ein Lob auf die

schöpferische Arbeit und eine bewundernswerte Verherrlichung der
Kunst»26.

Die schönste und interessanteste Arbeit, die bis heute über diese

Ballade geschrieben wurde, stammt aus der Feder des bedeutenden

Religionshistorikers M. Eliade27. Eliade weist nach, dass «une vie
violemment interrompue se continue par une autre modalité
d'existence», der Schäfer darf also «une post-existence sui generis» erhoffen,

«par la prolongation symbolique de son < activité profession-



Miorita in Transsylvanien 191

nello. La flûte, le pipeau, le clairon continueront à résonner et, en
entendant ses mélodies familières, les brebis se souviendront de lui
et recommenceront leur lamentations, ou iront le chercher sur les

montagnes et dans les vallées, ou même lui demanderont de se lever
de sa tombe et de reprendre son travail»28. Aber: «aucune vie n'est

complète sans mariage»29, die Episode der mioritischen Hochzeit
fügt sich also stimmig in den Text ein. Für Eliade enthüllt das
seherische Lamm «ce qui a été décidé» [...] Qu'il se défende ou non,
qu'il sorte victorieux ou non, n'a plus d'importance. Quel que soit
le résultat du combat, le pâtre sait qu'en fin de compte, il doit
mourir»30. «Quant à l'acceptation de la mort, ce n'est que dans une
perspective rationaliste qu'on peut la considérer comme preuve de

<passivité) ou de résignation. Dans l'univers des valeurs folkloriques,
l'attitude du pasteur exprime une décision existentielle plus profonde :

on ne peut pas se défendre contre le sort, comme on se défend contre les ennemis;

on ne peut qu'imposer une nouvelle signification aux conséquences
inéluctables d'un destin en train de s'accomplir. Il n'est pas question
de <fatalisme>, puisqu'un fataliste ne se croit même pas capable de

modifier la signification de ce qui lui a été prédestiné»31. Nur auf
diese Weise kann er über das eigene Schicksal triumphieren. Aus dieser

Perspektive «les noces mioritiques» constituent une solution vigoureuse

et originale donnée à la brutalité incompréhensible d'un destin

tragique»32. «Le héros mioritique a réussi à trouver un sens à son
malheur en l'assumant non en tant qu'événement <historique)
personnel, mais en tant que mystère sacramental. // a donc imposé un sens

à Tabsurde même, en répondant par une féerie nuptiale au malheur et
à la mort»33. Eliade akzeptiert die Behauptungen seiner Vorgänger
über die Bedeutung Mioritas für die rumänische Kultur. Darüber
hinaus betont er ihren besonderen Stellenwert «aux deux niveaux
de la culture roumaine - folklorique et lettrée -» und kommt zu dem
Schluss: «on ne peut pas concevoir une histoire de la culture
roumaine sans une exégèse de cette solidarité de tout un peuple à ce

chef-d'œuvre folklorique»34. Nach den Untersuchungen von A.Fochi
und M. Eliade erschienen weitere Arbeiten, auf die wir in diesem Rahmen

leider nicht näher eingehen können35.
Fassen wir zusammen : einige Autoren behaupteten, der mioritische

Schäfer habe einen Beweis von Passivität und Resignation gegenüber
den Gefahren des Lebens und der Geschichte erbracht; dies sei die

Haltung des ganzen rumänischen Volkes. Andere versuchten, die
scheinbare Passivität mit historischen Faktoren zu erklären, ökonomische

Ursachen für seinen Tod zu finden oder aber die Haltung des



192 Ion Talos

Schäfers als Ausdruck von Optimismus zu interpretieren. Wiederum
andere stellten das Motiv der mioritischen Hochzeit in seinen enthno-
graphischen Rahmen, indem sie es zu einem lyrischen Topos umformten,

dessen Ursprung im Brauch des mort-mariage zu sehen sei. Letztlich

wurde der Text von Alecsandri als unvollständig und deshalb aus
der wissenschaftlichen Diskussion auszuschliessen, und vor allem als

nicht repräsentativ für das rumänische Volk gewertet.
Wir sehen, dass die Interpretationen der Miorita sich zwischen zwei

Extremen bewegt haben: typischer Ausdruck des rumänischen Volksgeistes

- nicht repräsentativ für die Rumänen; Passivität, Fatalismus,
Resignation, Todessehnsucht - Optimismus, Liebe zum Beruf,
ursprünglicher Gestus zur Verteidigung des Lebens ; sodann wurde das

Problem Fatalismus-Optimismus als falsche Fragestellung gesehen,
da der Schäfer über sein tragisches Schicksal triumphiert, indem er
seinen Tod in ein Hochzeitsgeheimnis umdeutet. Die Skala der

Gesichtspunkte ist so breit, dass es keinen Raum mehr für neue Interpretationen

zu geben scheint. Alle bisherigen Forschungen gingen jedoch
von der Alecsandrischen Variante aus, die den Höhepunkt eines in
permanenter Entwicklung befindlichen Prozesses darstellt, und schenkten

der Kolinden-Version (Kolinden sind zur Weihnachtszeit gesungene

Lieder) kaum Beachtung. Wenn wir aber den ältesten Textsinn
finden möchten, müssen wir von der einfachsten und archaischsten
Variante ausgehen, nämlich von den transsvlvanischen Kolinden.

Die Auseinandersetzung der Flirten in der transsylvanischen

Miorita-Kolinde
Die bedeutendste Fipisode des gesamten Textes ist die, in der die

Hirten beschliessen, einen von ihnen zu töten, sowie dessen Reaktion.
In den moldauisch-muntenischen Varianten der Balladen erscheint sie

folgendermassen :

Iar cel ungurean Pe 1-apus de soarc
Si cu cel vrincean Ca sä mi-1 omoare
Märi, se vorbirä, Pe cel moldovan36
Ei se sfätuirä

Es handelt sich um einen heimlichen Beschluss, der bei
Sonnenuntergang ausgeführt werden soll. Das Opfer erfährt durch das
seherische Lamm, Miorita, das die Fähigkeit hat, Menschen zu verstehen
und mit ihnen zu sprechen, von der Absicht der anderen. Das Lamm
hat also die Rolle eines Vermittlers : es überbringt dem moldauischen
Schäfer die heimliche Entscheidung der anderen Hirten und diesen
die testamentarischen Wünsche des Opfers. Ausserdem soll es den



Mioriça in Transsylvanien 193

Schafen des Moldauers und seiner Mutter sagen, der Schäfer habe

geheiratet. Seine Worte an das Lamm lauten :

Sä spui lui vrincean In strunga de oi,
Si lui ungurean Sä (iu tot cu voi:
Ca sä mä ingroape In dosul stinii
Aicc pe-aproape Sä-mi aud cinii37.

Vom Verständnis dieser Episode hängt die Interpretation des

gesamten Textes ab.

In den transsylvanischen Varianten erscheint das seherische Lamm
nur selten als Vermittler. Die entsprechende Episode hat hier ein
vollkommen anderes Aussehen. Die Erforschung des von Fochi38
veröffentlichten Variantenkorpus ergibt drei Grundformeln dieses

Handlungsmomentes.

1. Im westlichen Transsylvanien, an den Cris-Flüssen, westlich der
Muntii Apuseni, bis nach Arad, Lipova, Caransebes, einschliesslich

Hateg, bis in den Südosten Transsylvaniens hinein finden wir eine
besonders einfache, besser gesagt, vereinfachte Formel. In den fast

200 Varianten dieser Gegenden verabreden die Schäfer, den jungen
(bzw. fremden usw.) zu töten. Dieser erfährt von ihrer Absicht und
spricht sie unmittelbar an:

- Voi firtatilor«
Voi v-af vorovit«
Sä mä d-omorif«39

In der Regel sagt uns der Text nichts über die Art und Weise, wie
der junge Schäfer von dem Beschluss seiner Gegner erfährt. In einigen

Fällen hat er eine Vorahnung, in anderen hört er, dass er getötet
werden soll. Im Vergleich mit den beiden folgenden Formeln fehlt
hier ein Glied. Und zwar fehlt die Verbindung zwischen der
feindseligen, heimlich getroffenen Entscheidung und ihrem Bekanntwerden.

2. In 52 Varianten aus Oas und Maramures, aus Sälaj,Näsäud und
Bistrita - einige wenige Belege finden sich südlich von Cluj40 - gibt
es das sogenannte «Fata de maior»-Motiv (auch «Fata», «Fatä

sträinä», «Sora Soarelui»), eine Typvariante der Miorita mit einigen
Besonderheiten. Im Unterschied zu anderen transsylvanischen
Formeln, in denen in der Regel die Gründe, aus denen der Schäfer getötet
werden soll, nicht genannt werden, haben wir es im Untertyp «Fata
de maior» eindeutig mit einem Liebeskonflikt zu tun: der jüngste und
schönste Schäfer erobert das Herz des Mädchens; das erregt den

Neid der anderen, sie beschliessen, ihn zu töten, und teilen es ihm mit :



194 I°n Talos

worauf er antwortet :

- Tu de i lua,
Noi te-om impusca,

De mi-p impusca,
Faccti-mi groapa...41

Der Konditionalsatz «daeä o vei lua» zeigt uns, dass der Schäfer

nur erschossen werden soll, wenn er das Mädchen heiratet.
In den moldauisch-muntenischen sowie in den westtranssylvanischen

Varianten ist das Schicksal des Schäfers besiegelt: er wird unwiderruflich

getötet. Im Untertyp «fata de maior» ist sein Leben nur
bedroht, wenn er nicht auf das Mädchen verzichtet. Während in der

vorherigen Formel nichts darüber gesagt wird, wie der Schäfer den
Beschluss seiner Gegner erfährt, wird er ihm hier auf direkte und offene

Weise mitgeteilt. Seine Antwort darf nicht, wie häufig geschehen,
als Ergebenheit oder Resignation verstanden werden, sondern als

der feste Entschluss, nicht auf das Mädchen zu verzichten, koste es

auch sein Leben.
Charakteristisch für diesen Typ der Miorita-Kolinde ist auch der

Versuch des Jungen, sich ein Recht auf das Mädchen zu erkaufen,
indem er seinen Gegnern (Brüdern, Gefährten usw.) seinen Hirtenstab,
sein Gewehr, seinen Umhang, ja sogar seine Herde anbietet in der

Hoffnung, dass sie ihre Bedingungen ändern würden. Sie weisen

jedoch sein Angebot zurück und bleiben bei ihrer ursprünglichen
Bedingung.

3. Noch bedeutsamer für die Textgeschichte und Exegese von
Miorita ist die dritte Formel. Ihre Verbreitung koinzidiert im wesentlichen

mit der des Typs «fata de maior,» doch kommt es, von einer
Ausnahme abgesehen, nie zu einer Kontamination42. Das
Verbreitungsgebiet dieser Formel umfasst den äussersten Norden Transsyl-
vaniens und die Gebiete zwischen Ost- und Westkarpaten; die

Südgrenze ist schwerer zu definieren: dichte Belege finden sich bis zum
Oberen Mures, am Grossen Tirnava scheinen sie aufzuhören43.

Bevor wir den Text selbst betrachten, wollen wir sehen, zu welchen
Schlüssen uns eine Untersuchung seiner Frequenz berechtigt. Wir
sind uns natürlich der Tatsache bewusst, dass die mit statistischen
Methoden in der Folklore erzielten Ergebnisse nur begrenzt aussagefähig

sind. Fochi hat 443 Texte aus Transsylvanien publiziert, hiervon

enthalten 15 5 das Motiv, das wir im folgenden die «Auseinandersetzung

der Hirten» nennen wollen, weitere 29 weisen ebenfalls dieses

Motiv auf, haben jedoch wesentliche Elemente verloren. Es handelt

sich also um insgesamt 184 Varianten, die über 40% des gesam-



Miorita in Transsylvanien 195

ten transsylvanischen Materials ausmachen, was bedeutet, dass sie

schon aus quantitativen Gründen nicht vernachlässigt werden dürfen.
Im eigentlichen Verbreitungsgebiet taucht die «Auseinandersetzung
der Hirten» in mehr als 70% der Varianten auf, während der Untertyp

«Fata de maior» sich auf lediglich 20% beläuft. Etwa 7% des

Materials ist weder dem einen noch dem anderen Motiv zuzuordnen.
Das Motiv «Auseinandersetzung der Hirten» ist also nicht nur in
einem geographisch recht ausgedehnten Gebiet bekannt, sondern
auch von hoher Frequenz.

Sehr viel wichtiger als die statistische Untersuchung, die uns immerhin

von der quantitativen Relevanz des Materials überzeugt hat, ist
die Frage nach der eigentlichen Bedeutung des Motivs sowie des

Stellenwertes, der ihm in Genese und Entwicklung des Miorita-
Textes zukommt. Die folgenden Verse enthalten auf den ersten Blick
einige Unklarheiten, die jedoch einen Weg zu neuen Ergebnissen
weisen können. Der junge Schäfer wird vor die Wahl zwischen
Schwert und Gewehr gestellt. Manchmal gehört diese Alternative zu
einem Dialog, der sich zwischen den gegnerischen Parteien abspielt:

- Moartea ta cum vrci sä fie?
Ori täiatw, ori puscat«?44

andere Male zum Erzähltext:

Pe cind oile-nturna, O din puscä sä-1 impuste,
Legea lui era gâta: O din sabie sä-1 arunce...45

Die Dialogform ist wahrscheinlich die ursprünglichere Form, so

wie wir sie in Balladen, Kolinden und Märchen finden. Das Verschwinden

des Dialogs in einigen Varianten könnte der Beweis für eine

Entwicklung sein, die letzten Endes zur Auflösung führt. Die direkte

Mitteilung in diesen Versen, sei es in Dialogform oder nicht, stellt
den Verurteilten vor die Alternative: Schwert oder Gewehr. Die
Freiheit, die dem Opfer im Hinblick auf seine Todesart gelassen wird,
könnte überraschen. Man könnte sich fragen: müsste man ihm ein
solches Recht zugestehen? Spielten Gründe der Schicklichkeit und
des Ehrenkodex bei einer solchen Auseinandersetzung eine Rolle

Je nach der Antwort des Schäfers unterscheiden wir drei verschiedene

Gruppen von Varianten46.

a) In einer Gruppe von acht Varianten zieht es der junge Schäfer

vor, erschossen zu werden47 :

- Te-om täia? Te-om impusca?
- Pe mine nu mä täiapi,
Ci pe mine mä-mpuscap...48



196 Ion Talos

oder
- Moartea ta cum vrei sä fie
Ori täiaw, ori puscat«?
- Ba mai bine sä mä puscap...4'

Diese 'Vorliebe' ist um so merkwürdiger, als man weiss, dass für
eine archaische Mentalität der Tod durch Erschiessen eher schändlich

war. Welchen Einbruch in den Verhaltenskodex des Helden die

Benutzung von Feuerwaffen bedeutete, ersehen wir aus einer Sage, in
der es heißt: «Als das Gewehr auf der Erde erschien, vergrub sich [der

grosse Held] Novae lebendig und sagte: «Jetzt stirbt ein Held für
nichts»50. In einer anderen Sage wird erzählt, dass Novae den Pflugsterz

hielt und Iorgovan die Ochsen antrieb und beide, als sie den

ersten Gewehrschuss hörten, sagten: «Die Hure ist auf die Erde
gekommen». «Sofort begruben sie sich lebendig, mit Pflug und
allem»51. Das Auftauchen des Gewehrs ist in der älteren Mentalität
gleichbedeutend mit dem Verschwinden der Ehre aus dem Rahmen

jeglicher menschlicher Auseinandersetzung. Daher sehen wir die
'Vorliebe' des Hirten für das Erschossenwerden eher als Versuch
einer Modernisierung des Textes.

b) Mehr als zwanzig Varianten52, die zwar auf den ersten Blick
auch einige Unklarheiten aufweisen, scheinen uns doch einer möglichen
Erklärung näher zu bringen. Hier lehnt es der Junge ab, erschossen,
erdolcht oder ins Schwert gestossen zu werden; er möchte eingegraben

werden :

-- Fraplor, nu mä-mpuscap,
Fär' pc mine mä-ngropap
In strunguta oilor...53

oder:

Lcgca lui era gâta-«
Ca din puste sä-1 dimpustc
Si din sabie sä-1 d-arunce.

- Pc mine nu mä puscap,

Din sabic sä nu m-aruncati,
Ci mai bine mä-ngropap
Inaintca strungilor.. .54

Der aufmerksame Leser wird sofort die logische Unstimmigkeit
zwischen den einerseits negativen, andererseits adversativen Sätzen

in der Antwort des Schäfers bemerken. Der Bezug ist nicht klar, Frage
und Antwort decken sich nicht. Man könnte sagen, dass der letzte
Satz ohne Sinn ist: wie kann er darum bitten, eingegraben (beerdigt?)
zu werden, ohne getötet worden zu sein Zwischen Frage und
Antwort klafft eine Lücke, denn der Hirte wird gefragt, welche Todesart
er wählen, aber nicht, wo er begraben sein möchte. Hier fehlt ein
Glied, ein Detail, das einen Bruch im Text verursacht. Diese Situation
berechtigt uns, in der Theorie die frühere Form wiederherzustellen.



Miorifa in Transsylvanien 197

In unserem Fall ist die einzig mögliche Interpretation die, dass der

Junge lebendig begraben sein wollte - lassen wir diese Möglichkeit
zunächst beiseite.

c) In einer Gruppe von fast 90 Varianten akzeptiert der Schäfer,

ja er schlägt sogar vor, enthauptet zu werden55:

Ei il prind a-1 intrcba: Ori cäpupjl Jos luat?
- Frate, cum ip vrei moartca - Nici puscat, nici sägetat,
Ori puscat, ori sägetat, Färä capul Jos luat56.

oder:

Spinzura-tc-or, anina-te-or - Nice nu mä spinzurap,
Ori capul lua-p-1-or? Nice nu mä aninap,
El cind asta-o auzit, Numai capul mi-1 luap...57
La cci doi le-o cuvintat:

Die, die zum Töten entschlossen sind, bieten hier drei Lösungen;
in anderen Varianten schlagen sie nur zwei Möglichkeiten vor, nämlich

Erschiessen oder Erdolchen, die er beide ablehnt und selbst eine
dritte vorschlägt: d.h. Enthaupten. Ohne jeden Zweifel repräsentiert
diese letzte Lösung die ursprünglichste.

Machen wir uns zunächst einmal klar, dass täierea ciobaniilui nicht
dasselbe ist wie luarea capului. Wir dürfen nicht täierea unei persoane

mit täierea capului cuiva verwechseln. Das erstere bedeutet ueidere prin
injunghiere. Das Erdolchen muss Konnotationen gehabt haben, die
wir heute nicht mehr kennen, besonders, wenn wir daran denken,
dass es auch als Fluch erscheint, und zwar in einigen Varianten der
Mesterai Manole-Ko\indcsS. Die kürzlich vorgeschlagene Interpretation,

nach der das Verb a lua durch Volksetymologie a la a spala

capul) bedeute, ist absolut nicht überzeugend59. Dies wäre vollkommen

unlogisch: erschiesst mich nicht, erdolcht mich nicht, aber
wascht mir den Kopf! Luarea capului bedeutet 'enthaupten', eine andere,
archaischere Art des Tötens. Und wenn das Enthaupten von dem

jungen Schäfer erwählt, ja bevorzugt wird, muss auch diese Todesart
eine Bedeutung gehabt haben, die wir heute nicht mehr kennen.

In der Fachliteratur wird die Todesstrafe unterteilt in eine ehrliche,
wie Enthaupten, und eine unehrliche, wie Galgen, Strick und
Pranger60. Das Enthaupten war die gewöhnlichste Todesstrafe61 ; sie wurde
verhängt für weniger schwere Straftaten, wie z.B. für Grenzsteinfrevel
oder «für Diebstahl eines im Felde stehenden Pfluges (Wegnahme des

Eisens)»; im letzteren Fall wurde die Enthauptung mit dem Pflug
vorgenommen62. Andererseits bedeutet der Tod durch Enthaupten
auch einen Beweis der Unschuld; in den Legenden erscheint das

Motiv, dass ein enthaupteter Heiliger seinen Kopf unter dem Arm



198 Ion Talos

trägt, bis er an eine Stelle kommt, an der er den Kopf vergräbt; hier
wird dann später eine Kapelle errichtet63. Dieser Sachverhalt führt
uns in die unmittelbare Nähe der transsylvanischen Kolinde: die
Enthauptung gestattet es, das Leben fortzusetzen, erlaubt eine Existenz
nach dem Tod; das Opfer kann sogar ins Leben zurückgerufen
werden; aber auch, wenn er stirbt, kommt die Seele eines Enthaupteten
nicht in den Hades, wie die eines Erhängten64.

Erinnern wir uns: die, die über den jungen Hirten das Urteil
sprechen, fragen ihn: wie möchtest du deinen Tod haben? oder: welchen
Tod wünschst du? Er kann wählen zwischen den Möglichkeiten,
erschossen oder erdolcht zu werden (puscat sau täiat in sabie). Er lehnt
jedoch beide Vorschläge ab und verlangt, dass die Gegner eine dritte
Lösung akzeptieren, nämlich die Enthauptung.

Die Interpreten der Miorita haben der Tatsache, dass der junge
Schäfer nicht mit der Todesart einverstanden ist, die man ihm
vorschlägt, kaum Aufmerksamkeit geschenkt. Immerhin meint Cara-

costea 1915, «die Wahl der Todesart [sei] ein interessantes Detail»:
der Hirt ziehe es vor, «mit der älteren Waffe getötet zu werden, da

man sich jetzt weniger vor ihr fürchtet.»65 Fochi stellt ebenfalls fest,
dass «man dem verurteilten Schäfer die Freiheit lässt, zwischen
mehreren Todesarten zu wählen», und gruppiert die Varianten je
nach Wahl der Todesart66. M. Eliade nimmt die Episode zwar zur
Kenntnis und resümiert sie, aber interpretiert sie nicht67. Amzulescu
meint, dass Miorita der Text eines Initiationsritus sein könnte, der
heute aus dem Hirtenleben verschwunden ist, und glaubt an die von
uns schon kurz erwähnte Volksetymologie a lua a la — a spala68.

Für uns scheint es klar, dass die Ablehnung der ersten beiden und der

Vorschlag einer dritten Lösung eine besondere Bedeutung für die
Struktur des Miorita-Textes hat. Es ist nämlich die Frage, ob der für
die beiden Schäfer vermutlich unerwartete Vorschlag möglicherweise
dem, der ihn machte, das Leben hätte retten können. Jedenfalls
erscheint der Vers Far' caputilijos luat, der besonders häufig in den

Varianten vorkommt, nicht zufällig in der Miorita-Kolinde. Seine

Bedeutung für den Text ist evident. Welche Verständnishilfe kann

er uns für die wichtigste Textstelle der Miorita bieten Rufen wir uns
in Erinnerung, dass es für A. Densusianu, der sich auf die Alecsandri-
Variante bezog, vollkommen unwahrscheinlich war, dass der junge
Hirt sich verhalte «wie ein Lamm auf der Schlachtbank» und auf diese

Weise eine absolut unverständliche und unnatürliche Haltung zeige.
Noch weniger wahrscheinlich wäre eine solche Interpretation für die

transsylvanischen Varianten.



Mioriça in Transsylvanien 199

Ziehen wir zur Erklärung des Motivs, das wir das Motiv des

ungleichen Kampfes nennen, Parallelen aus Balladen, anderen Kolinden

und Märchen heran. Der «ungleiche Kampf» kann sich abspielen

zwischen einem Menschen und einem Monster, wilden Tier oder
auch, wie in unserem Fall, zwischen einem Menschen und einer
Menschengruppe. Auch in der Ballade fragt der Gegner den 'positiven'
Helden, welche Art von Kampf er wünsche. Dieser verachtet stets
Waffen und zieht den Kampf von Mann zu Mann vor; das Gewehr
ist die Waffe der Räuber und Diebe, das Schwert des Teufels, dagegen
ist der Kampf von Mann zu Mann ein ehrlicher Kampf69. In den
Kolinden über die Jagd auf den Löwen nimmt sich ein junger Mann,
der kurz vor der Hochzeit steht - im Grunde der gleiche Menschentyp

wie der Hirte in Miorita - vor, im Wald einen Löwen zu erlegen.
Er besteigt sein Pferd und eilt zur Lagerstatt des Löwen. Er findet
den Löwen schlafend, und nichts wäre einfacher, als ihn im Schlaf
zu verwunden oder zu fesseln. Das wäre jedoch ein ruhmloser Erfolg,
und der junge Mann zieht es vor, den Gegner zu wecken, obwohl er
weiss, dass dieser über eine sehr viel grössere Körperkraft verfügt.
Der Löwe erwacht, und im Bewusstsein seiner Kraft fragt er den

Jungen:

- Dar acuma tu cum vrei? Din säbii sa ne täiem?
Din lupte sä ne luptäm, - Ba-n luptc, cä-s mai direpte70

oder:

- Ce-ai cätat tu, june-aici? Sau in säbi sä nc täiem?
Ai venit sä ne luptäm, - Hai la luptä, cä sint drcpte71
Sau in pusti sä ne puscäm,

Halten wir zunächst fest, dass sich auch in der in dieser Kolinde
dargestellten Auseinandersetzung drei Möglichkeiten finden, wie der

Kampf geführt werden kann; genau wie in Miorita sehen zwei die

Benutzung von Waffen vor: Gewehr oder Schwert; die von dem

jungen Mann bevorzugte Kampfart bleibt jedoch, trotz seiner physischen

Unterlegenheit, die körperliche Kraftprobe ohne Benutzung
irgendwelcher Waffen. Sein Argument ist kein physisches, sondern ein
moralisches : nur die körperliche Kraftprobe ist ehrlich. Diese Wahl
konnte natürlich nicht vom Löwen getroffen werden, sondern von
dem, der sich in Gefahr befand. Wie man weiss, verleiht der moralische

Vorteil einem Kämpfer oft Kraft und führt ihn zum Sieg. Ist das

möglicherweise auch der Fall bei dem jungen Hirten in Miorita
Einen ungleichen Kampf finden wir auch im Märchen. Konservativer

als Ballade oder Kolinde ist in dieser Gattung das Motiv, das



200 Ion Talos

uns interessiert, klarer und ursprünglicher erhalten. Im Märchen
kämpft der Held mit dem Drachen, der Kräfteunterschied versteht sich

von selbst. Auch hier findet der Kampf in drei Etappen statt: erst
mit der Lanze, dann mit dem Schwert; wenn die Waffen zerbrechen,

folgt die körperliche Kraftprobe; sie «ist heftig und dauert einen

ganzen langen Sommertag an» oder «von Mitternacht, bis dass die
Sonne hoch steht», wobei mal der eine, mal der andere bis an die Knöchel,

bis an die Knie, bis zum Gürtel und bis zum Hals versinkt; der

Kopf bleibt jedoch draussen, um mit dem Schwert abgeschlagen zu
werden72.

Die Ähnlichkeit des Motivs in Märchen, Ballade und Kolinde mit
Miorita zeigt uns, dass luarea, täierea oder, wie es in einigen Varianten
wörtlich heisst, retezarea capului73, das der Hirte dem Tod durch
Gewehr oder Schwert vorzieht, die gleiche Funktion haben muss wie
die Enthauptung des negativen Helden im Märchen. In diesem Fall
könnte man verstehen, warum der Junge das Enthaupten vorschlägt;
wahrscheinlich, weil das erst geschehen kann nach einem männlichen
Kampf, der nur zu gewinnen ist, nachdem der Gegner bis zum Hals
in die Erde getrieben wurde, wonach ihm der Kopf abgeschlagen werden

kann. Die Vorliebe für das Enthauptetwerden bedeutet eine
Überlebenschance für den Hirten. Aber wenn der Junge dennoch das

Unglück haben sollte, zu verlieren, dann möchte er seinem Testament
entsprechend begraben werden. Es könnte sein, dass der Ausdruck
ingropat ursprünglich zweimal in dem Text erschien: i. ingroparea pina
la git als Ergebnis eines direkten Kampfes, 2. ingroparea ca intnormintare,
eine sehr viel stärkere Bedeutung, die die erstere ausgeschlossen haben

mag. Das könnte auch die Erklärung dafür sein, dass in einigen
Varianten der Hirt das Erschossen- oder Erdolchtwerden ablehnt,
dagegen jedoch darum bittet, eingegraben - wenn vielleicht auch nicht
beerdigt zu werden - d.h. er bevorzugt das Eingegrabenwerden, das

zu einer Kraftprobe gehört.
Wenn wir diese Erklärung akzeptieren, können wir verstehen,

warum einige Autoren, angefangen mit Alecsandri, der Meinung
waren, dass die im vorigen Jahrhundert bekannten Miorita-Varian-
ten einen fragmentarischen Charakter hätten74. A.Densusianu glaubte,
dass der ursprüngliche Text den Kampf der Schäfer enthalten hätte,
aber in der Epoche vor der Aufzeichnung aus ihm verschwunden
wäre. Uns scheint es, dass dieser männliche Aspekt, der für die

Gattung der Ballade charakteristisch ist, auch in der Miorita implizit erJjal-

ten ist, gerade in der Episode, die wir untersucht haben. Der Vers
Far' caputitiJos luat scheint ein schlüssiger Beweis zu sein: er ist nichts



Miorifa in Transsylvanien 201

anderes als ein Überbleibsel jenes Motivs, das sich auf den Heldenkampf

der Schäfer bezieht. In jedem Fall stellen wir, wenn wir die

moldo-muntenische Ballade und die transsylvanische Kolinde vergleichen,

fest, dass in ersterer eine heimliche Entscheidung getroffen, ein

Komplott geschmiedet wird, von denen wir nur dank der Indiskretion

des seherischen Lammes wissen, während wir bei letzterer an
einer offenen Diskussion teilnehmen; es ist so, als ob junge Männer
ihre Bereitschaft zeigten, ihre Kräfte miteinander zu messen, vielleicht
als Vorspiel eines ehrlichen Kampfes, nach dem Prinzip, dass derjenige
siegt, der der Stärkere ist. Während in der moldo-muntenischen
Ballade, die das Motiv am weitesten entwickelt hat, das Ganze eher

im Dunkeln bleibt, ist es in der Kolinde in offener, fast heiterer Form
gestaltet. In der Ballade scheint nichts anderes möglich als der Tod
des Hirten, während er in der Kolinde auch überleben kann. Nichts
aber ist natürlicher, als dass der Betroffene, der sich in einer Situation
befindet, die ihm sowohl Rettung als auch Tod bringen kann, sein

Testament macht. Vielleicht beginnt das Testament gerade deswegen
mit einem Bedingungssatz: dacä mi-ti omori, was keineswegs bedeutet

dupa ce mi-ti omori, sondern in cazul cd mi-ti omori. Ja, der Vers
De s-a-ntimpla sä mor eu75 scheint unsere Behauptung zu stützen, weil
er zwei Möglichkeiten suggeriert.

Elemente, die der Idee der Passivität und Resignation widersprechen,

finden wir nicht nur in den transsylvanischen Varianten, die wir
hier unter Punkt 3 untersucht haben .Wir haben gesehen, dass im Untertyp

«Fata de maior» dem Hirten mit dem Tode gedroht wird, wenn
er das Mädchen nähme, das ihm begegnet ist. Er möchte sein Recht
auf das Mädchen erkaufen, indem er seinen Stab, sein Gewehr, seinen

Umhang und sogar die ganze Herde bietet. Das ist eine Möglichkeit,
dem Tod zu entkommen, ohne dabei auf das Mädchen verzichten zu
müssen. In den Varianten des Näsäud-Gebietes schreibt der Hirte
seiner Mutter einen Brief oder bläst das Alphorn, um von seiner Mutter

gehört zu werden76.

Einige Forscher waren der Meinung, dass es sich hier um eine

irrelevante Kontamination des Miorita-Motivs mit der Ballade vom
«Hilferuf des Hirten» handele. Uns scheint dieses Motiv kein Fremdkörper

im Text der Miorita zu sein, wo es sich möglicherweise schon
in sehr früher Zeit einen Platz geschaffen hat; heute ist es fest in die
Textstruktur verwoben. Wie wir aus der Ballade «Hilferuf des

Hirten» wissen, bedeutet das Blasen des Horns eine Botschaft, die die

Rettung dessen, der sich in Gefahr befindet, bewirken soll77. Die
Funktion des Hornblasens muss die gleiche sein auch in den Varian-



202 Ion Talos

ten der Miorita. Ebenso sucht in Näsäud der Hirt, Zeit zu gewinnen:

Pinä-mi tai un bräduscl
Si sä vie frapi mei
Ca sä-mi facä-un säläcel78

also den schicksalhaften Augenblick hinauszuzögern, was manchmal
lebensrettend sein kann. Schliesslich möchten wir noch hinzufügen,
dass in den Varianten aus Bläjenii de Sus-Bistrita der Junge dazu

verurteilt wird,

Ori sä-1 puste, ori sä-1 taie,
Ori sä staie la bätaie™

Alle diese Elemente zusammen : das Enthaupten (mit allen von uns
aufgeführten Bedeutungen), der Versuch, auf den Beruf zu verzichten,
um das geliebte Mädchen behalten zu können, das Hornblasen oder

wenigstens der Versuch, den Tod hinauszuzögern, sowie die

Aufforderung des jungen Hirten zum Kampf, zeigen deutlich, dass das

transsylvanische Material die Idee einer Rettung vor dem Tode
bewahrt hat.

Man könnte sich fragen: Warum kommt das Motiv «Auseinandersetzung

der Hirten» in nur wenig über 40% der transsylvanischen
Varianten vor, genauer gesagt, warum fehlt es im Cris-Gebiet, in den

Muntii Apuseni, in Hunedoara, Gebiete, die als konservativ bekannt
sind und in denen die Miorita-Kolinde eine hohe Frequenz erreicht
Weiter oben haben wir gezeigt, dass die Formel, die wir in diesen

Gebieten finden, stark vereinfacht ist: Einzelheiten verschwanden
hier bedeutend früher. Das, was man ehemals als eine normale,
gesunde Verteidigungsreaktion des Schäfers verstanden hat, wurde

vergessen bzw. durch die Todesidee verdrängt. Der Text hat auf diese

Weise gerade die Episode des impliziten Kampfes der Hirten verloren,

wodurch ein Freiraum entstand, der dann durch die Idee der

Resignation gefüllt wurde. Dieser Sachverhalt verwandelte den

Gegenstand in ein lyrisches Thema und eröffnete damit eine neue Etappe
der künstlerischen Entwicklung und Bestimmung. Die erste und
älteste Stufe wäre somit die Kolinde zwischen West- und Ostkarpaten,

eine zweite die westtranssylvanische Kolinde und die dritte die
moldo-muntenische Ballade.

Unter dem Gesichtspunkt der Entwicklung von Lebens- und
Todesvorstellungen bei den Rumänen stellen wir also fest, dass die Formel,
die uns beschäftigt hat, die archaischste Verhaltensphase darstellt,
eine Phase der offenen, ehrlichen und würdigen Konfrontation.
Ökonomische, soziale und historische Faktoren, die die Lebensbedingun-



Miorita in Transsylvanien 203

gen des Volkes erschwert haben, veränderten die Verhaltensformen
in einer Weise, dass in einem bestimmten geschichtlichen Augenblick
eine neue Stufe erreicht wurde, in der moralische Überlegenheit und
eigene Körperkraft an Bedeutung verloren und den Waffen Platz
machten. Unter den härteren Lebensbedingungen konnte die Idee

von der Erfüllung des Schicksals ihre antiken Dimensionen
zurückgewinnen und damit dem Menschen eine Möglichkeit des Fortbestehens

bieten. In der Todesallegorie der moldo-muntenischen Ballade
kristallisiert sich diese Spätphase der Geschichte.

Unsere Untersuchung hat - so hoffen wir - gezeigt, dass Interpretationen

der Miorita, die seit ihrer schriftlichen Fixierung als der reinste
Ausdruck rumänischer Lebens- und Todesvorstellungen gesehen
wird, die transsylvanische Kolinde notwendig miteinbeziehen müssen.
Das in der Alecsandrischen Fassung zentrale Motiv der Todesallegorie,
das Generationen von Forschern zu zum Teil faszinierenden Auslegungen

und Aussagen über die rumänische Volksmentalität angeregt hat

(Pessimismus, Resignation, Todessehnsucht, auch Optimismus), wird
in seiner Bedeutung und Tragweite stark relativiert. Durch den in der
Kolinde thematisierten Mut zum Kampf und Willen zum Überleben
werden der Interpretation neue Wege gewiesen.

Anmerkungen

1 Sur Racine. Paris 1963, S. 11.
2 Ed. R. Queneau, t. II, Paris 1968, S. 1491 (Encyclopédie de la Pléiade).
3 Légendes démocratiques du Nord. Paris 1854, S. 342.
4 «L'archétype de la ballade Miorita et sa valeur poétique», in: L.S.: Romanische

Literaturstudien. Tübingen 1959, S. 848.
5 Antologia de la Poesia Popular Rumana. Salamanca 1959, S. 18.
6 Lezioni di letterature neolatine. Padova 1936, S. 7.
7 Canti narrativi tradizionali romeni. Firenze 1969, S. 97.
8 Bd. IV [Verona] 1962, S. 191.
' Poezii populäre ale românilor. Bucureçti 1971, S. 13 und 331.
10 Op.cit., S. 342.
11 Al. Odobescu, Opere complete. Bd. II, Bucuresti [1925], S. 22.
12 Th.D. Sperantia, Mioripi si cälusarii, urme de la daci. Bucuresti 1915,

S. 10-11.
13 «'Miorita' sau patimile unui Zalmoxis» in: Adcvärul literar ci artistic,

Seria II, io, 1931, nr. 552-554, zit. nach A. Fochi, Miorita. Bucuresti 1964,
S. 149-150.

14 Limite, Bucuresti 1936, S. 15-46.
15 Zit. nach Fochi, Miorita, S. 152-153.
16 Ebenda, S. 153.
17 Spapul mioritic. Bucuresti 1936, S. 120-121. Cf. auch S. 9-32.
18 Zit. nach Fochi, Miorita, S. 136.
19 «Epopeia noasträ pästoreascä», in: Revista critica literarä 3 (1895) S. 318.



29 Op.cit., S.

30 Op.cit., S.
31 Op.cit., s.
32 Op.cit., S

33 Op.cit. s
34 Op.cit. s

204 Ion Talos

20 Poczia traditionalä romàna. I, Bucuresti 1969, S. 59-60.
21 Miorita, S. 284-285.
22 Vieapj pästorcascä in poesia noasträ popularä. Ed. a Il-a. Bucuresti 1943.
23 Cercetäri etnografice si de folclor. II. Bucuresti 1972, S. 19.
24 Sur une ballade roumaine: La Mioritza. Genève 1946, S. 6.
25 Ebenda, S. 13.
26 Miorita, S. 267.
27 De Zalmoxis à Gengis-Khan. Etudes comparatives sur les religions et lc

folklore de la Dacie et de l'Europe Orientale. Paris 1970, S. 218-246.
28 Op.cit., S. 237.

238-239.
242-243.
242.

¦ 244-
• 244-

246.
35 O. Birlea, «Miorita colindâ». In: Rcvista de Etnografie si Folclor, 12

(1967), nr. 5, S. 339-347. M. Pop, »La struttura della ballata rumena Miorita».
In: Uomo e Cultura, 3 (1970) nr. 5-6, S. 67-75. R- Niculcscu, «Ovid Dcnsusianu
si actualitatea exegezei Alioritei.» In: Revista de Etnografie si Folclor 18 (1973)
nr. 6, S. 431-453. O. Buhociu: Die rumänische Volkskultur und ihre Mythologie.

Totcnklage - Burschenbünde und Wcihnachtslicdcr - Hirtenphänomen
und Heldenlieder. Wiesbaden 1974, S. 282-330. AI. Amzulcscu, «Noi observa-
pi despre Miorita-colind». In: Revista de Etnografie si Folclor 24, 1979, nr. 1,
S. 53-61.

36 Alecsandri, op.cit., S. 11.
37 Ebenda.
38 Op.cit., S. 555-1074. Nach dem Erscheinungsjahr der Fochischcn

Monographie wurden ca. 150 weitere Varianten veröffentlicht, zahlreiches noch
unveröffentlichtes Material befindet sich in Archiven in Bucuresti, Cluj, Iasi usw.

3g Fochi, op.cit., Trans. 272: Ihr, meine Bruder, / Ihr habt beschlossen, /
Dass Ihr mich tötet.

40 Fochi, op.cit., Trans. 6b, 7, 21, 22, 24, 34a, 34c), 37b, 44b, 51, 52, 62,
63a, 68-72, 73a bis e, 74, 84, 90, 95, 122, 141, 143b, 152a, 223, 224; Annexe
VII, IX, XIII, XV, XVI, XXX, XXXII, XXXIV, XXXV, XXXVIII, LH,
LV, LVI, L1X, LXI, LXXV.

41 Fochi, op.cit., Trans. 68: Wirst du sie nehmen, / Werden wir dich cr-
schiessen... Erschiesst ihr mich, / Grabt mir mein Grab...

42 Fochi, op. cit., Trans. 7.
43 Es folgt hier die Liste der Varianten und Ortschaften, die bei Fochi,

zunächst im Kap. 'Texte', aufgeführt sind. (Die Namen der Kreise werden wie
folgt abgekürzt: AB: Alba; BH: Bihor; BN: Bistrica-Näsäud; CJ : Cluj; MM:
Maramures; MS: Mures; SM: Satu Mare; SJ : Sälaj ; SB: Sibiu) : Trans. 1 Bä-
tarci-MM; 2 a Cämärzana-MM ; 2 b Cämärzana-MM ; 3 Gherpi Micä-MM ;

4a Tirsolt-MM; 4b Tirsolt-MM; 5 Trip-MM; 6a Racsa-MM; 7 Tur-MM;
8 Boinesti-MM; 9a Certezc-MM; 9 b Certeze-MM; 14 Rozavlca-MM; 15 Sicu-
MM; 16 Botiza-MM; 17 Cuhea-MM; 18a Ieud-MM; 18b Ieud-MM; 26 Plopis-
MM; 28 Mosca-M.M; 29 Rohia-MM; 32a Rodna-BN ; 32b Rodna-BN ; 32c
Rodna-BN ; 32c Rodna-BN; 38b Rcbrisoara-BN ; 44a Suscnii Birgäului-BN ;

45 Bistrip} Birgäului-BN; 46 a Scbis-BN ; 48 Ghinda-BN ; 49 Bistrita-BN; 50 Chi-
rales-BN ; 54a Piatra-BN ; 56a Ciceu Corabia-BN ; 56b Ciccu Corabia-BN ;

57 Strimbu-CJ; 59 Lelesti-CJ ; 60 Batin-CJ ; 61 Pintic-CJ ; 63 d Ciubanca-CJ ;

65 Lctca-CJ; 66 Ciocmani-SJ ; 67 Näpradca-SJ; 73 t Girbou-SJ; 76a Lujerdiu-
CJ; 76b Lujerdiu-CJ; 77 Sic-CJ ; 78 Sintcjude-CJ; 79 Nicula-CJ ; 80 Buncsti-



Mioripi in Transsylvanien 205

CJ; 81a Mintiul Gherlci-CJ; 81 b Mintiul Ghcrlci-CJ ; 82 Fizesul GHerlei-CJ ;

83 Sinnicoarä-CJ ; 85 Fildu de Mijloc-CJ; 88 Ciulcni-CJ; 89 Cälata-CJ ; 94 Särata-
CJ; 96a Fcleac-CJ; 96b Felcac-CJ; 97 Cluj und Lipova; 98 a Apahida-CJ ;

98b Apahida-CJ; 99a Cojocna-CJ ; 99b Cojocna-CJ; 100 Pata-CJ; 101 Ceanu dc
Sus-CJ; 104a Turda-CJ; 104b Turda-CJ ; 105 Cîmpia Turzii-CJ ; 106 Câtina-
CJ ; 107 Mihesul dc Cimpie-MS; 108 Milas-MS; 109 Oroiu-MS; 110 Iclänzel-
MS; m Sinpaul-MS; 112 Petrilaca-MS; 113a Täureni-MS; 113b Täureni-
MS; 113c Täureni-MS; 114 Ludus-MS; 115b Copand-AB; 116 Ciunga-AB;
117 Unirea-AB; 118 Rimet Valea Uzei-AB; 119 Mogos (Cristeçti)-AB ; 120 Bistra-
AB; 123 Cristelec-SJ; 124 Giurtelecul Silvanici-SJ ; 230 Benic-AB; 241a Sincel-
AB; 241b Sînccl-AB; 242 Valea Sasului-MS; 243 Cenade-AB; 258 Soimusul
Romàn-MS; 259 Nazna-MS; 260 Socolul dc Cimpie-MS; 263 Adrian-MS;
264 lbäncsti-MS; 267 Glcdin-MS; 268 Rästolipi-MS; im Anhang dieser
Monographie sind folgende Varianten enthalten: I Tirsolf-SM; III Ieud-MM; V Ro-
goz-MM; VIII Hideaga-MM; X Hideaga-MM; XVII Bäsesti-MM; XVIII
Tämäsesti-MM ; XIX Tclciu-BN; XX Tclciu-BN ; XXI Telciu-BN; XXIII
Salva-BN; XXXI Lcsu-BN; XXXVI Prundu Birgäului-BN; XXXVIII Prundu
Birgäului-BN; XXXIX Posmus-BN; XLI Bidiu-BN; XLII Bidiu-BN; XLIII
Top-CJ; XLIV Vaida Cämäras-CJ ; XLV Pälatca-CJ ; XLVI Buncsti Säplac-CJ ;

XLVII Bunesti-Säplac-CJ ; XLVIII Bädcsti-CJ; XLIX Branistea-BN ; L Nires-
CJ ; LI Nires-CJ ; LUI Casei-CJ ; LIV Ciccu Poicni-CJ ; LX Iuriu di Cimpie-CJ ;

LVIII Ciulcni-CJ; LXII Somescni-CJ; LXIII Copru-CJ; LXVI Cäräsäu und
Nimäicsti-BH; LXXVII Rosia de Secas-AB; LXXVIII Rosia de Sccaç-AB;
LXXIX Poiana Sibiului-SB; LXXX Çard-AB; LXXXII Cergäu Mic-AB;
LXXXIII Vcza-AB; LXXXV Gledin-MS; im Kap. «Nicht zu lokalisierendes
Material» finden wir noch 14 Texte: 5, 6, 7, 9, 14, 15, 16, 17, 18, 20, CVIII,
CIX, CX, CXI; im Kap. «Fragmente» finden wir einen Text: 18 Ieud-MM.

44 Fochi, op.cit., Trans. 230: Wie willst du, dass dein Tod geschehe? / Mit
dem Dolche, mit der Flinte

45 Fochi, op.cit. Trans. 7: Während er die Schafe sammelt, / Ward das Urteil

ihm gesprochen: / Entweder mit der Flint' erschossen, / Oder mit dem
Schwert erstochen...

46 Weitcrc Varianten bleiben wegen ihrer geringen Frequenz unberücksichtigt:
der Schäfer möchte durch einen Pfeil (Fochi, op.cit., Trans. 97) oder durch

das Schwert getötet werden (ebenda, Trans. 26, 263, Annex VIII).
47 Ebenda, Trans. 65, 66, 7jf., 85, 230, Annex VIII, XLVIII, Nelocalizate

CVIII.
48 Fochi, Trans. 66: Willst du, dass wir dich erstechen? / Oder aber dich

erschiessen Nein, ihr sollt mich nicht erstechen, / Sondern lieber mich erschicsacn.
49 Fochi, Trans. 2 30 : Wie willst du, dass dein Tod geschehe / Mit dem Dolche,

mit der Flinte? / Nun, so sei es mit der Flinte.
5° Fochi, Datini si eresuri populäre de la sfirçitul secolului al XlX-lea. Bucuresti

1976, S. 216.
51 Ebenda, S. 217.
52 Fochi, Mioripi, Trans. 2a, 4a bis 4b, 5, 8, 9a, 26, 28, 56, 57, 241a, 243,

259 (vielleicht auch Trans. 9b, 17, 40), Annex I, XLII, LVI, LXXVII, LXXVIII,
LXXIX.

53 Fochi, Mioripi, Annex LXXXIX: Brüder, lasst vom Schiessen ab, / Sondern

grabt mich lieber ein / in dem Pferche meiner Schafe.
54 Fochi, Mioripi, Trans. 8: Die Entscheidung war getroffen: / Mit der Flint'

werd' er erschossen, / Mit dem Schwert werd' er erstochen. / Erschiesst mich
nicht, / Erstecht mich nicht, / Sondern lieber grabt mich ein / Vor dem Pferch
der Schafe klein.



2o6 Ion Talos

55 Fochi, Mioripi, Trans. 32a bis 32e, 38b, 45, 49, 56b, 59, 60, 61, 63d, 67,
76b, 77, 78, 79, 80, 83, 88, 94, 96a, 96b, 98a bis 98b, 99a bis 99b, 100, 101,
104a bis 104b, 105, 106, 107, 108, 109, no, 112, 113a bis 113c, 114, 115b, 116,

117, 119, 120, 123, 124,242,260,264,267,268, Annex V, XVII, XVIII, XXXVI,
XXXVIII, XXXIX, LXXXII, LXXXIII, Nelocalizate 5, 6, 7, 9, 14, 15, 18,

20, CIX, CXI.
56 Fochi, Mioripi, Trans. 32a: Sie beginnen ihn zu fragen: / Bruder, wie willst

du den Tod? / Mit der Flinte, mit dem Pfeil? / Oder willst enthauptet sein?
Nicht erschossen, nicht durchbohrt, / Eher möcht' enthauptet sein.

57 Fochi, Mioripi, Trans. 56b: Soll man dich hängen, strangulieren? / Oder
dir den Kopf abschlagen? / Als er dieses Wort vernommen, / Wendet er sich an
die beiden : / Weder sollt ihr mich erhängen, / Noch sollt ihr mich strangulieren, /
Aber mir den Kopf abschlagen.

58 I. Talos, Meçterul Manole. Bucuresti 1973, S. 177.
59 AI.I. Amzulescu, op.cit., S. 55.
60 Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens. Band VIII. Berlin und

Leipzig 1936/1937, Art. «Strafe», Col. 512.
61 Ebenda, Band II, Art. «Enthaupten», Col. 853.
62 Ebenda, Col. 853-854.
63 Ebenda, Col. 854.
64 Ebenda, Col. 854-855; vgl. auch O. Birlca, Mica enciclopedie a povestilor

românesti. Bucuresti 1976, Art. «Apä - apä vie - apä moartä», «Iarba fiarclor»,
«Pedepse».

65 Op.cit., S. 250-251. Cf. auch S. 289.
66 Mioripi, S. 263-264.
67 Op.cit., S. 240.
68 Op.cit., S. 53-55.
69 Fochi, Estetica oralitäpi. Bucuresti 1980, S. 304-305.
70 La luncile soarelui. Bucuresti 1964, S. 72 : Aber nun, wie willst du's haben /

Woll'n wir miteinander ringen? / Woll'n wir mit dem Schwerte kämpfen? /
Wir wollen miteinander kämpfen, / Denn das ist ehrlicher.

71 Ebenda, S. 76: Junger Mann, was möchtest du / Woll'n wir miteinandet
ringen / Oder woll'n wir lieber schiessen, / Oder mit dem Schwerte kämpfen /
Auf zum Kampf, denn das ist ehrlich.

72 O. Birlca, op.cit. S. 211. Cf. auch Fochi, Estetica : alegerea morpi, decapi-
tarca, fazclc luptei.

73 Fochi, Miorita, Annex LXXXII, LXXXIII, CXI.
74 Vgl. den berühmten Satz des Dichters: «Ich glaube nicht, dass sie

vollständig ist, aber auch in dieser Form ist sie in meinen Augen ein unschätzbares
Poem, auf das wir Rumänen mit Recht stolz sein können» (op.cit., S. 332).

75 Fochi, Mioripi, Trans. 18a, 18b, 55, 89, 102 usw.
76 Ebenda, Trans. 32d, 34b, 35 u.a.
77 Vgl. Robert Wildhaber, «AaTh 958 'Der Hilferuf des Hirten'». In: Fabula

16 (1975), S. 233-256.
78 Fochi, Mioripi, Trans. 54b: Bis ich eine Tanne fälle, / Bis dass meine Brüder

kommen, / Um mir einen Sarg zu machen.
79 Ion Talos, «Mioripi in Transilvania». In: Anuarul dc Folclor II (1981)

S. 114.


	Miorita in Transsylvanien : Versuch einer Neudeutung

