Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 79 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Le folklore manipulé

Autor: Niederer, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le folklore manipulé

par Arnold Niederer

Nous entendons par manipulation une intervention consciente dans
le développement historique des cultures et des éléments folkloriques
s’étant maintenus ou re-créés a lintérieur de la culture européo-
américaine.

Nous allons délimiter d’abord les formes et les fonctions du folk-
lore. Le terme «folk-lore» est apparu pour la premiere fois dans un
article de I’amateur d’archéologie William John Thoms (1803-1885)
publié par ’hebdomadaire londonien «Athenaeum» en 1846!. Thoms
proposait que le domaine global de la transmission orale populaire —
les légendes, les contes, les légendes hagiographiques, les chants, les
ballades, les proverbes, les devinettes, les régles de comportement,
les coutumes, ainsi que les superstitions et leurs pratiques — soit
désigné par le terme de «folk-lore» en tant que «savoir, enseignement
et sagesse du peuple». C’est dans la seconde moitié du 19¢me siécle
que le terme folklore s’est imposé dans la plupart des langues euro-
péennes — avec pourtant d’importantes différences de sens —, pour
désigner ce que I’on a aussi appellé «croyances collectives sans doc-
trine» et «pratiques collectives sans théoriex»2.

Dans certains pays, en France et en Italie par exemple, «folklore»
ne signifie pas seulement des formes particuli¢res de la culture popu-
laire, il désigne également la discipline scientifique qui s’intéresse a
ce domaine de la réalité culturelle. Nous nous tenons ci-dessous aux
recommandations du Congrés International d’Ethnologie Euro-
péenne (Arnhem, 1955) qui limitent le terme «folklore» a la culture
spirituelle du peuple3. Nous sommes toutefois pleinement conscients
de la problématique de la différentiation entre culture matérielle et
culture spirituelle.

Le folklore qui intéressait William John Thoms et ses contemporains
est en relation étroite avec I'analphabétisme qui affectait encore a cette
époque un tiers environ de la population de ’Angleterre. Le folklore
représentait un systéme complexe d’orientations et de significations;
fait de textes parlés, de mélodies, de gestes, de rites et de coutumes et
propre a des enclaves culturelles archaiques et pour la plupart du
temps rurales; celles-ci étaient liées par leurs traditions au passé, le
présent ainsi que le futur ne représentant essentiellement que des
projections de ce passé. Le contenu informatif des manifestations
folkloriques ne pouvait étre que moindre; mais sa fonction concréte



176 Arnold Niederer

et intégrative en était d’autant plus importante: la berceuse aidait
I'enfant a2 s’endormir ou le calmait, le chant des travailleurs rythmait
Iouvrage et coordonnait I'effort commun, I'oracle dévoilait le futur,
les versets et les coutumes curatives devaient guérir le malade. Le
folklore servait a I'intégration du groupe par la formulation en com-
mun de rites religieux et profanes, par la transmission de légendes
explicatives a traits ethnocentriques, par les plaisanteries locales diri-
gées contre les communautés voisines. Il compensait par le conte et
les histoires merveilleuses les frustrations créées par les contraintes
biologiques et sociales; il offrait la possibilité d’une évasion dans le
monde de l'irréel ou le fils du meunier épouse la fille du roi et ou les
canards pondent des ceufs d’or. La surabondance de ses fétes libérait
pour un instant ’homme du quotidien. Ses plaisanteries rompaient
les tabous sexuels ou autres, en les tournant en ridicule. Le folklore
offrait un systéme de réponses aux questions sur la création du monde,
de ’homme, des animaux et des plantes, des montagnes et des fleuves
et expliquait a travers ses légendes étiologiques les faits et les événe-
ments locaux curieux ou incompréhensibles. Sa fonction divinatoire
s’exprimait dans les pratiques divinatoires, telles que la cartomancie,
Pinterprétation des réves, la prédiction du futur par la lecture du marc
de café ou du plomb fraichement fondu. Les proverbes, fables et
histoires morales servaient des buts pédagogiques, tandis que les
formes institutionnalisées de 'opprobre, du tribunal populaire, les
marques conventionnelles du déshonneur et les versets railleurs sou-
tenaient le controéle social. Les légendes antiféodales et les complaintes
des paysans entretenaient une conscience de 'oppression et de I’ex-
ploitation.

Si Pon considere — avec Richard Weiss — les manifestations du
folklore en tant que «langage de la culture populaire et des contenus
de croyances, langage qui se modifie continuellement»+, on peut
désigner celui-ci — sur la base des fonctions mentionnées plus haut —
comme un langage a fonction concréte et intégrative dans lequel
Pinformation est en arri¢re-plan. Ce sont la rumeur et les ragots qui,
dans les cultures folkloriques, se chargeaient de I'information dans le
sens de la transmission d’un savoir actuel.

Le vieux folklore est toujours demeuré un «ici et maintenant» dans
son actualisation locale, de maniere semblable au dialecte et bien que
certains de ses thémes et de ses formes aient été trées répandus. Il
s’agit sans doute de la caractéristique la plus importante du vieux
folklore: il était natif au vrai sens du mot et n’était fait que pour un
groupe donné.



Le folklore manipulé 177

La conscience du fait que le présent humain, la participation de tous,
au méme moment en un méme endroit, en tant qu’acteurs et specta-
teurs, en fait partie explique la résistance manifestée contre tout
¢loignement du folklore par rapport a son environnement d’origine
et contre sa représentation devant un public étranger auquel il n’était
pas destiné.

Des puissances religieuses, politiques ou économiques ont tenté de

tous temps d’utiliser a leur profit les folklores locaux — les systémes
de connaissance, de significations et de communication. Elles pro-
cédaient en général en attribuant un sens différent aux manifestations
du folklore, celles-ci étant souvent, pour leurs participants, plus im-
portantes au niveau émotionnel que cognitif.
Nous savons que le christianisme a bien conservé dans de nombreux
cas les coutumes paiennes, mais en a changé le sens. Vers le milieu
du 4éme siecle, on a déplacé la féte de la naissance du Christ au
25 décembre dans le but de détruire le culte paien du sol invictus au
moment du solstice, ainsi que celui du dieu oriental Mithrass. Le
pape Grégoire le Grand écrivait en Go1 — en se référant a la christiani-
sation des Anglo-Saxons — que 'on ne devait pas détruire les sanc-
tuaires de leurs idoles, mais seulement les images qui s’y trouvaient.
Si le peuple ne voyait pas ses temples détruits, il admettrait son erreur
du fond du cceur, reconnaitrait et adorerait le vrai Dieu®.

Les réformateurs n’acceptérent en général pas les éléments folklo-
riques traditionnels accompagnant les fétes de 'année religieuse. Ils
ne cherchérent pas 4 en modifier le sens, ils les éliminérent. Calvin
enleva aux services de Noél et de Piques toute festivité et imposa
des punitions graves pour 'interruption du travail a Noél?. On attri-
bue cependant a Martin Luther deux chants qui devaient étre chantés
au moment de la destruction symbolique de ’hiver. Selon ces chants,
la personnification traditionnelle de I’hiver ou de la mort avait été
remplacée par une figure du pape qui était portée hors de ville et
jetée a I’eaud.

Il semble qu’il soit plus aisé de modifier un folklore existant que
d’en créér artificiellement un nouveau. Lorsqu’au cours de la Révolu-
tion Frangaise des fétes entiérement nouvelles furent créées par I’Etat,
elles n’eurent, le «14 Juillet» mis a part, pas de succés durable. On
était d’ailleurs conscient de ce phénomene dans les dictatures modernes
ou I'on préféra transformer les fétes que d’en créer de nouvelles. Un
folklorisme caractérisé par la philosophie du moment se développa
sous le 3¢me Reich, qui cherchait a revitaliser le bien populaire ger-
manique soi-disant détruit par des éléments culturels étrangers. Wolf-



178 Arnold Niederer

gang Emmerich s’interroge dans sa dissertation sur le degré auquel
I’ethnologie nationale (Deutsche Volkskunde) s’est laissée engager en
tant qu’instrument de manipulation ou auquel elle a été elle-méme
manipulée?. Les politiciens exigeaient de ’ethnologie nationale qu’elle
mette a disposition des connaissances utilisables concrétement pour
la ré-éducation du peuple. Elle devait, en particulier, revitaliser des
«pousses capables de vie, bien que déséchées» venues de I’antiquité
germanique. Un certain nombre d’ethnologues furent heureux de la
signification que leur travail longtemps négligé acquérait soudaine-
ment et se mirent consciemment au service de la ré-éducation pronée
par le national-socialisme. Ils découvrirent des rapports entre le savoir
paysan et la pré-histoire germanique; il fallait isoler le noyau germa-
nique des symboles, mythes et coutumes et le séparer des influences
celtes, grecques, romaines et chrétiennes. Ce travail compliqué ne
pouvait se faire en un jour, le mouvement dépassa vite les ethnologues
qui finirent par devoir se contenter de confirmer ce que le gouverne-
ment avait déja ordonné. Ils se déclarerent d’accord pour que le 1¢f
mai soit fété avec des fleurs et des couronnes puisqu’il était, selon le
témoignage de I'ethnologie européenne, «une date archaique pour
les semailles... depuis toujours un moment 2 signification vitale, donc
sacrée». On conserva I’arbre de Noél, puisque ses origines se trou-
vaient dans ’arbre de mai germanique que I’on allait chercher dans
la forét pour s’assurer la fertilité dans la nouvelle annéere.

La recherche dans le domaine des symboles fut soutenue de maniere
importante par IEtat. Les interprétations abstruses qui en résulterent
n’eurent toutefois que peu d’influence directe sur la formulation du
folklore national-socialiste. Resta le svastika qui, pour Hitler, repré-
sentait «la mission du combat pour la victoire des Aryens et la victoire
de la pensée du travail productif»!!. Resterent aussi la couronne des
moissons «en tant que symbole parfait de la paysannerie produc-
tive»'2, I’épi double garni d’un pavot rouge «en tant que symbole de
Ialliance et de la communauté étroite entre la ville et la campagne»?3,
ainsi que I’arbre de vie que certains chercheurs associérent au caractére
runique représentant le dieu germanique Tyr, comme si un symbole
aussi universel pouvait avoir été inventé par une seule race. L’inter-
diction de porter le béret basque montre bien combien le 3¢me Reich
prit au sérieux les manifestations innocentes du folklore: on déclara
qu’il n’était pas convenable que les hommes de race germanique
portent cette forme méditerranéenne du couvre-chef. A Colmar, un
décret des autorités allemandes menaga de camp de concentration ceux
qui ne se conformaient pas a cette interdiction’4.



Le folklore manipulé 179

Le 22 octobre 1940, la chancellerie du Parti avisa les autorités com-
munales de prendre toutes mesures pour que les spectacles folkloriques
des travailleurs étrangers soient limités 2 un minimum. On s’inquié-
tait en haut lieu de ce que les représentations folkloriques données par
les étrangers forcés de travailler en Allemagne pendant la guerre
avaient trouvé un écho positif dans la population allemande’s.

L’antisémitisme s’est appuyé, en tant que part essentielle de 'idéo-
logie populaire, sur évaluation négative des Juifs découverte par les
ethnologues allemands dans le folklore. La premiére édition du dic-
tionnaire d’ethnologie nationale allemande indique sous le mot «Juif»:
«La loi allemande de 1935 concernant les Juifs a astreint tous les
Allemands a la ségrégation que le bon sens du peuple des bords de la
mer, de la campagne et de la montagne n’avait jamais abandonnéen»16.
On se réfere ici au «bon sens populaire» qui fait aussi partie du folk-
lare et s’exprime surtout par une attitude défensive envers ce qui est
étranger ou différent. On peut intensifier en le manipulant un «bon
sens populaire» diffus et s’en servir pour faire des boucs émissaires de
ceux qui sont autres (qu’il s’agisse de «sorcieres», de Juifs, de sectes,
de personnes de race différente) et les exposer a la destruction. Le
folklore (le savoir du peuple) n’est pas constitué de contes, de légendes
et de belles chansons seulement. Il est aussi fait d’erreurs transmises
avec obstination, de préjugés, de contes fantastiques a la vie dure et
qui peuvent étre utilisés de maniére démagogique'?. L’estimation
positive du peuple «non policé» qui a régné depuis I’époque du
romantisme — et tout ce qui ’accompagnait — ont fait que cet aspect
du folklore a été largement négligé par la recherche, alors que le siecle
des lumiéres avait combattu le folklore sur la base méme de ces aspects
négatifs.

Le folklore russe est, lui aussi, utilisé consciemment dans un but
politique. Les leaders de la révolution russe, Lénine et Trotski,
n’avaient, il est vrai, aucun intérét pour les reliques du passé. Ils
croyaient qu’un ordre social nouveau produirait un renouveau de
Part populaire. Trotski écrit en 1924 («Littérature et Révolution»):
«L’essence méme de la révolution implique une rupture de fait du
peuple russe avec la «Russie sacrée», avec les icones et les punaises»
(punaises en tant que symbole de l'arriération paysanne!s.) Lénine
avait déja confronté les Narodniki (amis du peuple)?? avant la révolu-
tion; ceux-ci voulaient créer un nouvel ordre social qui puiserait dans
la force et la tradition de la population rurale et se baserait sur la com-
munauté villageoise du «Mir». Les folkloristes russes continuerent
malgré tout — et sans rencontrer d’opposition — a collectionner et a



180 Arnold Niederer

étudier le folklore pré-révolutionnaire pendant la période qui suivit
la révolution. Ce n’est que lorsque Staline eut fait accepter sa concep-
tion du «Socialisme dans un Etat» que 'on commenga a utiliser le
folklore politiquement de maniére consciente, sous le motto: «national
dans sa forme, socialiste dans son contenu». Le folkloriste Iouti Soko-
lov écrivait alors: «La parole poétique orale n’a jamais servi autant
et avec autant de succeés les buts du socialisme en Russie que pendant
la période soviétique. La folkloristique soviétique a contribué a rendre
claire la signification agitatoire et propagandiste du folklore; ce fai-
sant, elle s’est engagée par rapport aux tiches pratiques de notre vie
en société»?o,

Le gouvernement soviétique soutient les créateurs de chants et de
légendes populaires — dont la tradition s’est maintenue dans de nom-
breuses régions — et les récompense par des prix et des titres honori-
fiques dans le cadre de I’Association soviétique des écrivains. Leurs
chants ne mettent plus en valeur les vieux héros populaires, mais ils
chantent la gloire de la vie dans les kolkhozes, les astronautes, les
leaders de la révolution et du parti, au moins tant que ceux-ci ne sont
pas tombés en disgrice. Au moment de la révision du manuel de la
poésie populaire russe publié en 1954, par P.G. Bogatyrev, on a
éliminé plus de 200 passages mentionnant Staline. L’édition dé-stali-
nisée est parue en 19562,

C’est ainsi que le folklore manipulé est devenu, en Russie sovié-
tique, un instrument de propagande politique important, non seule-
ment dans la politique intérieure, mais aussi pour la propagande dans
les pays du Tiers-Monde; dans ces pays, le folklore est un moyen de
communication efhicace dans la tentative d’influencer des masses
populaires analphabetes. N’oublions pas non plus les groupes de
danses populaires qui servent a la propagande culturelle a ’étranger
et sont utilisés par les organismes touristiques en Russie méme?2.

Un manque de place me force 2 omettre une discussion détaillée
du «folklore des minorités», tel qu’on le rencontre en Occitanie ou
dans le Tyrol du Sud: il s’agit, en Occitanie, de la forme moderne
des chants de protestation introduits par des chanteurs et par le biais
du disque; dansle Tyrol du Sud, on trouve le port du costume tradi-
tionnel qui, d’ailleurs, fait se demander si c’est par I'utilisation de
formes historiques dépassées que la jeunesse va étre attirée par les
buts des autonomistes. Apparemment, méme la culture populaire ne
peut vivre uniquement des intéréts de son capital «passé»?23.

Le folklore n’est pas utilisé que par les politiciens; les organisateurs
des industries du tourisme et des loisirs le manipulent également, les



Le folklore manipulé¢ 181

moyens de communication de masse jouant un role important dans
cette derniere catégorie. Le folklore s’est modifié fondamentalement
depuis ’époque de William John Thoms. Il n’est depuis longtemps
plus vécu ni requ dans cet état particulier de 'inconscient que I'ethno-
logie européenne traditionnelle y voyait; il est au contraire considéré
par les gens du peuple eux-mémes de maniére consciente comme une
tradition?+. Le folklore de notre époque, par opposition a 'ancien
folklore qui devait, nous P’avons montré, provoquer ou empécher
quelque chose, ne comporte plus cette relation a une croyance. 1l
n’accompagne plus notre quotidien comme quelque chose qui va de
soi et n’apparait plus, en Europe centrale au moins, que sous la forme
mutante de 'organisé et du dirigé conscient, comme un «faire voir».
Hans Moser a repris en 1962, dans un article fondamental, la notion
culturo-sociologique de «folklorisme» du sociologue Peter Heintz,
pour désigner la représentation consciente du folklore. I11’a appliquée
a Pethnologie européenne pour désigner la transmission et la représen-
tation d’une culture populaire de seconde main2?s. Dans la mesure ou
le folklore n’est plus le savoir du peuple, ou 'on n’y croit donc plus,
ses formes qui, autrefois, représentaient un tout, peuvent étre séparées
et recombinées, en bref: manipulées. Le folklore n’est plus que ma-
tiére premiére servant a produire par le re-formulation artistique —
ou parfois artificielle seulement — des effets et des illusions neuves et
en partie efficaces. Lorsque 'on représente un mariage paysan sur la
sceéne, le langage des rites et des chants devient la langue de 'opérette,
Paction devient un «faire voir»2¢. Le déplacement d’une expression
culturelle de sa propre dimension langagiére dans une autre implique
toujours le risque du «kitsch», de maniere semblable au déplacement
d’une ceuvre d’art plastique ou architecturale d’une matiére premiere
dans une autre.

Le savoir et le signifiant compris autrefois dans le folklore ont fait
que les représentations «pour le show» ont longtemps semblé profa-
nation. Il est arrivé que ’on proteste contre la représentation organi-
sée lorsqu’il s’agissait de folklore dit religieux, comme la priére du
berger pour son bétail et son alpe. Ce qui reléve du culte, serait-ce
d’une liturgie populaire, présuppose un haut degré de participation,
est lié a des lieux et des temps sacrés et refuse de devenir spectacle
servant a I’amusement.

Le folklore manipulé dans des buts commerciaux se trouve sous
des formes variables: du spectacle des Cosaques du Don aux bouffon-
neries des gargons de paysans bavarois décrites par H. Moser?7. Le
passage du folklore appartenant aux groupes traditionnels a un folk-



182 Arnold Niederer

lore servant de représentation se fait de la maniére suivante: des cou-
tumes particulierement attractives sont annoncées par affiches, des
trains spéciaux ameénent des curieux qui ne sont pas de véritables
participants, les représentants des mass-médias arrivent avec leur
équipement. Certaines coutumes ne se sont d’ailleurs maintenues que
grace a cet intérét venu de 'extérieur et aux recettes enregistrées. Des
coutumes soi-disant dégénérées sont parfois revitalisées par des orga-
nisateurs locaux, comme par exemple la «Chasse des saints Nicolas»
de Kissnacht. Cette derniere a passé d’une course sauvage des
adolescents qui traversaient le village, munis de cloches, de cornes et
de bidons, derriére quelques porteurs de chapeaux particuliers conte-
nant des bougies, 2 un cortege bien organisé et spectaculaire qui
attire des foules de visiteurs et que ’on a imité dans d’autres communes
de la Suisse Centrale. Walter Heim, qui a suivi cette transformation,
écrit: «Bien entendu le Klausjagen de Kiissnacht ne peut plus, dans ces
circonstances, étre considéré comme une coutume naive pratiquée de
maniére naturelle. Une telle attitude par rapport aux coutumes est
d’ailleurs presque impossible 2 ’homme moderne»28.

Lorsqu’une coutume ou I'un de ses éléments est sufhisamment spec-
taculaire, ceux qui I'exercent en arrivent tot ou tard a participer a des
festivaux internationaux de folklore. Ceux-ci encouragent la compéti-
tion, ce qui conduit 2 des embellissements et parfois a des manifesta-
tions de mauvais gout. Le touriste trouve, dans une rencontre qui ne
Pengage a rien avec un folklore pseudo-archaique, — rencontre s’ac-
compagnant de souvenirs de voyage, de spécialités culinaires, de
cartes postales, de prises de vues — une appropriation en quelque sorte
magique du pays qui le regoit; ceci 'empéche de vivre plus profondé-
ment la réalité de ce pays et peut lui épargner un choc culturel peu
agréable.

Certains thémes folkloriques ont été repris par les mass-médias et
universalisés. Le cow-boy de I’Ouest américain a été stylisé en un
mythe presque planétaire. Au siecle dernier, on a décrit le cow-boy
de maniére réaliste comme un garcon-vacher pauvre, sale, plein de
pous et qui sentait mauvais; il surveillait le bétail a longueur de jour-
née pour un salaire minimum, réparait les clotures et fabriquait des
fouets. Au moment d’entrer dans la littérature, puis au début du siécle
dans le film, il perdit ses aspects les moins spectaculaires; il devint le
cavalier audacieux dans les espaces infinis, une figure mythique qui
n’exista d’abord que dans les illusions des amateurs de westerns. Mais
quelques cow-boys véritables commencérent a imiter par leur habille--
ment, leur équipement et leurs gestes les fictions répandues par I'in-



Le folklore manipulé 183

dustrie culturelle. On trouve aujourd’hui dans les ranches des cow-
boys habillés a la derniere mode «western» qui survolent leurs trou-
peaux en avion pour chercher les animaux égarés et qui dévorent pen-
dant leurs loisirs des bandes illustrées chantant la vie aventureuse de
leurs prédécesseurs29.

On peut retrouver en de nombreux endroits 'effet rétro-actif, décrit
ici pour le western, d’un folklore manipulé par les mass-médias: les
coutumes, la musique, le chant sont stylisés ou archaisés par des pro-
tessionnels jusqu’a ce qu’ils soient dignes de spectacle et correspon-
dent aux exigeances des festivaux ou des émissions de radio et de télé-
vision. Depuis que les coutumes du Lotschental comportant des
masques ont été popularisées par les illustrés et surtout par la télé-
vision, une industrie de masques sculptés utilisés pour la décoration
y a fleuri, alors que la coutume en soi n’est plus maintenue que par
les enfants. A tel point que le prieur Johann Siegen de Kippel remar-
quait vers 1960 que les adultes ne portaient plus le masque que lors-
que des photographes le leur demandaient et les payaient3°.

C’est ainsi que le folklore, ou certains thémes folkloriques privilé-
giés, se désintégrent plus ou moins et sont commercialisés, c’est-a-
dire intégrés a la culture de masse. La critique du folklorisme en tant
que folklore organisé et transformé est exprimée surtout par les classes
éduquées, dans les pays de langue allemande en particulier.

On applique le critére de I'authenticité aux manifestations du folk-
lore organisé. N’est authentique que ce qui semble pré-industriel et
en rapport communicatif primaire avec des groupes ruraux; est fal-
sifié tout ce qui sort de ce rapport communicatif pour se retrouver dans
un environnement auquel il n’était pas destiné. Cette notion d’authen-
ticité repose sur 'idée d’une existence populaire inchangeable, idée
qui remonte a ’époque du romantisme. Lorsque les membres d’un
orchestre paysan enlévent leurs costumes apres avoir joué leur musique
natale et leur jodel pour les touristes et jouent du jazz pour leur plai-
sir ou dansent au son du juke-boxe, ol est I'authenticité ? On oublie
que la culture populaire est, comme celle des gens éduqués, moins un
état qu’un processus qui évolue toujours plus rapidement et que les
deux cultures — culture de masse et culture populaire — se font constam-
ment des emprunts.

On connait a peine cette critique du folklore organisé et stylisé
dans les pays latins. La ou un folklore pratiqué de maniere naive existe
encore — comme dans le Sud de I’Italie et ses iles, en Andalousie et en
Greéce -, 1a ol les actions magico-religieuses telles que les rites pour
obtenir la pluie, les plaintes funebres ou les danses thérapeutiques ne



184 Arnold Niederer

sont pas rares, on considére ces pratiques comme une caractéristique
de sous-cultures périphériques arriérées dont on n’aime pas mention-
ner Pexistence3!. En Italie le «bon folklore» consiste dans les grandes
fetes spectaculaires des villes, telles que Santa Rosalia 4 Palerme, la
Corsa dei Ceri a Gubbio, la course de chevaux accompagnée de cou-
tumes moyennigeuses du Palio a Sienne, le Carro du Samedi de
Paques a Florence; en Espagne ce sont les processions fastueuses de
la semaine sainte et les combats de taureaux. Cette attitude — qui voit
dans le naivo-archaique avant tout ce qui doit étre dépassé — se
manifeste chez les peuples latins dans la dévalorisation des patois en
tant que «forme barbare» de la langue nationale. De méme que, selon
Popinion régnant dans ces pays, les patois ne peuvent que s’enrichir
en empruntant a la langue nationale, de méme le folklore rural va-t-il
s’enrichir en empruntant des éléments a la culture répandue par les
mass-médias. Dans ce sens, le caractére des fétes rurales dans le Sud
de ’Europe évolue: le noyau religieux demeure, mais dans la partie
profane de la féte des couples modernes remplacent les danses com-
munautaires, des haut-parleurs répandent de la musique du hit-parade,
les vieux jeux font place aux courses de vélos, a la boxe et au football
popularisés par les mass-médias. Les folklores — dans le sens établi
par William Thoms — n’existent plus que dans quelques enclaves du
passé et dans les groupes de jeux des enfants. Une tradition orale qui
peut étre vieille de plusieurs siécles transmet dans ces groupes enfan-
tins des chants, des comptines et des jeux, sans intervention des adultes,
et ces ¢léments anciens cotoient des créations nouvelles et sou-
vent agressives. Les enfants et les adolescents passent aisément du
folklore a la culture de masse32. Peut-étre aimons-nous autant cer-
taines formes du folklore parce qu’elles nous rappellent Penfance de
I’humanité.

Au moment de juger les émissions folkloriques des mass-médias
nous devrions, pout étre justes, considérer les tiches spécifiques de
I’industrie des loisirs. Les équipes qui fagonnent les ceuvres de la cul-
ture de masse doivent se concentrer sur ce qui n’est primordial ni
dans P’art individuel ni dans le folklore dans ’ancien sens, a savoir
sur le public. Elles doivent établir a tout prix une communication avec
un nombre de consommateurs aussi large que possible. Leur message
n’a de sens que s’il est recu. C’est pourquoi les symboles, les images
et les sons doivent étre adaptés a la capacité de réception de la majorité
des consommateurs potentiels. On ne peut pas tenir compte de pat-
ticularités locales, d’éléments folkloriques isolés — bien qu’ils intéres-
sent le connaisseur — parce qu’ils ne sont pas compris de la masse.



Le folklore manipulé 185

Mais les émissions folkloriques des mass-médias peuvent étre résultat
d’une recherche sérieuse et d’un effort artistique autant que du mau-
vais gout de certains de leurs créateurs, mauvais golt que ceux-ci
identifient parfois trop facilement au gott du public.

Au lieu de comparer les produits de la culture de masse a ceux de
la culture des gens éduqués ou au vieux folklore 1ié a une localité, il
faudrait les comparer entre eux, en tant que messages de la culture
de masse et par rapport a des notions de gout, d’habileté dans la
représentation, de véracité interne (qui n’est pas identique avec la
précision ethnographique) et d’attitude éthique. Clest a ’homme
archaique que s’adressent les combats élémentaires des westerns, un
homme que chacun porte en soi. Mais ce qui compte, c’est de décider si
les pluies de balles du western servent a glorifier le droit du plus fort
ou si, au contraire, il y s’agit de combattre pour I’égalité des droits.

Notes

I William John Thoms, Folklore, dans: Athenacumn, no 982 (Londres 1846)
p. 862 sq.

2 André Varagnac, Civilisation traditionnelle ct genres de vie, Paris 1948,
p. 3066.

3 Jorge Dias, The Quintessence of the Problem: Nomenclature and Subject-
matter of Folklore,dans: Actes du Congres International d’Ethnologie Régionale
1955, Arnhem 1956, p. 1-14.

4 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Erlenbach-Ziirich 1946, p. 160.

5 Weiss (comme note 4) p. 169.

6 Adolf Bach, Deutsche Volkskunde, Heidelberg 1960, p. 256.

7 Richard Weiss, Grundziige einer protestantischen Volkskultur, dans: Ar-
chives suisses des traditions populaires 61 (1965) p. 130 sq.

8 Erika Kohler, Martin Luther und der Festbrauch, Kéln 1959, p. 97 sq.

9 Wolfgang Emmerich, Germanistische Volkstumsideologie. Genese und
Kritik der Volksforschung im Dritten Reich. Tiibingen 1968. (Volksleben, 20),
p. 145 sq.

10 Walther Steller, Volkskundliche Arbeit im Lichte des Nationalsozialismus,
dans: Volkskundliche Gaben John Meier zum siebzigsten Geburtstag, Berlin
1934, P 245.

11 Adolf Hitler, Mein Kampf, édition de 1927, vol. IL, p. 557.

12 Steller (comme note 10) p. 246.

13 Walther Steller, Volkskunde als nationalsozialistische Wissenschaft, Breslau
1935, P- 45-

14 Paul Sérant, La France des minorités, Paris 1965, p. 298.

s Emmerich (comme note 9) p. 272 sq.

16 Oswald A. Erich, Richard Beitl, Worterbuch der deutschen Volkskunde,
Leipzig 1936, p. 364 sq.

17 Sona Rosa Burstein, Folklore, Rumour and Prejudice, dans: Folklore 70
(Londres 1959) p. 361 sq.

18 T.éon Trotski, Literatur und Revolution, Vienne 1924, p. 47.



186 Arnold Niederer

19 Wladimir I. Lenin, Was sind die Volksfreunde und wie kimpfen sie gegen
die Sozialdemokraten? (1893), dans: W.I. Lenin, Werke I, Berlin-Est 1955,
pp- 119-338.

20 Jouri M. Sokolov, Russian Folklore, NewYork 1950, p. 14I.

21 Richard M. Dorson, American Folklore, Chicago 1959, p. 3.

22 Hans Moset, Vom Folklorismus in unserer Zeit, dans: Zeitschrift fiir
Volkskunde 58 (1962) p. 182. — Cf. aussi «Zur Folkloristik und Folklore in der
USSR », dans: Sowjetsystem und demokratische Gesellschaft. Eine vergleichende
Enzyklopidie, vol. 2, Freiburg i.Br. 1968, pp. §75—602.

23 Hermann Bausinger, Volkskunde, Darmstadt 1971, p. 208.

24 Hermann Bausinger, Volkskultur in der technischen Welt, Stuttgart 1961,
p. 111 sq.

25 Moser (comme note 22) pp. 177—-209.

26 Algirdas J. Greimas, Réflexions sur les objets ethno-sémiotiques, dans:
Actes du premier congrés international d’ethnologie européenne. Paris 24 au
28 aolt 1971. Paris 1973, 63 sq.

27 Moser (comme note 22) p. 201 sq.

28 Walter Heim, Die Wiedetbelebung des Klausjagens in Kiussnacht a. Rigi,
dans: Archives suisses des traditions populaires 54 (1958), pp. 65 sq.

29 Kenneth et Mary Clarke, Introducing Folklore, New York 1963, pp. 104
sq. — Robert Jungk, Die Zukunft hat schon begonnen, Hamburg 1963, p. 120.

30 Johann Siegen, Die «Roitschiggiti» im Lotschental, dans: Masques,
Exposition Martigny, Martigny 1965, pp. 25 sq. ‘

31 Alberto M. Cirese, I dislivelli interni di cultura nelle civilta superiori, dans:
V.L. Grottanelli, Ethnologica, vol. I, Milano 1965, pp. 417 sq.

32 Peter and Tona Opie, The Lore and Language of Schoolchildren, Oxford
1960.



	Le folklore manipulé

