
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 79 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Le folklore manipulé

Autor: Niederer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le folklore manipulé

par Arnold Niederer

Nous entendons par manipulation une intervention consciente dans

le développement historique des cultures et des éléments folkloriques
s'étant maintenus ou re-créés à l'intérieur de la culture européo-
américaine.

Nous allons délimiter d'abord les formes et les fonctions du folklore.

Le terme «folk-lore» est apparu pour la première fois dans un
article de l'amateur d'archéologie William John Thorns (1803-1885)
publié par l'hebdomadaire londonien «Athenaeum» en 18461. Thoms
proposait que le domaine global de la transmission orale populaire -
les légendes, les contes, les légendes hagiographiques, les chants, les

ballades, les proverbes, les devinettes, les règles de comportement,
les coutumes, ainsi que les superstitions et leurs pratiques - soit
désigné par le terme de «folk-lore» en tant que «savoir, enseignement
et sagesse du peuple». C'est dans la seconde moitié du i9ème siècle

que le terme folklore s'est imposé dans la plupart des langues
européennes - avec pourtant d'importantes différences de sens -, pour
désigner ce que l'on a aussi appelle «croyances collectives sans
doctrine» et «pratiques collectives sans théorie»2.

Dans certains pays, en France et en Italie par exemple, «folklore»
ne signifie pas seulement des formes particulières de la culture populaire,

il désigne également la discipline scientifique qui s'intéresse à

ce domaine de la réalité culturelle. Nous nous tenons ci-dessous aux
recommandations du Congrès International d'Ethnologie
Européenne (Arnhem, 1955) qui limitent le terme «folklore» à la culture
spirituelle du peuple3. Nous sommes toutefois pleinement conscients
de la problématique de la differentiation entre culture matérielle et
culture spirituelle.

Le folklore qui intéressait William John Thoms et ses contemporains
est en relation étroite avec l'analphabétisme qui affectait encore à cette

époque un tiers environ de la population de l'Angleterre. Le folklore
représentait un système complexe d'orientations et de significations;
fait de textes parlés, de mélodies, de gestes, de rites et de coutumes et

propre à des enclaves culturelles archaïques et pour la plupart du

temps rurales; celles-ci étaient liées par leurs traditions au passé, le

présent ainsi que le futur ne représentant essentiellement que des

projections de ce passé. Le contenu informatif des manifestations

folkloriques ne pouvait être que moindre; mais sa fonction concrète



176 Arnold Niederer

et integrative en était d'autant plus importante: la berceuse aidait
l'enfant à s'endormir ou le calmait, le chant des travailleurs rythmait
l'ouvrage et coordonnait l'effort commun, l'oracle dévoilait le futur,
les versets et les coutumes curatives devaient guérir le malade. Le
folklore servait à l'intégration du groupe par la formulation en commun

de rites religieux et profanes, par la transmission de légendes
explicatives à traits ethnocentriques, par les plaisanteries locales

dirigées contre les communautés voisines. Il compensait par le conte et
les histoires merveilleuses les frustrations créées par les contraintes
biologiques et sociales; il offrait la possibilité d'une évasion dans le

monde de l'irréel où le fils du meunier épouse la fille du roi et où les

canards pondent des œufs d'or. La surabondance de ses fêtes libérait

pour un instant l'homme du quotidien. Ses plaisanteries rompaient
les tabous sexuels ou autres, en les tournant en ridicule. Le folklore
offrait un système de réponses aux questions sur la création du monde,
de l'homme, des animaux et des plantes, des montagnes et des fleuves
et expliquait à travers ses légendes étiologiques les faits et les événements

locaux curieux ou incompréhensibles. Sa fonction divinatoire
s'exprimait dans les pratiques divinatoires, telles que la cartomancie,
l'interprétation des rêves, la prédiction du futur par la lecture du marc
de café ou du plomb fraîchement fondu. Les proverbes, fables et
histoires morales servaient des buts pédagogiques, tandis que les

formes institutionnalisées de l'opprobre, du tribunal populaire, les

marques conventionnelles du déshonneur et les versets railleurs
soutenaient le contrôle social. Les légendes antiféodales et les complaintes
des paysans entretenaient une conscience de l'oppression et de

l'exploitation.

Si l'on considère - avec Richard Weiss - les manifestations du
folklore en tant que «langage de la culture populaire et des contenus
de croyances, langage qui se modifie continuellement»4, on peut
désigner celui-ci - sur la base des fonctions mentionnées plus haut -
comme un langage à fonction concrète et integrative dans lequel
l'information est en arrière-plan. Ce sont la rumeur et les ragots qui,
dans les cultures folkloriques, se chargeaient de l'information dans le

sens de la transmission d'un savoir actuel.
Le vieux folklore est toujours demeuré un «ici et maintenant» dans

son actualisation locale, de manière semblable au dialecte et bien que
certains de ses thèmes et de ses formes aient été très répandus. Il
s'agit sans doute de la caractéristique la plus importante du vieux
folklore : il était natif au vrai sens du mot et n'était fait que pour un
groupe donné.



Lc folklore manipulé 177

La conscience du fait que le présent humain, la participation de tous,
au même moment en un même endroit, en tant qu'acteurs et spectateurs,

en fait partie explique la résistance manifestée contre tout
éloignement du folklore par rapport à son environnement d'origine
et contre sa représentation devant un public étranger auquel il n'était

pas destiné.
Des puissances religieuses, politiques ou économiques ont tenté de

tous temps d'utiliser à leur profit les folklores locaux - les systèmes
de connaissance, de significations et de communication. Elles
procédaient en général en attribuant un sens différent aux manifestations
du folklore, celles-ci étant souvent, pour leurs participants, plus
importantes au niveau émotionnel que cognitif.
Nous savons que le christianisme a bien conservé dans de nombreux
cas les coutumes païennes, mais en a changé le sens. Vers le milieu
du 4ème siècle, on a déplacé la fête de la naissance du Christ au

25 décembre dans le but de détruire le culte païen du sol invictus au
moment du solstice, ainsi que celui du dieu oriental Mithras5. Le

pape Grégoire le Grand écrivait en 601 - en se référant à la christiani-
sation des Anglo-Saxons - que l'on ne devait pas détruire les

sanctuaires de leurs idoles, mais seulement les images qui s'y trouvaient.
Si le peuple ne voyait pas ses temples détruits, il admettrait son erreur
du fond du cœur, reconnaîtrait et adorerait le vrai Dieu6.

Les réformateurs n'acceptèrent en général pas les éléments folkloriques

traditionnels accompagnant les fêtes de l'année religieuse. Ils
ne cherchèrent pas à en modifier le sens, ils les éliminèrent. Calvin
enleva aux services de Noël et de Pâques toute festivité et imposa
des punitions graves pour l'interruption du travail à Noël7. On attribue

cependant à Martin Luther deux chants qui devaient être chantés

au moment de la destruction symbolique de l'hiver. Selon ces chants,
la personnification traditionnelle de l'hiver ou de la mort avait été

remplacée par une figure du pape qui était portée hors de ville et
jetée à l'eau8.

Il semble qu'il soit plus aisé de modifier un folklore existant que
d'en créer artificiellement un nouveau. Lorsqu'au cours de la Révolution

Française des fêtes entièrement nouvelles furent créées par l'Etat,
elles n'eurent, le «14Juillet» mis à part, pas de succès durable. On
était d'ailleurs conscient de ce phénomène dans les dictatures modernes
où l'on préféra transformer les fêtes que d'en créer de nouvelles. Un
folklorisme caractérisé par la philosophie du moment se développa
sous le 3ème Reich, qui cherchait à revitaliser le bien populaire
germanique soi-disant détruit par des éléments culturels étrangers. Wolf-



178 Arnold Niederer

gang Emmerich s'interroge dans sa dissertation sur le degré auquel
l'ethnologie nationale (Deutsche Volkskunde) s'est laissée engager en
tant qu'instrument de manipulation ou auquel elle a été elle-même

manipulée9. Les politiciens exigeaient de l'ethnologie nationale qu'elle
mette à disposition des connaissances utilisables concrètement pour
la ré-éducation du peuple. Elle devait, en particulier, revitaliser des

«pousses capables de vie, bien que déséchées» venues de l'antiquité
germanique. Un certain nombre d'ethnologues furent heureux de la

signification que leur travail longtemps négligé acquérait soudainement

et se mirent consciemment au service de la ré-éducation prônée
par le national-socialisme. Ils découvrirent des rapports entre le savoir

paysan et la pré-histoire germanique; il fallait isoler le noyau germanique

des symboles, mythes et coutumes et le séparer des influences
celtes, grecques, romaines et chrétiennes. Ce travail compliqué ne

pouvait se faire en un jour, le mouvement dépassa vite les ethnologues
qui finirent par devoir se contenter de confirmer ce que le gouvernement

avait déjà ordonné. Ils se déclarèrent d'accord pour que le Ier
mai soit fêté avec des fleurs et des couronnes puisqu'il était, selon le

témoignage de l'ethnologie européenne, «une date archaïque pour
les semailles... depuis toujours un moment à signification vitale, donc
sacrée». On conserva l'arbre de Noël, puisque ses origines se

trouvaient dans l'arbre de mai germanique que l'on allait chercher dans

la forêt pour s'assurer la fertilité dans la nouvelle année10.

La recherche dans le domaine des symboles fut soutenue de manière

importante par l'Etat. Les interprétations abstruses qui en résultèrent
n'eurent toutefois que peu d'influence directe sur la formulation du
folklore national-socialiste. Resta le svastika qui, pour Hitler,
représentait «la mission du combat pour la victoire des Aryens et la victoire
de la pensée du travail productif»11. Restèrent aussi la couronne des

moissons «en tant que symbole parfait de la paysannerie productive»12,

l'épi double garni d'un pavot rouge «en tant que symbole de

l'alliance et de la communauté étroite entre la ville et la campagne»13,
ainsi que l'arbre de vie que certains chercheurs associèrent au caractère

runique représentant le dieu germanique Tyr, comme si un symbole
aussi universel pouvait avoir été inventé par une seule race. L'interdiction

de porter le béret basque montre bien combien le 3ème Reich

prit au sérieux les manifestations innocentes du folklore: on déclara

qu'il n'était pas convenable que les hommes de race germanique
portent cette forme méditerranéenne du couvre-chef. A Colmar, un
décret des autorités allemandes menaça de camp de concentration ceux
qui ne se conformaient pas à cette interdiction14.



Le folklore manipule 179

Le 22 octobre 1940, la chancellerie du Parti avisa les autorités
communales de prendre toutes mesures pour que les spectacles folkloriques
des travailleurs étrangers soient limités à un minimum. On s'inquiétait

en haut lieu de ce que les représentations folkloriques données par
les étrangers forcés de travailler en Allemagne pendant la guerre
avaient trouvé un écho positif dans la population allemande15.

L'antisémitisme s'est appuyé, en tant que part essentielle de l'idéologie

populaire, sur l'évaluation négative des Juifs découverte par les

ethnologues allemands dans le folklore. La première édition du
dictionnaire d'ethnologie nationale allemande indique sous le mot «Juif»:
«La loi allemande de 1935 concernant les Juifs a astreint tous les

Allemands à la ségrégation que le bon sens du peuple des bords de la

mer, de la campagne et de la montagne n'avait jamais abandonnée»16.

On se réfère ici au «bon sens populaire» qui fait aussi partie du folklore

et s'exprime surtout par une attitude défensive envers ce qui est

étranger ou différent. On peut intensifier en le manipulant un «bon
sens populaire » diffus et s'en servir pour faire des boucs émissaires de

ceux qui sont autres (qu'il s'agisse de «sorcières», de Juifs, de sectes,
de personnes de race différente) et les exposer à la destruction. Le
folklore (le savoir du peuple) n'est pas constitué de contes, de légendes
et de belles chansons seulement. Il est aussi fait d'erreurs transmises

avec obstination, de préjugés, de contes fantastiques à la vie dure et

qui peuvent être utilisés de manière démagogique17. L'estimation
positive du peuple «non policé» qui a régné depuis l'époque du
romantisme - et tout ce qui l'accompagnait - ont fait que cet aspect
du folklore a été largement négligé par la recherche, alors que le siècle

des lumières avait combattu le folklore sur la base même de ces aspects
négatifs.

Le folklore russe est, lui aussi, utilisé consciemment dans un but
politique. Les leaders de la révolution russe, Lénine et Trotski,
n'avaient, il est vrai, aucun intérêt pour les reliques du passé. Ils
croyaient qu'un ordre social nouveau produirait un renouveau de

l'art populaire. Trotski écrit en 1924 («Littérature et Révolution»):
«L'essence même de la révolution implique une rupture de fait du

peuple russe avec la (Russie sacrée>, avec les icônes et les punaises»
(punaises en tant que symbole de l'arriération paysanne18.) Lénine
avait déjà confronté les Narodniki (amis du peuple)19 avant la révolution;

ceux-ci voulaient créer un nouvel ordre social qui puiserait dans

la force et la tradition de la population rurale et se baserait sur la
communauté villageoise du «Mir». Les folkloristes russes continuèrent
malgré tout - et sans rencontrer d'opposition - à collectionner et à



i8o Arnold Niederer

étudier le folklore pré-révolutionnaire pendant la période qui suivit
la révolution. Ce n'est que lorsque Staline eut fait accepter sa conception

du «Socialisme dans un Etat» que l'on commença à utiliser le
folklore politiquement de manière consciente, sous le motto: «national
dans sa forme, socialiste dans son contenu». Le folkloriste Iouri Soko-
lov écrivait alors: «La parole poétique orale n'a jamais servi autant
et avec autant de succès les buts du socialisme en Russie que pendant
la période soviétique. La folkloristique soviétique a contribué à rendre
claire la signification agitatoire et propagandiste du folklore; ce

faisant, elle s'est engagée par rapport aux tâches pratiques de notre vie
en société»20.

Le gouvernement soviétique soutient les créateurs de chants et de

légendes populaires - dont la tradition s'est maintenue dans de
nombreuses régions - et les récompense par des prix et des titres honorifiques

dans le cadre de l'Association soviétique des écrivains. Leurs
chants ne mettent plus en valeur les vieux héros populaires, mais ils
chantent la gloire de la vie dans les kolkhozes, les astronautes, les

leaders de la révolution et du parti, au moins tant que ceux-ci ne sont
pas tombés en disgrâce. Au moment de la révision du manuel de la

poésie populaire russe publié en 1954, par P.G. Bogatyrev, on a

éliminé plus de 200 passages mentionnant Staline. L'édition dé-stali-
nisée est parue en 195621.

C'est ainsi que le folklore manipulé est devenu, en Russie soviétique,

un instrument de propagande politique important, non seulement

dans la politique intérieure, mais aussi pour la propagande dans
les pays du Tiers-Monde; dans ces pays, le folklore est un moyen de

communication efficace dans la tentative d'influencer des masses

populaires analphabètes. N'oublions pas non plus les groupes de

danses populaires qui servent à la propagande culturelle à l'étranger
et sont utilisés par les organismes touristiques en Russie même22.

Un manque de place me force à omettre une discussion détaillée
du «folklore des minorités», tel qu'on le rencontre en Occitanie ou
dans le Tyrol du Sud: il s'agit, en Occitanie, de la forme moderne
des chants de protestation introduits par des chanteurs et par le biais
du disque ; dans le Tyrol du Sud, on trouve le port du costume
traditionnel qui, d'ailleurs, fait se demander si c'est par l'utilisation de

formes historiques dépassées que la jeunesse va être attirée par les

buts des autonomistes. Apparemment, même la culture populaire ne

peut vivre uniquement des intérêts de son capital «passé»23.
Le folklore n'est pas utilisé que par les politiciens ; les organisateurs

des industries du tourisme et des loisirs le manipulent également, les



Lc folklore manipulé i8i

moyens de communication de masse jouant un rôle important dans

cette dernière catégorie. Le folklore s'est modifié fondamentalement
depuis l'époque de William John Thoms. Il n'est depuis longtemps
plus vécu ni reçu dans cet état particulier de l'inconscient que l'ethnologie

européenne traditionnelle y voyait; il est au contraire considéré

par les gens du peuple eux-mêmes de manière consciente comme une
tradition24. Le folklore de notre époque, par opposition à l'ancien
folklore qui devait, nous l'avons montré, provoquer ou empêcher
quelque chose, ne comporte plus cette relation à une croyance. Il
n'accompagne plus notre quotidien comme quelque chose qui va de

soi et n'apparait plus, en Europe centrale au moins, que sous la forme
mutante de l'organisé et du dirigé conscient, comme un «faire voir».
Hans Moser a repris en 1962, dans un article fondamental, la notion
culturo-sociologique de «folklorisme» du sociologue Peter Heintz,

pour désigner la représentation consciente du folklore. Il l'a appliquée
à l'ethnologie européenne pour désigner la transmission et la représentation

d'une culture populaire de seconde main25. Dans la mesure où
le folklore n'est plus le savoir du peuple, où l'on n'y croit donc plus,
ses formes qui, autrefois, représentaient un tout, peuvent être séparées

et recombinées, en bref: manipulées. Le folklore n'est plus que
matière première servant à produire par le re-formulation artistique -
ou parfois artificielle seulement - des effets et des illusions neuves et

en partie efficaces. Lorsque l'on représente un mariage paysan sur la

scène, le langage des rites et des chants devient la langue de l'opérette,
l'action devient un «faire voir»26. Le déplacement d'une expression
culturelle de sa propre dimension langagière dans une autre implique
toujours le risque du «kitsch», de manière semblable au déplacement
d'une œuvre d'art plastique ou architecturale d'une matière première
dans une autre.

Le savoir et le signifiant compris autrefois dans le folklore ont fait
que les représentations «pour le show» ont longtemps semblé
profanation. U est arrivé que l'on proteste contre la représentation organisée

lorsqu'il s'agissait de folklore dit religieux, comme la prière du

berger pour son bétail et son alpe. Ce qui relève du culte, serait-ce
d'une liturgie populaire, présuppose un haut degré de participation,
est lié à des lieux et des temps sacrés et refuse de devenir spectacle
servant à l'amusement.

Le folklore manipulé dans des buts commerciaux se trouve sous
des formes variables : du spectacle des Cosaques du Don aux bouffonneries

des garçons de paysans bavarois décrites par H. Moser27. Le

passage du folklore appartenant aux groupes traditionnels à un folk-



182 Arnold Niederer

lore servant de représentation se fait de la manière suivante: des

coutumes particulièrement attractives sont annoncées par affiches, des

trains spéciaux amènent des curieux qui ne sont pas de véritables

participants, les représentants des mass-médias arrivent avec leur
équipement. Certaines coutumes ne se sont d'ailleurs maintenues que
grâce à cet intérêt venu de l'extérieur et aux recettes enregistrées. Des
coutumes soi-disant dégénérées sont parfois revitalisées par des

organisateurs locaux, comme par exemple la «Chasse des saints Nicolas»
de Küssnacht. Cette dernière a passé d'une course sauvage des

adolescents qui traversaient le village, munis de cloches, de cornes et
de bidons, derrière quelques porteurs de chapeaux particuliers contenant

des bougies, à un cortège bien organisé et spectaculaire qui
attire des foules de visiteurs et que l'on a imité dans d'autres communes
de la Suisse Centrale. Walter Heim, qui a suivi cette transformation,
écrit: «Bien entendu le Klausjagen de Küssnacht ne peut plus, dans ces

circonstances, être considéré comme une coutume naïve pratiquée de
manière naturelle. Une telle attitude par rapport aux coutumes est
d'ailleurs presque impossible à l'homme moderne»28.

Lorsqu'une coutume ou l'un de ses éléments est suffisamment
spectaculaire, ceux qui l'exercent en arrivent tôt ou tard à participer à des

festivaux internationaux de folklore. Ceux-ci encouragent la compétition,

ce qui conduit à des embellissements et parfois à des manifestations

de mauvais goût. Le touriste trouve, dans une rencontre qui ne
l'engage à rien avec un folklore pseudo-archaïque, - rencontre s'ac-

compagnant de souvenirs de voyage, de spécialités culinaires, de

cartes postales, de prises de vues - une appropriation en quelque sorte
magique du pays qui le reçoit; ceci l'empêche de vivre plus profondément

la réalité de ce pays et peut lui épargner un choc culturel peu
agréable.

Certains thèmes folkloriques ont été repris par les mass-médias et
universalisés. Le cow-boy de l'Ouest américain a été stylisé en un
mythe presque planétaire. Au siècle dernier, on a décrit le cow-boy
de manière réaliste comme un garçon-vacher pauvre, sale, plein de

pous et qui sentait mauvais; il surveillait le bétail à longueur de journée

pour un salaire minimum, réparait les clôtures et fabriquait des

fouets. Au moment d'entrer dans la littérature, puis au début du siècle
dans le film, il perdit ses aspects les moins spectaculaires; il devint le

cavalier audacieux dans les espaces infinis, une figure mythique qui
n'exista d'abord que dans les illusions des amateurs de westerns. Mais
quelques cow-boys véritables commencèrent à imiter par leur habille- •

ment, leur équipement et leurs gestes les fictions répandues par l'in-



Lc folklore manipulé 183

dustrie culturelle. On trouve aujourd'hui dans les ranches des cowboys

habillés à la dernière mode «western» qui survolent leurs

troupeaux en avion pour chercher les animaux égarés et qui dévorent
pendant leurs loisirs des bandes illustrées chantant la vie aventureuse de

leurs prédécesseurs29.
On peut retrouver en de nombreux endroits l'effet rétro-actif, décrit

ici pour le western, d'un folklore manipulé par les mass-médias: les

coutumes, la musique, le chant sont stylisés ou archaïsés par des

professionnels jusqu'à ce qu'ils soient dignes de spectacle et correspondent

aux exigeances des festivaux ou des émissions de radio et de
télévision. Depuis que les coutumes du Lötschental comportant des

masques ont été popularisées par les illustrés et surtout par la
télévision, une industrie de masques sculptés utilisés pour la décoration

y a fleuri, alors que la coutume en soi n'est plus maintenue que par
les enfants. A tel point que le prieur Johann Siegen de Kippel remarquait

vers i960 que les adultes ne portaient plus le masque que lorsque

des photographes le leur demandaient et les payaient30.
C'est ainsi que le folklore, ou certains thèmes folkloriques privilégiés,

se désintègrent plus ou moins et sont commercialisés, c'est-à-
dire intégrés à la culture de masse. La critique du folklorisme en tant

que folklore organisé et transformé est exprimée surtout par les classes

éduquées, dans les pays de langue allemande en particulier.
On applique le critère de l'authenticité aux manifestations du folklore

organisé. N'est authentique que ce qui semble pré-industriel et

en rapport communicatif primaire avec des groupes ruraux ; est
falsifié tout ce qui sort de ce rapport communicatif pour se retrouver dans

un environnement auquel il n'était pas destiné. Cette notion d'authenticité

repose sur l'idée d'une existence populaire inchangeable, idée

qui remonte à l'époque du romantisme. Lorsque les membres d'un
orchestre paysan enlèvent leurs costumes après avoir joué leur musique
natale et leur jodel pour les touristes et jouent du jazz pour leur plaisir

ou dansent au son du juke-boxe, où est l'authenticité? On oublie

que la culture populaire est, comme celle des gens éduqués, moins un
état qu'un processus qui évolue toujours plus rapidement et que les

deux cultures - culture de masse et culture populaire - se font constamment

des emprunts.
On connaît à peine cette critique du folklore organisé et stylisé

dans les pays latins. Là où un folklore pratiqué de manière naïve existe

encore - comme dans le Sud de l'Italie et ses îles, en Andalousie et en
Grèce -, là où les actions magico-religieuses telles que les rites pour
obtenir la pluie, les plaintes funèbres ou les danses thérapeutiques ne



184 Arnold Niederer

sont pas rares, on considère ces pratiques comme une caractéristique
de sous-cultures périphériques arriérées dont on n'aime pas mentionner

l'existence31. En Italie le «bon folklore» consiste dans les grandes
fêtes spectaculaires des villes, telles que Santa Rosalia à Palerme, la

Corsa dei Ceri à Gubbio, la course de chevaux accompagnée de

coutumes moyennâgeuses du Palio à Sienne, le Carro du Samedi de

Pâques à Florence; en Espagne ce sont les processions fastueuses de

la semaine sainte et les combats de taureaux. Cette attitude - qui voit
dans le naïvo-archaïque avant tout ce qui doit être dépassé - se

manifeste chez les peuples latins dans la dévalorisation des patois en

tant que «forme barbare» de la langue nationale. De même que, selon

l'opinion régnant dans ces pays, les patois ne peuvent que s'enrichir
en empruntant à la langue nationale, de même le folklore rural va-t-il
s'enrichir en empruntant des éléments à la culture répandue par les

mass-médias. Dans ce sens, le caractère des fêtes rurales dans le Sud
de l'Europe évolue: le noyau religieux demeure, mais dans la partie
profane de la fête des couples modernes remplacent les danses

communautaires, des haut-parleurs répandent de la musique du hit-parade,
les vieux jeux font place aux courses de vélos, à la boxe et au football
popularisés par les mass-médias. Les folklores - dans le sens établi

par William Thoms - n'existent plus que dans quelques enclaves du

passé et dans les groupes de jeux des enfants. Une tradition orale qui
peut être vieille de plusieurs siècles transmet dans ces groupes enfantins

des chants, des comptines et des jeux, sans intervention des adultes,
et ces éléments anciens côtoient des créations nouvelles et
souvent agressives. Les enfants et les adolescents passent aisément du
folklore à la culture de masse32. Peut-être aimons-nous autant
certaines formes du folklore parce qu'elles nous rappellent l'enfance de

l'humanité.
Au moment de juger les émissions folkloriques des mass-médias

nous devrions, pour être justes, considérer les tâches spécifiques de

l'industrie des loisirs. Les équipes qui façonnent les œuvres de la

culture de masse doivent se concentrer sur ce qui n'est primordial ni
dans l'art individuel ni dans le folklore dans l'ancien sens, à savoir
sur le public. Elles doivent établir à tout prix une communication avec

un nombre de consommateurs aussi large que possible. Leur message
n'a de sens que s'il est reçu. C'est pourquoi les symboles, les images
et les sons doivent être adaptés à la capacité de réception de la majorité
des consommateurs potentiels. On ne peut pas tenir compte de

particularités locales, d'éléments folkloriques isolés - bien qu'ils intéressent

le connaisseur - parce qu'ils ne sont pas compris de la masse.



Lc folklore manipulé 185

Mais les émissions folkloriques des mass-médias peuvent être résultat
d'une recherche sérieuse et d'un effort artistique autant que du mauvais

goût de certains de leurs créateurs, mauvais goût que ceux-ci
identifient parfois trop facilement au goût du public.

Au lieu de comparer les produits de la culture de masse à ceux de

la culture des gens éduqués ou au vieux folklore lié à une localité, il
faudrait les comparer entre eux, en tant que messages de la culture
de masse et par rapport à des notions de goût, d'habileté dans la

représentation, de véracité interne (qui n'est pas identique avec la

précision ethnographique) et d'attitude éthique. C'est à l'homme
archaïque que s'adressent les combats élémentaires des westerns, un
homme que chacun porte en soi. Mais ce qui compte, c'est de décider si

les pluies de balles du western servent à glorifier le droit du plus fort
ou si, au contraire, il y s'agit de combattre pour l'égalité des droits.

Notes

1 William John Thoms, Folklore, dans: Athenaeum, no 982 (Londres 1846)

p. 862 sq.
2 André Varagnac, Civilisation traditionnelle et genres de vie, Paris 1948,

p. 366.
3 Jorge Dias, The Quintessence of the Problem: Nomenclature and Subject-

matter of Folklore,dans: Actes du Congrès International d'Ethnologie Régionale
1955, Arnhcm 1956, p. 1-14.

4 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Erlenbach-Zürich 1946, p. 160.
5 Weiss (comme note 4) p. 169.
6 Adolf Bach, Deutsche Volkskunde, Heidelberg i960, p. 256.
7 Richard Weiss, Grundzüge einer protestantischen Volkskultur, dans:

Archives suisses des traditions populaires 61 (1965) p. 130 sq.
8 Erika Kohler, Martin Luther und der Festbrauch, Köln 1959, p. 97 sq.
9 Wolfgang Emmerich, Germanistische Volkstumsideologie. Genese und

Kritik der Volksforschung im Dritten Reich. Tübingen 1968. (Volksleben, 20),
p. 145 sq.

10 Walther Steiler, Volkskundlichc Arbeit im Lichte des Nationalsozialismus,
dans: Volkskundlichc Gaben John Meier zum siebzigsten Geburtstag, Berlin
I934.P-245-

11 Adolf Hitler, Mein Kampf, édition de 1927, vol. II, p. 557.
12 Steller (comme note 10) p. 246.
13 Walther Steiler, Volkskunde als nationalsozialistische Wissenschaft, Breslau

1935. P-45-
14 Paul Sérant, La France des minorités, Paris 1965, p. 298.
15 Emmerich (comme note 9) p. 272 sq.
16 Oswald A. Erich, Richard Beiti, Wörterbuch der deutschen Volkskunde,

Leipzig 1936, p. 364 sq.
17 Sona Rosa Burstein, Folklore, Rumour and Prejudice, dans: Folklore 70

(Londres 1959) p. 361 sq.
18 Léon Trotski, Literatur und Revolution, Vienne 1924, p. 47.



186 Arnold Niederer

19 Wladimir I. Lenin, Was sind die Volksfreundc und wie kämpfen sie gegen
die Sozialdemokraten? (1893), dans: W.I.Lenin, Werke I, Berlin-Est 1955,
pp.119-338.

20 Iouri M. Sokolov, Russian Folklore, NewYork 1950, p. 141.
21 Richard M. Dorson, American Folklore, Chicago 1959, p. 3.
22 Hans Moser, Vom Folklorismus in unserer Zeit, dans: Zeitschrift für

Volkskunde 58 (1962) p. 182. - Cf. aussi «Zur Folkloristik und Folklore in der
USSR», dans: Sowjetsystem und demokratische Gesellschaft. Eine vergleichende
Enzyklopädie, vol. 2, Freiburg i.Br. 1968, pp. 575-602.

23 Hermann Bausinger, Volkskunde, Darmstadt 1971, p. 208.
24 Hermann Bausinger, Volkskultur in der technischen Welt, Stuttgart 1961,

p. in sq.
25 Moser (comme note 22) pp. 177-209.
26 Algirdas J. Grcimas, Réflexions sur les objets ethno-sémiotiques, dans:

Actes du premier congrès international d'ethnologie européenne. Paris 24 au
28 août 1971. Paris 1973, 63 sq.

27 Moser (comme note 22) p. 201 sq.
28 Walter Heim, Die Wiederbelebung des Klausjagens in Küssnacht a. Rigi,

dans: Archives suisses des traditions populaires 54 (1958), pp. 65 sq.
29 Kenneth et Mary Clarke, Introducing Folklore, New York 1963, pp. 104

sq. - Robert Jungk, Die Zukunft hat schon begonnen, Hamburg 1963, p. 120.
30 Johann Siegen, Die «Roitschäggätä» im Lötschental, dans: Masques,

Exposition Martigny, Martigny 1965, pp. 25 sq.
31 Alberto M. Ciresc, I dislivelli interni di cultura nelle civiltà superiori, dans:

V.L. Grottanclli, Ethnologica, vol. I, Milano 1965, pp. 417 sq.
32 Peter and Iona Opie, The Lore and Language of Schoolchildren, Oxford

i960.


	Le folklore manipulé

