Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 79 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Sterbebrauche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil (Kanton
Aargau)

Autor: Bochsler, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil
(Kanton Aargau)

Von Regula Bochsler

Einleitung

Die folgende Arbeit ist eine Studie tiber die Sterbebrauche in Oberwil
bei Bremgarten anhand miindlicher Zeugnisse seiner Einwohner. Die
Auswahl dieses Dorfes war nicht zufillig; es ist mein Biirgerort und
der Heimatort meines Vaters. Die Tatsache, dass unsere Familie zu
den «alten» Geschlechtern des Dorfes gehort, hat zur Folge, dass ich
mit einem grossen Teil der alteingesessenen Bevilkerung verwandt
bin. Dies hat mir viele Tiren weit getffnet und dazu beigetragen, dass
die Leute mich akzeptiert und mir viele ihrer Erinnerungen anvertraut
haben. Durch ihre Grossziigigkeit der «Studentin aus der Stadt»
gegeniiber wurde diese Studie tiberhaupt erst moglich. Allen Ge-
wihrspersonen mochte ich an dieser Stelle ganz herzlich danken.

Die Arbeit hat zwei Ziele: eine Bestandesaufnahme der traditionel-
len Formen von Totenbriuchen anfangs dieses Jahrhunderts und eine
Betrachtung der Entwicklung dieses Brauchtums bis zur Gegenwart.
Ein erster Abschnitt soll den Leser kurz mit dem Dorf Oberwil und
dessen Entwicklung niher bekanntmachen. Im zweiten Teil beschreibe
ich chronologisch den idealtypischen Ablauf aller Handlungen und
Briuche rund um einen Todesfall, vom Moment des Sterbens bis zur
Trauerzeit. Diese Beschreibung ist eine Rekonstruktion aus den Be-
richten von fiinfzehn ilteren Personen, welche ich eingehend befragte.
Zuerst soll jeweils der ilteste erforschte Zustand beschrieben und dann
seine Verinderungen im Laufe der Zeit angefiigt werden. Dabei muss
betont werden, dass nur das katholische Brauchtum beriicksichtigt
wurde.

Eine Tabelle, welche die erfolgten Anderungen und deren jeweili-
gen Zeitpunkt festhilt, soll dem Leser helfen, einen Uberblick zu
erlangen (vgl. Tabelle unten). Vielfach war aber eine genaue zeitliche
Zuordnung recht schwierig, da es den Befragten trotz grosser An-
strengung nicht mehr méglich war, alle Erinnerungen zu datieren.

1. Das Dorf und seine Entwicklung

Oberwil liegt am Rande des Kelleramtes, im Bezirk Bremgarten, im
Kanton Aargau. Die Gemeindegrenze ist im nordlichen Teil zugleich
Grenze zum Kanton Ziirich. Die Nachbargemeinden sind Birmens-



152 Regula Bochsler

dorf, Aesch, Arni, Unterlunkhofen, Zufikon und Berikon. Das Dorf
besteht aus zum Teil entlegenen Hofen und besitzt nur einen kleinen,
relativ kompakten Dorfkern. Im Zentrum liegen die Kirche und der
darum herum gebaute Friedhof.

Die Bevilkerungsgahl hielt sich bis 1950 ziemlich konstant zwischen
600 und 650 Personen. Diese Zahl verinderte sich auch nicht bedeu-
tend durch die 1910 erfolgte Eingemeindung von Lieli. 1960 erreichte
die Bevolkerung eine minimale Zahl von 550 Einwohnern, bewirkt
durch die zahlreichen Abwanderungen der Jungen nach Zirich und
Umgebung in den fiinfziger Jahren. Hierauf setzte aber schon bald
ein Aufwirtstrend ein durch Zuziiger, vor allem aus Ziirich.

Urspriinglich war Oberwil ein rein &atholisches Dorf. Erst 1907
kamen die ersten Protestanten; die Familie Jakob aus Rapperswil im
Kanton Bern, und kaufte sich ein kleines « Heimet». Diese Familie
blieb die einzige protestantische bis Mitte der zwanziger Jahre. Die-
ses Verhiltnis hat sich bis 1960 nur langsam zugunsten der Protestan-
ten verindert. Erst durch die Neuzuziiger aus Zirich kam ein bedeu-
tender Schub Protestanten ins Dorf. Heute betrigt das Verhiltnis
Katholiken : Protestanten etwa j3: 2.

Noch anfangs des Jahrhunderts war Oberwil vorwiegend ein Bauersn-
dorf mit wenig einheimischen Gewerben, welche alle neben der
Landwirtschaft betrieben wurden (Schmied, Schreiner, Glaser, Maler,
Forster). Nur wenige Leute gingen ausserhalb des Dorfes arbeiten, vor
allem nach Ziirich und Schlieren. Ein grosser Teil der Bauernbetriebe
hat sich im Laufe der Zeit aufgelost. Ein Teil des Landes wurde als
Bauland verkauft, und die tbriggebliebenen Hofe vergrosserten sich.
Heute bestehen noch achtzehn volle Bauernbetriebe im Dotf. Bis vor
dem Zweiten Weltkrieg spielte die Heimarbeit eine bedeutende Rolle.
Vor allem die drmeren Leute waren auf einen Nebenverdienst, vielfach
in der Strohverarbeitung, angewiesen.

2. Brauchpraxis um Tod und Bestattung

a) Der Elintritt des Todes

Sobald die Familie bemerkte, dass der Kranke in ein kritisches
Stadium geraten war, schickte man nach dem Pfarrer, damit er dem
Kranken die iblichen Sterbesakramente erteile. Diesen Botengang
ibernahm meist ein kleiner Junge. Friiher scheint man damit oft sehr
lange zugewartet zu haben, so dass die Ankunft des Pfarrers meist
schon mit der Agonie zusammenfiel. Heute werden die Sterbesakra-
mente viel rascher erteilt, so dass es vorkommen kann, dass jemand



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 153

diese mehrmals erhilt. Geht jemand zum Sterben ins Spital, kann er
vom Pfarrer vor dem Spitaleintritt die Sterbesakramente verlangen.

Der Priester machte sich nach der Meldung sofort zusammen mit
dem Sigristen auf den Weg ans Sterbebett. Der Iersehgang wurde den
Dorfbewohnern durch Liuten der kleinen Glocke vor dem Weg-
gehen der beiden angezeigt. Der Priester war dabei in vollem Ornat,
mit Talar und Stola in Violett, ein Kistchen mit dem Allerheiligsten
mit sich tragend.

Der Sigrist, ein weisses Chorhemd tiber den Kleidern, schritt dem
Pfarrer voran. Er trug eine Laterne, in welcher immer eine Kerze
brannte. Unten an der Laterne war ein Glocklein angebracht, welches
den Zug ankindigte. Wenn die Leute nun dieses Geldut horten,
unterbrachen sie simtliche Arbeiten und knieten an den Wegrand, zu-
sammen mit allen Kindern. Der Pfarrer segnete im Vorbeigehen alle
auf ihn wartenden und zum Teil betenden Menschen. Die Nachbarn
zogen nach der Segnung mit dem Priester ins Sterbehaus um zu beten.
Diese Art des Versehganges endete vor dem Zweiten Weltkrieg. Da-
nach ging der Pfarrer nur noch allein durchs Dortf.

Im Sterbehaus hatte man unterdessen die «Versehgarnitur» vor-
bereitet. Ein mit frommen Motiven und Spriichen besticktes Tuch
(oft «Lehrblitz» der Middchen aus der Handarbeit) wurde auf einem
Tischchen ausgebreitet. Darauf kamen das Versehkreuz, zwei bren-
nende Kerzen, ein Topfchen mit Salz, eines mit Watte und eines mit
Weihwasser. Den Priester liess man mit dem Sterbenden allein, damit
dieser beichten konnte. Wihrend dieser Zeit beteten die Angehérigen
zusammen mit den Nachbarn und dem Sigristen Rosenkrinze in der
Stube. Zur heiligen Olung aber betraten alle wieder das Sterbezimmer.
Nun wurde am Bett des Sterbenden ununterbrochen gebetet bis zum
Eintritt des Todes. Wenn der Sterbende dazu noch fihig war, betete
er mit. Konnte jemand lange nicht sterben, so schloss man daraus, dass
er einige schlechte Taten auf dem Gewissen habe. Man sagte dann:
«Di mues jetzt halt no echli dra studiere» und spielte auf die Stinden
des Sterbenden an.

Das Mitbeten der Nachbarn begann sich in den spiten dreissiger
Jahren langsam zu verlieren, also etwa zur selben Zeit wie der volle
Versehgang. Interessant hierbei scheint mir die frithe «Ausgliederung»
der Kinder aus diesem Prozess, dem sie frither selbstverstindlich bei-
wohnten. Noch 1914 wurden die Kinder einer Familie, auch ein Vier-
jahriger, von der Mutter zum Beten bei den Nachbarn mitgenommen.
Bereits 1932 wurde ein anderes vierjihriges Kind draussen auf der
Hauseingangstreppe gelassen, es durfte nicht ins Sterbezimmer hin-



154 Regula Bochsler

ein, obwohl es weinend nach der im Haus weilenden betenden Mutter
verlangte. Diese Einzelfille kénnten Zufille sein, aber sie decken sich
mit mehreren Aussagen, dass Kinder frither beim Sterben noch an-
wesend waren. Am Anfang dieses Jahrhunderts scheint es noch tiblich
gewesen zu sein, den zum Beten Erscheinenden etwas Kleineres zum
Essen anzubieten. Die ganze Zeremonie des Versehganges fiel (und
fillt) beim Tod eines Kindes weg. Es galt als der Vernunft noch nicht
michtiges Wesen, und darum eriibrigten sich die heiligen Sakramente.
Das inderte sich erst nach der Erstkommunion, mit welcher das Kind
den Eintritt ins Leben der Erwachsenen vollzog.

Nach dem Eintritt des Todes wurden dem Toten die Augen geschlos-
sen, und das Sterbezimmer wurde mit Hilfe der Fenstetliden verdun-
kelt. Dabei wurde aber ein «Gugger» (gemeint ist das Fensterchen,
welches im grossen Fenster eingelassen war) offengelassen, damit die
Seele aus dem Raum entweichen konnte. Es wurde je nach Familie
ein bis zwei Tage oder gar bis zur Beerdigung offengelassen. Dies
war iblich bis vor dem Zweiten Weltkrieg. Ebenfalls bis zu diesem
Zeitpunkt wurden, wenn jemand nachts starb, alle im Hause befind-
lichen schlafenden Personen geweckt, vor allem natiirlich die Kinder.
Gemeinsam betete man dann eine Weile fiir die Seele des Verstorbenen.

Nach dem Eintritt des Todes wurde dem Verstorbenen «is And
gliiiitet», d. h. es wurde mit den Kirchenglocken der Tod verkiindet:
durch lingeres Liuten, bei Erwachsenen mit der grossen Glocke und
bei Kindern mit der kleinen. Zudem wurde bei Erwachsenen das
Geschlecht spezifiziert, indem bei einem Mann zweimal «unterzogen»
(d.h. eine Pause gemacht) wurde und bei einer Frau einmal. Dieser
Brauch besteht heute noch und wird beim Eintreffen der Todesnach-
richt fiir alle in Oberwil zu Bestattenden vollzogen.

Das Lanten ist sicher einmal die Ankiindigung des Todes an die
ibrigen Dorfbewohner. Es scheint aber ebenfalls eine Aufforderung
gewesen zu sein, fiir den Toten zu beten. Dies siecht man daraus, dass
auch fur entfernt verstorbene Mitglieder der Dorfgemeinschaft die
Stertbeglocke geliutet wurde. Am folgenden Tag verkiindete der
Pfarrer den Todesfall wihrend der Messe.

Der Tod war urspriinglich also eine 6ffentliche Angelegenheit.
Nicht nur die ganze Familie, auch die Nachbarn und nicht zuletzt der
Priester waren anwesend. Dies driickt sich auch aus im Glocken-
geliute vor und wihrend des Versehgangs und nach dem Tod. Die
Dorfgemeinschaft wird iiber den Tod informiert. Sie steht der hin-
scheidenden Seele mit Beten und der Familie durch ihr Dabeisein im
Moment des Sterbens bei.



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG I55

Der Grund der Abschaffung des Versehganges war das Fehlen
eines neuen Sigristen nach dem Tode des alten. Aber auch nachdem
ein Nachfolger gefunden war, blieb der Versehgang nur noch in
Form eines Ganges des Pfarrers in Alltagskleidung ohne Begleitung
bestehen. Zur gleichen Zeit war auch die Anwesenheit eines Teiles
der Nachbarn am Sterbebett riickliufig.

b) Zwischen Tod und Begribnis

War der Tod einmal eingetreten, durfte man mit dem Herrichten der
Leiche nicht allzulange zuwarten, da durch die Totenstarre das An-
ziehen fast unmoglich geworden wire. Zuerst band man dem Toten
das Kinn hoch, und zwar mit einem Taschentuch, dessen «Zipfel» ab-
geschnitten wurden. Es bestanden keine besonderen Regeln, wer fiir
das Waschen und Anziehen verantwortlich war. Immer aber waren es
Frauen, meist aus der Familie und oft zusammen mit einer Nachbarin.
Als einziger Mann sprang der Totengriber in Notfillen ein. Bis in
die vierziger Jahre wurde den Toten nur das Gesicht gewaschen, und
zwar mit Kirsch, weil es so frischer blieb. Zeitweilig legte man dem
Toten auch zwei mit Kirsch getrinkte Wattebdusche auf die Augen,
um sie schén zu erhalten.

Die Alteren erzihlen, wie die Toten frither bei lingerer Aufbewah-
rung «grunne» (geronnen) hitten, d.h. sie «liefen» so aus, dass es auf
den Boden tropfte und fiirchterlich stank. Dies ist iibrigens einer der
Vorteile, welche die (auch zum Teil alten) Leute anfiihren fir die
Existenz der Leichenhalle in Bremgarten. Anfangs der fiinfziger Jahre
tritt zum erstenmal die Gemeindeschwester von Berikon auf den Plan.
Sie half den Leuten nun, den Toten herzurichten, und dabei wurde
der Tote mit spitalhafter Griindlichkeit zum erstenmal ganz gewa-
schen. In dieser Zeit kommt auch die Sitte auf, Minner noch vom
Coiffeur rasieren zu lassen. Frauen und Méinner wurden immer frisch
gekimmt.

Was die Kleider anbelangt, lisst sich folgendes sagen: Minner
wurden bis in die vierziger Jahre in ihren Hochzeitskleidern beerdigt.
Der praktische Grund fur diese Sitte war oft jener, dass die Bauern
kein anderes «gutes» Gewand besassen. Frauen wurden in einem
schénen Rock und meist weissen Striimpfen beerdigt. Heute hat im
Normalfall das Totenhemd (welches oft ein Spitalhemd ist) die ande-
ren Kleider abgelost, und zwar fiir Mianner und Frauen. Oft insistier-
ten vor allem Frauen noch im Sterben, dass man ihnen die seit langer
Zeit bereitgelegten Kleider anziehe, um so sicher zu gehen, dass ihre



156 Regula Bochsler

Anordnung korrekt befolgt werde. Auch heute halten noch viele alte
Leute ihre Totenkleider im Kasten bereit.

Trugen die Verstorbenen einen Ehering, wurde er immer abgenom-
men, wobei am Anfang des Jahrhunderts die Witwe ihren Stand durch
Tragen der beiden Eheringe sichtbar machte, im Gegensatz zum
Witwer, welcher gar keinen mehr trug. Nach dem Anziehen faltete
man dem Toten die Hinde, umwickelte sie mit einem Rosenkranz und
legte ihm ein «Totechriizli» auf die Brust. Die Verwendung des
Rosenkranzes ist heute nicht mehr blich.

Vor allem im ersten Viertel des Jahrhunderts starben die meisten
Leute ohne Anwesenheit eines Arztes. Dieser war auch noch nicht
notig fiir die Ausstellung eines Totenscheins. Der damals noch ehren-
amtliche Totengriber war zugleich auch Leichenschauer. Er stellte
den Tod fest, indem er dem Toten ein brennendes Streichholz unter
die Nase hielt und dabei die Flamme beobachtete.

Nachdem der Tote hergerichtet war, wurde er im Bett liegengelas-
sen und mit einem Leintuch zugedeckt. Die Versehkerzen blieben
bis zur Beerdigung vielfach brennen. Bis 1920 wurde noch eine
Rodelkerze am Kopfe des Toten entziindet. Dies war eine Kerze, die
man sukzessive ausrollen konnte. Immer aber wurde ein Ollimpchen,
eine Art ewiges Licht, entziindet, welches stets nachts, zum Teil auch
tagsiiber brannte. Von ihm wurde gesagt, es leuchte der armen Seele
nach Hause. Es blieb in allen Haushaltungen bis zum «Dreissigsten»
brennen. Bei tragischen Todesfillen, z. B. bei jung verstorbenen Ehe-
minnern, brannte es oft noch wihrend Monaten. In gewissen Fillen
wurde ein kleiner «Hausaltar» mit dem Limpchen und einer Photo
(meist einem «Leidbildli») oder auch mit Blumen errichtet.

Wihrend der ganzen Zeit bis zum Begribnis (in der Regel zwei
bis drei Tage) kamen Leute und nahmen _Abschied von Toten. Dabei
begleitete sie ein Mitglied der Familie ins Totenzimmer und deckte
die Leiche ab. Darauf beteten die Anwesenden einige Vaterunser (bis
vor dem Zweiten Weltkrieg). Sie kondolierten auch den Hinterblie-
benen bei dieser Gelegenheit durch einen Hindedruck, bei welchem
anscheinend meist nicht viel gesprochen wurde. Beim Tod von klei-
nen Kindern beglickwiinschte man die Eltern zum «Engelein», das
jetzt im Himmel fiir sie betete. Auch Kinder begleiteten die Erwach-
senen auf diesem Gang.

Jeden Abend fand in der Kirche zudem ein Rosenkranz statt, wo die
Dotfbewohner fir die arme Seele des Verstorbenen beteten. Hierbei
war der Pfarrer normalerweise nicht anwesend. Dieser Brauch erhielt
sich bis 1955. Nachher fand an jedem Tag ohne Messe ein Rosenkranz



Sterbebriauche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 157

statt, wihrend dem man bei einem Todesfall noch den Namen des
Verstorbenen nannte. Die Teilnahme daran ging aber seither merklich
zuriick. Eine eigentliche Totenwache fand in diesem Jahrhundert
nicht mehr statt. Die alten Leute erinnern sich aber noch an Erzih-
lungen ihrer Eltern von solchen Wachen, ohne aber Einzelheiten dar-
tber berichten zu konnen.

Die Nachbarschaftshilfe wihrend der Zeit zwischen Tod und Be-
gribnis scheint bis nach dem Zweiten Weltkrieg praktiziert worden
zu sein. Wenn notig, tibernahmen Nachbarinnen das Kochen und/
oder schauten nach den Kindern, Minner halfen im Stall. So wurde
die Trauerfamilie von den anfallenden Arbeiten entlastet und konnte
sich auf die Trauer um den Toten konzentrieren. Auch offizielle
Ginge, die eine Beerdigung mit sich brachte, wurden oft durch die
Nachbarn ibernommen.

Das Amt des Totengrabers hat sich in diesem Jahrhundert grund-
legend verindert. Urspriinglich war das Totengriberamt ein Ehren-
amt und zugleich verkniipft mit dem Amt des Leichenschauers. Seine
Prifung gentigte fiir das Ausstellen des Totenscheins. Er wurde von
der Trauerfamilie bezahlt. 1946 wurde die ehrenamtliche Stelle umge-
wandelt in eine halbamtliche, wobei die Gemeinde fiir die Hilfte der
Entschidigung aufkam.

In diesem Salir enthalten war bis 1966 auch dasjenige eines Gehil-
fen, welchen er von Mal zu Mal suchen musste. Seither versieht der-
selbe Gehilfe die Arbeit und wird vollumfinglich von der Gemeinde
entlohnt, ebenso wie (seit 1970) der Totengriber. Die Hinterbliebenen
kommen so iiberhaupt nicht mehr in Kontakt mit ihm, denn auch
seine Benachrichtigung ist hiermit Sache der Gemeinde geworden.
Das Amt des Totengribers umfasst jedoch mehr als nur das Ausheben
eines Grabes. Frither half er zum Teil den Toten anziehen oder ein-
sargen. Am Morgen des Begribnistages trug er mit seinem Gehilfen
den Sarg zum Haus hinaus und nahm so den minnlichen Verwandten
eine Aufgabe ab, welche diese zu Anfang des Jahrhunderts noch selber
ausgefiihrt hatten. Auch heute noch wird in Oberwil ein Grab von
Hand aufgetan und der Sarg vom Totengriber und seinem Gehilfen
an einem Seil hinabgelassen.

Ein Vorfall, der mir berichtet wurde, scheint mir charakteristisch
zu sein fiir die frithere Stellung des Totengribers im Dorf. 1926
wurde dem damaligen Totengriber die Matratze eines Totenbettes
geschenkt, nachdem er zusammen mit dem Dorfschreiner geholfen
hatte, die Leiche einzusargen. Dies erinnert vielleicht an eine frithere
Bezahlung in Naturalien. Sicher weist es aber auf eine niedrige Stel-



158 Regula Bochsler

lung des Totengribers in der Dorfgemeinschaft hin. Dieser war sehr
arm und daher auf den Zusatzverdienst angewiesen. Er konnte es
sich nicht einmal leisten, eine von den anderen wegen des Geruchs
verschmihte Matratze zuriickzuweisen. Auf seinen sozialen Status
lisst auch die Tatsache schliessen, dass er als einziger Mann des Dorfes
hie und da beim Herrichten der Toten half, einer spezifisch weiblichen
Titigkeit. Heute hingegen scheint er ein angesehenes Mitglied der
(traditionellen) Gemeinde zu sein. Die Leute sind ihm dankbar, dass
er eine Arbeit verrichtet, zu welcher sie sich selber unfihig fihlen.
Sein Talent zum Vorbeten wird hoch geschitzt, ist es doch heute keine
Selbstverstindlichkeit mehr.

Bis etwa 1945 wurden die Sarge vom nebenberuflichen Dozfschrei-
ner hergestellt. Er wurde kurz nach dem Tode von der Familie be-
nachrichtigt, worauf er ins Haus kam, um Mass zu nehmen am Toten.
Da er inklusive Lackieren meist zwei Tage brauchte, wurde der Tote
normalerweise am Vorabend des Begribnisses eingesargt. Die alten
Leute im Dorf nennen die Sirge noch heute «Totenbaum». Kinder
und Ledige hatten weisse Sirge, die Verheirateten schwarze. Geindert
hat sich dies erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Braun als neutrale
Farbe hob die Unterscheidung ledig/verheiratet auf. Nur fiir Kinder
wurde der weisse Sarg mit wenigen Ausnahmen weiter verwendet.
Der Ursprung dieses Wandels lag wohl in der Tatsache, dass im Spital
Verstorbene den Angehdrigen in einheitlich braunen Sirgen gebracht
wurden. Das mag erkliren, wieso die im Dorf hergestellten Grab-
kreuze die zivilstandsbezogenen Farben schwarz bzw. weiss zehn Jahre
linger beibehielten.

Wihrend man die Sirge friher zunagelte, bekamen sie spiter
unauffillige, gerduschlose Schrauben oder Haken. Urspriinglich hatte
der Sarg auf Kopfhohe eine Klappe, durch welche man das Gesicht
des Toten anschauen konnte. Ende der fiinfziger Jahre wurde diese
einfache Offnung zusitzlich durch ein Glas verschlossen. Dieses
scheint sich zwischen den Toten und den Betrachter zu schieben und
so die Distanz zwischen den beiden zu vergrossern. Zudem wurden
die Sirge im Laufe der Zeit viel reicher ausgestattet. Friher war der
Sarg nur mit einem Totenkissen und dem Leintuch aus dem Sterbe-
bett ausgestattet, in welchem man die Leiche vom Bett in den Sarg
hob. In den dreissiger und vierziger Jahren klebte man dafiir in golde-
nen Kartonlettern den Abschiedsgruss «Auf Wiedersehen» auf den
Sarg.

Der «Sduberung» der Leiche wird also immer mehr Aufmerksam-
keit geschenkt. Zugleich schiebt die Familie diese Aufgabe auf eine



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 159

aussenstehende, fiir diese Arbeit bezahlte Person, die Gemeinde-
schwester, ab. Die urspriingliche Néihe zur Leiche, welche fiir die
Leute nicht nur die Moglichkeit einer allméhlichen Ablosung beinhal-
tete, sondern auch ihre unangenehmen Seiten besass, reduziert sich
heute im bereits seltenen Falle eines Todes zu Hause auf wenige Stun-
den, oder im Falle eines Ablebens im Spital auf den Moment des
Sterbens.

Viele Handlungen, welche das Abschiednehmen wohl erleichterten,
weil sie den Hinterbliebenen durch den vorgegebenen Rahmen eine
Entlastung boten, gingen verloren mit der Ausgliederung des Ster-
bens aus der Familie. Denn frither blieb sie nicht allein mit dem Tod:
Nachbarn, Verwandte, der Totengriber, der Sargmacher und die
Grabbeterin hatten ihren festen Platz im Handlungsablauf und unter-
stiitzten die Trauerfamilie.

c) Der Begribnistag

Am Morgen des Begribnistages wurde der Sarg von den minn-
lichen Familienangehorigen zum Aufbahren vor das Haus getragen.
Fehlten diese, so fragte man die « Mannevélcher» (Madnner) der Nach-
barschaft um Hilfe. Dabei galt es jedoch zu beachten, dass, wenn man
den Sarg die Treppe hinuntertrug, der Kopf immer oben war und
der Tote mit dem Kopf zuerst zur Haustire hinausgetragen wurde.
Woher diese Vorschrift kam, wusste aber bereits niemand mehr zu
erkliren. Moglicherweise verunmoglichte diese Richtung des Tra-
gens nach traditioneller Vorstellung ein Zuriickkommen des Toten.

Neben dem Sarg wurde ein Tischchen mit Kerzen, Weihwasser und
einem Korb fir die Leidkarten, welche die Beerdigungsteilnehmer
brachten, aufgestellt. Auf dem Sarg brannte immer noch die Rodel-
kerze. Nach und nach kamen die Verwandten und ein grosser Teil
des Dotfes, um Abschied zu nehmen, indem sie nochmals das Gesicht
des Toten durch die offene Sargklappe anschauten und Weihwasser
darauf spritzten. Jede Familie gab dabei ein «Leidchirtli» ab.

Eine bestimmte Reihenfolge im Abschiednehmen scheint nicht ein-
gehalten worden zu sein, aber normalerweise sind es die engen Fami-
lienmitglieder, welche dies zuletzt tun. Nach alldem war es die Pflicht
des Totengribers, fiinf spezielle Vaterunser, die finf Wunden, zu
beten, welche von den Anwesenden mitgebetet wurden. Hierauf
schloss der Totengriber die Klappe des Sarges. Dieser Brauch des
Sargschliessens hat sich etwas gelockert, tut dies doch seit Ende der
finfziger Jahre zum Teil einer der Angehérigen. Normalerweise aber
gehort es immer noch zum Titigkeitsbereich des Totengribers.



160 Regula Bochsler

Der Totengriber war der eigentliche Organisator des Leichenguges.
Er bestimmte einen Knaben als Triger des Grabkreuzes, sofern die
Trauerfamilie dafur nicht schon einen nahen jungen Verwandten
gestellt hatte. «Chriizlitriger» zu sein, war eine grosse Prestigefrage
unter den Buben des Dorfes. Dieses Kre#g kam dann wihrend eines
Jahtres auf das Grab des Verstorbenen zu stehen. Es hat auch eine
Geschichte: Bis in die frithen sechziger Jahre war es fir Ledige und
Kinder weiss, fiir Verheiratete schwarz, in Analogie zur Sargfarbe.
Die heutigen Kreuze mit einem «Heiland» darauf waren frither nicht
iiblich. Dafiir verwendete man schwarze/weisse Schleier, welche den
oberen Teil des Kreuzes zu einem Dreieck formten (bis ca. 1930/35).
Nach etwa einem Jahr wurden die Kreuze durch Grabsteine ersetzt.

Auch das Schicksal der alten Grabkreuze hat sich gewandelt: Heute
werden sie meist von den Angehorigen nach Hause genommen, und
der Totengriber behilt eine gewisse Reserve von alten Kreuzen fiir
den Fall, dass ein Toter «ohne geliefert werden sollte». Frither war
ihr Schicksal «poetischer»: Die alten Kreuze wurden im Osterfeuer am
Ostersamstag verbrannt. Aus diesem Feuer nahmen bekanntlich die
Leute zwei angekohlte Scheiter nach Hause. Tobte dann draussen
der Sturm oder ein Gewitter, holte man sie von der «Schitti» (Est-
rich) und legte sie in Kreuzform vor das Tenn oder hinter das Haus.
Damit war das Haus vor Ungliick geschiitzt.

Die Sargtrdger waren schon vorher von der Trauerfamilie angefragt
worden, ob sie dieses Amt iibernehmen wiirden. Mehrheitlich waren
es Nachbarn, zum Teil auch gute Freunde des Verstorbenen. Erst
1957 wurde das erste Mal eine Mutter von ihren Sohnen zu Grabe
getragen. Dies 16ste erbitterte Diskussionen im Dorf aus. Verwandte
als Sargtriger erweckten den Anschein, man wolle den Toten los-
werden, man betrauere ihn nicht gebiithrend. Es scheint trotzdem, dass
diese Innovation der Zeit entsprochen hat, denn sie wurde seither oft
nachgeahmt, und die Leute empfinden dieses Vorgehen nun als einen
rithrenden Beweis familidrer Anhinglichkeit. Die befragten Alten, vor
allem die Frauen, fanden es «einen schonen Brauch».

Erst kurz vor dem Zweiten Weltkrieg biirgerte sich der Brauch
ein, den Sargtrigern ein «Znini» zu bezahlen, spiter lud man sie
meist zum Leidmahl ein. Vorher war dies ein selbstverstindlicher
Dienst. Niemand dachte daran, etwas dafiir anzunehmen. An den
Brauch, Ledige durch Ledige und Verheiratete durch Verheiratete
tragen zu lassen, erinnern sich nur die Alten, scheint er doch schon
in den spiten zwanziger Jahren verschwunden zu sein.

Der Brauch, Kinder durch Kinder tragen zu lassen, hat sich in der



Zum frommen Andenken

a6 unsere hebe Mutter, Schwiegermutter,
Grossmutter Urgrossmutter und Tante

Frau Witwe

Anna Huber-Fiiglistaler
Oberwil

Geb. 4. Apnl 1868 — Gest 27. Januar 1957

Gedenket im Gebete
meiner lieben Gattin, unserer lieben Mutter
und Grossmutter

Frau Marie Anna Wetli-Huber

zur Pest von Oberwil Aarg.

Geb. den 25. Juli 1883 im Litzituch Oberwil Aarg.
Gest. den 18. Dezember 1949 in Buch b. Frauenfeld

Du konntest unserm Blick entschwinden,
In unserem Herzen lebst Du fort.

Es lehrt den rechten Pfad uns finden,
Dein Beispiel und Dein Mutterwort

Barmherziger Jesus,
gib ihrer Seele die ewige Ruhe.

Vater unser. Ave Maria.

Zum frommen Andenken
an unsere liebe Mutter und Gattit.

Marie Miinger-Fiiglistaler
Oberwil

geb. 10. Juli 1888 — gest. 18. Mai 1955

Teure Mutter, ruh’ in Frieden,

Die du es stets so gut gemeint.
O blicke segnend auf uns nieder,
Bis Wiedersehen uns vereint.

Herr, gib ihr die ewige Ruhe
und das ewige Licht leuchte ihr

Vater unser. Ave Maria

Druzk F. Weissenbach. Bremgarten

(XeleXeYeTeTe) ‘,;ooogqggfg

C
o
o
o

fHevy [0 um
gib (& ’ ; das
ihm NN ¢ ; J ewige
die of | A iyt
ewige ; 2 tendyte
Ruhe! Alllo inm

ST ——— 1o
0000004‘\\0000001‘)}@

Sum frommen Andenken
an unjern inniggeliebten, unvergeflidyen
Gatten,, Dater, Sdymiegervater,
Brubder und Sdwager

Niidyael Bodysler

alt Gemeindeweibel

geb. 28. Sept. 1860 + geft. 13. De3. 1922
Ruly’ im Srieden, treues Daterhers,
ﬂusgeh&mpft‘l)ui! du den lefiten Sdymers
Nidit auf ewig find wir ja gefjdyieden.
Trennungswunden bluten nur hienieden.
£af' hoffend uns durdys Leben gehen,
Daf wir felig einjt uns alle wiederfehen.

Wir bitten Didy, barmherjigfter Jefus,

verleihe der Seele deines treuen Dieners

die Krone des ewigen febens. Amen.
(Ablag 300 Tage)

BUCHDRUCKEREI ZUM GUTENBERG, GOLDAU.




Regula Bochsler

Jyn 8 suadiow ‘rew ‘1z uap Fesua|q :13sBissRIq
yn LY, sualow ‘e z uap 3wisiaunoq :IAUIQRAS
YN 6 suadiow ‘qudy ‘1z uap Seyswes :peys Japuy Sundjpideg AQ

*9JPUBMIAUY pUn JIISIMIISID
upen ‘43[sydog-Jaqny W
1danpdf 13fan up

'ge61 1udy vz uap ‘imiaqo
dWYeU[II ] AYIISUYd wn

UIYIQ PUN 3J3Q30) USUIWOI} WIP UIUIQIOJSIIA Uaqal| uap uayaydwa nm
yelsaay 2y wn ‘ayn 6 suadiow jnay

‘BuniQ) 1y Jap W uayasIaA ‘Sejydsziay aS|ojul ‘YISl JpeMISUN qURlS 1T

FASTS0F -0 12y TR

s[juQ pun s1demydg ‘suisno)) ‘suyosiafaimydog ‘siapnig ‘uapen uaqaiad
S2J3SUN IPIIYISUIH WOA SUn[ISNIW 1P UdUY] Jim UIYIBW JINHIZIIWYIS

ad19zuy-sapo |

‘JPUESIOA SLIBMSNE LOBU INU USPIOM 8JB|NY|ZPIe

"ueyuepab Nz ‘GEZy - 0G OIUOH-40eYdIs0d ‘|IMmyas

-JowleH §.18}s0|) Sep ‘ueBlQuebuy 8ip uepiq UBWN|E UOA 8|j8jsuy
1MIBqO Ut JYN 00’61 WN ‘€861 lunr ' uep ‘Beisweg :uejsbissielq
joypeu4 wep jne Bunjwweseg

mIeqo Ul 1yn 00°0L ‘'E86L 1B 82 uep ‘Bejsweg :Bunbipieeg

IAeqO 'J8lNg-18||0) IYIEN Pun Jeyem

ueWINBQSSNN JOPUIY PUN JBJIOM-SIBUIIN BuBBjIOM pun pruped
JIMISQO ‘18Pl PUN JONEN-18{{0) Seu| pun Juoy

UONIUIAA ‘J8PUld PuUn JBI8yoS-18j|0) SUBWSUUY pun Leqoy
usjoyunpelun ‘J8PUIN PUN >0eg-18)|0) seuby pun Ap3
usjoyduNuIBIUN ‘19puUld PUn JeqniH-18{|0) SeJeyl pun UeqieH
NBISB|SO0W ‘18pulX Pun YoBqIYOH-16]10) JBIBWN pun uljopud
BPBUB) ‘JUNODSIA 18PUIY PUN YOBGQIYOH-10||0) Bleeg pun SOy
usl8ISHOPNY ‘I8puly PuN 18{|0)-wWwe.ig [NBd pun euep

1!MIegQ “Jepury pun uliBBeH-181|0) BIBY pPun puBupie
ueabuusBuesejun ‘Jepuly pun Builyeq-1e4|0y euew pun Jesor
uiBY ‘18qniH-J8||0) BuBK

JYow yoig uessaebien s3

“Wdld Pun eqer ‘Nequy
Jem s3 ‘ueqeByonNz 1eydQUOS Weules ueqen UIes JYer 28 w) 1e
elnp sjusweles uebijley eip yaINp EISen “Joyabuiey yois nz

JoeqnH-19]j0) pueulped
J8yjeAassoibin

pun Jejeassolp) ‘Jeyeasebeimyog ‘iejep uejbioseqne.s; ussesun
‘uelies ueqe| ueulew BelsBuyd uejemz we jey yobuey Jesun

081 esseys||e
£861 I1BN 'EZ ‘Imeqo 9968

3913ZNVS300L

puejieWwiey ued me Wi Lop
ueqeb epeyd 11q HoO ebow
‘pueH euteq Bissiey} pun nes
‘ueqen uleQ Jem uepieyoseq IS




Tabelle: Brauchpraktiken und Brauchelemente im Wandel Legende: ~ —— sicti_er na_chhgewiesen
——— verliert sic
N in bestimmtem Fall nicht mehr nachweisbar
J in bestimmtem Fall nachweisbar

Eintritt des Todes 1900 1910 1920 1930 1940 1950 1960 1970 1980
Versehgang mit Sigrist {
Gebete von Nachbarn S
«is And liite»
Gugger offnen )
Sterbezimmer verdunkeln o Lt 0000V 0 1 ] |

Zwischen Tod und Begribnis

Leichenschauer i
Nur Gesicht waschen - —--N
Gemeindeschwester wird beigezogen AR S
Beerdigungsunternehmen SV I —— N—
Hochzeitskleid Minner —— e N
Rock und Strimpfe Fraven (4 000000 00 0 00O N ] —s
Nachbarschaftshilfen — |
Rodelkerze —_—— e

Begribnistag
Zug zur Kirche mit Triger | J
mit Wagen ——_— 11

mit Auto ] NN _—

Schwarze Sirge
Weisse Sirge  fiir Ledige e N
fir Kinder —_————T
Weisse Kreuze fiir Ledige i
fiir Kinder
Sargschieber — Scheibe y€
Totengtiber schliesst Sarg 00 00— —ouoo 4 1 o e ] -—
Ledigenbogen {
Schulklassen ]
Zivilstandsbezogenes Tragen -—-
Kind trigt Baby allein —_———
Verwandte als Triger b-p— =
Leidfrauen am Zugsende
Abdankung draussen =1
Katafalk i
Leichenmahl zuhause —_—t——
Totengriber ehtenamtlich ¥
Schleier iiber Sargkreuz -
Sonderbegribnis fiir Selbstmérder
Ungetaufte

1

halbamtlich

[u—

Trauer

«Dreissigster»
«Siebter» y J
Grabbeterin -
Jahtzeit ewig /100 /50 /10 Jahre > >< e
Fernbleiben von Vereinsanlissen —_————
Fasnachtsverbot SR | ———
Band - Bindel - Knopf als Trauerzeichen

N

X




Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 161

Form des Grabgeleites der Klassenkameraden fiir ein Schulkind bis
heute erhalten, hat aber seine Differenziertheit eingebiisst. Bis anfangs
der dreissiger Jahre wurde der Sarg eines Siuglings von einem Maid-
chen auf den Armen getragen. Grossere Kinder wurden von zwei
Midchen getragen, schulpflichtige von deren vier. Erst nach der
Erstkommunion, welche im Alter von zwdlf bis dreizehn Jahren
erfolgte, wurden die toten Jugendlichen durch Jinglinge oder Min-
ner getragen. Fiir Kinder waren immer nur Midchen als Trigerinnen
zustindig. Diese wihlte man mit Vorliebe in den Nachbarsfamilien
aus; dabei wurde aber grosser Wert darauf gelegt, dass es Erstkom-
munikantinnen waren; diese trugen dann ihr Erstkommunionskleid
zur Beerdigung.

Die symbolische Markierung des Zivilstandes war friher im Zeremo-
niell fest verankert. Sie kam, wie schon erwihnt, in verschiedenen
Bereichen zum Ausdruck: der Sargfarbe, der Kreuzfarbe, dem Zivil-
stand der Triger. Der markanteste Unterschied aber war der soge-
nannte «Ledigenbogen», der aus nicht ganz einleuchtenden Griinden
von den meisten Leuten «Jumpfereboge» genannt wird, obwohl er
nicht geschlechterspezifisch, sondern zivilstandsbezogen verwendet
wurde. Es war ein etwa 1,5 m hoher und 1 m breiter Holzbogen, von
welchem die Gemeinde mehrere besass. War nun «ein Lediger»
gestorben, machten sich die unverheirateten Midchen des Dotfes
daran, diesen Bogen am Abend herzurichten, indem sie thn schmiick-
ten. Den Reicheren des Dotfes, welche das Material bezahlen konnten,
verzierte man ihn mit weissem Papier, welches ganz fein eingeschnit-
ten sich kriuselte und an den Bogen befestigt wurde. Dazu kamen
weisse Papierrosen.

Bei armen Leuten war der Bogen griin, da Immergriin anstelle des
Papiers verwendet wurde. Dies schlug sich frither auch in der Sprache
nieder, sagte man doch oft von einem ledigen Armen: «Ja, der be-
kommt auch einmal nur einen griinen Bogen», um seine wirtschaft-
liche Situation zu charakterisieren. Diese Bogen waren bis 1931/32
im Gebrauch. In die Mitte des Bogens schrieb der Dorflehrer auf ein
Papier den Namen des Verstorbenen und einen Bibelspruch gegen
ein kleines Entgelt. (Spiter nur noch den Namen.) Von zwei Erst-
kommunikantinnen im weissen Kleid wurde dieser Bogen dem Sarg
vorausgetragen und auf dem Friedhof vor dem Kreuz eingesteckt.
Dort wurde er stehen gelassen, bis er so recht «verhudlet» (zerzaust)
war.

Anfangs dieses Jahrhunderts lisst sich folgende Awordnung des
Leichenzuges rekonstruieren: Chriizlitriger [ eventuell Verein [ even-



162 Regula Bochsler

tuell Bogen [ Sarg | Kinder | Minner der Trauerfamilie /| Minner des
Dotfes [ Frauen des Dotfes / Frauen der Trauerfamilie. Diese Anord-
nung blieb unverindert bis etwa 1915. Dann nahmen die Kinder, jetzt
unter Leitung des Lehrers oder der Lehrerin, den Platz hinter dem
Chriizlitriger ein. Zur gleichen Zeit riickten die Leidméinner hinter
dem Sarg auf, und die entstehende Liicke fillte sich mit den Leid-
frauen. Seit 1973 ziehen keine Schulklassen mehr mit. Die Form des
Zuges war eine Zweierreihe. Dieser Brauch hat sich aber mit der Zeit
aufgeldst. Verwischt wurde auch die Grenze zwischen den Geschlech-
tern, zuerst in der Trauerfamilie (etwa Zweiter Weltkrieg), dann auch
in der Gemeinde (siebziger Jahre).

Auch die Kleidung der Leidtragenden hat sich verindert. Frauen der
Trauerfamilie (und eventuell die Kinder reicherer Trauernder) waren
schwarz gekleidet. Die Frauen der besseren Familien trugen einen
schwarzen Schleier iiber dem Gesicht, dessen Grosse sich mit der
Zeit immer mehr verringerte, hing er doch frither bis ins Kreuz (spi-
ter ist er ganz verschwunden). Bei Verheirateten, sowohl Minnern
als Frauen, tibernahm das sorgfiltig gehiitete Hochzeitskleid oft die
Funktion der Trauerkleidung (bis 1931 wurden alle Hochzeiten in
Oberwil noch in Schwarz gehalten). Minner, die keinen schwarzen
Hut hatten, banden sich ein schwarzes Band um ihn herum, und die-
jenigen, welche keine schwarze Kleidung besassen, ein schwarzes
Leidband um den Arm. Beides verschwand jedoch vor den zwanziger
Jahren. Das Leidband wurde bis im Zweiten Weltkrieg durch einen
Bindel im Revers und dann durch den bis in die frithen siebziger Jahre
hinein getragenen Leidknopf ersetzt. Das Schwarz der Kleider wurde
seit den sechziger Jahren sukzessive durch dunkle Farben ersetzt.
Heute tragen die wenigsten Leute Dunkel, sondern die Alltagsklei-
dung. Ein paar wenige Angehorige erscheinen noch in Schwarz.

Wihrend des Zuges rezitierten die Leute Rosenkrinze (vor allem
den «Schmerzhaften Rosenkranz») unter Anleitung des Totengribers.
Wenn der Zug etwa 200 m von der Kirche entfernt war, begannen die
Glocken zu liuten. Dies war auch das Zeichen fiir den Priester und
die Ministranten, dem Zug bis ans Friedhofstor entgegenzukommen
und auf ihn zu warten, um dann die Einsegnung vorzunehmen. Die
Abdankung fand bis 1975 draussen nach der Beerdigung statt. Mit
der Begriindung, die Leute wiirden heute ja nichts mehr aushalten,
hat sie darauf der jetzige Pfarrer ins Innere der Kirche verlegt.

In der Totenmesse hat sich wenig verindert, abgesehen von Ande-
rungen in der Liturgie. Das iibliche Totenlied «Requiem aeternam»
wurde durch ein anderes Lied, welches heute von Mitgliedern des



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 163

Kirchenchores gesungen wird, abgelost. Dies wird als angenehmer
empfunden, sei doch das alte Totenlied viel zu traurig gewesen. Ein
wichtiger Bestandteil der Totenmesse verschwand wihrend des Zwei-
ten Weltkrieges. Es war dies eine Art Katafalk mit einem tibergelegten
schwarzen Tuch, verziert mit einem Kreuz. Daneben standen zwei
grosse brennende Kerzen. Dieser Sarg-Ersatz stand erhcht beim
Aufgang zum Altar und wurde wihrend der Messe vom Priester
feierlich umschritten, geweihriduchert und mit Weihwasser bespritzt.
Fir verstorbene Kinder wurde frither keine Messe gelesen. Heute
legt man den Zeitpunkt von Kinderbegtibnissen so fest, dass sie vor
einer reguliren Messe stattfinden.

Die einschneidendste Verinderung im ganzen Brauchtum diirfte
wohl die endgiltige Aunfhebung des Leichenzuges gewesen sein. Die-
ser Vorgang begann 1962, als die Sargtriger immer mehr durch einen
Leichenwagen mit Pferden ersetzt wurden. Diese Transportart hielt
sich etwa zehn Jahre, wurde aber dann durch ein Leichenauto ersetzt,
welches nun den Zug anfihrt. 1975 fand der letzte Totenzug statt.
Auch hier wurde der Sarg mit dem Auto transportiert. Bereits seit
1970 aber war es die Regel, dass der Tote ohne Zug direkt vor den
Friedhof gefahren wurde. Nur 1979 fand (auf Wunsch eines Verstor-
benen) nochmals ein traditioneller Zug mit Sargtrigern statt.

Seit etwa sechs Jahren werden die Toten auch nicht mehr zu Hause
aufgebahrt. Das Kernstiick des Totenbrauches, das Leichenbeging-
nis, fiel damit weg. Man Gbergab die Verstorbenen lieber der Leichen-
halle in Bremgarten.

Parallel zur Auflésung des Leichenzuges verinderte sich die Be-
handlung der im Spital Gestorbenen. Urspriinglich wurden sie so
schnell wie m&glich aus dem Spital nach Hause geholt und aufgebahrt
bis zur Beerdigung. Mitte der sechziger Jahre hatte es sich durch-
gesetzt, den Toten erst am Begribnistag heimzuholen und ihn nur
noch morgens vor dem Hause aufzubahren. Heute werden die Toten
vom Spital direkt vor den Friedhof gefahren.

Als Grund fiir die Aufgabe des Leichenzuges wurde von allen Leu-
ten iibereinstimmend der Verkehr auf der einzigen grossen Strasse im
Dorf genannt, welche fir die Ziige benutzt werden musste. Ob dies
der einzige Grund sei, bleibt aber eher fraglich, denn die Teilnahme
der Dorfbewohner war schon lingere Zeit stark riickldufig. Ohne
diese Tatsache wire eine Aufhebung des Zuges sicher undenkbar
gewesen.

Zum Leidmahl wurde miindlich eingeladen, und zwar vor dem Be-
gribnis oder gleich anschliessend, durch einen Verwandten oder einen



164 Regula Bochsler

Nachbarn, welcher der Familie behilflich war. Zur historischen Ent-
wicklung dieses Leidmahls lisst sich folgendes sagen: Es wurde
immer grosser, indem man nicht mehr nur die engsten Verwandten
und ausnahmsweise die Nachbarn einlud, und es verlagerte sich gene-
rell von zu Hause ins Restaurant. Bei der Wahl des Ortes spielte aber
die 6konomische Situation der Hinterbliebenen eine grosse Rolle.
Armere Leute pflegten bis in die vierziger Jahre hinein das Leidmahl
zuhause abzuhalten. Dies wiederum hatte einen Einfluss auf die An-
zahl der geladenen Giste. Zu diesem Anlass rdumte man die Stube
aus, um moglichst viele Leute einladen zu kénnen. Auch beim Leid-
mahl spielte die Nachbarschaftshilfe eine grosse Rolle: Meist blieb
wihrend dem Begribnis eine Nachbarin im Haus, kochte und half
servieren, Dafiir gab man ihr dann oft Kartoffeln, Gemiise oder
andere landwirtschaftliche Produkte (selten Geld) mit nach Hause.

Eine der alten Frauen erinnert sich noch ganz genau an den Menii-
plan eines Leidmahls von 1914, welches fiir sie das imposanteste Essen
ithrer Kindheit zu sein schien: Siedfleisch und Suppe, Schinken und
Brot, zum Trinken Wein und zum Dessert drei « Gugelhopfe» und
Kaftee. Dieses Essen, welches uns nicht allzu tppig vorkommt, scheint
aber fiir die Leute sehr aussergewohnlich gewesen zu sein. Es zeigt
auch, dass man sich nicht «lumpen» lassen wollte an einem Leidmahl.

Beschwingt vom Wein, soll die Runde jeweils beinahe Festcharak-
ter angenommen haben. Heute scheint im allgemeinen zu grosse
Frohlichkeit als eine Missachtung des Toten zu gelten, wihrend sie
frither zum Teil von den Sterbenden ausdriicklich gewiinscht wurde
in Form von Gesang und Tanz.

Nach dem Leidmahl begab man sich geschlossen noch einmal zum
frischen Grab um zu beten. Dies wird auch heute noch, vor allem
von den Angehorigen, so gehalten.

d) Die Trauer

Die Trauer war ein hochformalisierter Bestandteil eines Todesfalles.
Es bestanden verschiedenste Regelungen, welche von den Trauern-
den eingehalten werden mussten. Fiir eine Frau verlangte der Tod eines
nahen Verwandten das 7ragen von schwarger Kleidung. Sonntags zur
Messe trug sie «vollig schwarz». Bis zum «Dreissigsten» verdeckte
sie in der Kirche ihr Gesicht mit einem am Leidhut befestigten
Schleier. Nach dem «Dreissigsten» wurde dieser Schleier zuriick-
geschlagen. Im Haushalt und vor allem auf dem Feld gentigten dunkle
Kleider. In diesem Fall durfte aber die schwarze «Trurschiibe»
(Schiirze) nicht fehlen. Auch kleinere Mddchen trugen solche. Méinner



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 165§

waren diesbeziiglich weniger streng gehalten. Schwarze Kleider waren
fiir sie eine Ausnahme. Bis anfangs der zwanziger Jahre trugen sie
ein Leidband um den Arm, dann einen Leidbindel im Revers, der
spiter durch den Leidknopf abgel6st wurde. Dieser ist heute praktisch
ausser Gebrauch und wird hochstens noch von ein paar alten Min-
nern getragen.

Die Trauergeit unterlag einem ganzen System von Abstufungen:

fir ein Neugeborenes galt der Beerdigungstag als ausreichende
Trauerzeit. Diese wurde unter Umstinden nur von der Mutter ver-
lingert. Fiir Kinder und Jugendliche galt ein halbes Jahr; beim Tod
eines Geschwisters gentigte ebenfalls ein halbes Jahr. Fiir Kinder,
Eltern und Ehegatten war es ein Jahr. Altere Witwen legten die Trauer
bis zum eigenen Tod meist nicht mehr ab.
Heute wird die Trauer von weniger Leuten getragen und dies iiber eine
kiirzere Zeit. Aber auch jetzt noch wird im «alten Teil» der Gemeinde
recht genau aufgepasst, wer es wie mit der Trauer hilt. Trotzdem
scheint auch bei den Alten eine gewisse Toleranz (oder Anpassung ?)
spuirbar.

Auch das soziale Verbalten der Trauernden verinderte sich. Es war
gezeichnet durch eine starke Isolation innerhalb der Dorfgemein-
schaft. Bis zum Dreissigsten vermieden es die Witwer, an den im
Dorf sehr wichtigen Vereinsaktivititen teilzunehmen (bis etwa zum
Zweiten Weltkrieg). Die Wirtschaftsbesuche wurden drastisch ein-
geschrinkt. Kartenspielen sowohl zuhause wie auch in der «Beiz»
war verpont. Die Teilnahme an der Fastnacht war verboten, auch fiir
Kinder, und dies zum Teil bis heute. «Z’Tanz gah» war ebenfalls
nicht erlaubt. Doch scheint es, dass Trauernde bei Festlichkeiten dabei
sein durften, aber nur um zuzuschauen; dies aber eher gegen Ende
des Trauerjahres.

Im Falle des Todes des Ehepartners war eine Wiederverheiratung
erst nach einem Jahr moglich. Alte Leute kennen hierzu aber noch
eine andere Regelung: Eine Frau darf sich erst nach einem Jahr wieder
verheiraten, ein Mann bereits nach vier Wochen. Diese Regelung
scheint ihnen aber heute ziemlich suspekt zu sein. Sie konnten mir
auch keinen Fall anfithren, in dem dies geschehen sei. Die Heirat eines
nahen Familienmitgliedes wihrend der Trauerzeit kam selten vor.

Bis etwa 1958 wurden noch der «Dreissigste» und der «Siebte»
gefeiert. Beides sind Gedenktage fiir den Verstorbenen. An den betref-
fenden Tagen ging die ganze Familie und Verwandtschaft, am «Dreis-
sigsten» zusitzlich ein grosser Teil des Dorfes, zur Messe, welche dem
Toten geweiht war. Der «Dreissigste» hat sich bis heute gehalten,



166 Regula Bochsler

wird aber nur noch von den Verwandten und vielleicht ein paar alten
Frauen des Dotfes besucht. Wihrend dieser beiden Messen wurde der
Katafalk vor dem Altar aufgestellt, um die Prisenz des Toten zu
symbolisieren.

Der wichtigste allgemeine Totenfeiertag ist Allerheiligen. An die-
sem Tag gehen die Leute zur Messe und gedenken der Toten. Hierzu
werden auch die Griber festlich geschmiickt. Frither geschah dies
mit Papierblumen, seit 1922 bringen die Leute Gartenblumen, vor
allem Astern, auf die Griber. Auch heute noch ist Allerheiligen der
Tag, an dem man sich im Dorf auf dem Friedhof trifft. Anwesend
sind auch viele in Oberwil Gebiirtige, heute Auswirtswohnende, die
mindestens an diesem Tag in ihr Heimatdorf «auf die Griber gehen».

Frither gehorte das Messestiften zu jedem Todesfall. Jede gelesene
Messe bedeutete einen Ablass fiir den im Fegefeuer weilenden Ver-
storbenen. Heute hat sich das Messestiften praktisch verloren. In den
letzten zwei Jahren wurden in der Gemeinde keine Messen mehr
gestiftet. Die Messen wurden hauptsichlich aus dem eingezogenen
Geld der Grabbeterin finanziert. Auswirtige legten ihren Leidkirt-
chen oft Geld bei fiir eine Messe oder merkten an, dass sie eine oder
zwel Messen gestiftet hatten. Letztere wurden gleich nach dem Tode
gelesen. Die anderen waren eine Stiftung bei der Kirche, welche sich
verpflichtete, immer am Todestag jeden Jahres eine Messe fur die
Verstorbenen zu lesen. Dieses sogenannte «Jahrzeit» wurde dann
mindestens von den niheren Verwandten besucht. Wiahrend der Messe
lag das Katafalktuch vor dem Altar und wurde vom Priester gesegnet.
Es machte eine gewthnliche Messe zu einem «Jahrzeit».

Bis 1932 waren alle «Jahrzeite» auf ewig gestiftet. Von 1932 bis
1954 beschrinkte man auf Betreiben der Kirche die Frist auf 5o oder
100 Jahre. Zwischen 1954 und 1982 waren noch so oder 25 Jahre
tblich, und seit diesem Jahr ist es auf eine Weisung der Kirche noch
moglich, ein «Jahrzeit» auf zehn Jahre zu stiften. Dieser Reduktion
ging eine Uberlastung der Kirchgemeinden durch zu lesende Messen
voraus, so dass viele «Jahrzeite» zusammengelegt werden mussten
und damit ihren individuellen Gedenkcharakter verloren.

Eine besondere Form von Messestiften lag dem «Gregorianischen
Messebund» zugrunde. Sein Zweck war, den Mitgliedern im Todes-
fall eine Serie gregorianischer Messen d.h. dreissig gesungene Mes-
sen hintereinander bis zum «Dreissigsten», zu sichern. Dies entspricht
nach einer Weisung Papst Gregors VII. einem vollstindigen Ablass.
Bei einem Todesfall wurden also die Kosten (frither go Franken, dann
180 Franken) durch die Anzahl der Mitglieder geteilt. Dieser Bund



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 167

war ein Zusammenschluss von Leuten, welchen es unmdglich schien,
diese Summe fiir den eigenen Tod aufzubringen, und welche an die
Wirkung der Messen fur ihr Seelenheil glaubten. Die Existenzberech-
tigung dieses Bundes scheint sich in Oberwil seit ungefihr 15 Jahren
verwirkt zu haben, nahm doch das Stiften von Messen allgemein ab,
und die allermeisten Familien hatten nun genug Geld, die gewiinsch-
ten Messen selbst zu bezahlen.

Die letzte Grabbeterin Oberwils lebt noch und ist 84jihrig. Sie hat
ihre Arbeit bis Ende der sechziger Jahre noch verrichtet. Diese be-
stand aus zwei Teilen: Der eine war das sogenannte «Einziehen»:
Hierbei ging die Grabbeterin innerhalb einer Frist von zehn Tagen
nach einer Beerdigung von Haus zu Haus, um Geld einzuziehen, mit
welchem dann Totenmessen finanziert wurden.

Bis Anfang der zwanziger Jahre war dieses Einziehen zivilstands-
bezogen, d.h. wenn der Tote unverheiratet war, wurde nur bei Un-
verheirateten eingezogen und bei einem verheirateten Toten nur bei
Verheirateten. Der zweite Teil ihrer Aufgabe bestand im tiglichen
Beten von drei Vaterunsern am Grabe des Frischverstorbenen und
dem Beten eines «Zehners» (Rosenkranzes) zuhause, und zwar bis
zum «Dreissigsten». Die Zahl der Gebete scheint sich im Laufe der
Zeit stark vermindert zu haben. Eine weitere Aufgabe bestand im
Auftillen der Weihwasserbecken auf den Gribern. Fir diese Arbeit
wurde sie von der Familie bezahlt, wobei der Betrag vor 1950 Fr. 7.—
bis Fr. 8.— betrug und nachher Fr. 12.—. Bei sehr armen Leuten wurde
ihr Lohn aus dem gesammelten Geld bezahlt.

Die Grabbeterin war immer eine Frau, und zwar eine Ledige (oder
Verwitwete), die, wie die anderen Frauen meinten, «genug Zeit hatte,
so viel zu beten». Das Amt wurde von einer Frau zur andern weiter-
gegeben, indem die alte Grabbeterin eine ihr wiirdig erscheinende.
Frau selber anfragte, ob sie nicht ihre Arbeit iibernehmen wolle.
Voraussetzung war neben dem Zivilstand auch der Ruf der Frommig-
keit. Dementsprechend war die Grabbeterin ein hochgeachtetes Mit-
glied der dorflichen Gemeinschaft.

Nach der Beerdignng wurde zuerst einmal das Totenzimmer griindlich
gereinigt, indem man es vollstindig schrubbte und versuchte, mit
Kolnischwasser dem iiblen Geruch Herr zu werden, was bei den
Holzboden und dem «Riinne» der Toten anscheinend nicht immer
leicht war. Dann erfolgte die «Totenwidsche», in welcher man das
restliche Bettzeug und die Kleider des Toten wusch. Hierauf durfte
das Zimmer bis zum «Dreissigsten» von niemandem mehr beniitzt
werden.



168 Regula Bochsler

Seit den zwanziger Jahren liess man auch sogenannte «Leidbildli»
drucken. Diese wurden an Bekannte und Verwandte verschenkt,
welche diese ins Gebetbuch legten. Urspriinglich war es ein Mittel,
Leute zum Beten fiir die arme Seele des Verstorbenen zu bewegen.
Diese Neuerung wurde von den «Besseren» im Dorf eingefithrt. Bei
nahen Verwandten hingen diese Leidbildli oft in der Stube als Anden-
ken an den Verstorbenen (vgl. Abb. oben).

Auch die Trauer war also nicht ein individuelles Verhalten der Hin-
terbliebenen. Feste Regeln, tiber deren Einhaltung die Dorfgemein-
schaft wachte, steckten den Handlungsspielraum der Trauernden ab
und ermoglichten so eine behutsame Ablosung vom Verstorbenen.
Den Hinterbliebenen erleichterte dies eine Anpassung an ihre neue
soziale Situation.

Die Beschiftigung mit dem Toten war fir heutige Begriffe un-
geheuer intensiv. Grabbesuche an bestimmten Tagen, mit vorher-
gehender Ausschmiickung der Griber, waren hiufig, Gebete auf den
Gribern nach den Messen etwas Selbstverstindliches.

e) Besondere Tote

Wenn eine Fran im Kindbett stirbt, so darf sie der Gnade Gottes
sicher sein. Die Leute sagten friher von einer «Chindbetteri», sie
komme «munduff in Himmel», das heisst direkt, ohne Umweg tber
das Fegefeuer.

Dieser Ausdruck sowie das immer noch iibliche Wort « Totenbaum»
fiir Sarg scheinen Belege dafiir, dass gerade im Umkreis des Todes
Traditionen besonders zdhlebig sind; dementsprechend kénnen sich
alte Ausdriicke linger halten als in anderen Bereichen.

Der Todesfall einer Wéchnerin war auch der einzige Fall, wo ich
eine Grabbeigabe (ausser dem iblichen Rosenkranz/Kreuz) nach-
weisen konnte. 1918 wurde einer wihrend der ersten Niederkunft an
Drillingen verstorbenen Frau der Brautschleier mit ins Grab gegeben.
Starb auch das Kind wihrend der Geburt, wurde es im Sarg der Mut-
ter mitbegraben, auch wenn es ungetauft war.

Ungetaufte Kinder waren immer totgeborene Kinder, denn die Auf-
merksamkeit bei einer schwierigen Geburt galt da im grossen Masse
der Sorge, das Kind vor einem eventuellen Ableben zu taufen.
Taufen konnten im Notfall von jedem Laien vorgenommen werden,
es geniigte dabei, den Kopf des Kindes mit etwas Flissigkeit zu
benetzen. (Uberlebte das notgetaufte Kind, nahm der Pfarrer spiter
noch eine ordentliche Taufe vor.) Die bei der Geburt gestorbenen Kin-
der erhielten immer eine Taufe, meist von der Hebamme. Die ungetauft



Sterbebrauche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 169

gestorbenen Kinder nannte man «Chind ohni Freud ohni Leid». Sie
kamen nicht wie die anderen verstorbenen Kinder in den Himmel.
Der Ort, wo sie nach dem Tode verblieben, war eben einer, wo es
weder Freude noch Leid, also weder Himmel, Hélle noch Fegefeuer
gab. Sie bekamen auch kein ordentliches christliches Begribnis. Noch
1918 verscharrte man sie, meist in einer Schachtel, in einer Ecke des
Friedhofes hinter der Kirche. Spiter legte man sie entweder einem
Verwandten oder dem im Dorf Letztgestorbenen ins Grab. Fiir die
Familie, vor allem die Miitter, scheint dies sehr hart gewesen zu sein.
Diese hitten sich jeweils fast «hindersinnet» (verzweifelt). Bei einem
solchen Todesfall ging ihnen auch ein Engelein verlustig, welches
fiir seine Familie im Himmel betete. Diese Kinder wurden im Sterbe-
buch der Pfarrei nicht eingetragen.

Auch die Selbstmirder erhielten in Oberwil noch lange ein spezielles
Begribnis. Die alten Leute mogen sich noch an Erzihlungen ihrer
Viter erinnern iber «im Holz» verscharrte Selbstmorder. Es gab
einen Wald namens «Gruehalde» oberhalb des Dotfes, der fiir diesen
Zweck bestimmt war. In der von mir untersuchten Zeitspanne findet
sich noch ein Fall einer Sonderbehandlung. 1919 erhingte sich ein
Mann, welchen die Polizei im Rausch in Wohlen aufgegriffen hatte, in
seiner Zelle. Er wurde morgens um 5 Uhr im Beisein des Totengri-
bers und des Gemeindeammanns ohne Priester beerdigt. Die Aus-
sagen uber den Platz des Grabes differieren allerdings. Es bleibt
unklar, ob er nur am Rande des Friedhofs verscharrt wurde oder ein
Grab in der fortlaufenden Reihe der Verstorbenen erhielt.

Heute werden Selbstmorder nicht mehr verachtet, im Gegenteil:
auch die Alten sind heute der Meinung, dass niemand tber die aus-
gestandenen Qualen eines Menschen urteilen kénne. Das Bild des
Selbstmorders als Opfer (und nicht als Morder) hat sich durchgesetzt.

Die Teilnahme an diesen Beerdigungen ist im Dorf relativ gross.
Dies mag auf der einen Seite einer gewissen «Sensationslust» zuge-
schrieben werden. Es scheint aber eine echte Anteilnahme am Leid
«der armen Familie» mitzuklingen.

f) Todesvorzeichen, Geschichten und Motive

Geschichten um den Tod und die Toten gibt es viele. Sie machen
einen grossen Teil der Erzihlungen aus, in welchen man bei Zusam-
menkiinften gemeinsam die Vergangenheit rekonstruiert. Diese fir
mich als Stadtkind eigenartige Form des Sprechens miteinander ist
sehr wichtig fir die Dorfbewohner. Beim Erzihlen kennen die mei-
sten Anwesenden diese Geschichten selber auch und steuern Ergin-



170 Regula Bochsler

zungen und Berichtigungen bei. Bei Differenzen entstehen lebhafte
Diskussionen, bis die Rekonstruktion zu aller Zufriedenheit ausfillt.
Fast scheint es, als werde durch diese Art von Kommunikation immer
wieder von neuem eine Zusammengehorigkeit beschworen und auch
herbeigefiihrt.

Die alten Leute kennen unglaubliche Mengen von Geschichten
iiber ungewohnliche Vorfille im Dorf, denn diese sind ja der Stoff,
aus dem alle geselligen Anlisse gewoben sind. Das Leben erscheint
darin dicht und bunt. Diejenigen, welche den Tod betreffen, reichen
vom scheinbar lebendig begrabenen Baby, welches Kinder beim
Spielen auf dem Friedhof aus dem Grab heraus weinen horten (und
das dann nach erneutem Ausgraben doch tot war) bis zum am Beerdi-
gungstag geplatzten Sarg, den niemand mehr so recht tragen wollte.

Diese Art von Geschichten wurden auch mir ohne Vorbehalte
erzihlt. Zuriickhaltender wurden die Leute erst dort, wo ich sie auf
Wiederginger, Todesvorzeichen usw. ansprach. Zum einen Teil wehr-
ten sie sofort ab mit der Bemerkung, das sei doch alles «dummes
Zeug», zum anderen wichen sie meinen Fragen einfach aus. Meist
wutde ein Erzihlen erst ermoglicht durch ein Gesprich tiber «Aber-
glauben» und Phinomene, welche sich Menschen nicht erkliren
konnen. Oft schien es mir, als erwarteten die alten Leute eine Ver-
urteilung meinerseits, da ich ihnen als «Wissenschafterin» erschien,
welche bekanntlich «solche Dinge» ablehnt. Berichteten sie mir trotz-
dem ihre Geschichten, geschah dies meist mit dem Zusatz, dies sei
aber eine Tatsache, sie wiirden dafiir biirgen, oder der Erzihler dieser
Begebenheit sei ein(e) aufrechte(r), ehrliche(r) Mann/Frau gewesen.
Im folgenden méchte ich einen Eindruck vermitteln vom Reichtum
solcher Erzihlungen, welche von einer starken Verbundenheit der
Lebenden mit den Toten zeugen. Trotz ithrem Tod kann eine Person
in der Vorstellungswelt auf vielfaltige Art und Weise die Verbindung
zu den Lebenden suchen, meist in einer Form, welche die Uberleben-
den dngstigt. Die ganze Landschaft rings um das Dorf ist von «Ge-
spenstern» bevolkert, die alle ihr Gebiet haben, in dem sie umgehen.
Musste jemand nachts einen Weg gehen, der durch ein solches Gebiet
fihrte, machte er oft einen Umweg, um einer Begegnung auszu-
weichen.

Die Todesvorgeichen, von denen es frither sicher sehr viele gegeben
hat, haben sich auf drei den Leuten noch bekannte reduziert: Das
heute am weitesten verbreitete Vorzeichen ist der Ruf des «Wiggels»,
des Kiuzchens, das viele Leute aufgrund eigener Erfahrungen be-
stitigten. Ein Grab iiber den Sonntag offenstehen zu lassen, bzw.



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 171

einen Toten uber Sonntag aufgebahrt zu haben, heisst, dass es bald
wieder einen Todesfall im Dotf geben wird. Die dritte ungliickliche
Konstellation war ein Stundenschlag der Kirchuhr wihrend des
Wandlungsliutens der Messe; man sagte in diesem Fall, es schlage
jemandem die Todesstunde.

Fast wie ein Todesvorzeichen war es, wenn jemand sich an einem
Wegkreuz oder einem Bildstock vergriff. Mit Sicherheit fithren die
Alten mindestens zwei Todesfille im Dorf auf einen solchen Frevel
zuriick. Beide Schiander starben kurz nach dem jeweiligen Vergehen.

Eine andere Art, in welcher sich der Tod auf «iibersinnliche» Art
bemerkbar macht, ist das Kiinden. Darunter versteht man, dass ein Ster-
bender seinen Angehorigen oder Freunden seinen Tod «verkiindet».
Dies kann auf verschiedenste Weise geschehen: Durch Klopfen, durch
Rufen des Namens der Person, bei der «gekiindet» wird, oder durch
den Lirm, welcher an das Herabfallen von Dingen gemahnt. Ster-
bende konnen auch durch das Anhalten von Uhren «kiinden», oder
sie erscheinen gewissen Leuten im Traum, um sich von ihnen zu ver-
abschieden. Ebenfalls wurde mir von herabfallenden Uhren, Fenster-
liden und Bildern berichtet. Auch wenn sich Tiiren von selbst 6ffnen,
kann das ein Zeichen sein. Das «Kiinden» kann zum Beispiel folgen-
dermassen ablaufen: Wihtend eine Familie beim Essen sass, klopfte
ihr 12jdhriges Midchen mit dem Holzschuh mehrmals auf den Boden.
Hierauf sprang der Vater vom Tisch auf und sagte: «Die Gotte hat
sich gekiindet». Diese lag krank in einem Zimmer des oberen Stockes,
wurde aber nach dem Vorfall nur noch tot aufgefunden. Auch die
Erklirungen des Kindes, es selbst hitte geklopft, konnten die Familie
nicht von der Idee abbringen, die Gotte hatte sich bei ihrem Tod
«gekiindet».

Wandelnde sind ruhelose, biissende Tote, die umgehen. Sie sind ein
weitverbreitetes Motiv, in welchem sich kirchliche Fegefeuerlehre
mit dem élteren Glauben an die Wiederkehr der Toten vermischt.

Die alten Leute im Dorf sind mit den Wandelnden oder Wiederkeh-
rern, wie sie auch genannt werden, bestens vertraut. Da ich nicht alle
mir erzihlten Geschichten wiedergeben kann, fasse ich die wichtigsten
Punkte an dieser Stelle nur zusammen. Allgemein lisst sich sagen, dass
schlechte Leute generell, besonders aber Marksteinversetzer (biuer-
liche Gesellschaft!), Betriiger und Selbstmérder wandeln miissen.
Wandelnde koénnen verschieden erscheinen: Sie kdnnen aussehen
wie zu Lebzeiten und normal gekleidet sein, oder sie sind halb schwarz,
halb weiss gekleidet. Dies ist sicher als Zeichen ihrer halbgereinigten
Seele im Fegefeuer zu verstehen. Aber auch die Gestalt eines Tieres



172 Regula Bochsler

konnen sie annehmen, wie im Falle des schwarzen Hundes beim
Grenzstein (!) in Berikon. Ebenfalls moglich ist die Gestalt eines
Lichts. Das Erscheinen wird von den Uberlebenden meist als Auffor-
derung verstanden, fiir die arme Seele zu beten. Mit einem Kreuz,
das man aufstellt, glaubte man, solche Erscheinungen bannen zu
kénnen, was im Falle eines wandelnden Lichts um 1910 auch gemacht
wutde. Die Toten konnen allen Leuten erscheinen; Fronfastenkindern
erscheinen sie aber mit Vorliebe. Was ein Fronfastenkind aber ist,
konnte mir niemand mehr erkliren. (Es sind Kinder, welche in den
Quatemberwochen geboren wurden.) Wandelnde gehen mit Vorliebe
zu traditionell fixierten Zeiten um: In den von mir aufgezeichneten
Erzihlungen vor allem an Weihnachten, im Advent und am Silvester.
Wenn man ihnen begegnet, muss man vorsichtig sein, ihre Beriih-
rungen konnen Schwellungen oder Verbrennungen hervorrufen.

Als ein deutliches Zeichen wird auch das Erscheinen der Toten im
Traum gewertet. Sie fordern den Triumenden zum Beten auf oder
konnen ihm signalisieren, dass sie soeben erlost worden sind (Traum-
bild: Die verstorbene Mutter schwenkt einen Strauss weisser Astern
vor einem Altar und lichelt dabei gliicklich). Arme Seelen kénnen aber
auch im Haus, in einem Zimmer oder in einem Kasten wohnen. Dort
liess man sie jeweils von einem Kapuziner «uselose». Erschien jeman-
dem ein(e) Tote(r), ritselte man gemeinsam, welches seine/ihre Ver-
gehen waren, die ihn/sie zur Rickkehr zwangen. Solche Erscheinun-
gen wurden aber auch eingesetzt als wichtiges Erziehungsmittel.
Man drohte den Kindern mit diesen Gestalten, um sie zum Gehort-
sam anzuhalten.

3. Ein moderner Tod

Um noch einmal zu verdeutlichen, was von der Fiille der oben
beschriebenen Verhaltensweisen heute noch ubriggeblieben ist,
mochte ich die Schilderung eines Todesfalles in Oberwil 1982 anfi-
gen: Die meisten Leute sterben im Spital. Kommt es dennoch vor,
dass jemand zuhause stirbt, behilt man den Toten nicht mehr im
Haus. Meist wird er wenige Stunden nach Eintritt des Todes durch
ein Beerdigungsinstitut nach Bremgarten tberfiihrt, welches auch die
Herrichtung der Leiche tibernimmt.

Am Beerdigungstag wird der Sarg 20 Minuten vor der Beisetzung
vor dem Friedhofseingang aufgestellt, daneben ein Tischchen mit
zwel Kerzen, dem Weihwassergefdss und einem Korbchen fiir die
Beileidskarten. Die Teilnehmer sind nicht mehr schwarz gekleidet,
hochstens die nichsten Angehorigen. Sie nehmen Abschied vom



Sterbebriuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 173

Toten, indem sie ihn nochmals ansehen und Weihwasser auf die Glas-
scheibe (iiber seinem Kopf) spritzen. Darauf tritt der Totengriber
vor die Leute und betet laut vor, die Leute antworten ihm im Wechsel-
gebet nur noch spirlich. Mit dem Auftreten des Pfarrers kommen die
kirchlichen Regeln fir die Beisetzung zum Tragen, welche sich bis
heute gleichgeblieben sind.

4. Schlussbemerkungen

Je linger ich mich mit dem Sterben in Oberwil beschiftigt habe,
desto klarer wurde mir, dass der Tod ein Spiegel des Lebens ist. Die
Aufgabe ilterer Formen von Totenbriuchen muss hier mit dem Wan-
del der biuerlichen Lebensformen zu tun haben. Ich mochte an dieser
Stelle versuchen, die Verbindung des Todes mit dem Leben zu skiz-
zieren und zeigen, welche Verinderungen der Lebensumstinde eine
Verinderung der Todesbriuche mit sich gebracht haben. Dabei ver-
zichte ich bewusst auf eine Interpretation aller Einzelmerkmale, da
mir aufgrund meines beschrinkten Wissens tiber das Dorf Oberwil
die Gefahr zu gross erscheint, im einzelnen an den tatsichlichen Voz-
kommnissen vorbeizuinterpretieren.

«Brauchmissiges Verhalten ist (also) immer an eine Gemeinschaft
gebunden, und umgekehrt ist die Gemeinschaft durch die Gemeinsam-
keit ihrer Briuche verbunden»!. Dieser Satz scheint mir vieles zu
erkliren, dem ich im Laufe meiner Arbeit begegnet bin. Die Gemein-
schaft war ein Bauerndorf von etwa soo Einwohnern. Man lebte in
mindestens drei Generationen umfassenden Familien zusammen. Fast
alle im Dorf lebenden Personen waren in der Landwirtschaft titig.
Nachbarschaftshilfe war bei dieser Lebensform etwas Selbstverstind-
liches und durch Brauch Geregeltes. Diese Gemeinschaft (in der viele
Leute zusitzlich miteinander verwandt waren) fand sich jeweils bei
den grossen Ubergingen eines ihrer Mitglieder zusammen. Bei einem
Todesfall zelebrierte man den Austritt eines Mitgliedes aus dieser
Gemeinschaft. Zugleich wurde die Zusammengehorigkeit der Leid-
tragenden bestarkt und ihr Platz im dorflichen Sozialgefiige neu fest-
gelegt. Zur neuen Situation gehorten sichtbare Zeichen der Trauer
und ein anderes Verhalten. Die Gemeinschaft iiberwachte aus einem
Selbsterhaltungsinteresse die Einhaltung dieser Regeln, welche einer-
seits die Trauerfamilie unterstiitzten, sie aber andererseits fiir eine
gewisse Zeit vom normalen Gemeinschaftsleben isolierten. Dies zwang
die Trauernden, sich mit ihrer neuen Stellung auseinanderzusetzen,
und forderte damit den Prozess des Trauerns.



174 Regula Bochsler

Der traditionelle Lebenslauf war in verschiedene Phasen unterteilt,
dessen Uberginge jeweils durch festgelegte Riten vollzogen wurden.
Als wichtigste Uberginge sind hier Geburt, Heirat und Tod zu nen-
nen. Ein anderer wichtiger Ubergang war die Erstkommunior als
(religioser) Eintritt ins Erwachsenenleben. In jeder Lebensphase ge-
horte ein Mitglied einem bestimmten «Stand» mit bestimmten Ver-
haltensregeln an. Die Zugehorigkeit zu einem «Stand» war ein wich-
tiger Bestandteil des Totenritus.

«Die gemeinschaftsbedingten und gemeinschaftsbindenden Nor-
men des Totenbrauchtums»? wurden hinfillig in einer Welt, in der
diese Gemeinschaft nicht mehr gebraucht und nicht mehr gepflegt
werden konnte. Das Begribnis wurde von einer alle betreffenden
Angelegenheit umgewandelt in eine private, familidre. Wo keine
Einbindung in eine Dorfgemeinschaft mehr existiert, sind die meisten
Totenbriuche zum Untergang verurteilt. Dass viele dieser Brauche
ein erstaunlich langes Leben hatten, darf wohl auch auf die Tatsache
zuriickgefiihrt werden, dass «hier, wie auf keinem Gebiet brauchmis-
sigen Lebens, ... Brauchformen die Glaubensinhalte und Vorstellun-
gen, aus denen sie erwachsen sind, weit tberleben»3.

Mir scheint, dass die Auflosung dieser Briuche in Oberwil in drei
Hauptphasen stattgefunden hat. Zwei grosse Einschnitte scheinen die
beiden Weltkriege, respektive der wirtschaftliche Aufschwung nach
dem Zweiten Weltkrieg gewesen zu sein (siche Tabelle). Der dritte
grosse Einschnitt fand mit der vélligen Aufgabe des Leichenzuges
statt. Sein Verschwinden mutet an wie ein Schlussstrich unter eine
ganze Zeit. Die «Privatisierung» und die damit einhergehende Ver-
dringung des Todes ist (fast) vollstindig geworden.

Anmerkungen

1 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, 2. Auflage, Erlenbach/Ziirich 1978,
155.

2 Peter LofHler, Studien zum Totenbrauchtum in den Gilden, Bruderschaften und
Nachbarschaften Westfalens vom Ende des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts.
Miinster 1975, 297.

3 R. Weiss (wie Anm. 1) 180.



	Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil (Kanton Aargau)

