
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 79 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil (Kanton
Aargau)

Autor: Bochsler, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil
(Kanton Aargau)

Von Regula Bochsler

Einleitung

Die folgende Arbeit ist eine Studie über die Sterbebräuche in Oberwil
bei Bremgarten anhand mündlicher Zeugnisse seiner Einwohner. Die
Auswahl dieses Dorfes war nicht zufällig; es ist mein Bürgerort und
der Heimatort meines Vaters. Die Tatsache, dass unsere Familie zu
den «alten» Geschlechtern des Dorfes gehört, hat zur Folge, dass ich
mit einem grossen Teil der alteingesessenen Bevölkerung verwandt
bin. Dies hat mir viele Türen weit geöffnet und dazu beigetragen, dass

die Leute mich akzeptiert und mir viele ihrer Erinnerungen anvertraut
haben. Durch ihre Grosszügigkeit der «Studentin aus der Stadt»

gegenüber wurde diese Studie überhaupt erst möglich. Allen
Gewährspersonen möchte ich an dieser Stelle ganz herzlich danken.

Die Arbeit hat zwei Ziele : eine Bestandesaufnahme der traditionellen

Formen von Totenbräuchen anfangs dieses Jahrhunderts und eine

Betrachtung der Entwicklung dieses Brauchtums bis zur Gegenwart.
Ein erster Abschnitt soll den Leser kurz mit dem Dorf Oberwil und
dessen Entwicklung näher bekanntmachen. Im zweiten Teil beschreibe
ich chronologisch den idealtypischen Ablauf aller Handlungen und
Bräuche rund um einen Todesfall, vom Moment des Sterbens bis zur
Trauerzeit. Diese Beschreibung ist eine Rekonstruktion aus den
Berichten von fünfzehn älteren Personen, welche ich eingehend befragte.
Zuerst soll jeweils der älteste erforschte Zustand beschrieben und dann
seine Veränderungen im Laufe der Zeit angefügt werden. Dabei muss
betont werden, dass nur das katholische Brauchtum berücksichtigt
wurde.

Eine Tabelle, welche die erfolgten Änderungen und deren jeweiligen

Zeitpunkt festhält, soll dem Leser helfen, einen Überblick zu
erlangen (vgl. Tabelle unten). Vielfach war aber eine genaue zeitliche
Zuordnung recht schwierig, da es den Befragten trotz grosser
Anstrengung nicht mehr möglich war, alle Erinnerungen zu datieren.

/. Das Dorf und seine Entwicklung

Oberwil liegt am Rande des Kelleramtes, im Bezirk Bremgarten, im
Kanton Aargau. Die Gemeindegrenze ist im nördlichen Teil zugleich
Grenze zum Kanton Zürich. Die Nachbargemeinden sind Birmens-



15 2 Regula Bochsler

dorf, Aesch, Arni, Unterlunkhofen, Zufikon und Berikon. Das Dorf
besteht aus zum Teil entlegenen Höfen und besitzt nur einen kleinen,
relativ kompakten Dorfkern. Im Zentrum liegen die Kirche und der
darum herum gebaute Friedhof.

Die Bevölkerungszahl hielt sich bis 1950 ziemlich konstant zwischen
600 und 650 Personen. Diese Zahl veränderte sich auch nicht bedeutend

durch die 1910 erfolgte Eingemeindung von Lieh, i960 erreichte
die Bevölkerung eine minimale Zahl von 550 Einwohnern, bewirkt
durch die zahlreichen Abwanderungen der Jungen nach Zürich und
Umgebung in den fünfziger Jahren. Hierauf setzte aber schon bald
ein Aufwärtstrend ein durch Zuzüger, vor allem aus Zürich.

Ursprünglich war Oberwil ein rein katholisches Dorf. Erst 1907
kamen die ersten Protestanten; die Familie Jakob aus Rapperswil im
Kanton Bern, und kaufte sich ein kleines «Heimet». Diese Familie
blieb die einzige protestantische bis Mitte der zwanziger Jahre. Dieses

Verhältnis hat sich bis i960 nur langsam zugunsten der Protestanten

verändert. Erst durch die Neuzuzüger aus Zürich kam ein bedeutender

Schub Protestanten ins Dorf. Heute beträgt das Verhältnis
Katholiken : Protestanten etwa 3:2.

Noch anfangs des Jahrhunderts war Oberwil vorwiegend ein Bauerndorf

mit wenig einheimischen Gewerben, welche alle neben der
Landwirtschaft betrieben wurden (Schmied, Schreiner, Glaser, Maler,
Förster). Nur wenige Leute gingen ausserhalb des Dorfes arbeiten, vor
allem nach Zürich und Schlieren. Ein grosser Teil der Bauernbetriebe
hat sich im Laufe der Zeit aufgelöst. Ein Teil des Landes wurde als

Bauland verkauft, und die übriggebliebenen Höfe vergrösserten sich.
Heute bestehen noch achtzehn volle Bauernbetriebe im Dorf. Bis vor
dem Zweiten Weltkrieg spielte die Heimarbeit eine bedeutende Rolle.
Vor allem die ärmeren Leute waren auf einen Nebenverdienst, vielfach
in der Strohverarbeitung, angewiesen.

2. Brauchpraxis um Tod und Bestattung

a) Der Eintritt des Todes
Sobald die Familie bemerkte, dass der Kranke in ein kritisches

Stadium geraten war, schickte man nach dem Pfarrer, damit er dem
Kranken die üblichen Sterbesakramente erteile. Diesen Botengang
übernahm meist ein kleiner Junge. Früher scheint man damit oft sehr

lange zugewartet zu haben, so dass die Ankunft des Pfarrers meist
schon mit der Agonie zusammenfiel. Heute werden die Sterbesakramente

viel rascher erteilt, so dass es vorkommen kann, dass jemand



Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 153

diese mehrmals erhält. Geht jemand zum Sterben ins Spital, kann er

vom Pfarrer vor dem Spitaleintritt die Sterbesakramente verlangen.
Der Priester machte sich nach der Meldung sofort zusammen mit

dem Sigristen auf den Weg ans Sterbebett. Der Versehgang wurde den

Dorfbewohnern durch Läuten der kleinen Glocke vor dem
Weggehen der beiden angezeigt. Der Priester war dabei in vollem Ornat,
mit Talar und Stola in Violett, ein Kästchen mit dem Allerheiligsten
mit sich tragend.

Der Sigrist, ein weisses Chorhemd über den Kleidern, schritt dem
Pfarrer voran. Er trug eine Laterne, in welcher immer eine Kerze
brannte. Unten an der Laterne war ein Glöcklein angebracht, welches
den Zug ankündigte. Wenn die Leute nun dieses Geläut hörten,
unterbrachen sie sämtliche Arbeiten und knieten an den Wegrand,
zusammen mit allen Kindern. Der Pfarrer segnete im Vorbeigehen alle

auf ihn wartenden und zum Teil betenden Menschen. Die Nachbarn

zogen nach der Segnung mit dem Priester ins Sterbehaus um zu beten.
Diese Art des Versehganges endete vor dem Zweiten Weltkrieg.
Danach ging der Pfarrer nur noch allein durchs Dorf.

Im Sterbehaus hatte man unterdessen die «Versehgarnitur»
vorbereitet. Ein mit frommen Motiven und Sprüchen besticktes Tuch

(oft «Lehrblätz» der Mädchen aus der Handarbeit) wurde auf einem
Tischchen ausgebreitet. Darauf kamen das Versehkreuz, zwei
brennende Kerzen, ein Töpfchen mit Salz, eines mit Watte und eines mit
Weihwasser. Den Priester liess man mit dem Sterbenden allein, damit
dieser beichten konnte. Während dieser Zeit beteten die Angehörigen
zusammen mit den Nachbarn und dem Sigristen Rosenkränze in der
Stube. Zur heiligen Ölung aber betraten alle wieder das Sterbezimmer.
Nun wurde am Bett des Sterbenden ununterbrochen gebetet bis zum
Eintritt des Todes. Wenn der Sterbende dazu noch fähig war, betete

er mit. Konnte jemand lange nicht sterben, so schloss man daraus, dass

er einige schlechte Taten auf dem Gewissen habe. Man sagte dann:
«Da mues jetzt halt no echli dra studiere» und spielte auf die Sünden
des Sterbenden an.

Das Mitbeten der Nachbarn begann sich in den späten dreissiger
Jahren langsam zu verlieren, also etwa zur selben Zeit wie der volle
Versehgang. Interessant hierbei scheint mir die frühe «Ausgliederung»
der Kinder aus diesem Prozess, dem sie früher selbstverständlich
beiwohnten. Noch 1914 wurden die Kinder einer Familie, auch ein
Vierjähriger, von der Mutter zum Beten bei den Nachbarn mitgenommen.
Bereits 1932 wurde ein anderes vierjähriges Kind draussen auf der

Hauseingangstreppe gelassen, es durfte nicht ins Sterbezimmer hin-



154 Regula Bochsler

ein, obwohl es weinend nach der im Haus weilenden betenden Mutter
verlangte. Diese Einzelfälle könnten Zufälle sein, aber sie decken sich

mit mehreren Aussagen, dass Kinder früher beim Sterben noch
anwesend waren. Am Anfang dieses Jahrhunderts scheint es noch üblich

gewesen zu sein, den zum Beten Erscheinenden etwas Kleineres zum
Essen anzubieten. Die ganze Zeremonie des Versehganges fiel (und
fällt) beim Tod eines Kindes weg. Es galt als der Vernunft noch nicht
mächtiges Wesen, und darum erübrigten sich die heiligen Sakramente.
Das änderte sich erst nach der Erstkommunion, mit welcher das Kind
den Eintritt ins Leben der Erwachsenen vollzog.

Nach dem Eintritt des Todes wurden dem Toten die Augen geschlossen,

und das Sterbezimmer wurde mit Hilfe der Fensterläden verdunkelt.

Dabei wurde aber ein «Gugger» (gemeint ist das Fensterchen,
welches im grossen Fenster eingelassen war) offengelassen, damit die
Seele aus dem Raum entweichen konnte. Es wurde je nach Familie
ein bis zwei Tage oder gar bis zur Beerdigung offengelassen. Dies

war üblich bis vor dem Zweiten Weltkrieg. Ebenfalls bis zu diesem

Zeitpunkt wurden, wenn jemand nachts starb, alle im Hause befindlichen

schlafenden Personen geweckt, vor allem natürlich die Kinder.
Gemeinsam betete man dann eine Weile für die Seele des Verstorbenen.

Nach dem Eintritt des Todes wurde dem Verstorbenen «is And
glüütet», d.h. es wurde mit den Kirchenglocken der Tod verkündet:
durch längeres Läuten, bei Erwachsenen mit der grossen Glocke und
bei Kindern mit der kleinen. Zudem wurde bei Erwachsenen das

Geschlecht spezifiziert, indem bei einem Mann zweimal «unterzogen»
(d.h. eine Pause gemacht) wurde und bei einer Frau einmal. Dieser
Brauch besteht heute noch und wird beim Eintreffen der Todesnachricht

für alle in Oberwil zu Bestattenden vollzogen.
Das Läuten ist sicher einmal die Ankündigung des Todes an die

übrigen Dorfbewohner. Es scheint aber ebenfalls eine Aufforderung
gewesen zu sein, für den Toten zu beten. Dies sieht man daraus, dass

auch für entfernt verstorbene Mitglieder der Dorfgemeinschaft die

Sterbeglocke geläutet wurde. Am folgenden Tag verkündete der
Pfarrer den Todesfall während der Messe.

Der Tod war ursprünglich also eine öffentliche Angelegenheit.
Nicht nur die ganze Familie, auch die Nachbarn und nicht zuletzt der
Priester waren anwesend. Dies drückt sich auch aus im Glockengeläute

vor und während des Versehgangs und nach dem Tod. Die
Dorfgemeinschaft wird über den Tod informiert. Sie steht der
hinscheidenden Seele mit Beten und der Familie durch ihr Dabeisein im
Moment des Sterbens bei.



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 155

Der Grund der Abschaffung des Versehganges war das Fehlen
eines neuen Sigristen nach dem Tode des alten. Aber auch nachdem
ein Nachfolger gefunden war, blieb der Versehgang nur noch in
Form eines Ganges des Pfarrers in Alltagskleidung ohne Begleitung
bestehen. Zur gleichen Zeit war auch die Anwesenheit eines Teiles
der Nachbarn am Sterbebett rückläufig.

b) Zwischen Tod und Begräbnis
War der Tod einmal eingetreten, durfte man mit dem Herrichten der

Leiche nicht allzulange zuwarten, da durch die Totenstarre das

Anziehen fast unmöglich geworden wäre. Zuerst band man dem Toten
das Kinn hoch, und zwar mit einem Taschentuch, dessen «Zipfel»
abgeschnitten wurden. Es bestanden keine besonderen Regeln, wer für
das Waschen und Anziehen verantwortlich war. Immer aber waren es

Frauen, meist aus der Familie und oft zusammen mit einer Nachbarin.
Als einziger Mann sprang der Totengräber in Notfällen ein. Bis in
die vierziger Jahre wurde den Toten nur das Gesicht gewaschen, und

zwar mit Kirsch, weil es so frischer blieb. Zeitweilig legte man dem
Toten auch zwei mit Kirsch getränkte Wattebäusche auf die Augen,
um sie schön zu erhalten.

Die Älteren erzählen, wie die Toten früher bei längerer Aufbewahrung

«grunne» (geronnen) hätten, d.h. sie «liefen» so aus, dass es auf
den Boden tropfte und fürchterlich stank. Dies ist übrigens einer der

Vorteile, welche die (auch zum Teil alten) Leute anführen für die

Existenz der Leichenhalle in Bremgarten. Anfangs der fünfziger Jahre
tritt zum erstenmal die Gemeindeschwester von Berikon auf den Plan.
Sie half den Leuten nun, den Toten herzurichten, und dabei wurde
der Tote mit spitalhafter Gründlichkeit zum erstenmal ganz
gewaschen. In dieser Zeit kommt auch die Sitte auf, Männer noch vom
Coiffeur rasieren zu lassen. Frauen und Männer wurden immer frisch
gekämmt.

Was die Kleider anbelangt, lässt sich folgendes sagen: Männer
wurden bis in die vierziger Jahre in ihren Hochzeitskleidern beerdigt.
Der praktische Grund für diese Sitte war oft jener, dass die Bauern
kein anderes «gutes» Gewand besassen. Frauen wurden in einem
schönen Rock und meist weissen Strümpfen beerdigt. Heute hat im
Normalfall das Totenhemd (welches oft ein Spitalhemd ist) die anderen

Kleider abgelöst, und zwar für Männer und Frauen. Oft insistierten

vor allem Frauen noch im Sterben, dass man ihnen die seit langer
Zeit bereitgelegten Kleider anziehe, um so sicher zu gehen, dass ihre



156 Regula Bochsler

Anordnung korrekt befolgt werde. Auch heute halten noch viele alte

Leute ihre Totenkleider im Kasten bereit.

Trugen die Verstorbenen einen Ehering, wurde er immer abgenommen,

wobei am Anfang des Jahrhunderts die Witwe ihren Stand durch

Tragen der beiden Eheringe sichtbar machte, im Gegensatz zum
Witwer, welcher gar keinen mehr trug. Nach dem Anziehen faltete

man dem Toten die Hände, umwickelte sie mit einem Rosenkranz und

legte ihm ein «Totechrüzli» auf die Brust. Die Verwendung des

Rosenkranzes ist heute nicht mehr üblich.
Vor allem im ersten Viertel des Jahrhunderts starben die meisten

Leute ohne Anwesenheit eines Arztes. Dieser war auch noch nicht
nötig für die Ausstellung eines Totenscheins. Der damals noch
ehrenamtliche Totengräber war zugleich auch Leichenschauer. Er stellte
den Tod fest, indem er dem Toten ein brennendes Streichholz unter
die Nase hielt und dabei die Flamme beobachtete.

Nachdem der Tote hergerichtet war, wurde er im Bett liegengelassen

und mit einem Leintuch zugedeckt. Die Versehkerzen blieben
bis zur Beerdigung vielfach brennen. Bis 1920 wurde noch eine
Rodelkerze am Kopfe des Toten entzündet. Dies war eine Kerze, die

man sukzessive ausrollen konnte. Immer aber wurde ein Öllämpchen,
eine Art ewiges Licht, entzündet, welches stets nachts, zum Teil auch

tagsüber brannte. Von ihm wurde gesagt, es leuchte der armen Seele

nach Hause. Es blieb in allen Haushaltungen bis zum «Dreissigsten»
brennen. Bei tragischen Todesfällen, z.B. bei jung verstorbenen
Ehemännern, brannte es oft noch während Monaten. In gewissen Fällen
wurde ein kleiner «Hausaltar» mit dem Lämpchen und einer Photo
(meist einem «Leidbildli») oder auch mit Blumen errichtet.

Während der ganzen Zeit bis zum Begräbnis (in der Regel zwei
bis drei Tage) kamen Leute und nahmen Abschied vom Toten. Dabei

begleitete sie ein Mitglied der Familie ins Totenzimmer und deckte
die Leiche ab. Darauf beteten die Anwesenden einige Vaterunser (bis
vor dem Zweiten Weltkrieg). Sie kondolierten auch den Hinterbliebenen

bei dieser Gelegenheit durch einen Händedruck, bei welchem
anscheinend meist nicht viel gesprochen wurde. Beim Tod von kleinen

Kindern beglückwünschte man die Eltern zum «Engelein», das

jetzt im Himmel für sie betete. Auch Kinder begleiteten die Erwachsenen

auf diesem Gang.
Jeden Abend fand in der Kirche zudem ein Rosenkranz statt, wo die

Dorfbewohner für die arme Seele des Verstorbenen beteten. Hierbei
war der Pfarrer normalerweise nicht anwesend. Dieser Brauch erhielt
sich bis 1955. Nachher fand an jedem Tag ohne Messe ein Rosenkranz



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 157

statt, während dem man bei einem Todesfall noch den Namen des

Verstorbenen nannte. Die Teilnahme daran ging aber seither merklich
zurück. Eine eigentliche Totenwache fand in diesem Jahrhundert
nicht mehr statt. Die alten Leute erinnern sich aber noch an
Erzählungen ihrer Eltern von solchen Wachen, ohne aber Einzelheiten
darüber berichten zu können.

Die Nachbarschaftshilfe während der Zeit zwischen Tod und
Begräbnis scheint bis nach dem Zweiten Weltkrieg praktiziert worden
zu sein. Wenn nötig, übernahmen Nachbarinnen das Kochen und/
oder schauten nach den Kindern, Männer halfen im Stall. So wurde
die Trauerfamilie von den anfallenden Arbeiten entlastet und konnte
sich auf die Trauer um den Toten konzentrieren. Auch offizielle
Gänge, die eine Beerdigung mit sich brachte, wurden oft durch die
Nachbarn übernommen.

Das Amt des Totengräbers hat sich in diesem Jahrhundert grundlegend

verändert. Ursprünglich war das Totengräberamt ein Ehrenamt

und zugleich verknüpft mit dem Amt des Leichenschauers. Seine

Prüfung genügte für das Ausstellen des Totenscheins. Er wurde von
der Trauerfamilie bezahlt. 1946 wurde die ehrenamtliche Stelle
umgewandelt in eine halbamtliche, wobei die Gemeinde für die Hälfte der

Entschädigung aufkam.
In diesem Salär enthalten war bis 1966 auch dasjenige eines Gehilfen,

welchen er von Mal zu Mal suchen müsste. Seither versieht
derselbe Gehilfe die Arbeit und wird vollumfänglich von der Gemeinde
entlöhnt, ebenso wie (seit 1970) der Totengräber. Die Hinterbliebenen
kommen so überhaupt nicht mehr in Kontakt mit ihm, denn auch
seine Benachrichtigung ist hiermit Sache der Gemeinde geworden.
Das Amt des Totengräbers umfasst jedoch mehr als nur das Ausheben
eines Grabes. Früher half er zum Teil den Toten anziehen oder

einsargen. Am Morgen des Begräbnistages trug er mit seinem Gehilfen
den Sarg zum Haus hinaus und nahm so den männlichen Verwandten
eine Aufgabe ab, welche diese zu Anfang des Jahrhunderts noch selber

ausgeführt hatten. Auch heute noch wird in Oberwil ein Grab von
Hand aufgetan und der Sarg vom Totengräber und seinem Gehilfen
an einem Seil hinabgelassen.

Ein Vorfall, der mir berichtet wurde, scheint mir charakteristisch
zu sein für die frühere Stellung des Totengräbers im Dorf. 1926
wurde dem damaligen Totengräber die Matratze eines Totenbettes
geschenkt, nachdem er zusammen mit dem Dorfschreiner geholfen
hatte, die Leiche einzusargen. Dies erinnert vielleicht an eine frühere
Bezahlung in Naturalien. Sicher weist es aber auf eine niedrige Stel-



i ; 8 Regula Bochsler

lung des Totengräbers in der Dorfgemeinschaft hin. Dieser war sehr

arm und daher auf den Zusatzverdienst angewiesen. Er konnte es

sich nicht einmal leisten, eine von den anderen wegen des Geruchs
verschmähte Matratze zurückzuweisen. Auf seinen sozialen Status

lässt auch die Tatsache schliessen, dass er als einziger Mann des Dorfes
hie und da beim Herrichten der Toten half, einer spezifisch weiblichen

Tätigkeit. Heute hingegen scheint er ein angesehenes Mitglied der

(traditionellen) Gemeinde zu sein. Die Leute sind ihm dankbar, dass

er eine Arbeit verrichtet, zu welcher sie sich selber unfähig fühlen.
Sein Talent zum Vorbeten wird hoch geschätzt, ist es doch heute keine
Selbstverständlichkeit mehr.

Bis etwa 1945 wurden die Särge vom nebenberuflichen Dorfschreiner

hergestellt. Er wurde kurz nach dem Tode von der Familie
benachrichtigt, worauf er ins Haus kam, um Mass zu nehmen am Toten.
Da er inklusive Lackieren meist zwei Tage brauchte, wurde der Tote
normalerweise am Vorabend des Begräbnisses eingesargt. Die alten
Leute im Dorf nennen die Särge noch heute «Totenbaum». Kinder
und Ledige hatten weisse Särge, die Verheirateten schwarze. Geändert
hat sich dies erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Braun als neutrale
Farbe hob die Unterscheidung ledig/verheiratet auf. Nur für Kinder
wurde der weisse Sarg mit wenigen Ausnahmen weiter verwendet.
Der Ursprung dieses Wandels lag wohl in der Tatsache, dass im Spital
Verstorbene den Angehörigen in einheitlich braunen Särgen gebracht
wurden. Das mag erklären, wieso die im Dorf hergestellten
Grabkreuze die zivilstandsbezogenen Farben schwarz bzw. weiss zehn Jahre

länger beibehielten.
Während man die Särge früher zunagelte, bekamen sie später

unauffällige, geräuschlose Schrauben oder Haken. Ursprünglich hatte
der Sarg auf Kopfhöhe eine Klappe, durch welche man das Gesicht
des Toten anschauen konnte. Ende der fünfziger Jahre wurde diese

einfache Öffnung zusätzlich durch ein Glas verschlossen. Dieses

scheint sich zwischen den Toten und den Betrachter zu schieben und

so die Distanz zwischen den beiden zu vergrössern. Zudem wurden
die Särge im Laufe der Zeit viel reicher ausgestattet. Früher war der

Sarg nur mit einem Totenkissen und dem Leintuch aus dem Sterbebett

ausgestattet, in welchem man die Leiche vom Bett in den Sarg
hob. In den dreissiger und vierziger Jahren klebte man dafür in goldenen

Kartonlettern den Abschiedsgruss «Auf Wiedersehen» auf den

Sarg.
Der «Säuberung» der Leiche wird also immer mehr Aufmerksamkeit

geschenkt. Zugleich schiebt die Familie diese Aufgabe auf eine



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 159

aussenstehende, für diese Arbeit bezahlte Person, die Gemeindeschwester,

ab. Die ursprüngliche Nähe zur Leiche, welche für die
Leute nicht nur die Möglichkeit einer allmählichen Ablösung beinhaltete,

sondern auch ihre unangenehmen Seiten besass, reduziert sich
heute im bereits seltenen Falle eines Todes zu Hause auf wenige Stunden,

oder im Falle eines Ablebens im Spital auf den Moment des

Sterbens.

Viele Handlungen, welche das Abschiednehmen wohl erleichterten,
weil sie den Hinterbliebenen durch den vorgegebenen Rahmen eine

Entlastung boten, gingen verloren mit der Ausgliederung des Sterbens

aus der Familie. Denn früher blieb sie nicht allein mit dem Tod:
Nachbarn, Verwandte, der Totengräber, der Sargmacher und die

Grabbeterin hatten ihren festen Platz im Handlungsablauf und
unterstützten die Trauerfamilie.

c) Der Begräbnistag
Am Morgen des Begräbnistages wurde der Sarg von den männlichen

Familienangehörigen zum Aufbahren vor das Haus getragen.
Fehlten diese, so fragte man die «Mannevölcher» (Männer) der
Nachbarschaft um Hilfe. Dabei galt es jedoch zu beachten, dass, wenn man
den Sarg die Treppe hinuntertrug, der Kopf immer oben war und
der Tote mit dem Kopf zuerst zur Haustüre hinausgetragen wurde.
Woher diese Vorschrift kam, wusste aber bereits niemand mehr zu
erklären. Möglicherweise verunmöglichte diese Richtung des Tragens

nach traditioneller Vorstellung ein Zurückkommen des Toten.
Neben dem Sarg wurde ein Tischchen mit Kerzen, Weihwasser und

einem Korb für die Leidkarten, welche die Beerdigungsteilnehmer
brachten, aufgestellt. Auf dem Sarg brannte immer noch die Rodelkerze.

Nach und nach kamen die Verwandten und ein grosser Teil
des Dorfes, um Abschied zu nehmen, indem sie nochmals das Gesicht
des Toten durch die offene Sargklappe anschauten und Weihwasser

daraufspritzten. Jede Familie gab dabei ein «Leidchärtli» ab.

Eine bestimmte Reihenfolge im Abschiednehmen scheint nicht
eingehalten worden zu sein, aber normalerweise sind es die engen
Familienmitglieder, welche dies zuletzt tun. Nach alldem war es die Pflicht
des Totengräbers, fünf spezielle Vaterunser, die fünf Wunden, zu
beten, welche von den Anwesenden mitgebetet wurden. Hierauf
schloss der Totengräber die Klappe des Sarges. Dieser Brauch des

Sargschliessens hat sich etwas gelockert, tut dies doch seit Ende der

fünfziger Jahre zum Teil einer der Angehörigen. Normalerweise aber

gehört es immer noch zum Tätigkeitsbereich des Totengräbers.



i6o Regula Bochsler

Der Totengräber war der eigentliche Organisator des Leichenzuges.

Er bestimmte einen Knaben als Träger des Grabkreuzes, sofern die

Trauerfamilie dafür nicht schon einen nahen jungen Verwandten
gestellt hatte. «Chrüzliträger» zu sein, war eine grosse Prestigefrage
unter den Buben des Dorfes. Dieses Kreuz ^am dann während eines

Jahres auf das Grab des Verstorbenen zu stehen. Es hat auch eine
Geschichte: Bis in die frühen sechziger Jahre war es für Ledige und
Kinder weiss, für Verheiratete schwarz, in Analogie zur Sargfarbe.
Die heutigen Kreuze mit einem «Heiland» daraufwaren früher nicht
üblich. Dafür verwendete man schwarze/weisse Schleier, welche den
oberen Teil des Kreuzes zu einem Dreieck formten (bis ca. 1930/35).
Nach etwa einem Jahr wurden die Kreuze durch Grabsteine ersetzt.

Auch das Schicksal der alten Grabkreuze hat sich gewandelt: Heute
werden sie meist von den Angehörigen nach Hause genommen, und
der Totengräber behält eine gewisse Reserve von alten Kreuzen für
den Fall, dass ein Toter «ohne geliefert werden sollte». Früher war
ihr Schicksal «poetischer»: Die alten Kreuze wurden im Osterfeuer am

Ostersamstag verbrannt. Aus diesem Feuer nahmen bekanntlich die

Leute zwei angekohlte Scheiter nach Hause. Tobte dann draussen

der Sturm oder ein Gewitter, holte man sie von der «Schütti» (Estrich)

und legte sie in Kreuzform vor das Tenn oder hinter das Haus.
Damit war das Haus vor Unglück geschützt.

Die Sargträger waren schon vorher von der Trauerfamilie angefragt
worden, ob sie dieses Amt übernehmen würden. Mehrheitlich waren
es Nachbarn, zum Teil auch gute Freunde des Verstorbenen. Erst

1957 wurde das erste Mal eine Mutter von ihren Söhnen zu Grabe

getragen. Dies löste erbitterte Diskussionen im Dorf aus. Verwandte
als Sargträger erweckten den Anschein, man wolle den Toten
loswerden, man betrauere ihn nicht gebührend. Es scheint trotzdem, dass

diese Innovation der Zeit entsprochen hat, denn sie wurde seither oft
nachgeahmt, und die Leute empfinden dieses Vorgehen nun als einen
rührenden Beweis familiärer Anhänglichkeit. Die befragten Alten, vor
allem die Frauen, fanden es «einen schönen Brauch».

Erst kurz vor dem Zweiten Weltkrieg bürgerte sich der Brauch
ein, den Sargträgern ein «Znüni» zu bezahlen, später lud man sie

meist zum Leidmahl ein. Vorher war dies ein selbstverständlicher
Dienst. Niemand dachte daran, etwas dafür anzunehmen. An den

Brauch, Ledige durch Ledige und Verheiratete durch Verheiratete

tragen zu lassen, erinnern sich nur die Alten, scheint er doch schon

in den späten zwanziger Jahren verschwunden zu sein.

Der Brauch, Kinder durch Kinder tragen zu lassen, hat sich in der



Zum irommer. Andenken
an unsere liebe Mutter Schwiegermutter

Grossmutter Urgrossmutter und Tante

Anna Huber-Füglistaler
Oberwil

Geb. 1 April 18 Gest 27 Januar 19S7

J^4
Zum frommen Andenken

,iti unsere hebe Mutler und Gattu.

Marie Münger-Füglistaler
Oberwil

geb. 10. Juli 1888 — gest 18- Mai 1955

Teure Mutler. ruh in Frieden.
Die du es stets so gu: gemeint
O blicke segnend auf uns nieder.
Bis Wiedersehen uns vereint

Herr, gib ihr die ewige Ruhe
und das ewige Licht leuchte ihr

Gedenket im Gebete

meiner lieben Gattin, unserer lieben Mutler

und Grossmulter

Frau Marie Anna Wetli-Huber
zur Post von Oberwil Aarg.

Geb. den 25. Juli 1889 im Litzibuch Oberwil Aarg.
Gest. den 18 Dezember 1949 in Buch b. Frauenfeld

Du konntest unserm Blick entschwinden,

In unserem Herzen lebst Du fort.

Es lehrt den rechten Pfad uns finden,

Dein Beispiel und Dein Mutlerwort

Barmherziger Jesus,

gib ihrer Seele die ewige Ruhe.

Valer unser. Ave Maria.

£To ooooo om>o c

BwpHKrneri i hi?

6ns
; hm emigt

Cichl

ewige m m
letichi

RuFl«

2*p OOOOO O^l^O O O OOOü^

5utu frömmelt AiuVuftcii
on unfern iuutggeltebteti, itnucrgefelinVii

Gatten,, Dater. Srf]irjtegerüater,
Bruòer uno Sd)roagcr

minaci Bochsler
alt (öemeinc-eioeibcl

geb. 28. Sept. 1860 f ge[t. 15. Dc3- 1922

Rut)' im 5rieoen, treues Daterben,
flusge&ämpft I)aft òu ben legten Sd)m er3
nicfìt auf erotg (ino mir ja gefdjieben.
Ilrennungsniunòcn bluten nur ifienieöen.
Zaft rjoffenö uns òurdjs Ceben gerjcn,
Daß ruir feiig einft uns alle mieoerfefjen.

tDir bitten Did), barmf)er3igfter 3efus,
»erlett}e oer Seele deines treuen Dieners
òie Krone öes einigen Cebens. Ritten.

(ablaß 300 ÎEage)

BUCHDRUCKEREI ZUM GUTENBERG roiDtU.



t
Still bescheiden war Dein Leben,
treu und fleissig Deine Hand,
möge Gott Dir Friede geben
dort im ew'gen Heimetland

TODESANZEIGE

8966 Oberwil, 23. Mai 1983
Lielistrasse 186

Unser Herrgott hat am zweiten Ptmgsttag meinen lieben Gatten,
unseren treubesorgten Vater, Schwiegervater, Grossvater und
Urgrossvater

Ferdinand Koller-Huber
zu sich heimgeholt. Gestärkt durch die heiligen Sakramente durfte
er im 82. Jahr sein Leben seinem Schöpfer zurückgeben. Es war
Arbeit, Liebe und Pflicht.

Es vergessen Dich nicht:

Marie Koller-Huber, Gattin
Josef und Maria Koller-Dettling und Kinder, Unterengstringen
Ferdinand und Karla Koller-Hegglin und Kinder, Oberwil
Marie und Paul Brem-Koller und Kinder, Rudolfstetten
Alois und Beata Koller-Rohrbach und Kinder, viscount, Kanada
Fridolin und Margrit Koller-Rohrbach und Kinder, Moosleerau
Herbert und Therea Koller-Huber und Kinder, Unterlunkhofen
Edy und Agnes Koller-Beck und Kinder, Unterlunkhofen
Robert und Annemarie Koller-Scherer und Kinder, Winikon
Toni und Ines KoHer-Nauer und Kinder, Oberwil
Gertrud und Worfgang Michalski-Koller und Kinder, Nussbaumen
Walter und Käthi Koller-Furter, Oberwil

Beerdigung: Samstag, den 28. Mal 1983,10.00 Uhr in Oberwil
Besammlung auf dem Friedhof
Dreissigster: Samstag, den 25. Juni 1983, um 19.00 Uhr in Oberwil

Anstelle von Blumen bitten die Angehörigen, des Klosters Hermet-
schwil, Postcheck-Konto 50 - 4235, zu gedenken.

Leidzirkulare werden nur nach auswärts versandt.

Todes-fAnzeige
Schmerzerfullt machen wir Ihnen die Mitteilung vom Hinschiede unseres

geliebten Gatten, Bruders, Schwiegersohns, Cousins, Schwagers und Onkels

z. Depot
Er starb unerwartet rasch, infolge Herzschlag, versehen mit der hl. Ölung,

heute morgens 9 Uhr, im 47. Altersjahre.
Wir empfehlen den lieben Verstorbenen dem frommen Gebete und bitten

um christliche Teilnahme.

Oberwil, den 24. April 1935

ln tiefer Trauer :

Marie Huber-Bochsler, Gattin
Geschwister und Anverwandte.

Die Beerdigung findet start : Samstag den 27. April, morgens 9 Uhr
Siebenter: Donnerstag den 2. Mai, morgens '/«7 Uhr.

Dreissigster: Dienstag den 21. Mai, morgens 6 Uhr 1062

I»

e

ra
Q



Tabelle: Brauchpraktiken und Brauchelemente im Wandel

Eintritt des Todes

Versehgang mit Sigrist
Gebete von Nachbarn
«is Änd lüte»
Gugger öffnen
Sterbezimmer verdunkeln

Zwischen Tod und Begräbnis

Leichenschauer
Nur Gesicht waschen
Gemeindeschwester wird beigezogen
Beerdigungsunternehmen
Hochzeitskleid Männer
Rock und Strümpfe Frauen
Nachbarschaftshilfen
Rodelkerze

Begräbnistag

Zug zur Kirche mit Träger
mit Wagen
mit Auto

Schwarze Särge
Weisse Särge für Ledige

für Kinder
Weisse Kreuze für Ledige

für Kinder
Sargschieber - Scheibe
Totengräber schliesst Sarg
Ledigenbogen
Schulklassen
Zivilstandsbezogenes Tragen
Kind trägt Baby allein
Verwandte als Träger
Leidfrauen am Zugsende
Abdankung draussen
Katafalk
Leichenmahl zuhause
Totengräber ehrenamtlich
Schleier über Sargkreuz
Sonderbegräbnis für Selbstmörder

Ungetaufte

Trauer

«Dreissigster»
«Siebter»
Grabbeterin
Jahrzeit ewig/100/50/10 Jahre
Fernbleiben von Vereinsanlässen
Fasnachtsverbot
Band - Bändel - Knopf als Trauerzeichen

Legende: sicher nachgewiesen
verliert sich

N in bestimmtem Fall nicht mehr nachweisbar
J in bestimmtem Fall nachweisbar

00 19 10 19 20 19 JO I9, r° x95° l9 60 19 70 1980

N
1

N J N J

-N

N
N

J

1

1

J NN

1

N

><

1

L
" ¦""

1
r

halbamtlich

1

1

r-

1

1'

1
r

1 ¦>

-\4-

A ¦ >



Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 161

Form des Grabgeleites der Klassenkameraden für ein Schulkind bis
heute erhalten, hat aber seine Differenziertheit eingebüsst. Bis anfangs
der dreissiger Jahre wurde der Sarg eines Säuglings von einem Mädchen

auf den Armen getragen. Grössere Kinder wurden von zwei
Mädchen getragen, schulpflichtige von deren vier. Erst nach der
Erstkommunion, welche im Alter von zwölf bis dreizehn Jahren
erfolgte, wurden die toten Jugendlichen durch Jünglinge oder Männer

getragen. Für Kinder waren immer nur Mädchen als Trägerinnen
zuständig. Diese wählte man mit Vorliebe in den Nachbarsfamilien
aus ; dabei wurde aber grosser Wert darauf gelegt, dass es Erstkom-
munikantinnen waren; diese trugen dann ihr Erstkommunionskleid
zur Beerdigung.

Die symbolische Markierung des Zivilstandes war früher im Zeremoniell

fest verankert. Sie kam, wie schon erwähnt, in verschiedenen
Bereichen zum Ausdruck: der Sargfarbe, der Kreuzfarbe, dem Zivilstand

der Träger. Der markanteste Unterschied aber war der
sogenannte «Ledigenbogen», der aus nicht ganz einleuchtenden Gründen
von den meisten Leuten «Jumpfereboge» genannt wird, obwohl er
nicht geschlechterspezifisch, sondern zivilstandsbezogen verwendet
wurde. Es war ein etwa 1,5 m hoher und 1 m breiter Holzbogen, von
welchem die Gemeinde mehrere besass. War nun «ein Lediger»
gestorben, machten sich die unverheirateten Mädchen des Dorfes
daran, diesen Bogen am Abend herzurichten, indem sie ihn schmückten.

Den Reicheren des Dorfes, welche das Material bezahlen konnten,
verzierte man ihn mit weissem Papier, welches ganz fein eingeschnitten

sich kräuselte und an den Bogen befestigt wurde. Dazu kamen
weisse Papierrosen.

Bei armen Leuten war der Bogen grün, da Immergrün anstelle des

Papiers verwendet wurde. Dies schlug sich früher auch in der Sprache
nieder, sagte man doch oft von einem ledigen Armen: «Ja, der
bekommt auch einmal nur einen grünen Bogen», um seine wirtschaftliche

Situation zu charakterisieren. Diese Bogen waren bis 1931/32
im Gebrauch. In die Mitte des Bogens schrieb der Dorflehrer auf ein

Papier den Namen des Verstorbenen und einen Bibelspruch gegen
ein kleines Entgelt. (Später nur noch den Namen.) Von zwei Erst-
kommunikantinnen im weissen Kleid wurde dieser Bogen dem Sarg

vorausgetragen und auf dem Friedhof vor dem Kreuz eingesteckt.
Dort wurde er stehen gelassen, bis er so recht «verhudlet» (zerzaust)
war.

Anfangs dieses Jahrhunderts lässt sich folgende Anordnung des

Leichenzuges rekonstruieren: Chrüzliträger / eventuell Verein / even-



IÔ2 Regula Bochsler

tuell Bogen / Sarg / Kinder / Männer der Trauerfamilie / Männer des

Dorfes / Frauen des Dorfes / Frauen der Trauerfamilie. Diese Anordnung

blieb unverändert bis etwa 1915. Dann nahmen die Kinder, jetzt
unter Leitung des Lehrers oder der Lehrerin, den Platz hinter dem

Chrüzliträger ein. Zur gleichen Zeit rückten die Leidmänner hinter
dem Sarg auf, und die entstehende Lücke füllte sich mit den
Leidfrauen. Seit 1973 ziehen keine Schulklassen mehr mit. Die Form des

Zuges war eine Zweierreihe. Dieser Brauch hat sich aber mit der Zeit
aufgelöst. Verwischt wurde auch die Grenze zwischen den Geschlechtern,

zuerst in der Trauerfamilie (etwa Zweiter Weltkrieg), dann auch
in der Gemeinde (siebziger Jahre).

Auch die Kleidung der Leidtragenden hat sich verändert. Frauen der
Trauerfamilie (und eventuell die Kinder reicherer Trauernder) waren
schwarz gekleidet. Die Frauen der besseren Familien trugen einen
schwarzen Schleier über dem Gesicht, dessen Grösse sich mit der
Zeit immer mehr verringerte, hing er doch früher bis ins Kreuz (später

ist er ganz verschwunden). Bei Verheirateten, sowohl Männern
als Frauen, übernahm das sorgfältig gehütete Hochzeitskleid oft die

Funktion der Trauerkleidung (bis 1931 wurden alle Hochzeiten in
Oberwil noch in Schwarz gehalten). Männer, die keinen schwarzen

Hut hatten, banden sich ein schwarzes Band um ihn herum, und
diejenigen, welche keine schwarze Kleidung besassen, ein schwarzes
Leidband um den Arm. Beides verschwand jedoch vor den zwanziger
Jahren. Das Leidband wurde bis im Zweiten Weltkrieg durch einen
Bändel im Revers und dann durch den bis in die frühen siebziger Jahre
hinein getragenen Leidknopf ersetzt. Das Schwarz der Kleider wurde
seit den sechziger Jahren sukzessive durch dunkle Farben ersetzt.
Heute tragen die wenigsten Leute Dunkel, sondern die Alltagskleidung.

Ein paar wenige Angehörige erscheinen noch in Schwarz.
Während des Zuges rezitierten die Leute Rosenkränze (vor allem

den «Schmerzhaften Rosenkranz») unter Anleitung des Totengräbers.
Wenn der Zug etwa 200 m von der Kirche entfernt war, begannen die
Glocken zu läuten. Dies war auch das Zeichen für den Priester und
die Ministranten, dem Zug bis ans Friedhofstor entgegenzukommen
und auf ihn zu warten, um dann die Einsegnung vorzunehmen. Die
Abdankung fand bis 1975 draussen nach der Beerdigung statt. Mit
der Begründung, die Leute würden heute ja nichts mehr aushalten,
hat sie darauf der jetzige Pfarrer ins Innere der Kirche verlegt.

In der Totenmesse hat sich wenig verändert, abgesehen von
Änderungen in der Liturgie. Das übliche Totenlied «Requiem aeternam»
wurde durch ein anderes Lied, welches heute von Mitgliedern des



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 163

Kirchenchores gesungen wird, abgelöst. Dies wird als angenehmer
empfunden, sei doch das alte Totenlied viel zu traurig gewesen. Ein
wichtiger Bestandteil der Totenmesse verschwand während des Zweiten

Weltkrieges. Es war dies eine Art Katafalk mit einem übergelegten
schwarzen Tuch, verziert mit einem Kreuz. Daneben standen zwei

grosse brennende Kerzen. Dieser Sarg-Ersatz stand erhöht beim

Aufgang zum Altar und wurde während der Messe vom Priester
feierlich umschritten, geweihräuchert und mit Weihwasser bespritzt.
Für verstorbene Kinder wurde früher keine Messe gelesen. Heute

legt man den Zeitpunkt von Kinderbegräbnissen so fest, dass sie vor
einer regulären Messe stattfinden.

Die einschneidendste Veränderung im ganzen Brauchtum dürfte
wohl die endgültige AufJjebung des Leichenzuges gewesen sein. Dieser

Vorgang begann 1962, als die Sargträger immer mehr durch einen

Leichenwagen mit Pferden ersetzt wurden. Diese Transportart hielt
sich etwa zehn Jahre, wurde aber dann durch ein Leichenauto ersetzt,
welches nun den Zug anführt. 1975 fand der letzte Totenzug statt.
Auch hier wurde der Sarg mit dem Auto transportiert. Bereits seit

1970 aber war es die Regel, dass der Tote ohne Zug direkt vor den
Friedhof gefahren wurde. Nur 1979 fand (auf Wunsch eines Verstorbenen)

nochmals ein traditioneller Zug mit Sargträgern statt.
Seit etwa sechs Jahren werden die Toten auch nicht mehr zu Hause

aufgebahrt. Das Kernstück des Totenbrauches, das Leichenbegängnis,

fiel damit weg. Man übergab die Verstorbenen lieber der Leichenhalle

in Bremgarten.
Parallel zur Auflösung des Leichenzuges veränderte sich die

Behandlung der im Spital Gestorbenen. Ursprünglich wurden sie so
schnell wie möglich aus dem Spital nach Hause geholt und aufgebahrt
bis zur Beerdigung. Mitte der sechziger Jahre hatte es sich

durchgesetzt, den Toten erst am Begräbnistag heimzuholen und ihn nur
noch morgens vor dem Hause aufzubahren. Heute werden die Toten
vom Spital direkt vor den Friedhof gefahren.

Als Grund für die Aufgabe des Leichenzuges wurde von allen Leuten

übereinstimmend der Verkehr auf der einzigen grossen Strasse im
Dorf genannt, welche für die Züge benutzt werden müsste. Ob dies

der einzige Grund sei, bleibt aber eher fraglich, denn die Teilnahme
der Dorfbewohner war schon längere Zeit stark rückläufig. Ohne
diese Tatsache wäre eine Aufhebung des Zuges sicher undenkbar

gewesen.
Zum Leidmahl wurde mündlich eingeladen, und zwar vor dem

Begräbnis oder gleich anschliessend, durch einen Verwandten oder einen



iÖ4 Regula Bochsler

Nachbarn, welcher der Familie behilflich war. Zur historischen
Entwicklung dieses Leidmahls lässt sich folgendes sagen: Es wurde
immer grösser, indem man nicht mehr nur die engsten Verwandten
und ausnahmsweise die Nachbarn einlud, und es verlagerte sich generell

von zu Hause ins Restaurant. Bei der Wahl des Ortes spielte aber
die ökonomische Situation der Hinterbliebenen eine grosse Rolle.
Ärmere Leute pflegten bis in die vierziger Jahre hinein das Leidmahl
zuhause abzuhalten. Dies wiederum hatte einen Einfluss auf die
Anzahl der geladenen Gäste. Zu diesem Anlass räumte man die Stube

aus, um möglichst viele Leute einladen zu können. Auch beim Leidmahl

spielte die Nachbarschaftshilfe eine grosse Rolle: Meist blieb
während dem Begräbnis eine Nachbarin im Haus, kochte und half
servieren. Dafür gab man ihr dann oft Kartoffeln, Gemüse oder
andere landwirtschaftliche Produkte (selten Geld) mit nach Hause.

Eine der alten Frauen erinnert sich noch ganz genau an den Menüplan

eines Leidmahls von 1914, welches für sie das imposanteste Essen
ihrer Kindheit zu sein schien: Siedfleisch und Suppe, Schinken und
Brot, zum Trinken Wein und zum Dessert drei «Gugelhopfe» und
Kaffee. Dieses Essen, welches uns nicht allzu üppig vorkommt, scheint
aber für die Leute sehr aussergewöhnlich gewesen zu sein. Es zeigt
auch, dass man sich nicht «lumpen» lassen wollte an einem Leidmahl.

Beschwingt vom Wein, soll die Runde jeweils beinahe Festcharakter

angenommen haben. Heute scheint im allgemeinen zu grosse
Fröhlichkeit als eine Missachtung des Toten zu gelten, während sie

früher zum Teil von den Sterbenden ausdrücklich gewünscht wurde
in Form von Gesang und Tanz.

Nach dem Leidmahl begab man sich geschlossen noch einmal zum
frischen Grab um zu beten. Dies wird auch heute noch, vor allem

von den Angehörigen, so gehalten.

d) Die Trauer
Die Trauer war ein hochformalisierter Bestandteil eines Todesfalles.

Es bestanden verschiedenste Regelungen, welche von den Trauernden

eingehalten werden mussten. Für eine Frau verlangte der Tod eines
nahen Verwandten das Tragen von scJnvarzer Kleidung. Sonntags zur
Messe trug sie «völlig schwarz». Bis zum «Dreissigsten» verdeckte
sie in der Kirche ihr Gesicht mit einem am Leidhut befestigten
Schleier. Nach dem «Dreissigsten» wurde dieser Schleier
zurückgeschlagen. Im Haushalt und vor allem auf dem Feld genügten dunkle
Kleider. In diesem Fall durfte aber die schwarze «Trurschübe»
(Schürze) nicht fehlen. Auch kleinere Mädchen trugen solche. Männer



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 165

waren diesbezüglich weniger streng gehalten. Schwarze Kleider waren
für sie eine Ausnahme. Bis anfangs der zwanziger Jahre trugen sie

ein Leidband um den Arm, dann einen Leidbändel im Revers, der

später durch den Leidknopf abgelöst wurde. Dieser ist heute praktisch
ausser Gebrauch und wird höchstens noch von ein paar alten Männern

getragen.
Die Trauerzeit unterlag einem ganzen System von Abstufungen:

für ein Neugeborenes galt der Beerdigungstag als ausreichende
Trauerzeit. Diese wurde unter Umständen nur von der Mutter
verlängert. Für Kinder und Jugendliche galt ein halbes Jahr; beim Tod
eines Geschwisters genügte ebenfalls ein halbes Jahr. Für Kinder,
Eltern und Ehegatten war es ein Jahr. Ältere Witwen legten die Trauer
bis zum eigenen Tod meist nicht mehr ab.

Heute wird die Trauer von weniger Leuten getragen und dies über eine
kürzere Zeit. Aber auch jetzt noch wird im «alten Teil» der Gemeinde
recht genau aufgepasst, wer es wie mit der Trauer hält. Trotzdem
scheint auch bei den Alten eine gewisse Toleranz (oder Anpassung
spürbar.

Auch das soziale Verhalten der Trauernden veränderte sich. Es war
gezeichnet durch eine starke Isolation innerhalb der Dorfgemeinschaft.

Bis zum Dreissigsten vermieden es die Witwer, an den im
Dorf sehr wichtigen Vereinsaktivitäten teilzunehmen (bis etwa zum
Zweiten Weltkrieg). Die Wirtschaftsbesuche wurden drastisch
eingeschränkt. Kartenspielen sowohl zuhause wie auch in der «Beiz»
war verpönt. Die Teilnahme an der Fastnacht war verboten, auch für
Kinder, und dies zum Teil bis heute. «Z'Tanz gah» war ebenfalls
nicht erlaubt. Doch scheint es, dass Trauernde bei Festlichkeiten dabei
sein durften, aber nur um zuzuschauen; dies aber eher gegen Ende
des Trauerjahres.

Im Falle des Todes des Ehepartners war eine Wiederverheiratung
erst nach einem Jahr möglich. Alte Leute kennen hierzu aber noch
eine andere Regelung : Eine Frau darf sich erst nach einem Jahr wieder
verheiraten, ein Mann bereits nach vier Wochen. Diese Regelung
scheint ihnen aber heute ziemlich suspekt zu sein. Sie konnten mir
auch keinen Fall anführen, in dem dies geschehen sei. Die Heirat eines
nahen Familienmitgliedes während der Trauerzeit kam selten vor.

Bis etwa 1958 wurden noch der «Dreissigste» und der «Siebte»

gefeiert. Beides sind Gedenktage für den Verstorbenen. An den
betreffenden Tagen ging die ganze Familie und Verwandtschaft, am
«Dreissigsten» zusätzlich ein grosser Teil des Dorfes, zur Messe, welche dem
Toten geweiht war. Der «Dreissigste» hat sich bis heute gehalten,



166 Regula Bochsler

wird aber nur noch von den Verwandten und vielleicht ein paar alten
Frauen des Dorfes besucht. Während dieser beiden Messen wurde der
Katafalk vor dem Altar aufgestellt, um die Präsenz des Toten zu
symbolisieren.

Der wichtigste allgemeine Totenfeiertag ist Allerheiligen. An
diesem Tag gehen die Leute zur Messe und gedenken der Toten. Hierzu
werden auch die Gräber festlich geschmückt. Früher geschah dies

mit Papierblumen, seit 1922 bringen die Leute Gartenblumen, vor
allem Astern, auf die Gräber. Auch heute noch ist Allerheiligen der

Tag, an dem man sich im Dorf auf dem Friedhof trifft. Anwesend
sind auch viele in Oberwil Gebürtige, heute Auswärtswohnende, die
mindestens an diesem Tag in ihr Heimatdorf «auf die Gräber gehen».

Früher gehörte das Messestiften zu jedem Todesfall. Jede gelesene
Messe bedeutete einen Ablass für den im Fegefeuer weilenden
Verstorbenen. Heute hat sich das Messestiften praktisch verloren. In den
letzten zwei Jahren wurden in der Gemeinde keine Messen mehr
gestiftet. Die Messen wurden hauptsächlich aus dem eingezogenen
Geld der Grabbeterin finanziert. Auswärtige legten ihren Leidkärt-
chen oft Geld bei für eine Messe oder merkten an, dass sie eine oder
zwei Messen gestiftet hatten. Letztere wurden gleich nach dem Tode
gelesen. Die anderen waren eine Stiftung bei der Kirche, welche sich

verpflichtete, immer am Todestag jeden Jahres eine Messe für die
Verstorbenen zu lesen. Dieses sogenannte «Jahrzeit» wurde dann
mindestens von den näheren Verwandten besucht. Während der Messe

lag das Katafalktuch vor dem Altar und wurde vom Priester gesegnet.
Es machte eine gewöhnliche Messe zu einem «Jahrzeit».

Bis 1932 waren alle «Jahrzeite» auf ewig gestiftet. Von 1932 bis

1954 beschränkte man auf Betreiben der Kirche die Frist auf 50 oder
100 Jahre. Zwischen 1954 und 1982 waren noch 50 oder 25 Jahre
üblich, und seit diesem Jahr ist es auf eine Weisung der Kirche noch
möglich, ein «Jahrzeit» auf zehn Jahre zu stiften. Dieser Reduktion
ging eine Überlastung der Kirchgemeinden durch zu lesende Messen

voraus, so dass viele «Jahrzeite» zusammengelegt werden mussten
und damit ihren individuellen Gedenkcharakter verloren.

Eine besondere Form von Messestiften lag dem «Gregorianischen
Messebund» zugrunde. Sein Zweck war, den Mitgliedern im Todesfall

eine Serie gregorianischer Messen d.h. dreissig gesungene Messen

hintereinander bis zum «Dreissigsten», zu sichern. Dies entspricht
nach einer Weisung Papst Gregors VII. einem vollständigen Ablass.
Bei einem Todesfall wurden also die Kosten (früher 90 Franken, dann
180 Franken) durch die Anzahl der Mitglieder geteilt. Dieser Bund



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 167

war ein Zusammenschluss von Leuten, welchen es unmöglich schien,
diese Summe für den eigenen Tod aufzubringen, und welche an die

Wirkung der Messen für ihr Seelenheil glaubten. Die Existenzberechtigung

dieses Bundes scheint sich in Oberwil seit ungefähr 15 Jahren
verwirkt zu haben, nahm doch das Stiften von Messen allgemein ab,
und die allermeisten Familien hatten nun genug Geld, die gewünschten

Messen selbst zu bezahlen.
Die letzte Grabbeterin Oberwils lebt noch und ist 84Jährig. Sie hat

ihre Arbeit bis Ende der sechziger Jahre noch verrichtet. Diese
bestand aus zwei Teilen: Der eine war das sogenannte «Einziehen»:
Hierbei ging die Grabbeterin innerhalb einer Frist von zehn Tagen
nach einer Beerdigung von Haus zu Haus, um Geld einzuziehen, mit
welchem dann Totenmessen finanziert wurden.

Bis Anfang der zwanziger Jahre war dieses Einziehen zivilstands-
bezogen, d. h. wenn der Tote unverheiratet war, wurde nur bei
Unverheirateten eingezogen und bei einem verheirateten Toten nur bei
Verheirateten. Der zweite Teil ihrer Aufgabe bestand im täglichen
Beten von drei Vaterunsern am Grabe des Frischverstorbenen und
dem Beten eines «Zehners» (Rosenkranzes) zuhause, und zwar bis

zum «Dreissigsten». Die Zahl der Gebete scheint sich im Laufe der
Zeit stark vermindert zu haben. Eine weitere Aufgabe bestand im
Auffüllen der Weihwasserbecken auf den Gräbern. Für diese Arbeit
wurde sie von der Familie bezahlt, wobei der Betrag vor 1950 Fr. 7-
bis Fr. 8.- betrug und nachher Fr. 12.-. Bei sehr armen Leuten wurde
ihr Lohn aus dem gesammelten Geld bezahlt.

Die Grabbeterin war immer eine Frau, und zwar eine Ledige (oder
Verwitwete), die, wie die anderen Frauen meinten, «genug Zeit hatte,
so viel zu beten». Das Amt wurde von einer Frau zur andern
weitergegeben, indem die alte Grabbeterin eine ihr würdig erscheinende
Frau selber anfragte, ob sie nicht ihre Arbeit übernehmen wolle.
Voraussetzung war neben dem Zivilstand auch der Ruf der Frömmigkeit.

Dementsprechend war die Grabbeterin ein hochgeachtetes
Mitglied der dörflichen Gemeinschaft.

Nach der Beerdigung wurde zuerst einmal das Totenzimmer gründlich
gereinigt, indem man es vollständig schrubbte und versuchte, mit
Kölnischwasser dem üblen Geruch Herr zu werden, was bei den
Holzböden und dem «Rünne» der Toten anscheinend nicht immer
leicht war. Dann erfolgte die «Totenwäsche», in welcher man das

restliche Bettzeug und die Kleider des Toten wusch. Hierauf durfte
das Zimmer bis zum «Dreissigsten» von niemandem mehr benützt
werden.



i68 Regula Bochsler

Seit den zwanziger Jahren liess man auch sogenannte «Leidbildli»
drucken. Diese wurden an Bekannte und Verwandte verschenkt,
welche diese ins Gebetbuch legten. Ursprünglich war es ein Mittel,
Leute zum Beten für die arme Seele des Verstorbenen zu bewegen.
Diese Neuerung wurde von den «Besseren» im Dorf eingeführt. Bei
nahen Verwandten hingen diese Leidbildli oft in der Stube als Andenken

an den Verstorbenen (vgl. Abb. oben).
Auch die Trauer war also nicht ein individuelles Verhalten der

Hinterbliebenen. Feste Regeln, über deren Einhaltung die Dorfgemeinschaft

wachte, steckten den Handlungsspielraum der Trauernden ab

und ermöglichten so eine behutsame Ablösung vom Verstorbenen.
Den Hinterbliebenen erleichterte dies eine Anpassung an ihre neue
soziale Situation.

Die Beschäftigung mit dem Toten war für heutige Begriffe
ungeheuer intensiv. Grabbesuche an bestimmten Tagen, mit
vorhergehender Ausschmückung der Gräber, waren häufig, Gebete auf den
Gräbern nach den Messen etwas Selbstverständliches.

e) Besondere Tote
Wenn eine Frau im Kindbett stirbt, so darf sie der Gnade Gottes

sicher sein. Die Leute sagten früher von einer «Chindbetteri», sie

komme «munduff in Himmel», das heisst direkt, ohne Umweg über
das Fegefeuer.

Dieser Ausdruck sowie das immer noch übliche Wort «Totenbaum»
für Sarg scheinen Belege dafür, dass gerade im Umkreis des Todes
Traditionen besonders zählebig sind; dementsprechend können sich
alte Ausdrücke länger halten als in anderen Bereichen.

Der Todesfall einer Wöchnerin war auch der einzige Fall, wo ich
eine Grabbeigabe (ausser dem üblichen Rosenkranz/Kreuz)
nachweisen konnte. 1918 wurde einer während der ersten Niederkunft an

Drillingen verstorbenen Frau der Brautschleier mit ins Grab gegeben.
Starb auch das Kind während der Geburt, wurde es im Sarg der Mutter

mitbegraben, auch wenn es ungetauft war.
Ungetaufte Kinder waren immer totgeborene Kinder, denn die

Aufmerksamkeit bei einer schwierigen Geburt galt da im grossen Masse

der Sorge, das Kind vor einem eventuellen Ableben zu taufen.
Taufen konnten im Notfall von jedem Laien vorgenommen werden,
es genügte dabei, den Kopf des Kindes mit etwas Flüssigkeit zu
benetzen. (Überlebte das notgetaufte Kind, nahm der Pfarrer später
noch eine ordentliche Taufe vor.) Die bei der Geburt gestorbenen Kinder

erhielten immer eine Taufe, meist von der Hebamme. Die ungetauft



Sterbebräuchc und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 169

gestorbenen Kinder nannte man «Chind ohni Freud ohni Leid». Sie

kamen nicht wie die anderen verstorbenen Kinder in den Himmel.
Der Ort, wo sie nach dem Tode verblieben, war eben einer, wo es

weder Freude noch Leid, also weder Himmel, Hölle noch Fegefeuer
gab. Sie bekamen auch kein ordentliches christliches Begräbnis. Noch
1918 verscharrte man sie, meist in einer Schachtel, in einer Ecke des

Friedhofes hinter der Kirche. Später legte man sie entweder einem
Verwandten oder dem im Dorf Letztgestorbenen ins Grab. Für die

Familie, vor allem die Mütter, scheint dies sehr hart gewesen zu sein.

Diese hätten sich jeweils fast «hindersinnet» (verzweifelt). Bei einem
solchen Todesfall ging ihnen auch ein Engelein verlustig, welches

für seine Familie im Himmel betete. Diese Kinder wurden im Sterbebuch

der Pfarrei nicht eingetragen.
Auch die Selbstmörder erhielten in Oberwil noch lange ein spezielles

Begräbnis. Die alten Leute mögen sich noch an Erzählungen ihrer
Väter erinnern über «im Holz» verscharrte Selbstmörder. Es gab
einen Wald namens «Gruehalde» oberhalb des Dorfes, der für diesen

Zweck bestimmt war. In der von mir untersuchten Zeitspanne findet
sich noch ein Fall einer Sonderbehandlung. 1919 erhängte sich ein

Mann, welchen die Polizei im Rausch in Wohlen aufgegriffen hatte, in
seiner Zelle. Er wurde morgens um 5 Uhr im Beisein des Totengräbers

und des Gemeindeammanns ohne Priester beerdigt. Die
Aussagen über den Platz des Grabes differieren allerdings. Es bleibt
unklar, ob er nur am Rande des Friedhofs verscharrt wurde oder ein
Grab in der fortlaufenden Reihe der Verstorbenen erhielt.

Heute werden Selbstmörder nicht mehr verachtet, im Gegenteil:
auch die Alten sind heute der Meinung, dass niemand über die

ausgestandenen Qualen eines Menschen urteilen könne. Das Bild des

Selbstmörders als Opfer (und nicht als Mörder) hat sich durchgesetzt.
Die Teilnahme an diesen Beerdigungen ist im Dorf relativ gross.

Dies mag auf der einen Seite einer gewissen «Sensationslust»
zugeschrieben werden. Es scheint aber eine echte Anteilnahme am Leid
«der armen Familie» mitzuklingen.

f) Todesvorzeichen, Geschichten und Motive
Geschichten um den Tod und die Toten gibt es viele. Sie machen

einen grossen Teil der Erzählungen aus, in welchen man bei
Zusammenkünften gemeinsam die Vergangenheit rekonstruiert. Diese für
mich als Stadtkind eigenartige Form des Sprechens miteinander ist
sehr wichtig für die Dorfbewohner. Beim Erzählen kennen die meisten

Anwesenden diese Geschichten selber auch und steuern Ergän-



170 Regula Bochsler

zungen und Berichtigungen bei. Bei Differenzen entstehen lebhafte

Diskussionen, bis die Rekonstruktion zu aller Zufriedenheit ausfällt.
Fast scheint es, als werde durch diese Art von Kommunikation immer
wieder von neuem eine Zusammengehörigkeit beschworen und auch

herbeigeführt.
Die alten Leute kennen unglaubliche Mengen von Geschichten

über ungewöhnliche Vorfälle im Dorf, denn diese sind ja der Stoff,
aus dem alle geselligen Anlässe gewoben sind. Das Leben erscheint
darin dicht und bunt. Diejenigen, welche den Tod betreffen, reichen

vom scheinbar lebendig begrabenen Baby, welches Kinder beim
Spielen auf dem Friedhof aus dem Grab heraus weinen hörten (und
das dann nach erneutem Ausgraben doch tot war) bis zum am
Beerdigungstag geplatzten Sarg, den niemand mehr so recht tragen wollte.

Diese Art von Geschichten wurden auch mir ohne Vorbehalte
erzählt. Zurückhaltender wurden die Leute erst dort, wo ich sie auf

Wiedergänger, Todesvorzeichen usw. ansprach. Zum einen Teil wehrten

sie sofort ab mit der Bemerkung, das sei doch alles «dummes

Zeug», zum anderen wichen sie meinen Fragen einfach aus. Meist
wurde ein Erzählen erst ermöglicht durch ein Gespräch über
«Aberglauben» und Phänomene, welche sich Menschen nicht erklären
können. Oft schien es mir, als erwarteten die alten Leute eine

Verurteilung meinerseits, da ich ihnen als «Wissenschafterin» erschien,
welche bekanntlich «solche Dinge» ablehnt. Berichteten sie mir trotzdem

ihre Geschichten, geschah dies meist mit dem Zusatz, dies sei

aber eine Tatsache, sie würden dafür bürgen, oder der Erzähler dieser

Begebenheit sei ein(e) aufrechte(r), ehrliche(r) Mann/Frau gewesen.
Im folgenden möchte ich einen Eindruck vermitteln vom Reichtum
solcher Erzählungen, welche von einer starken Verbundenheit der

Lebenden mit den Toten zeugen. Trotz ihrem Tod kann eine Person

in der Vorstellungswelt auf vielfältige Art und Weise die Verbindung
zu den Lebenden suchen, meist in einer Form, welche die Überlebenden

ängstigt. Die ganze Landschaft rings um das Dorf ist von
«Gespenstern» bevölkert, die alle ihr Gebiet haben, in dem sie umgehen.
Müsste jemand nachts einen Weg gehen, der durch ein solches Gebiet
führte, machte er oft einen Umweg, um einer Begegnung
auszuweichen.

Die Todesvorzeichen, von denen es früher sicher sehr viele gegeben
hat, haben sich auf drei den Leuten noch bekannte reduziert: Das

heute am weitesten verbreitete Vorzeichen ist der Ruf des «Wiggels»,
des Käuzchens, das viele Leute aufgrund eigener Erfahrungen
bestätigten. Ein Grab über den Sonntag offenstehen zu lassen, bzw.



Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 171

einen Toten über Sonntag aufgebahrt zu haben, heisst, dass es bald
wieder einen Todesfall im Dorf geben wird. Die dritte unglückliche
Konstellation war ein Stundenschlag der Kirchuhr während des

Wandlungsläutens der Messe; man sagte in diesem Fall, es schlage
jemandem die Todesstunde.

Fast wie ein Todesvorzeichen war es, wenn jemand sich an einem

Wegkreuz oder einem Bildstock vergriff. Mit Sicherheit führen die
Alten mindestens zwei Todesfälle im Dorf auf einen solchen Frevel
zurück. Beide Schänder starben kurz nach dem jeweiligen Vergehen.

Eine andere Art, in welcher sich der Tod auf «übersinnliche» Art
bemerkbar macht, ist das Künden. Darunter versteht man, dass ein
Sterbender seinen Angehörigen oder Freunden seinen Tod «verkündet».
Dies kann auf verschiedenste Weise geschehen: Durch Klopfen, durch
Rufen des Namens der Person, bei der «gekündet» wird, oder durch
den Lärm, welcher an das Herabfallen von Dingen gemahnt.
Sterbende können auch durch das Anhalten von Uhren «künden», oder
sie erscheinen gewissen Leuten im Traum, um sich von ihnen zu
verabschieden. Ebenfalls wurde mir von herabfallenden Uhren, Fensterläden

und Bildern berichtet. Auch wenn sich Türen von selbst öffnen,
kann das ein Zeichen sein. Das «Künden» kann zum Beispiel folgen-
dermassen ablaufen: Während eine Familie beim Essen sass, klopfte
ihr i2Jähriges Mädchen mit dem Holzschuh mehrmals auf den Boden.
Hierauf sprang der Vater vom Tisch auf und sagte: «Die Gotte hat
sich gekündet». Diese lag krank in einem Zimmer des oberen Stockes,
wurde aber nach dem Vorfall nur noch tot aufgefunden. Auch die

Erklärungen des Kindes, es selbst hätte geklopft, konnten die Familie
nicht von der Idee abbringen, die Gotte hätte sich bei ihrem Tod
«gekündet».

Wandelnde sind ruhelose, büssende Tote, die umgehen. Sie sind ein
weitverbreitetes Motiv, in welchem sich kirchliche Fegefeuerlehre
mit dem älteren Glauben an die Wiederkehr der Toten vermischt.

Die alten Leute im Dorf sind mit den Wandelnden oder Wiederkehrern,

wie sie auch genannt werden, bestens vertraut. Da ich nicht alle

mir erzählten Geschichten wiedergeben kann, fasse ich die wichtigsten
Punkte an dieser Stelle nur zusammen. Allgemein lässt sich sagen, dass

schlechte Leute generell, besonders aber Marksteinversetzer (bäuerliche

Gesellschaft!), Betrüger und Selbstmörder wandeln müssen.
Wandelnde können verschieden erscheinen: Sie können aussehen

wie zu Lebzeiten und normal gekleidet sein, oder sie sind halb schwarz,
halb weiss gekleidet. Dies ist sicher als Zeichen ihrer halbgereinigten
Seele im Fegefeuer zu verstehen. Aber auch die Gestalt eines Tieres



172 Regula Bochsler

können sie annehmen, wie im Falle des schwarzen Hundes beim
Grenzstein in Berikon. Ebenfalls möglich ist die Gestalt eines

Lichts. Das Erscheinen wird von den Überlebenden meist als Aufforderung

verstanden, für die arme Seele zu beten. Mit einem Kreuz,
das man aufstellt, glaubte man, solche Erscheinungen bannen zu
können, was im Falle eines wandelnden Lichts um 1910 auch gemacht
wurde. Die Toten können allen Leuten erscheinen; Fronfastenkindern
erscheinen sie aber mit Vorliebe. Was ein Fronfastenkind aber ist,
konnte mir niemand mehr erklären. (Es sind Kinder, welche in den

Quatemberwochen geboren wurden.) Wandelnde gehen mit Vorliebe
zu traditionell fixierten Zeiten um: In den von mir aufgezeichneten
Erzählungen vor allem an Weihnachten, im Advent und am Silvester.
Wenn man ihnen begegnet, muss man vorsichtig sein, ihre
Berührungen können Schwellungen oder Verbrennungen hervorrufen.

Als ein deutliches Zeichen wird auch das Erscheinen der Toten im
Traum gewertet. Sie fordern den Träumenden zum Beten auf oder
können ihm signalisieren, dass sie soeben erlöst worden sind (Traumbild:

Die verstorbene Mutter schwenkt einen Strauss weisser Astern
vor einem Altar und lächelt dabei glücklich). Arme Seelen können aber
auch im Haus, in einem Zimmer oder in einem Kasten wohnen. Dort
liess man sie jeweils von einem Kapuziner «uselöse». Erschien jemandem

ein(e) Tote(r), rätselte man gemeinsam, welches seine/ihre
Vergehen waren, die ihn/sie zur Rückkehr zwangen. Solche Erscheinungen

wurden aber auch eingesetzt als wichtiges Erziehungsmittel.
Man drohte den Kindern mit diesen Gestalten, um sie zum Gehorsam

anzuhalten.

3. Ein moderner Tod

Um noch einmal zu verdeutlichen, was von der Fülle der oben
beschriebenen Verhaltensweisen heute noch übriggeblieben ist,
möchte ich die Schilderung eines Todesfalles in Oberwil 1982 anfügen:

Die meisten Leute sterben im Spital. Kommt es dennoch vor,
dass jemand zuhause stirbt, behält man den Toten nicht mehr im
Haus. Meist wird er wenige Stunden nach Eintritt des Todes durch
ein Beerdigungsinstitut nach Bremgarten überführt, welches auch die

Herrichtung der Leiche übernimmt.
Am Beerdigungstag wird der Sarg 20 Minuten vor der Beisetzung

vor dem Friedhofseingang aufgestellt, daneben ein Tischchen mit
zwei Kerzen, dem Weihwassergefäss und einem Körbchen für die
Beileidskarten. Die Teilnehmer sind nicht mehr schwarz gekleidet,
höchstens die nächsten Angehörigen. Sie nehmen Abschied vom



Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil AG 173

Toten, indem sie ihn nochmals ansehen und Weihwasser auf die
Glasscheibe (über seinem Kopf) spritzen. Darauf tritt der Totengräber
vor die Leute und betet laut vor, die Leute antworten ihm im Wechselgebet

nur noch spärlich. Mit dem Auftreten des Pfarrers kommen die
kirchlichen Regeln für die Beisetzung zum Tragen, welche sich bis
heute gleichgeblieben sind.

4. Schlussbemerkungen

Je länger ich mich mit dem Sterben in Oberwil beschäftigt habe,
desto klarer wurde mir, dass der Tod ein Spiegel des Lebens ist. Die
Aufgabe älterer Formen von Totenbräuchen muss hier mit dem Wandel

der bäuerlichen Lebensformen zu tun haben. Ich möchte an dieser
Stelle versuchen, die Verbindung des Todes mit dem Leben zu
skizzieren und zeigen, welche Veränderungen der Lebensumstände eine

Veränderung der Todesbräuche mit sich gebracht haben. Dabei
verzichte ich bewusst auf eine Interpretation aller Einzelmerkmale, da

mir aufgrund meines beschränkten Wissens über das Dorf Oberwil
die Gefahr zu gross erscheint, im einzelnen an den tatsächlichen
Vorkommnissen vorbeizuinterpretieren.

«Brauchmässiges Verhalten ist (also) immer an eine Gemeinschaft
gebunden, und umgekehrt ist die Gemeinschaft durch die Gemeinsamkeit

ihrer Bräuche verbunden»1. Dieser Satz scheint mir vieles zu
erklären, dem ich im Laufe meiner Arbeit begegnet bin. Die Gemeinschaft

war ein Bauerndorf von etwa 500 Einwohnern. Man lebte in
mindestens drei Generationen umfassenden Familien zusammen. Fast
alle im Dorf lebenden Personen waren in der Landwirtschaft tätig.
Nachbarschaftshilfe war bei dieser Lebensform etwas Selbstverständliches

und durch Brauch Geregeltes. Diese Gemeinschaft (in der viele
Leute zusätzlich miteinander verwandt waren) fand sich jeweils bei
den grossen Übergängen eines ihrer Mitglieder zusammen. Bei einem
Todesfall zelebrierte man den Austritt eines Mitgliedes aus dieser
Gemeinschaft. Zugleich wurde die Zusammengehörigkeit der
Leidtragenden bestärkt und ihr Platz im dörflichen Sozialgefüge neu
festgelegt. Zur neuen Situation gehörten sichtbare Zeichen der Trauer
und ein anderes Verhalten. Die Gemeinschaft überwachte aus einem
Selbsterhaltungsinteresse die Einhaltung dieser Regeln, welche einerseits

die Trauerfamilie unterstützten, sie aber andererseits für eine

gewisse Zeit vom normalen Gemeinschaftsleben isolierten. Dies zwang
die Trauernden, sich mit ihrer neuen Stellung auseinanderzusetzen,
und förderte damit den Prozess des Trauerns.



174 Regula Bochsler

Der traditionelle Lebenslauf war in verschiedene Phasen unterteilt,
dessen Übergänge jeweils durch festgelegte Riten vollzogen wurden.
Als wichtigste Übergänge sind hier Geburt, Heirat und Tod zu nennen.

Ein anderer wichtiger Übergang war die Erstkommunion als

(religiöser) Eintritt ins Erwachsenenleben. In jeder Lebensphase
gehörte ein Mitglied einem bestimmten «Stand» mit bestimmten
Verhaltensregeln an. Die Zugehörigkeit zu einem «Stand» war ein wichtiger

Bestandteil des Totenritus.
«Die gemeinschaftsbedingten und gemeinschaftsbindenden Normen

des Totenbrauchtums»2 wurden hinfällig in einer Welt, in der
diese Gemeinschaft nicht mehr gebraucht und nicht mehr gepflegt
werden konnte. Das Begräbnis wurde von einer alle betreffenden

Angelegenheit umgewandelt in eine private, familiäre. Wo keine

Einbindung in eine Dorfgemeinschaft mehr existiert, sind die meisten
Totenbräuche zum Untergang verurteilt. Dass viele dieser Bräuche
ein erstaunlich langes Leben hatten, darf wohl auch auf die Tatsache

zurückgeführt werden, dass «hier, wie auf keinem Gebiet brauchmäs-

sigen Lebens, Brauchformen die Glaubensinhalte und Vorstellungen,

aus denen sie erwachsen sind, weit überleben»3.

Mir scheint, dass die Auflösung dieser Bräuche in Oberwil in drei

Hauptphasen stattgefunden hat. Zwei grosse Einschnitte scheinen die
beiden Weltkriege, respektive der wirtschaftliche Aufschwung nach
dem Zweiten Weltkrieg gewesen zu sein (siehe Tabelle). Der dritte

grosse Einschnitt fand mit der völligen Aufgabe des Leichenzuges
statt. Sein Verschwinden mutet an wie ein Schlussstrich unter eine

ganze Zeit. Die «Privatisierung» und die damit einhergehende
Verdrängung des Todes ist (fast) vollständig geworden.

Anmerkungen

1 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, 2. Auflage, Erlenbach/Zürich 1978,
155-

2 Peter Löffler, Studien zum Totenbrauchtum in den Gilden, Bruderschaften und
Nachbarschaften Westfalens vom Ende des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts.
Münster 1975, 297.

3 R. Weiss (wie Anm. 1) 180.


	Sterbebräuche und ihr Wandel in der Gemeinde Oberwil (Kanton Aargau)

