
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 77 (1981)

Heft: 3-4

Artikel: Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest : zum Daphne-Motiv
im aromunischen Märchen

Autor: Karlinger, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest

Zum Daphne-Motiv im aromunischen Märchen

Von Felix Karlinger

Inzest-Motive sind in der mittel- und westeuropäischen Volkserzählung

relativ selten, begegnen jedoch auf dem Balkan in den
unterschiedlichsten Varianten. Ausser dem Papst-Gregor-Stoff, der noch
heute im Katalanischen1 lebendig ist, kennen wir zwar das inzestuöse
Verhältnis im Apollonius-Roman, der jedoch trotz seiner zahlreichen

Märchenzüge die mündliche Tradition nur geringfügig beeinflusst hat.
Die Verfolgung der Tochter durch den Vater trägt im iberischen Raum
eher tragische Züge und hat sich in Romanzen niedergeschlagen. Auf
das Allerleirauh-Motiv werden wir noch zu sprechen kommen.

Vom bewussten Inzest wird auch im Südosten nur ausnahmsweise

erzählt, dagegen spielt der unbewusste Inzest - wie er eigentlich dem

Ödipus-Komplex zugrunde Hegt - und die Flucht vor drohendem
Inze«t eine grössere Rolle, und im Zusammenhang damit klingen auch
antike Mythen an, die urtümlich mit der Thematik nichts zu tun
hatten.

Sowohl Vater und Tochter, Mutter und Sohn wie auch Bruder und
Schwester begegnen einander ohne sich zu erkennen und vermählen
sich. Die Komplikationen, die daraus erwachsen, können tragische
Züge annehmen oder auf legendäre Weise gelöst werden. Im zyprischen

Märchen «Der Vater und die drei Töchter»2 erfährt die Heldin,
mit Namen Rosa, von einem Schicksalsspruch, sie werde von ihrem
Vater einen Sohn empfangen. Nach längerer Zwischenhandlung dingt
Rosa Mörder und lässt den Vater umbringen. Vor der Stadt wird er
begraben, und aus seinem Grabe wächst ein Apfelbaum. Von Händlern

kauft Rosa eines Tages Apfel, wird vom Essen dieser Äpfel
schwanger und gebiert einen Sohn. Sie tötet ihn mit Stichen in die

Brust, legt die vermeintliche Leiche in ein Kästchen und wirft dieses

ins Meer. Ein Kapitän findet das Kästchen, nimmt es auf, verbindet
den kleinen Burschen und lässt ihn aufziehen. Er kommt später in die

Stadt, wo seine Alutter lebt, und heiratet sie. Eines Tages entdeckt
Rosa die Narben auf der Brust ihres Mannes und erkennt ihn als ihren

1 F. Karlinger / B. Mykytiuk, Legendenmärchen aus Europa, Düsseldorf 1967,
S. 28.

2 Felix Liebrecht, Märchen aus Cypern, in «Jahrbuch f. romanische und
englische Literatur», B XI, 1869. Auch in Karlinger, Märchen griechischer Inseln,
Düsseldorf 1979, S. 16.



Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest 179

Sohn. Sie nimmt sich das Leben, indem sie sich vom Dach des Hauses
herunterstürzt.

Anders verläuft das Märchen «Der Mann, der 99 Popen tötete»3.
Auch hier kommt es zur Zufallsehe zwischen Mutter und Sohn; vom
Schicksal der Mutter nach der Erkenntnis des Inzests wird nicht weiter

gesprochen, das Schicksal des Sohnes führt über verschlungene
Wege zur Entsühnung in einer Art Gottesurteil. Zu diesem rumänischen

Märchen gibt es noch verschiedene Varianten, die fast alle den

legendären Unterton, der ja auch der Gregorius-Sage eigentümlich
ist, aufweisen.

Seltener als der unbewusste Inzest zwischenVater und Tochter sowie
Mutter und Sohn ist die Intimbeziehung von Geschwistern oder gar
einem Zwillingspaar, wie es ein mazedonisches Märchen4 berichtet.
Dort bleibt das Ende insofern offen, als nach dem Erkennen des

Verwandtschaftsverhältnisses der Bursche in die Welt hinauszieht und
seine Schwester mit den Kindern zurücklässt.

Häufiger stossen wir dagegen auf die Flucht der Tochter vor dem
Vater oder der Schwester vor dem Bruder in balkanischen Märchen.
Die folgenden Beispiele beschränken sich dabei auf zwei Typen dieses

Motivs, und sie greifen auf aromunische Texte, das heisst auf
Volkserzählungen von in Jugoslawien, Albanien und Griechenland lebenden

Rumänen zurück.
Als «Allerleirauh» (KHM 65) ist dieser Stoff auch im übrigen

Europa und darüber hinaus bekannt, doch ist lediglich von der Flucht
und allenfalls von einer Verkleidung die Rede und nicht von einer

Verwandlung. Oder darf man in der Verkleidung bereits die Andeutung

einer Verwandlung sehen Der Mantel aus tausenderlei Tierfellen,
der zum Namen des Märchens geführt hat, wird verschieden gedeutet.
Von der Leyen5 sieht darin die Übertragung «zauberischer Kräfte»,
doch steht dem entgegen, dass es sich auch einfach um eine Tierhaut -
wie etwa eine Eselshaut - handeln kann. Nun ist uns zwar aus einem

spanischen Märchen die Verwandlung eines von ihrem Burschen
bedrängten Mädchens in eine Ziege bekannt6, aber sonst bleibt es

beim Tierfell, das zunächst vordergründig eine entstellende Funktion
hat.

3 F. Karlinger, Einführung in die romanische Volksliteratur, I, München 1969.
S.47.

4 Koloman Senyei, Wanderfahrten und Impressionen, s.l. 1926, S. 53.
5 Friedrich von der Leyen, Das deutsche Märchen und die Brüder Grimm,

Düsseldorf 1964, S. 112.
6 Harri Meier / F. Karlinger, Spanische Märchen, Düsseldorf 1961, S. 84.



i8o Felix Karlingcr

In einem italienischen Märchen7 endlich hören wir folgendes, nachdem

der Vater, der seine Tochter heiraten will, alle ihre Bedingungen
erfüllt hat: «Die Hochzeitsfeierlichkeiten wurden vorbereitet, und
indessen hatte die Amme für Maria ein hölzernes Kleid gemacht, das

reichte vom Kopf bis zu den Füssen und konnte auf dem Wasser
schwimmen.» Alit diesem «hölzernen» Kleid entflieht wirklich die
Prinzessin schwimmend ihrem Vater.

Wie soll man sich nun dieses hölzerne Kleid vorstellen? Welche

Bedeutung kann es haben? Wir erfahren, dass Maria darunter auch
ihr goldenes, ihr silbernes und ihr rotes Kleid angezogen hat, die vorher

näher beschrieben wurden und die alle Blumen der Welt, alle
Fische und alle Sterne zeigen.

Unsere hölzerne Maria wird nun Gänsehirtin, aber wenn sie heimlich

zum Ball des Königssohnes gehen will, so legt sie das hölzerne
Kleid einfach ab und ist nicht wiederzuerkennen.

Die nächstliegende Parallele im aromunischen Märchen8 läuft fol-
gendermassen ab : «... Es war einmal ein Kaiser, dem war seine Frau
gestorben. Die Frau aber hatte ihm ein Töchterchen hinterlassen, ein

herziges Mädchen, das hat ihr recht ähnlich gesehen. Und je größer
das Mädchen geworden ist, um so grösser ist auch die Ähnlichkeit mit
der verstorbenen Mutter geworden. - Der Kaiser hat mit Verwunderung

gesehen, wie seine Tochter immer mehr seiner früheren Frau
gleichgesehen hat. Und er hat sich gefragt: «Wache ich oder träume
ich? Kann es sein, dass meine Frau wiedererstanden ist?» - Und eines

Nachts ist der Kaiser in das Schlafzimmer seiner Tochter gegangen
und hat sich zu ihr legen wollen. Das Mädchen aber ist erwacht und

- nackt, wie es war - in den Wald geflohen. Der Kaiser hat sich in Eile

angezogen, um das Mädchen zu verfolgen. Aber wie die Tochter im
Wald gesehen hat, dass der Vater ihr folgt, hat sie ausgerufen: «Mutter,
hiif mir, und verwandle mich in einen Lorbeerbaum!»- Und so ist es

geschehen. - Der Kaiser aber hat seine Tochter vergeblich gesucht, ist
nach Hause zurückgekehrt und gestorben. - Tausend Jahre sind
darüber vergangen. ...»

Sicher bestehen äusserliche Bezüge zwischen der «hölzernen Maria»
und unserer Daphne, dagegen ist schwer zu sagen, ob die italienische
oder gar andere Allerleirauh-Varianten ursprünglich eine echte

Verwandlung gekannt haben.

7 F. Karlinger, Das Mädchen im Apfel - Italienische Volksmärchen, München

1964, S. 99.
8 F. Karlinger, Märchen der Ostromania, derzeit in Druck.



Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest 181

Wir kennen aus der Antike verschiedene Versionen des Daphne-
Stoffes ; in den älteren Fassungen ist die Heldin die Tochter des

arkadischen Flussgottes Ladon und der Gäa9, von Apollo verfolgt, ruft
sie ihre Mutter an, welche die Tochter verschlingt und statt ihrer einen
Lorbeerbaum emporspriessen lässt. In späteren Wiedergaben des Stoffes

verwandelt Zeus die Verfolgte. Eine Flucht vor einem Inzest ist
jedoch meines Wissens nirgends belegbar.

Das weitere Schicksal der Daphne in den aromunischen Märchen'°
braucht uns hier nicht weiter zu beschäftigen; wie in der «hölzernen
Maria» und in «Allerleirauh» heiratet sie nach mehr oder weniger
verwickelten Zwischenzsenen einen Kaiser oder Prinzen. Wichtig ist
höchstens, dass der Kaiser durch ein Lorbeerblatt an seine Geliebte
erinnert wird.

Die Überlagerung des antiken Daphne-Stoftes durch das Fluchtmotiv

vor drohendem Inzest konnte um so leichter erfolgen, als einerseits

die alte Götterwelt in den volkstümlichen Vorstellungen stark
zurückgetreten ist, vor allem was den Bereich des Apollinischen
betrifft; dionysische Reminiszenzen konnten sich stärker auch brauch-
tumsmässig halten. Andererseits sind Verwandlungen in Erzählungen
einer magischen Flucht stets überaus beliebt gewesen.

Giraud11 hat zwar die Daphne-Fabel gründlich untersucht, ist
jedoch auf die Volkserzählungen zu diesem Stoff leider nicht eingegangen.

Man wird ja bei einer Untersuchung des Daphne-Motivs im
Märchen auch an jene Geschichten denken müssen, in denen eine
kinderlose Frau Gott um ein Kind bittet, auch wenn es «nur» ein

Zweig sein sollte. Ein Myrtenzweig, ein Orangenbäumchen oder ein
Lorbeerbäumchen wird infolge der Erhörung des Gebetes von der
Frau schliesslich geboren. Mit unseren angeschnittenen Versionen hat
dieser Typus freilich nur den zweiten Teil gemeinsam, wenn später
aus der Pflanze ein Mädchen hervortritt.

Es scheint freilich zum Daphne-Motiv noch eine weitere Parallele

zu geben, die ebenso von einer Verwandlung (und späteren
Rückverwandlung) erzählt, jedoch liegt uns dieser Text nur als Fragment

9 Elisabeth Frcnzcl, Stoffe der Weltliteratur, Stuttgart 1962, S. 116.
10 Gustav Weigand, Die Aromunen - Ethnographisch-philologisch-historische

Untersuchungen. Bd. II, Leipzig 1894, S. 261 aus Siraku (Epirus). - Pericle
Papahagi, Basmc aromàne ci glossar, Bucuresti 1905, S. 179, aus Avcla (Epirus). -
Martin Löpelmann, Sagen und Märchen der Rumänen, Leipzig 1937, S. 12. -
Zwei weitere unveröffentlichte Varianten wurden aufgezeichnet von K. Bandy
1964 bzw. 1965 in Liumnipi und Tricala.

11 Yves F.-A. Giraud, La Fable de Daphne. Essai sur un type de Metamorphose

végétale, Geneve 1968.



182 Felix Karlingcr

vor. Es handelt sich um ein Märchen «Vom Mädchen, das zu
Meerschaum wurde».

Um die Schwierigkeiten wiederzugeben, die in der Feldforschung
oft genug begegnen, seien kurz die näheren Umstände der Aufnahme

per Magnetophon berichtet. Karl Bandy, der 1964-66 in verschiedenen
Ländern des Balkans Material aus der Oraltradition gesammelt hat,
sass in Janina in einem Café, in dem verschiedene Aromunen auf ihren
Autobus warteten. Es fand sich darunter ein Erzähler, der nach anderen

Texten folgende Geschichte zu erzählen begonnen hat : « Es war
einmal, denn wäre es nicht gewesen, so könnte ich es nicht erzählen.
Es war einmal eine Kaiserstochter, die hat Marina geheissen. Sie war
ein schönes Kind, und sie wurde vom Vater, dem Kaiser, und von der

Mutter, der Kaiserin, und vom Bruder, dem Kaiserssohn, recht
verwöhnt. - So ist sie langsam gewachsen, gross geworden, und immer
schöner ist sie gewesen. Haare wie Gold hat sie gehabt und Augen
wie Smaragde. - Dann ist der Vater gestorben, der Kaiser, und einige
Jahre später auch die Mutter. - Das Mädchen war nun eine schöne

junge Frau, und es haben sich Brautwerber eingestellt, Prinzen, Könige
und Kaiser, aber sie hat keinen haben wollen. - Da nun ihr Bruder
auch noch unverheiratet war und weil seine Schwester gar so schön

gewesen ist, hat er sich in sie verliebt. Und eines Tages ist er zu ihr
gegangen und hat gesagt: „Marina, lass uns heiraten!" - Da ist seine

Schwester sehr erschrocken, und sie hat geantwortet: „Nein, wir sind
ja Bruder und Schwester." - „x\ber das macht doch nichts," hat der
Kaiser gesagt, „die Türken machen es ja auch so." - Nun, sie haben
hin und her geredet, und es ist dabei nichts herausgekommen. - Einige
Tage später hat der Kaiser gesehen, dass seine Schwester auf der
Dachterrasse sitzt und sich kämmt, und da ist er hingegangen, um sie

mit Gewalt zur Heirat zu zwingen, aber sie hat sich losgerissen und ist

davongelaufen. Er ist hinter ihr hergelaufen, aber sie ist ihm immer
wieder entwischt. Endlich ist sie zum Hafen gelaufen und in das Meer

gesprungen, um davonzuschwimmen. - Der Kaiser hat Fischer
ausgesandt, sie sollen seine Schwester mit ihren Netzen wieder einfangen.
Die Fischer sind hinter Marina hergerudert, und als sie ganz nahe

gekommen waren, da haben sie ihre Netze ausgeworfen und die
Kaisertochter darin gefangen. Sie wollen sie ins Boot ziehen, aber da

ruft Marina zum heiligen Nikolaus, er soll sie in Meerschaum
verwandeln. Und so ist es geschehen, und der Meerschaum ist zwischen
den Fäden des Netzes davongeschwommen. Die Fischer aber haben

nichts machen können, und sie sind ans Land zurückgefahren. Auch
der Kaiser ist sehr zornig gewesen, aber er hat nichts machen können.



Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest 183

Seine Schwester ist für ihn verloren gewesen. - Der Meerschaum aber
ist über das Meer getrieben bis zu einer Insel, und als der Schaum an
die Küste geschlagen hat, ist plötzlich ein junges Mädchen mit nassen
Kleidern aus dem Meer herausgestiegen. Marina hat dann ihre Kleider

getrocknet, und am nächsten Tag ist sie in die Stadt gegangen, die
auf jener Insel war. Und in der Stadt hat sie einen Palast gesehen, und
sie ist hingegangen und hat gefragt, ob man eine Dienerin brauche,
und man hat ihr gesagt, ja eine Köchin könne man brauchen. - So

ist sie dort in den Dienst getreten. Nach einiger Zeit...»
So weit war der Erzähler gekommen, als der Autobus eintraf und

der grösste Teil des Publikums eingestiegen ist, mit ihnen der Erzähler.

Bandy aber blieb nichts übrig, als das Fragment zu den anderen
Torsi von Erzählungen zu legen. Das Bruchstück lässt ahnen, dass

nun vermutlich wie im Allerleirauh eine aschenputtelartige Fortsetzung

mit Wiederaufstieg der Heldin und Hochzeit als Abschluss

folgen kann. Diese Vermutung ist jedoch für uns unerheblich. Wichtiger
ist, dass wir hier nicht nur einen weiteren Beleg für das Auftreten eines

Inzestmotivs besitzen, sondern dass wiederum dieses Motiv mit einer
antiken Mythe verknüpft wird. Diesmal ist es die Gestalt der
kretischen Diktynna, die, von Minos bedrängt, sich auf der Flucht von
einem Felsen ins Meer gestürzt haben soll. Sie nun freilich wurde
durch Fischer gerettet, so berichtet die Sage, während im obigen aro-
munischen Märchen die Heldin von den Fischern dem Bruder
ausgeliefert werden soll und deshalb sich in Meerschaum verwandeln
muss.

Dass nicht die Mutter, sondern der heilige Nikolaus angerufen wird,
der als Patron der Seefahrer eine besonders starke Beziehung zum Meer
hat, kann nicht überraschen. Wir sahen schon oben, dass neben den
realistischen und daher tragischen Lösungen sich im Zusammenhang
mit Inzestmotiven auch legendäre Entwicklungen anbieten. Christliches

und Antikes ist auf dem Balkan mehrfach in Volksglauben und
Volksbrauch verbunden, und Gestalten können leicht christianisiert
werden.

Zu diesem «Mädchen, das zu Meerschaum wurde», kennen wir nun
freilich sonst keine Variante im Balkanmärchen, und man möchte auch
eher annehmen, dass es auf einer Insel heimisch gewesen sein könnte,
zumal die Aromunen fast ausschliesslich im Gebirge und nicht am
Meer leben. Wie viele andere Stoffe aber braucht ja der Text nicht
urtümlich aromunisch gewesen zu sein, sondern er mag aus griechischen

Quellen übernommen sein.



184 Felix Karlinger

Während jedoch in allen bekannten Varianten der Daphne die
inzestuöse Bedrohung vom Vater ausgeht, übernimmt in diesem Dik-
tynna-Märchen der Bruder diese Funktion. Flucht vor dem Bruder
kennen auch andere Erzählungen, doch ist das auslösende Motiv dabei

stets wirkliche oder vermeintliche Schande, welche das Mädchen auf
sich geladen hat und die der Bruder rächen will. Der erotische Untergrund

ist also auch dabei gegeben.
Nicht mehr in den Bereich des Märchens, sondern bereits in den der

Sage gehört eine ebenfalls von Bandy aufgenommene und noch
unveröffentlichte Erzählung der Meglenorumänen, in welcher ein
Hirt seine Schwester vergewaltigen will, sie jedoch unter seinen Augen
zu einer Ziege wird. Der Hirte wird hierauf wahnsinnig. Wir kennen

zwar eine entfernte spanische Variante12, doch handelt es sich dort
nicht um ein Geschwisterpaar, sondern um ein Liebespaar, wobei die

Verwandlung dämonologisch gedeutet wird.
Solche Erzählungen heben sich jedoch deutlich von den Märchen

des Daphne-Typus ab, wobei man noch genauer untersuchen müsste,
wie weit das Motiv auch ausserhalb der aromunischen Erzähltradition
vorhanden ist. Die starke Funktion des Baumkults bei den Rumänen
scheint auf jeden Fall das Fortleben des Daphne-Stoffes erleichtert zu
haben. Man wird sich dabei auch an Sagen von wandernden Bäumen13

erinnern, die ja auch dem Baum eine fast menschenähnliche Gestalt
und Existenzform zumessen. Metamorphosen von Pflanzen zu
Menschen und von Menschen zu Pflanzen - das verbreitetste Motiv ist
wohl im Rumänischen das der Wegwarte14 - reichen zweifellos in
frühe Schichten religiöser Vorstellungen hinab, und von den Dryaden
der Antike bis zu den Waldmädchen und Waldfrauen sagenhafter
Geschichten balkanischer Völker der Gegenwart gibt es zahlreiche
menschenfreundliche und menschenfeindliche Spielformen.

Die Verwandlung in einen Lorbeerbaum, der eben griechisch
«Daphne» heisst, scheint jedoch die einzige Form zu sein, die sich mit
dem Motiv der Flucht vor drohendem Inzest verbunden hat.

12 Siehe Anmerkung Nr. 6.
13 F. Karlinger / E. Turczynski, Rumänische Volkssagcn, Flrich Schmidt,

Berlin, derzeit in Druck.
14 «Cicoarca», AI. I. Amzulcscu, Baiade populäre rominesti, vol. I, Bucu-

reçti 1964, S. 294. - Siehe auch: F. Karlinger, La funzione del «Märchen» nel
canto popolare della Romania, in «Revue des études sud-est européennes», 18

(1980), S. 473.


	Verwandlung auf der Flucht vor drohendem Inzest : zum Daphne-Motiv im aromunischen Märchen

