
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 76 (1980)

Heft: 3-4

Artikel: Wandel des intendierten Wallfahrtstitels an der Kapelle der
Blutweinenden Mutter Gottes zu Siebeneich/Kerns

Autor: Imfeld, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


285

Wandel des intendierten Wallfahrtstitels
an der Kapelle der Blutweinenden Mutter Gottes

zu Siebeneich/Kerns

Von Karl Imfeid

Etwa zwanzig Minuten von Kerns entfernt liegt, fast ganz vom
Kernwald umgeben, der offene W'eiler Siebeneich. Die dortige Kapelle
birgt zwei Kopien des ungarischen Gnadenbildes von Pötsch (Poes).
Seit Bestehen der Kapelle entwickelte sich eine eifrige Wallfahrt, die
als solche weiterbestand, obwohl sie in den letzten hundert Jahren die

Beziehung zum Gnadenbild gänzlich verloren hatte. Um 1950 kannte
in Kerns und Umgebung kaum noch jemand die Geschichte des

Gnadenbildes. Nach dem ersten grösseren Zuzug ungarischer Flüchtlinge

in die Schweiz wurde das Bild über dem Eingang der Kapelle
1954 von ungarischen Emigranten als Kopie des Gnadenbildes von
Maria Poes erkannt und erneut als das ursprüngliche Gnadenbild
dieser Kapelle entdeckt. Auf den 23. Mai desselben Jahres organisierten

die Ungaren-Seelsorger die erste Wallfahrt der ungarischen
Emigranten in der Schweiz nach Siebeneich. Seither findet diese Wallfahrt

jedes Jahr statt. Eine religiös-historische Studie des ungarischen
Emigranten, Dr. Ignaz von Méhes1, trug in der Folge wesentlich zu
einem neuen Verständnis der Siebeneicher Wallfahrt bei.

Was war eigentlich geschehen, dass das Gnadenbild der «Blutweinenden

Mutter Gones» von Siebeneich in Vergessenheit geriet, und
wie war es möglich, dass die Siebeneicher Wallfahrt unter der
einheimischen Bevölkerung trotzdem weiterbestehen konnte? Meine
Untersuchungen - angeregt durch Méhes' Studie - ergaben, dass sich seit
Bestehen der Kapelle (erbaut um 1722) der intendierte Wallfahrtstitel
mehrmals geändert hatte, wobei entwicklungsbedingte Überschneidungen

vorkamen.

Entstehung und Patrofmien der Kapelle

Méhes verfolgte in seiner Arbeit vor allem das Ziel, die ursprüngliche

Siebeneicher Wallfahrt zur Blutweinenden Mutter Gottes von
Pötsch wiederzubeleben. Unter diesem Gesichtspunkt ist seine ganze
Studie zu verstehen. Wo er über die Entstehung der Kapelle Siebeneich

berichtet2, stützt er sich auf zwei Quellen ab ; einerseits auf die

1 Ignaz von Aléhes, Die Blutweinende Gottesmutter. Ein berühmtes Gnadenbild

aus Ungarn und Unsere Liebe Frau in Kerns/Siebeneich. Kerns 1963.
2 Aléhes (wie Anm. 1) 5 5 FF.



286 Karl Imfeid

historischen Dokumente, die er sehr verlässlich zitiert, und andererseits

auf zwei Legendenversionen, die ihm helfen, die historischen
Lücken zu schliessen. Im zweiten Fall neigt er dazu, die Kapelle gezielt
auf das Gnadenbild hin entstehen zu lassen3. Die örtlichen Verhältnisse

ergeben aber ein anderes Bild.
Das Gefüge der grossen Gemeinde Kerns beruht auf den uralten

«Teilsamen», einer Art Allmendgenossenschaften. Diese stimmen im
Umkreis des Dorfes mit den sogenannten «Flecken» überein: Wysser-
len, Halten, Dietried und Siebeneich. Ausser Siebeneich und Dietried
hatte jeder dieser Flecken schon früh seine eigene Kapelle: Halten seit

15404, Wysserlen als ehemalige Richtstätte noch früher5. Dietried war
seit dem Bau der Kapelle zu St. Niklausen mit einem Nusszehnten
dorthin tributpflichtig. Dieser Nusszehnten wird heute noch durch
den Kapellvogt von St. Niklausen von den Dietriedern erbeten. Halten

und Wysserlen taten sich 1639 und 1641 durch den Neubau der

jetzigen geräumigen Kapellen hervor. So blieb nur noch der Flecken
Siebeneich ohne eigene Kapelle. Das Bewusstsein, zu diesem oder
jenem Flecken zu gehören, ist heute noch sehr stark ausgeprägt und
wird durch die Allmendnutzrechte ständig gestützt.

Die Kapellen der Flecken sind nicht reine Devotionskapellen,
sondern ihnen kommt teils pastorelle und teils brauchtumsbezogene
Bedeutung zu. Pastorell bieten sie den eher entlegenen Anwohnern öfters

Gelegenheit zum Besuch der Messe, was bis zur allgemeinen Motorisierung

besonders für ältere Leute ein noch grösseres Entgegenkommen

bedeutete als heute, da praktisch jedermann die Möglichkeit hat,

jeden Sonntag im Auto zur Messe mitgenommen zu werden. Die
Bindung zum Brauchtum liegt, abgesehen von einer potentiellen
Wallfahrt, darin, dass bei Todesfällen in den Fleckenkapellen der «Psalter»,
das Totengebet, verrichtet wird, an dem immer noch nicht nur die

Verwandten, sondern ebenso die Nachbarn teilnehmen: nach früherem

Brauch war es mindestens eine Person aus jedem Haus des Flek-
kens. Die Pflichtenhefte der Kapellsigristen enthielten bis zu den

neuesten Amtswechseln die Auflage, dass der Kapellsigrist während
dreissig Tagen jeden Abend den Psalter vorzubeten hatte ; neuerdings
noch an den Abenden bis zum Begräbnis. Die Gewohnheit, jeden
Abend gemeinsam den Rosenkranz zu beten, ist nur noch in der
Pfarrkirche erhalten, bestand aber früher gemäss Anstellungsbriefen der

3 Méhes, (wie Anm. 1) 74fr.
4 Anton Küchler, Chronik von Kerns. Sarnen 1886. S. 103.
5 Robert Dürrer, Kunstdenkmäler des Kantons Untcrwaldcn. Zürich 1899-

1924. (wie Anm. 1) I026ff.



Wandel des intendierten W'allfahrtstitels zu Siebcneich/Kcrns 287

Sigristen auch in den Fleckenkapeilen. Das «Chlankä», d.h. das typische

Läuten der Totenglocke mit einseitigem Anschlag des Klöppels
an die Glocke, verkündet nicht nur von der Pfarrkirche, sondern auch

von der Kapelle her den Tod eines Mitmenschen aus dem eigenen
Flecken. Solange die Aufbahrung des Verstorbenen im eigenen Hause
üblich war, führte der Leichenweg immer an der Kapelle vorbei. Der
Leichenzug machte bei der Kapelle einen kurzen Halt.

Der Wunsch nach einer eigenen Kapelle in Siebeneich ist also aus
einem echten Bedürfnis entstanden, auch wenn darüber hinaus die

Absicht, nicht hinter den andern Flecken zurückzustehen, nicht ganz
von der Hand zu weisen ist. Die Unkenntnis dieser ortseigenen
Verhältnisse muss Méhes' Erklärung zugute gehalten werden. Um den

geistigen Ausgangspunkt für die spätere Entwicklung der Siebeneicher

Wallfahrt festzuhalten, scheint mir aber diese Korrektur
notwendig. Der zeitliche Ablauf um die Entstehung der Kapelle dürfte
dies noch verdeutlichen.

Das Gesuch an den Bischof von Konstanz um Erlaubnis zum
Kapellenbau ist nicht erhalten. Mit Schreiben vom 4. Oktober 1721
erlaubte der Bischof den Bau einer Kapelle6. Der Baubeginn ist
urkundlich nicht belegt. Erst eine neuere Inschrift an der Rückwand
der Kapelle nannte das Jahr 1722. Fest steht, dass die Kapelle am

4. Januar 1729 durch den Ortspfarrer, Franz Daniel von Matt, bene-
diziert wurde7. Dass die Benediktion der Kapelle zur Ehre der Mutter
Gottes erfolgte, ist nicht zu bezweifeln, da das Gnadenbild, auf das

noch zurückzukommen ist, in der Stifterinschtift das Jahr 1722 als

Entstehungsjahr des Bildes nennt.
Durch eine grössere Geldzuwendung der Regierung - das Geld

stammte aus einer Vermögenskonfiskation des Hochgerichtes8 -
konnte die Kapelle 1745 bedeutend erweitert werden. Sie erhielt
neben dem Hauptaltar zwei Seitenaltäre, welche eine weitere Auffächerung

der Patronate ermöglichten. Diese gruppierten sich theologisch
präzis um das Gnadenbild und stehen geistig am Eingang des Neuen
Testamentes. Am 7. September, dem Vortag des Festes Maria Geburt,
1753, konsekrierte Franz Josef Anton Fugger, Weihbischof von
Konstanz, die Kapelle. Als Patrone werden genannt für den Hauptaltar die
Mutter Gottes, die heiligen Josef, Johannes der Täufer und Joachim

6 Pfarrarchiv Kerns.
7 Aufzeichnung von Alatts. Pfarrarchiv Kerns.
8 Schmidhalterhandcl. Ratsprotokoll 21. Februar 1728 und 11. Juni 1729.

Staatsarchiv Obwalden.



288 Karl Imfeid

und Anna9 ; für den Nebenaltar auf die Evangelienseite die hl. Familie
und Joachim und Anna und Antonius von Padua; für den Nebenaltar
auf der Epistelseite Johannes der Täufer und dessen Eltern, Zacharias
und Elisabeth und der selige Bruder Klaus10. Jeder Altar birgt in der
Predella einen kleinen Glasschrein. Derjenige des Hauptaltars enthält
eine Reliquientafel, während sich in den Schreinen der Seitenaltäre je
ein Figürchen des Jesuskindes befindet; epistelseits ein vollfigürliches
«Christchindli» aus Wachs, evangelienseits ein «igfätschets», d.h.
gewickeltes, Jesuskind mit Wachsköpfchen. Ausser Johannes dem
Täufer sind alle Patrone entweder figürlich oder auf Altargemälden
dargestellt. Die reiche Auswahl volksnaher Patrone und Darstellungen
half später der allmählich durch äussere Umstände desorientierten
Wallfahrt, sich bis in die Gegenwart hinüberzuretten.

Das Gnadenbild

Entstehung und Bedeutung des Gnadenbildes von Poes hat Méhes
in seiner erwähnten Studie sehr ausführlich dargelegt und auch in den

Zusammenhang der ungarischen Geschichte gestellt. Eine knappe
Zusammenfassung mag hier genügen:

Im Jahre 1676 malte der Bruder des Pfarrers von Poes, Stephan
Papp, ein Marienbild, das später in der Ikonostase der griechisch-katholischen

Dorfkirche eingesetzt wurde. Am 4. November 1696
beobachtete ein Bauer während der Messe am Marienbild einen seltsamen

Glanz: das Bild weinte Tränen. Da sich die Kunde rasch verbreitete,
strömte aus der Umgebung viel Volk in Poes zusammen. Das Tränen-
vergiessen wiederholte sich öfters bis zum 8. Dezember. Kranke
wurden beim Berühren der Tränen geheilt. Am 2. Januar 1697 erklärte
der Bischof von Eger aufgrund von Zeugenverhören, dass es sich um
ein Wunder handle.

Durch den Kommandanten der kaiserlichen Truppen an der obern
Theiss, Graf Corbelli, der sich vom Wunder überzeugt hatte, erfuhr
auch Kaiser Leopold I. in Wien von den Vorkommnissen in Poes.

Auf Bitten seiner Gattin Eleonora liess Leopold das wunderbare Bild
nach Wien überbringen. Es befindet sich heute im Stephansdom, wohin

es erstmals am 7. Juli 1697 vorübergehend und dann am 1.

Dezember 1697 endgültig übertragen wurde.

1707 erhielt dann die griechisch-katholische Kirche von Poes eine

Kopie, welche der Bischof von Eger auf seine Kosten in Wien herstel-

Legendäre Namen der Eltern Alaricns.
' Weihcurkundc. Pfarrarchiv Kerns.



Wandel des intendierten Wallfahrtstitels zu Siebcncich/Kerns 289

len liess. Im August 1715 wiederholte sich das Tränenwunder bei der

Kopie in Poes und wieder im Jahre 1905 ' '.
Das Gnadenbild von Poes ist eine Variante des ostkirchlichen

Hodegetriabildes. Ein Kreuzchen, welches das Kind an einer Kordel
um den Hals trägt, und eine (verzweigte) Tulpe in der rechten Hand
des Kindes sind die besonderen Erkennungszeichen des Bildes von Poes.

Das Gnadenbild der «Blutweinenden Mutter Gottes» zu Siebeneich
liess der Kernser Pfarrhelfer Johann Jakob Bucher 1722 malen. Das
Bild trägt Wappen und Inschrift des Stifters: «Herr Johann Jacob
buocher pfarhälfer zu kärns. Ao 1722». Es ist nicht eine Kopie des

Bildes von Poes im streng optischen Sinn, sondern gibt mit etlichen
Konzessionen an das westliche Empfinden den Typus des ikonenhaf-
ten Vorbildes wieder. Der direkte Bezug zu Poes ist durch eine
Inschrift am untern Bildrand ausdrücklich hergestellt: «Wahre Abbildung

unser Lieben Frauen So 1696 den 4 Noemr ZuBoetz in ober

ungarn zum ersten mahln uss beeden äugen und underschidlichen
Mahlen bluot geweinet ist auch auf befelch Ihro Kaiss Maij alhier in
wien gebracht worden und den 7 Julii 1697 mit der gantzen clerisey
nacher St. Stephan in die Thumkirchen begleitet worden und aida

mit grosser Andacht verehrt wirdt. » Im Unterschied zum Original und
den andern bekannten Kopien12 stellt das Bild von Siebeneich die
Blutstränen dar. Als Quelle kommt am ehesten ein Gebetbüchlein in
Frage, das 1699 in Luzern erschienen ist und Bucher bekannt gewesen
sein dürfte. Aufschrift des Bildes und Titel des Büchleins sind sich in der
Schreibweise ähnlich13. Stifterinschrift und Standort beweisen deutlich,
dass Bucher das Bild für die Kapelle malen liess, und zwar erst 1722,
d.h. einJahr nach der bischöflichen Erlaubnis zum Bau der Kapelle. Dass
die Kapelle also auf das Bild hin erbaut worden wäre, ist nicht haltbar.

Selbstverständlich hat sich auch die Legende des Gnadenbildes von
Siebeneich angenommen. Sie wird immer noch von einzelnen
Personen tradiert: Vor dem Kapellenbau stand ungefähr beim jetzigen
Platz der Kapelle ein Bildstock, bei dem über einige Zeit nachts ein
Leuchten beobachtet wurde14. Das Bild sei zuerst in diesem Bildstock

11 Aléhes (wie Anm. 1) 27-40 und 54.
12 Vals/Camp GR; Poes; St.Stephan, Wien.
13 Maria Zuflucht der Sünder, Trösterin der Betrübten usw. Luzern 1699

(Hautt). Das Büchlein enthielt drei Gebete «vor dem Gnadenreichen Bildnuss
unserer lieben Frauen von Bötz in Ober Ungarn». Nicht auszuschlicssen wäre
auch das Büchlein «Abgetrocknete Tränen», Nürnberg und Frankfurt 1698.

14 Parallele in Kerns: Bildstock in der Kernmatt. Cf. Lütolf, Sagen, Bräuche,
Legenden aus den fünf Orten Lucern, Uri, Schwiz, Untcrwaldcn und Zug.
Luzern 1862. S. 529.



290 Karl Imfeid

eingesetzt worden. In einer Nacht sei es aber zu jenem Platz gewandert,

wo heute die Kapelle steht15. Beide Legenden sind auch für
andere Wallfahrtsstätten bekannt. Als Anknüpfungspunkt der
übernommenen Legende dürfte, gemäss den Kernser Verhältnissen, der
Bildstock durchaus historisch sein. Siebeneich ist der einzige Flecken,
der keinen grossen, gemauerten Bildstock - in Kerns «Chäpeli»
genannt - aufweist. Der Platz an der alten Weggabelung, wo heute die

Kapelle steht, wäre aber gemäss den Standorten der andern «Chäpeli»
durchaus für ein solches prädestiniert gewesen.

Die Wallfahrt zur Blutweinenden Mutter Gottes

Sehr bald nach dem Bau der Kapelle setzt die Wallfahrt zur
Blutweinenden Mutter Gottes ein. Die erste Votivtafel ist datiert mit der
Jahrzahl 1726, also drei Jahre vor der Benediktion der Kapelle. Die
Tafel stellt einen Beter dar, der vor dem Siebeneicher Gnadenbild
kniet, das, von Wolken umgeben, über einem Altartisch mit reichverziertem

Antependium thront. Zwei weitere Tafeln ohne Jahrzahl, aber
ähnlicher Art, scheinen aus derselben Zeit zu stammen. Sie zeigen
links oben das Gnadenbild und als Gebetsanliegen, das je von einer
Mutter vorgetragen wird, in einem Fall ein krankes Kind, im andern
einen Knaben, der von einem Baum stürzt. Die nächstfolgende, noch
erhaltene Tafel datiert von 1776. Insgesamt bezeugen 72 handgemalte
Votivtafeln zwischen 1726 und 1879 die Marienwallfahrt in Siebeneich16.

Dazu kommen noch 52 kleine silberne Votivgaben (Augenpaare,

Wickelkinder, Schulprämien usw.). Von den vielen Votivgaben
aus Wachs war 1973 noch eine halbe Schuhschachtel voll Bruchstücke
vorhanden. Die prominenteste und kostbarste Votivgabe ist zweifellos
das rote lederne Messgewand mit reicher Blattgoldapplikation von
Granatäpfeln und Borden17.

Beachtenswert ist im Zusammenhang mit der weiteren Entwicklung
der Wallfahrt der allmähliche Wandel in der Darstellung des Marienbildes

- von «Gnadenbild» kann man in einigen Fällen nicht mehr
reden - auf den Votivtafeln. Parallel dazu geben Änderungen und

15 Aléhes (wie Anm. 1) 65 und 74.
16 Bestandesaufnahme und Beschrieb der Votivtafeln bei Aléhes (wie Anm. 1)

17 Als Depositum im FIcimatmuscum Sarnen. Abbildung bei Durrer (wie
Anm. 5)754.



Wandel des intendierten Wallfahrtstitels zu Sicbcncich/Kerns 291

äussere Eingriffe am Wallfahrtsort eine Erklärung für das spätere
Schicksal der Wallfahrt zur Blutweinenden Mutter Gottes.

F,ine Tafel von 1782 zeigt erstmals an Stelle des Pötscher Gnadenbildes

den Bildtypus «Maria zum Schnee», von dem sich eine Kopie
in Rigi-Klösterli befindet. Fortan wechselten die beiden Typen,
oftmals von der Hand desselben Malers, in bunter Folge ab, wobei auch
«Maria zum Schnee» durch Blutstränen vielfach auf das Gnadenbild
der Kapelle umgedeutet ist. Mögen die beiden Bilder, Siebeneich und
Maria zum Schnee, in der Kleindarstellung der unkritischen Votiv-
tafelmaler eine gewisse Ähnlichkeit haben, so tritt 1802 bei den Votivtafeln

unvermittelt eine Wende ein. Das Jahr 1802 bringt gleich vier
Tafeln mit dem ganz anderen Marienbild vom Berge Karmel, wobei
das Jesuskind statt des Skapuliers dem Betrachter einen Rosenkranz

entgegenhält. 1804 läuft dann die Karmelserie von insgesamt sieben

Tafeln aus. Davon ist eine Tafel von 1804 eine reine Karmeldarstel-

lung mit Skapulier. Von den Karmeltafeln nimmt keine «nachträglich»

durch Blutstränen Bezug auf das Gnadenbild der Kapelle. Fortan
zeigt sich eine auffallende Unsicherheit in der Darstellung des Gnadenbildes

auf den Votivtafeln. Die Reihe mit dem Bild der Blutweinenden
Mutter Gottes wird deutlicher durchbrochen. Eine Tafel von 1839

zeigt wieder eine Karmelvariante, nennt aber in der Aufschrift die
«Göttliche Mutter von Siebeneich». 1858 taucht eine Tafel mit dem
Gnadenbild von Maria Niderrickenbach (NW) auf18. 1861 bringt eine

neue Darstellung: eine Immaculata von einer Wolkengloriole
umgeben, über einem von Wolken gesäumten Oval, in dem ein stehendes

bekröntes Wickel-Jesuskind abgebildet ist. Der Dankestext im untern
Teil der Tafel enthält die Widmung an die «göttliche und gnadenreiche

Mutter in Siebeneich». Sieben Tafeln aus der Hand eines recht

ungeschickten Malers künden in der Zeit von 1854 bis 1879 den

Niedergang der handgemalten Ex-Voto-Tafeln an. Von i860 an werden

die Inschriften der Tafeln immer umfangreicher. Nach 1879 wh"d
die handgemalte Tafel endgültig von den farbigen Massendrucken -
im Volk kurz «Täfelä» genannt - abgelöst19.

Überblickshalber kann folgendes festgestellt werden: Die Votivtafeln

von 1726 bis 1802 geben, mindestens der Absicht nach, das

Gnadenbild von Siebeneich wieder. Von 1802 an wächst die Unsicher-

18 Die Tafel dürfte von Alois Niederberger stammen, der viel für Nieder-
rickenbach malte und möglicherweise vorgemalte Tafeln in «Vorrat» hielt.

19 Ein Hinterglasgemälde, 53 X70 cm, von 1780, mit Alaria vom Guten Rat
wurde erst 1936 als Votivgabe der Kapelle geschenkt und fällt hier ausser
Betracht.



292 Karl Imfeid

heit in der Darstellung des Gnadenbildes; fremde Bildtypen
durchbrechen die Reihe mit dem Bild der Blutweinenden Mutter Gottes,
wobei oft noch die Inschrift auf das Gnadenbild von Siebeneich Bezug
nimmt. 1861 taucht erstmals das Bild eines gewickelten Jesuskindes
auf. Nach 1879 sind nur noch Farbdrucke vorhanden, auf die noch

einzugehen ist.

Änderungen am Wallfahrtsort und Desorientierung der Wallfahrt

Die Zusammenhänge zwischen den Aussagen der Votivtafeln und
den Veränderungen an der Wallfahrtskapelle sind nicht zu übersehen.

1793 erlebte die Wallfahrt einen Eingriff, der 180 Jahre lang seine

Auswirkungen hatte. Das Gnadenbild von 1722 wurde am Flauptaltar
durch eine neue Kopie von Martin Obersteg ersetzt20. Das Gnadenbild

von 1722 erhielt, hoch über der Eingangstüre, in einem
Stuckrahmen einen pietätvollen Verlegenheitsplatz, an dem es nur noch von
demjenigen beachtet wurde, der es bewusst suchte. Das neue Bild von
Obersteg gibt zwar, auch nach übereinstimmendem Empfinden der

ungarischen Emigranten, den Typus von Maria Pötsch wieder. Dem
Geschmack der Zeit folgend, hat aber Obersteg die herben Züge des

vorhergehenden Bildes verlassen.

Gegen eine Gnadenbildkopie als solche ist nichts einzuwenden.
Man weiss, dass ein religiöses Bild nicht im vorneherein als Gnadenbild

geschaffen oder dazu bestimmt werden kann. Diese Auszeichnung
kommt ihm erst durch die Verehrung und fast immer durch die darauf

folgenden Gebetserhörungen zu. So wird auch die Kopie eines

Gnadenbildes durch die Vererbung selber wieder zum Gnadenbild.
Dies trifft in der Regel dann ein, wenn, wie anfänglich in Siebeneich,
die Kopie an einem eigenständigen Ort verehrt wird. Die Bezeichnungen

Gnadenbild und Gnadenort sind im volkstümlichen Verständnis

einander entsprechend, und zwar so sehr, dass ein reiner Ort innert
kurzer Zeit durch ein Bild illustriert, als Gnadenort «bezeichnet»
wird21. Normalerweise hat die Kopie an einem andern Ort die Funktion

als Gnadenbild zu übernehmen, weil das Orginal für den
Wallfahrer entweder nicht oder nur schwer erreichbar ist. In Siebeneich

trifft das für das Bild von 1722 durchaus zu. Durch die Aufschrift
weist es sich überdies als «Wahre Abbildung» aus. Dass eine Kopie

20 Das Bild ist datiert und signiert.
21 Cf. neuere Beispiele wie Lourdes, La Salctte, Fatima, welche ihren Anfang

als blosse Wallfahrtsorte nahmen, aber sehr bald durch ein typisches Bild
«charakterisiert» wurden.



Wandel des intendierten Wallfahrtstitcls zu Siebencich/Kerns 293

«wahre Abbildung» sein muss, kann geradezu als die Gnadenbildregel
für alle Kopien bezeichnet werden, d.h., dass sich die Kopie an den

Bildtypus und an die besonderen Attribute des Originals halten muss.
Oberstegs Kopie ist die Einhaltung dieser Grundregel unbedingt

anzuerkennen. Sie übernimmt sogar Details von der Siebeneicher

Vorlage, die vom - hier allerdings unbekannten - Pocser Original
abweichen: die Blutstränen, die ockergelbe Farbe für das Kleid des

Kindes und das an und für sich unbedeutende Füllmuster der Gloriolen.

Es ist «wahres Abbild» der Blutweinenden Mutter Gottes von
Siebeneich. Dennoch geschah hier etwas Neues. Mit der Zweitkopie
Oberstegs weist Siebeneich das Kuriosum auf, dass sich das Gnadenbild
und seine Kopie in ein und demselben Raum befinden, ersteres freilich an
kaum beachtbarer Stelle. Dem einfachen Pilger wird hier unbewusst
demonstriert, dass ein Gnadenbild austauschbar sei. Der ruhende Pol einer
Wallfahrt kommt ins Wanken. Das Emotionale einer Wallfahrt erlebt
einen rationalen Eingriff. Dieser hatte in Siebeneich eine sehr schmale

Rechtfertigungsbasis. Einziger Grund, der auf die Dauer erkennbar ist,
war eine andersformatige Bildaussparung am neuen Hauptaltar. Flatte
man bisher für ein Gnadenbild ein Altarretabel geschaffen, ja an grossen

Wallfahrtsorten in der Barockzeit ganze Kirchen danach
ausgerichtet, so geschah hier das Gegenteil. Aus ästhetisch-rationalen
Überlegungen müsste für das neue Retabel wieder ein «Gnadenbild»
geschaffen werden, weil sich das alte nicht mehr in den Rahmen fügte.
Das ist rein materiell möglich, aber effektiv nicht machbar. Das neue
Bild hätte sich beim Wallfahrer eben seine Eigenständigkeit erwerben
müssen, was offensichtlich nicht gelang, weil sein Vorbild jedermann
bekannt war, ja notfalls sogar optisch verglichen werden konnte. Zwar
wies auch der Stephansdom in Wien bis 1945 eine gewisse Parallele auf.

Dort befand sich im Kirchenschiff eine Kopie des Bildes von Poes,
obwohl sich das Original im Dom selber befindet. Der Fall liegt aber
insofern anders, als das Originalbild seinen Platz im Chor hatte, wo es

ob der Grösse des Raumes schon schwel zu sehen und praktisch kaum
direkt zugänglich war. Die Kopie im Stephansdom hatte also eher
die Funktion einer Art verlängerter Reichweite des Originals, das

dadurch an das Volk «herangerückt» wurde. In diesem Sinn kann

man bei der Wiener Kopie nicht von einer Verdoppelung oder einem
Ersatz reden. Gerade das war aber in Siebeneich der Fall.

Es ist interessant zu sehen, dass die Votivtafeln sofort auf den
Bildwechsel reagieren. Sie übernehmen vorerst den weicheren Ausdruck
des neuen Bildes. Es handelt sich aber nur scheinbar um eine Bestätigung

des neuen Bildes, da diese Votivtafeln so gut wie sicher von



294 Karl Imfeid

Obersteg stammen. Der gemilderte Ausdruck eines Bildes wird im
Volksempfinden immer als «natürlicher» empfunden und die strenge
Form damit entschuldigt, dass der Künstler es «damals eben nicht
besser konnte». Es entsteht das Dilemma, dass die weiche Darstellung
Gefallen findet, aber das neue Bild als solches nicht innerlich akzeptiert

wird, weil ihm die Identität fehlt.
Der nächste Schritt ist, dass sich die Votivtafeln nicht mehr am

Wallfahrtsbild orientieren und auf ortsfremde Bildtypen ausweichen.
Dieses Hinüberwechseln zu fremden Gnadenbildtypen hat mindestens
im Auswechseln des Gnadenbildes sein «rechtfertigendes» Vorbild.

Die Auswirkung des neuen «Gnadenbildes» blieb bald nicht nur auf
die Votivtafeln beschränkt. DieWallfahrt hatte ihren sichern
Orientierungspunkt verloren. Die kleine Lokalwallfahrt vermochte dies nicht
zu verkraften und erhielt nicht wie grosse Wallfahrtsorte von aussen
eine Stütze. In Siebeneich führte der Ersatz des ursprünglichen
Gnadenbildes etwa sechzig Jahre später zu wiederholtem Wechsel im
intendierten Wallfahrtstitel und zum praktischen Verlust oder - wie
man's nimmt - zum Aufgeben des Gnadenbildes von Pötsch. Die
Wallfahrt als solche ging dann in Siebeneich wohl deshalb nicht ein,
weil sich in den kritischen Phasen der Wallfahrt jedesmal ein Ersatz-

patronat anbot, sei es durch den Patronats- und Bilderreichtum der

Kapelle selbst, oder, wie später, halbwegs durch einen Zufall von
aussen.

Die Wallfahrt zlifnJesuskind

Um i860 ist die Desorientierung der Wallfahrt so weit
vorangeschritten, dass sich der Übergang auf einen neuen Wallfahrtstitel deutlich

abzeichnet. Auch darüber geben die Votivtafeln Auskunft. Dass

ein Wallfahrts- oder Gebetsanliegen verschiedenen Patronen zugleich
vorgetragen wird, ist nichts Besonderes. Votivtafeln, die neben dem

ortseigenen Gnadenbild auch einen spezifischen Patron für das betreffende

Anliegen aul weisen, sind an fast allen Wallfahrtsorten zu finden.
In Siebeneich ist auf einer Tafel von 1854 über einer kranken Kuh
neben dem Gnadenbild der hl. Wendelin dargestellt, der besondere
Patron bei Viehkrankheiten. Entsprechend dem Anliegen wird hier
eine innerlich zusammenhängende Einheit ausgedrückt. Beachtenswert

ist in Siebeneich dagegen die Votivtafel von 1861 mit dem Bild
der Immaculata und dem gewickelten Jesuskind. Sie wurde ausdrücklich

zum Dank «Für Wiederherstellung des seit langer Zeit gestörten
Hausfriedens geweiht». Vom Anliegen her kann es sich nicht um



Wandel ties intendierten Wallfahrtstitcls zu Siebeneich/Kerns 295

die Darstellung eines Zweitpatrons handeln. Die Tafel ist also nicht
mit der Exvoto-Tafel von 1854 (Wendelin) zu vergleichen.

Nach den bisher erwähnten Abweichungen lässt sich die Darstellung
der Immaculata leicht erklären, da relativ kurz vorher, 1854, die
Immaculata coneeptio feierlich dogmatisiert worden war. Was aber der
Stifter mit dem Bildnis des gewickelten Jesuskindes aussagen will,
dürfte dem unkritischen Betrachter kaum einsichtig sein. Die augenfällige

Erklärung geht dahin, dass der Wallfahrer sein Anliegen an
Maria und an das Jesuskind richtete, dessen Wachsbild sich im Schrein
des linken Seitenaltars befindet. Der wirkliche Grund für die Darstellung

des Jesuskindes könnte eher darin gelegen haben, dass das

Immaculatabild ikonographisch ein Novum darstellte. Es ist ein maria-
nisches Solitärbild, das ohne dargestellte direkte Beziehung zu Christus

auftritt. Dieses von Christus losgelöste Immaculatabild dürfte auf
der erwähnten Votivtafel durch das gewickelte Jesuskind empfin-
dungsmässig zum herkömmlich christologischen Marienbild
«ergänzt» worden sein. Dies konnte durchaus schon in der Wallfahrtsabsicht

des Stifters aufgeschienen sein.

jedenfalls steht fest, dass diese Tafel erstmals das gewickelte Jesuskind

darstellt. In der Folge sollte sie nicht allein bleiben. 1883 weist
eine Votivgabe eindeutig auf das Siebeneicher Jesuskind hin. Es ist
ein 9x11 cm grosses Kartonschreinchen mit Glasfront und enthält
in kleinerer Form ein gewickeltes Jesuskind mit Wachsköpfchen,
gleich dem Jesuskind auf dem Seitenaltar. Die rückwärtige Aufschrift
lautet: «Zur Dankbarkeit von einem Kind von Sarnen geweiht den

29. März 1883». Diese Widmung nimmt erstmals zur Mutter Gottes

von Siebeneich keine Beziehung. Neben diesen beiden handgefertigten

Zeugen deckt nun die Devotionalienindustrie mit den farbig
gedruckten «Tafelä» den weiteren Bedarf an Votivtafeln für das

Jesuskind zu Siebeneich. Solche Drucke wurden von oberitalienischen

«Umäträger» (Hausierern) noch zu meiner Bubenzeit an den

Haustüren angeboten. In Siebeneich tritt der «Bambino» von Ara
Caeli, der äusserlich die grösste Ähnlichkeit mit dem Siebeneicher

Jesuskind hat, in grosser Zahl auf. Noch ca. 1970 befanden sich an die

zwanzig Stück in der oberen Sakristei.
Der reiche Bestand an Farbdrucktafeln aus dem letzten Jahrhundert,

der sich in unseren Bauernhäusern erhalten hat, darf mit Fug als

Bestätigung angesehen werden, dass der «Bambino» von Ara Caeli in Kerns
praktisch ausschliesslich als Votivgabe für Siebeneich gekauft wurde.
Obwohl ich alle Bauernhäuser meiner Gemeinde kenne, ist mir der
«Bambino» nicht ein einziges Mal in einem Haus begegnet. Dagegen



296 Karl Imfcld

kommt das Prager Jesuskind vereinzelt in Bauernhäusern vor. Ob
seiner Kleidung schien dieses für Siebeneich offenbar weniger geeignet.

Das Prager Jesuskind war in Siebeneich nur zwei- oder dreimal
vorhanden, Bilder vom nahe gelegenen Sarner Jesuskind überhaupt
nicht, obwohl ein einfacher Farbdruck in jener Zeit verkauft wurde22.

Es fällt auf, dass die gemalten Votivtafeln das Gnadenbild der

Kapelle teilweise oder ganz verlieren, nämlich 21 von 64 Tafeln
zwischen 1782 und 1879, während für das Jesuskind von Siebeneich in der
Massendevotionalie des «Bambino» ein möglichst gnadenbildgetreuer
Ersatz angestrebt wurde.

Der Übergang zur Jesuskindwallfahrt erhielt durch die buntfarbe-
nen Bambinobilder, die zudem noch bedeutend grösser waren als die

bisherigen Votivtafeln, einen unübersehbaren Akzent23. Der
Gesamteindruck wurde noch verstärkt durch die zahlreichen silbernen Wik-
kelkinder, die als Votivgaben für gute Geburt auf zwei schwarzen
Holztafeln links und rechts des Hauptaltares angebracht waren. Die
bedeutend älteren silbernen Wickelkinder waren für den Besucher
leicht auf das Jesuskind umzudeuten.

Der Verlust des Gnadenbildes von Pötsch

Die Wallfahrt zur Blutweinenden Mutter Gottes (Pötsch) muss in
dieser Zeit nicht vollständig abgeklungen sein. Ihre Votivtafeln
reichen noch bis 1779. Sie hat aber um die Mitte des 19. Jahrhunderts
eine derart untergeordnete Rolle gespielt, dass das Pötscher Gnadenbild

aufgegeben wurde. Die Kopie Oberstegs wurde vom Hauptaltar
entfernt und über der Sakristeitüre angebracht, wo sie, durch den

Chorbogen verdeckt, vom Kapellenschiff aus kaum mehr gesehen
werden konnte. An Stelle von Oberstegs Kopie, die sich noch an den
Pötscher Typus gehalten hatte, dekorierte fortan bis 1973 ein völlig
neues Marienbild mit Kind den Hauptaltar24. Das neue Altarblatt aus
der Nazarener Schule Paul von Deschwandens suchte sich durch
einige betonte Bluttropfen als Bild der «Blutweinenden Mutter Gottes

» auszugeben. Die Position war nun zu schwach, um die Wallfahrt
zur Blutweinenden Mutter Gottes durchzuhalten.

22 Ein Exemplar im Kaplancihaus Kerns.
23 Grösstes F2x Voto 33,5 X22 cm, kleinstes 13,5 X12 cm. Bambino einheitlich

33 x 22 cm.
24 Nicht datiertes und nicht signiertes Bild. Nach der Überlieferung soll cs

vom Kernser Alaler Karl Bucher (+ 1891) stammen. Er malte 1863 ein
Immaculatabild für einen Seitenaltar der Kapelle St. Anton Kerns.



Wandel des intendierten Wallfahrtstitcls zu Sicbcncich/Kerns 297

Zum Verlust des Gnadenbildes gesellte sich im Volksempfinden
noch ein weiterer Mangel. Die Kapelle hatte bisher kein Patrozi-
niumsfest. Anfänglich mögen die Zeugnisse von Gebetserhörungen,
die durch die Votivtafeln belegt sind, diesen Mangel überbrückt haben.

Auf die Dauer fehlte aber der privaten Wallfahrt der Kristallisationspunkt,

das Fest, an dem eine Art Summe der Einzelwallfahrt sichtbar
geworden wäre25.

Im Vergleich mit den lokalen Verhältnissen wird das sofort offenbar.

Bis heute werden die Patrozinien der Kernser Kapellen am
zutreffenden Tag des kirchlichen Kalenders mit Gottesdienst und Predigt
gefeiert. Bis 1969 hatte der Organist ein Harmonium in die Kapelle
zu schaffen und den Gottesdienst zu begleiten. Da der Organist immer
ein Lehrer des Ortes war, nahm er gleich seine Schulklasse als Sänger
mit. Die Bedeutung des Patroziniumsfestes lässt sich auch daran ablesen,

dass dieses vom betreffenden Flecken als Halbfeiertag, sogenannter

«Hosäwächselfyrtig», begangen wurde, was teils heute noch
zutrifft. Das Patronat von Siebeneich, U.L.F. von Pötsch, hatte im
Gegensatz zu andern berühmten Gnadenorten im allgemeinen
kirchlichen Kalender keinen eigenen Gedenktag. So fehlte der Wallfahrt
auch diese akzentuierte Stütze.

Der vollständige Verlust des Gnadenbildes schuf ein Vakuum, das

offenbar durch die Jesuskindwallfahrt nicht im vorneherein ausgefüllt
wurde. Das fehlende Patroziniumsfest bot sich als zusätzliche Schwäche

an, dem bereits dritten Wechsel im intendierten Wallfahrtstitel den Weg
zu öffnen.

Die Josefswallfahrt

Gemäss Erneuerungsdaten wohl um 1840, stiftete Peter Josef Odermatt

aus Alpnach auf den St. Josefstag, 19. März, in Siebeneich eine
hl. Messe26. Der Josefstag war in Obwalden bis 1970 ein Feiertag.
Weitere Messstiftungen auf denselben Tag ermöglichten schon bald
ein volles Festtagsprogramm mit Frühmesse und Amt am Vormittag.
Die Nachmittagsandacht mit Festpredigt folgte. Siebeneich hatte endlich

sein «Patroziniumsfest», den Josefstag! 1872 führt Pfarrer Josef

25 Hinweis: Die private Wallfahrt zum Sarner Jesuskind im Frauenkloster
St. Andreas kennt auch kein Patroziniums- oder Wallfahrtsfest. Die Wallfahrt ist
aber durch den täglichen Gottesdienst und das Chorgebet des Konvents gestützt
und zudem nicht lokal so eng begrenzt wie in Siebeneich.

26 Aléhes (wie Anm. 1) vermerkt S. 83 die Zeit von 1788 bis 1830. Die
Erneuerungsdaten der Stiftmessc 1852 und i860 deuten auf eine kürzere Ablauf-
zeit. In der Rechnung von 1872 ist sie schon nicht mehr erwähnt.



298 Karl Imfcld

Ignaz von Ah in der Abrechnung über die Stiftmessen und Funktionen

an der Kapelle Siebeneich den Josefstag ausdrücklich als «Patro-
zinium» an: «... dazu bezahlt Hr. Kapellvogt für das Patrozinium an
St. Josef 4.75, dem Schulherrn 71 Rp.»27. Eigentlich müsste Pfarrer
von Ah das wirkliche Patrozinium von Siebeneich gekannt haben, da

er als geschichtsinteressierter Mann 1869, in seinem zweiten Amtsjahr,
die Urkunden des Pfarrarchivs neu ordnete, worunter sich auch die
Akten über Siebeneich befinden. Die Entwicklung der Volksfrömmigkeit

war aber eindeutig stärker als rationale Kenntnisse.
Das neu geschaffene «Patroziniumsfest» verfehlte seine Wirkung

nicht. Bis zur Abschaffung des Josefstages als kantonaler Feiertag im
Jahre 1970 fanden sich am Josefstag zur nachmittäglichen Predigt, oft
trotz Schnee und Kälte, an die 300 Personen ein, darunter viele aus
den Gemeinden Alpnach und Ennetmoos. Das sind gut dreimal mehr
Leute als die Kapelle zu fassen vermag.

Das «Patroziniumsfest» an St. Josef wirkte sich im Volk so

nachhaltig aus, dass darob das wirkliche Patrozinium der Mutter Gottes

ganz in den Hintergrund trat. Das fade Marienbild am Hochaltar
vermochte nicht zu verhindern, dass jedermann die Kapelle von Siebeneich

als Josefsheiligtum betrachtete, wie ich aus eigener Anschauung
weiss.

Selbst der Pfarrer einer Nachbargemeinde, der von Jugend auf mit
der Kapelle Siebeneich verbunden war, kann bis heute nicht begreifen,

dass bei der Restauration der Kapelle, 1973, aus der alten
«Josefskapelle» eine Muttergotteskapelle «gemacht» werden konnte. Er bittet

mich von Zeit zu Zeit, diesen «Fehler» doch zu korrigieren.
Selbstverständlich fand die Josefswallfahrt auch in den Votivtafeln

ihren Niederschlag. Es handelt sich aber ausschliesslich um
Farbdrucke. Nach dem Niedergang der gemalten Votivtafeln stellt sich
neben den wallfahrtsbezogenen Sujets alles Mögliche von religiösen
Tafeln ein. «Tafelä» und «Täfeli» schlechthin werden zur volkstümlichen

Votivgabe. Kapellvogt Leo Bucher (*i904, ¦}" 1976) erinnerte
sich, dass zu seiner Bubenzeit die Kapellenwände selbst im Chor «über
und über» mit Tafeln behangen waren. Um 1920 herum sei dann
einmal «Ordnung gemacht» worden. Die «Tafelä» wurden in die obere
Sakristei gebracht, Belege der einzelnen Sujets sind noch vorhanden.
Die vielen Doubletten wurden 1973 weggeschafft. Bis dahin befanden
sich in der oberen Sakristei weit über hundert «Tafelä» mit Farbdruk-
ken, vorwiegend Bilder des hl. Josef, verschiedene Reproduktionen

Stiftmessabrechnung der Kapellen 1872. Pfarrarchiv Kerns.



W untici des intendierten Wallfahrtstitels zu Sicbcncich/Kcms 299

von Marienbildern (teils auch von allerlei marianischen Wallfahrtsbildern)

und einige Bilder der hl. Familie, nebst dem schon erwähnten
«Bambino».

Die erneuerte Wallfahrt z/ir Blutweinenden AIutter Gottes

Die Josefswallfahrt hielt sich ungefähr während hundert jähren,
stagnierte aber in den letzten Jahrzehnten und dokumentierte sich

hauptsächlich in der Feier des «Patroziniumsfestes». Mit der
Wiederentdeckung des Pötscher Gnadenbildes durch die ungarischen
Emigranten 1954 trat erneut eine Wende ein, die sich rund zwanzig Jahre
später auswirken sollte. Die erste Wallfahrt der ungarischen Emigranten

in der Schweiz zur Blutweinenden Mutter Gottes von Poes zu
Siebeneich fand am 23. Mai 1954 statt. Sie erweckte unter der
einheimischen Bevölkerung einiges Erstaunen. Tags zuvor lud eine

Notiz in der Lokalzeitung auch die hiesige Bevölkerung zur
Teilnahme ein. Wohl mehr aus Solidarität mit dem ungarischen Volk,
denn aus Beziehung zu dem unbekannt gewordenen Gnadenbild, nahmen

auch Leute aus Kerns und Alpnach an der Wallfahrt teil. Jedermann

war erstaunt, dass das alte, unbeachtete Bild in Siebeneich etwas
mit Ungarn zu tun haben sollte. Dennoch erwies sich diese Ungaren-
Wallfahrt, die seither jedes Jahr stattfindet, als Initialzündung für eine

erneuerte Wallfahrt zur Blutweinenden Mutter Gottes. Vorerst blieb
die Ungaren-Wallfahrt noch ein erratischer Block und wurde schon
bald eine rein innerungarische Angelegenheit. Sie ist auch die einzige
organisierte Wallfahrt nach Siebeneich bis heute. An ihr nehmen jährlich

zweihundert bis vierhundert Ungaren teil.

Zeitungsberichte über die Ungarenwallfahrt, ein Beitrag über das

Gnadenbild in der Familienzeitschrift «Sonntag»28 und insbesondere
Méhes' erwähnte Schrift machten mit der Bewandtnis des alten
Gnadenbildes von Pötsch wieder bekannt. Obwohl auch weiterhin
der Josefstag als «Patroziniumsfest» mit vollem Feiertagsprogramm
begangen wurde, vermochte doch die jährliche Ungarenwallfahrt ein
unübersehbares Gepräge zu geben.

Die Ungaren drängten immer wieder auf eine Renovation der
Kapelle und wurden wiederholt vorstellig, dass das Gnadenbild von
Pötsch wieder am Hauptaltar angebracht werden sollte. Zeit und
Anliegen waren aber in Kerns noch nicht reif. Erst als 1964 ein Erdbeben
der Kapelle schweren Schaden zufügte, wurde auch in der Bevölkerung

der Wunsch nach einer Renovation der Kapelle wach. Die lang-

28 Sonntag, Familienzeitschrift, Olten 1964, Nr. 10.



300 Karl Imfeid

same Verwirklichung brachte zusätzliche Zeit, die zu Gunsten der

ursprünglichen Wallfahrt arbeitete. 1968 wurden vorerst das Gnadenbild

und alle andern Gemälde mit Ausnahme des Nazarenerbildes
durch den Wiener Kunstmaler Fritz Walek, der gerade in der
Pfarrkirche arbeitete, restauriert. Damit waren vorerst für eine Weile gar
keine Bilder mehr in der Kapelle. Nach beendeter Restauration war
jedermann der Ansicht, dass es schade wäre, die frisch restaurierten
Bilder in die verlotterte Kapelle zu bringen. Man wünschte zuerst die
Restauration der Kapelle. Diese liess aber aus Geldmangel nochmals
volle fünf Jahre auf sich warten. Für die Ungarenwallfahrt wurde
einstweilen das Buchersche Gnadenbild von 1722 auf einem Seitenaltar,

in dessen Rahmen es passte, provisorisch eingesetzt. Sofort
wurde der Wunsch laut, wenigstens dieses Bild bis zur Kapellenrestauration

an diesem Platz zu belassen. Während der folgenden fünf Jahre
wurde es den Besuchern, die seine Geschichte jetzt kannten, neu
vertraut. Als 1973 die Kapellenrestauration endlich verwirklicht wurde,
wünschten auch die Siebeneicher, das alte Gnadenbild wieder auf dem

Hauptaltar einzusetzen. Die beratende Kommission der Denkmalpflege

zeigte aber wenig Verständnis dafür, das Bild von 1722 in den

bestehenden Altarrahmen einpassen zu lassen. Sie drängte darauf,
dass Oberstegs Kopie von 1793 der Vorzug gegeben werde.

Die Kapellenrestauration zog sich über ein Jahr dahin und verun-
möglichte die Benützung der Kapelle und jeglichen Kontakt mit dem
Bild. Im Zusammenhang mit der Kollekte für die Restauration wurde
in alle Flaushalte der traditionell mit Siebeneich verbundenen Gemeinden

Kerns, Alpnach und Ennetmoos ein Faltblatt verschickt. Es trug
eine schwarzweisse Wiedergabe des Bildes von 1722 und einen zusam-
mengefassten Bericht über das Gnadenbild von Pötsch und die
Geschichte der Kapelle. Es stiess auf grosses Interesse. Der Wunsch nach

Farbreproduktionen des Bildes wurde laut. Diese erschienen aber erst,
als die Kapelle wieder vollständig ausgestattet war. Sie ist heute als

gerahmte Farbphoto (t6 X21 cm) in mehr als zweihundert Exemplaren

in Kerns verbreitet.
Die restaurierte Kapelle ist wieder ganz auf das Gnadenbild von

Pötsch ausgerichtet. Nach dem zeitlichen Abstand fand der Plan, Oberstegs

Bild am Hauptaltar einzusetzen, auch die volle Zustimmung der
Siebeneicher. Die Wiederherstellung des ursprünglichen Wallfahrtstitels

der Blutweinenden Muttergottes wurde im Volk spontan und
freudig aufgenommen. Seither vergeht kaum ein Tag, an dem nicht
einzelne Beter die Kapelle aufsuchen. Am Sonntag sind es vielfach

ganze Familien, die spazierweise nach Siebeneich gehen und für kurze



Wandel des intendierten Wallfahrtstitcls zu Sicbcncich/Kcrns 301

Zeit zum Gebet in die Kapelle einkehren. Einzelne Wallfahrer kommen

regelmässig auch von ausserhalb des Kantons.
Kurz nach der Restauration haben sich spontan Brautpaare gemeldet,

die in Siebeneich getraut zu werden wünschten. Zur Zeit heiratet
etwa ein Viertel der Brautpaare aus Kerns in Siebeneich. Als der
Josefstag 1970 durch die neue kantonale Feiertagsordnung von der
Liste der Feiertage gestrichen wurde, konnte auch der unzutreffende

«Patroziniumstag» an St. Josef diskussionslos fallengelassen werden.
Seit 1973 wird statt dessen am Muttertag nachmittags eine Andacht
mit Predigt gehalten. Sie steht dem früheren Besuch am
«Patroziniumstag» in nichts nach. Der traditionelle Charakter der privaten
Wallfahrt im familiären oder Freundeskreis blieb gewahrt. Organisierte

Wallfahrten gibt es seitens der einheimischen Bevölkerung auch
nach der Wiederherstellung des Wallfahrtstitels nicht.

Ergebnisse der neuesten Entwicklung

Nebstdem, dass sich die Wallfahrt nun wieder ausschliesslich dem

ursprünglichen Titel zuwendet, sind interessante Beobachtungen im
neuen Verhältnis zur Wallfahrtsstätte festzustellen. Das erste Bild von
1722 und die Kopie Oberstegs von 1793 werden offenbar als identisch
betrachtet, etwa so, dass die beiden Bilder als ein Gnadenbild in zwei
Varianten empfunden werden. Das innere ungeteilteVerhältnis bestätigt

sich im bereits spontan entstandenen Ausdruck: «Miär gahnd zur
Muätter Gottes vo Sibeneich gah wallfahrtä.»

Das Bild von 1722 befindet sich wieder, wie seit 1793, an der Rückwand

der Kapelle über dem Eingang, Oberstegs Kopie am Hauptaltar.
Damit dürfte Siebeneich einer der seltenen Fälle sein, da sich zwei
Varianten des Gnadenbildes in derselben Kapelle finden und nachträglich

ungeteilt akzeptiert sind. Die Erklärung dürfte in zwei Umständen

zu suchen sein: Beide Bilder erfüllen die Bedingung, dass sie

«wahre Abbildung» sind, also denselben Typ des Pötscher Originals
bewahren, und der Umstand, dass hier nicht in eine schon bestehende

Wallfahrt desselben Titels eingegriffen wird, wie das mit der Zweitkopie

1793 der Fall war. Nachdem weder das eine noch das andere
Bild seit ca. hundert Jahren als Wallfahrtsziel betrachtet wurde und
die vorausgehende Josefswallfahrt selber am Abklingen war, ergab
sich eigentlich eine Ausgangslage, die eher mit dem Beginn einer
aufkommenden Wallfahrt zu vergleichen ist. Der begünstigende Ent-
wicklungsvorschuss dürfte in einer «Auffindung»29 oder Wiederfin-

29 Cf. Kreuzauffindung, Fest bis zur Kalendcrreform i960 am 3. Alai. Dazu:
Otto Wimmer, Handbuch der Namen und Heiligen. Innsbruck 19663. S. 88f.



302 Karl lmfeld

dung des Gnadenbildes liegen. Die «Neuheit» des Berichtes über das

Gnadenbild von Poes kommt noch dazu, da dieser vorher unbekannt
war.

Dazu, dass beide Bilder als identisch empfunden werden, kann
folgendes festgehalten werden : Im Volk sind von Oberstegs Bild, das am
Hauptaltar ist, keine Reproduktionen verbreitet, wohl aber Hunderte
des Bildes von 1722; durch die Farbphotos, das Faltblatt mit der
Geschichte von Bild und Kapelle und als Kondolenzkarte. Oberstegs
Bild tritt als Wallfahrtsbild auf, das Bild von 1722 in den Reproduktionen

als gleichberechtigtes Bild zu Flause. Bis heute ist auch der Wunsch
nicht aufgekommen, statt der Reproduktionen des Bildes von 1722
solche von Oberstegs Altarbild zur Verfügung zu halten, obwohl dieses

Bild den weicheren Ausdruck hat und «gefälliger» sein müsste.
Offenbar braucht der Mensch, der an das religiöse Bild gewöhnt ist,
in seinen täglichen Sorgen ein Bild, das nicht durch äussere Gefälligkeit

über die Situation hinwegtäuscht und das ihn mit seiner inneren
Kraft begleitet.

Die schicksalhafte Geschichte der Siebeneicher Wallfahrt ist
charakterisiert durch eine Reihe von Umständen, die immer wieder Untergang

und Ausweg nebeneinander stellten. Die neueste Wende dürfte
aber auch zeigen, dass eine Wallfahrt, die sich lange in verschiedene

Richtungen verzweigt hat, zu ihrem ursprünglichen Terminus zurückgeführt

werden kann. Mutatis mutandis müsste das eigentlich auch
bei anderem Volksgut möglich sein.

Wenn ich abschliessend den beschriebenen Vorgang nicht nur aus
dem Blickwinkel der Volkskunde, sondern auch als Pfarrer und
Seelsorger würdigen darf, so muss ich bemerken, dass eineW allfahrt nicht
nach «denkmalpflegerischer» Art «restauriert» werden kann. Voraussetzung

ist ebenso ein einigermassen intaktes Gemeinschaftsbewusst-
sein wie auch eine unkomplizierte Gläubigkeit der angesprochenen
Gemeinde. Selbstverständlich sind von der verantwortlichen Seite
auch die theologischen und pastoreilen Probleme aufzuarbeiten. Wenn

gegenwärtig so viel von Meditation die Rede ist, sollte nicht vergessen
werden, dass die Hilfe der Meditation nicht nur einer Elite vorbehalten

sein sollte. Es wird sich doppelt lohnen, die schon oder noch
vorhandenen Ansätze zur Meditation, die im Volksleben zu finden sind,
zu aktivieren.


	Wandel des intendierten Wallfahrtstitels an der Kapelle der Blutweinenden Mutter Gottes zu Siebeneich/Kerns

