
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 76 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Aspekte der Blümlisalpsage

Autor: Lüthi, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aspekte der Blümlisalpsage

Von Max Lüthi

Unter den in der Schweiz aufgezeichneten Alpensagen gibt es

bestimmte Erzähltypen, welche Hörer und Leser wie auch
Wissenschaftler und Dichter besonders stark angezogen haben. So die

Sennenpuppensage, die Erzählungen vom sogenannten Alpensisyphus und
die Blümlisalpsage. Sennenpuppe: Sennen formen in der Alp-Einsamkeit

aus Holz und Lumpen eine Puppe, einen «Tittitolg» oder «Tunsch»,
treiben übermütig Unfug mit diesem ihrem Geschöpf- da wird es auf
unheimliche Art lebendig, tötet schliesslich einen der übermütigen
Sennen, meistens den Anstifter, und spreitet dessen Haut auf dem
Hüttendach aus. - Alpensisyphus: Ein Hirt hat eine widerspenstige
Kuh fahrlässig oder vorsätzlich abstürzen lassen - er muss sie nun, wie
Sisyphus den Stein, immer wieder aus dem Abgrund heraufziehen, und
immer wieder stürzt sie ab. - Blümlisalp: Die paradiesisch üppige Alp
vergletschert und begräbt den frevlerischen Senn und seine Liebste im
Eis. In allen drei Sagentypen bereiten sich die Protagonisten auf
irgend eine Weise ihr Schicksal selbst. Wir greifen die in vielen Varianten

verbreitete Blümlisalpsage heraus, um einige ihrer Wesenszüge
und Eigentümlichkeiten zu beleuchten.

Das Minimalgerüst dieser Sage sieht etwa so aus: Ein Senn auf
fruchtbarer Alp vergeht sich (meist durch Speisefrevel, Vergötzung
der Geliebten, Unbarmherzigkeit insbesondere gegen die Mutter,
seltener gegen den Vater oder gegen eine Bettlerin, einen Bettler, irgend
eine alte Frau, einen alten Mann). Die Alp vergletschert oder wird mit
Geröll überschüttet. Fakultativer Schlussteil: Man hört klagende Rufe
des toten Frevlers; einige Fassungen berichten von misslingenden
Erlösungsversuchen.

Die älteste Aufzeichnung einer Vollform der Sage aus dem Gebiet
der Alpen stammt von dem Zürcher Naturforscher und Arzt Johann
Jacob Scheuchzer (1672-173 3). Sie steht im dritten Teil seiner

«Beschreibung der Natur-Geschichten des Schweitzerlands» und trägt
das Datum vom 2. März 1707.

Von denen Clariden Alpen

crzellen die Anwohncre eine seltsame Geschieht/ welche der geehrte Leser nach
seinem gefallen kan unter die wahrhaften Begegnissen Zellen/ oder in den Rodel
der Mährlein einschreiben. Es sol daselbst vor Zeiten ein Senn eine leichtfertige
Hur unterhalten/ und in so hohen Ehren gehalten haben/ daß cr ihro von der
Wohn- oder Sennhütten bis zum Käßgadcn den sonst kothichten/ unflätigen Weg



230 Max Lüthi

mit Käsen bespreitet/ damit sie ihre Schuhe/ oder Fusse nicht bcsudletc. Auf eine
Zeit scyc zu ihme kommen seine arme Muter/ um ihren hungrigen Bauch mit
Milch und Suffy zu füllen/ der gottlose Sohn aber habe ihro unter die Milchspeisen

den Pferdharn dargesmischet/ und mit so schlimmem traetament widerum
abgefertiget. Worauf discs arme Weib ihrem verschwenderischen/ und verruchten
Sohn alles Unglück über den Hals gewünschet/ und Gott gebätten/ an ihme seine
gerechte Rachhand zu zeigen/ welches auch geschehen/ also daß die Erde ihren
Mund aufgetahn/ und disen unnützen Erdcnlast mit seiner leichtfertigen Dim
verschlungen/ zugleich aber auch seyen die oberen Firnen/ und Felsen eingefallen/
und die vorher Graßreichcn/ fetten/ Alpen darmit überleget/ daß sie nun sint der
Zeit ganz unfruchtbar seyn/ und nichts ertragen. Ob nun diese Geschieht sich in
der 'Iaht zu getragen habe/ oder dieselbe von der frommen Clerisey ersonnen
worden/ um das gemeine Volk/ absonderlich die Sennen/ von dem Laster der
Hurey/ und Ungehorsame gegen den Eiteren/ abzuhalten/ wil ich nicht erörteren.
F.inmahl sein die Anwohncre der Wahrheit dises Straff-Excmpcls so versicheret/
daß einer nicht wol ankäme/ der sie wurde in Zweifel zeuhen. Man gibt auch vor/
daß diser Bößwicht sich/ wann man ihm ruffe/ oder herauß fordere/ merken lasse.
Und erzclletc uns sclbs/ ein Gelehrter/ und Ehrwürdiger Priester/ so in der Nähe
seßhaft C. J. A.P. in U. S. [Carl Josef Arnold, Pfarrer in Unterschächen], daß cr auf
eine Zeit in seinen jungen Jahren sich in disc Clariden Alpen verfüget/ und an dem
Ohrt/ wo die Sennhütte gestanden/ den mit Leib und Sccl verschlungenen Senn
kühner weise außgeforderet/ worauf die Erde in eine Erschütterung gerahten/
und die Felsen Steine von der höhe sich mit grossem Geräusch/ und zu grossem
seinem Schrecken/ abgeworffen/ daß er sich mit der Flucht salvirt, und Gott
gedanket, daß cr mit dem Leben darvon kommen. (Scheuchzer, S. 34F)

«Beinahe in allen Alpenthälern», schreibt 1817 oder wenig später
der bernische Oberförster Karl Kasthofer, «melden alte Sagen von
Blümlisalpen, die vormals grüne Weiden gewesen und nun von
Gletschern bedeckt sind» (S. 327). Berühmteste Namensträgerin ist die

«Blümlisalp» des Berner Oberlands, ein eis- und schneebedeckter

mehrgipfliger Gebirgsstock in der Gegend von Kandersteg, bei
klarem Wetter von Bern aus deutlich sichtbar. Der Name Blümlisalp ist

zum Etikett für die ganze Sagengruppe geworden, kommt aber natürlich

längst nicht in allen Erzählungen vor. Neben der bernischen gibt
es u.a. eine urnerische Blümlisalp, nach Müller (Nr. 102a) «ein
muldenförmiges, mit Schnee und Eis erfülltes Tal auf dem Urirotstock».
In der ebenfalls urnerischen Klaridensage fehlt er; sie ist aber eine

vollgültige Repräsentantin des Sagentyps.
Unsere Untersuchung zielt weder auf die Konstruktion einer

Urform noch auf die Eruierung der geographischen Verbreitung. Wir
fragen vielmehr nach den Gründen der Faszination dieser Sagen und
nach der Eigenart bestimmter Varianten. Dass dabei Grundlagen und
Möglichkeiten der Umgestaltung und damit die Leistung unbekannter
Erzählerpersönlichkeiten sichtbar werden, ergibt sich von selbst.

In Josef Müllers Sagen aus Uri stehen die Blümiisalpsagen (Nr 100-
102) an der Spitze des Abschnitts Frevel. Mit Recht. Der Mechanismus



Aspekte der Blümlisalpsage 231

Frevel/Strafe, der in zahlreichen Sagentvpen am Werk ist, liefert das

Aufbauprinzip aller Vollformen der Blümlisalpsage. Das heisst erstens,
dass diese an ein im Bewusstesin und in der Gefühlswelt vieler
Menschen fest verwurzeltes Sinn-Modell anknüpft, ein Modell, das, wie
soeben schon bemerkt, insbesondere den Sagenerzählern und -hörern
oder -lesern vertraut war und ist. Es heisst zweitens, dass sie als Warnsage

wirken kann und vielleicht wirken soll. Und drittens, dass die

Erzählung formal ein festes Gerüst, einen in sich logischen Ablauf
besitzt, ähnlich wie andere Sagen in dem Schema Unglück/Rettung
oder Untergang, dem Schema Aufgabe/Lösung oder Scheitern, dem
Schema Kampf/Sieg oder Niederlage. In den drei letztgenannten
Abläufen besteht jeweils eine Doppelmöglichkeit: Die einen Sagen gehen
glücklich, die andern, bekanntlich die Mehrzahl, gehen unglücklich
aus. Im Märchen, das die gleichen Modelle, wenn auch mit anderer

Akzentuierung und anders eingebettet, ebenfalls kennt, werden positiver

oder negativer Verlauf nicht, wie es in der Sage die Regel ist, auf
verschiedene Erzählungen verteilt, sondern in ein und dieselbe Erzählung

hereingenommen und verschiedenen Figuren zugeteilt, dem Helden,

der Heldin einerseits, den Unhelden oder Unheldinnen anderseits.
Innerhalb der Sage, der ja immer wieder Pessimismus zugesprochen
wird, ist das Modell Frevel/Strafe insofern von besonderer Prägnanz,
als bei ihm, anders als in der Wirklichkeit, keine Alternativform
auftaucht. Frevel/Straflosigkeit ist in der Sage nicht denkbar. Frevel
schreit nach Sühne - zahllose Sagen stellen dar, wie Frevler verschiedenster

Art, die im Leben straflos ausgegangen sind, nach dem Tode
büssen müssen. Erst mit einem dritten Schritt kann allenfalls Erlösung

erreicht werden; manche Varianten der Blümlisalpsage versuchen
diesen Schritt zu tun, aber er gelingt nie. Alle diese Barzahlungen scheinen

daraufzu zielen, das Verhalten der Hörer und auch schon der Erzähler

selber zu beeinflussen, man kann sie Warnsagen nennen. Sie loten
jedoch tiefer, sie stellen psychische und rechtliche Wirklichkeit dar:

Begangenes Unrecht (oder auch nur das Bewusstsein, Unrecht begangen
zu haben) beeinflusst das Innenleben, das Verhalten und das Schicksal
des Täters stärker und schärfer als Unglücksfälle, ungelöste Aufgaben
und selbst als Niederlagen in kämpferischen Auseinandersetzungen.
Der Nexus Vergehen (Frevel)/Strafe ist in unserer Vorstellung beinahe

zwingend, sowohl inhaltlich als formal. Beim Terminus Vergehen oder
Frevel stellt sich der Folge-Terminus Bestrafung ganz von selber ein,
während Koppelungen wie Vergehen/Vergebung oder Frevel/Begnadigung

gewissermassen künstlich, mit Hilfe einer Brücke irgendwelcher

Art, hergestellt werden müssen. Das im christlichen Bereich so



232 Max Lüthi

wesentliche Wortpaar Sünde/Vergebung hat in seiner weltlichen
Gestalt Unrecht/Vergebung Seltenheitswert. Dass Vergebung ethisch, im
europäischen Bewusstsein jedenfalls, eine höhere Haltung repräsentiert

als Rache, sei keineswegs bestritten. Eben deshalb ist jedoch die

Verbindung Frevel/Strafe tiefer und breiter verwurzelt. Dass die

Blümlisalpsage dieses Modell in unvergesslich drastischen Bildern vor
Augen führt, ist einer der Gründe ihrer Faszination.

Warnsage ist die Blümlisalpsage in mehr als einer Richtung.
Vordergründig kann sie, im Mund von Alpbesitzern und Alpknechten, Sozialkritik

von oben her sein oder als solche wirken. Die Unteren werden

vor Verschwendung der ihnen nicht gehörenden Alpprodukte und vor
zügelloser Lebensweise überhaupt gewarnt; die schwer durchzuführende

Aufsicht wird durch abschreckende Erzählungen ersetzt oder

ergänzt. So gesehen würden die Älpler manipuliert; anders gesehen

warnen sie sich durch Erzählen solcher Geschichten, sofern sie sie

ernstnehmen, selber vor verantwortungslosem Umgang mit anvertrautem

Gut. Das eine schliesst das andere nicht aus: Manipulation geht ja
darauf aus, Selbstmanipulation zu bewirken, sie arbeitet ex definitione
indirekt. Unversehens aber, und weit nachhaltiger, wirkt die Sage auch
als Sozialkritik von unten : Die Älpler sind gegenüber den sie angehenden

Bettlern und Alten die Mächtigen, mitunter sind sie selbst die
Alpbesitzer (z.B. Vernaleken Nr. 4, 11, 14). Die Sage warnt Mächtige und
Besitzende vor Geiz, Hartherzigkeit und Hybris. Beides aber,
beabsichtigte (oder auch unbeabsichtigte) Gesellschaftskritik von oben wie

von unten, und ebenso die Warnung vor Missachtung des Gebots,
Vater und Mutter zu ehren, bleibt relativ vordergründig; Scheuchzers

sagenkritische Frage, ob die Sage am Ende «von der frommen Cleri-

sey ersonnen worden», ist, bei aller Anerkennung des Einflusses von
Predigten auf Sagenbildung und Sagentradition, kaum zu bejahen. Die
Blümlisalpsage (immer als Typ genommen) ist im wesentlichen Warnsage

in einem tieferen Sinn. Sie warnt vor Liebesabsolutismus und
damit vor einer Verabsolutierung irdischer Werte ganz allgemein. Sie

zeigt erzählend, dass die Vergottung der Geliebten ein Irrweg ist,

Verhärtung gegen alles andere kann die Folge sein. Solche Abweisung,
am schärfsten profiliert in der Behandlung der eigenen Mutter
(Darbenlassen, Hohn, Misshandlung: Harn, Rossmist oder anderer Unrat
in die Speise gemischt), führt fast automatisch zum Gegenschlag. In
der Scheuchzerschen Klariden-Version kommt das Wort Rache vor.
Ihr Vollzug wird Gott überlassen, individuelles Rachebedürfnis und
überindividuelles religiös-moralisches Empfinden verschränken sich.
Dass das Verhalten des Senns und seiner Liebsten sich selber rächt,



Aspekte der Blümlisalpsage 233

kommt in der glarnerischen Sardona-Sage auch sprachlich zum
Ausdruck: Die abgewiesene hungernde und erschöpfte Mutter ruft: «So
bleibet immer und ewig beieinander» (Kuoni Nr. 246), was ja den

augenblicklichen Wünschen des Paars durchaus entspricht. Neben
dem in Volkserzählungen immer wieder aufblitzenden Thema der

Selbstschädigung (s. dazu Lüthi 1972) kommen im Blümlisalptyp zwei
andere, noch weit verbreitetere Themen zur Geltung: Schwaches siegt
über Starkes, Schein und Sein klaffen auseinander. Die scheinbar
machtlosen Alten oder Bettler setzen sich gegenüber den scheinbar
kraft- und machtstrotzenden Jungen durch. Dass die Dichte der von
der äusseren Handlung unausgesprochen getragenen Fundamental-
Themen ihren Beitrag leistet zur Faszinationskraft einer Erzählung,
liegt offen zutage.

Wenn man im Blick auf die Funktion die Blümlisalpsage als Warnsage

bezeichnen kann, so ist sie erzählerisch eine Kontrastsage. Das ist
schon in der Formulierung Schlag und Gegenschlag zum Ausdruck
gekommen: Die Aktion des Sennen provoziert die Gegenaktion des

oder der Betroffenen, das Imponiergehabe des Sohnes zeitigt das

Eingreifen Gottes oder einer ungreifbaren Schicksalsmacht. An die
Stelle üppigen Lebens tritt schlagartig \Ter-Wüstung, Vereisung, Tod.
Die Möglichkeit des Umschlags eines Zustandes oder Verhaltens in
sein Gegenteil liegt schon im Nebeneinander von Gegensätzen
beschlossen. Die Statik verwandelt sich in Dynamik, die fruchtbare Alp
wird zur Geröll-, Fels- oder Gletscherwüste. Der Vergötzung und

Verwöhnung der jungen Geliebten steht die Verachtung und
Misshandlung der alten Mutter gegenüber, der Vergeudung die Versagung,
der Verschwendung der Geiz; köstliche Speise wird in ihr Gegenteil
verkehrt, statt Milch, Butter, Käse empfängt die Mutter Unrat. «Jedes

ausgesprochene Wort erregt den Gegensinn» (Goethe, Wahlverwandtschaften

II 4).
Die innererzählerischen Kontraste haben ihre Parallele in der Umwelt

der Erzähler und Hörer. Sie sehen tote Eis- und Felswelten neben
blühenden Aipwiesen, um sie herum sind Milchspeisen und Mist. Es

ist nicht nur Realismus, es ist zugleich eine Art erzählerischer Ökonomie,

wenn der Älpler die Elemente der umgebenden Wirklichkeit und
die in ihnen angelegten Kontraste in die Erzählwelt aufnimmt (vgl.
dazu Lüthi 1973, S. 394f.). Die Erzählung verwandelt das Nebeneinander

in ein Nacheinander, das Sein in ein Werden.
Besonderes Gewicht erhält die Blümlisalpsage dadurch, dass in ihr

beides, Menschenschicksal und Landschaftsschicksal, in monumentaler
Weise dargestellt und ineinander verwoben ist. Man hat sich gefragt,



234 Max Lüthi

ob unser Sagentyp von einem Wissen der Bevölkerung um Klima-
Verschiebungen zeuge (Kasthofer, Kielholz). Das mag sein. Sicher ist,
dass Alpenbewohner immer wieder Zeugen von verheerendem Niedergang

von Stein- und Geröll- wie auch von Schnee- und Eislawinen
werden. Alljährlich wird miterlebt, wie Alpwiesen eingeschneit werden.

Da stellt sich leicht der Gedanke ein, der Schnee könnte ewig bleiben.

In der Klage des im Eis versunkenen Sennen kehrt die Wendung
«ewig», «immer und ewig» oder «ewig und ewig» beharrlich wieder:
«Ich und Hüer Kathry und Hund Parysi / Miänt immer und ewig i

Klaridä sy» (Müller Nr. iooc). Auch andere Phantasien liegen nah.

Robert Strubel nimmt an, dass die Ähnlichkeit von Rahm, Butter,
Käse mit Schnee und Eis (verschneite Alpen scheinen von Schlagrahm
zugedeckt, der Skifahrer «fährt wie auf Butter») bei der Entstehung
der Sage im Spiel gewesen sei (S. 4ff.). Der schlaraffische Wunsch, die
Schneemassen zu Milchspeisen werden zu lassen, liegt nicht fern. Zu
solchem Real-und Phantasie-Erleben gesellen sich Wissen und Vermutungen,

die das Treiben der vom Dorf abgetrennt lebenden Hirten und
Sennen betreffen, und natürlich auch Selbstbeobachtung und
Gedankenspekulationen eben dieser Sennen und Hirten selbst. Die
personalisierende, moralisierende und ursachensuchende Phantasie nimmt
von der recht prosaischen realen Schuld der Menschen an Naturkatastrophen

(Abholzen schützender Wälder u. a.) wenig Notiz, sie flicht
Menschen- und Landschaftsschicksal in anderer Weise ineinander. Sie

sucht die Schuld am Verlust paradiesischer Zustände in
menschlichunmenschlichem Verhalten. Solche dichterische Schau trifft trotz der

Verkennung der Realzusammenhänge den Kern der Dinge.
Wissenschaftliche Spezialforschung ergründet Detailphänomene, die dichterische

Sage erfasst Grundlegendes: Der Mensch als solcher ist ständig
in Gefahr, zum Unmenschen zu werden, er schädigt oder zerstört dabei

sich selber und die Umwelt. Die Sage ist nicht einfach Büttel
herrschender Gesellschaftsnormen, sie warnt nicht in erster und nicht in
letzter Linie vor Verletzung von Besitzinteressen oder starren
Herrschaftsverhältnissen, sie warnt zuerst und zuletzt den Menschen vor
sich selber. Mit dem virulenten Sensorium für Schuld, das der Sage

eigen ist, ergänzt sie die flächenhafter zeichnende Gattung Märchen, in
der das Innerseelische und damit auch das Problem Schuld wenig
akzentuiert wird.

In der Blümlisalpsage ist das Geschehen doppelt verankert. Es steigt
aus der Landschaft und aus der Seele des Menschen auf, in welcher
Liebe und Kälte nebeneinander herrschen. Aus der Glut des Herzens

erzeugt sich das Eis des Herzens, und das Eis des Herzens zeugt die



Aspekte der Blümlisalpsage 235

Vereisung der Landschaft. Steinerne Herzen ziehen Versteinerung des

ganzen nach sich. Eline Walliser Sage, die zwei menschengestaltige
Felsformationen als Versteinerungen hartherziger Flirten erklärt, ver-
balisiert diese Überzeugung: Vous serez changés en pierre, car de

pierre vous êtes et de pierre vous serez (Chastonay p. 16). Die Blümlisalpsage

lässt darüber hinaus, darin dem Dornröschenmärchen und
verwandten Märchentatbeständen ähnlich, die Umwelt versteinern
oder vergletschern und betont so die Verantwortung des Menschen
für die Welt, in der er lebt und von der er lebt.

In unserer Sicht ist die Hauptfigur Gefangene ihres Liebesabsolutismus.

Der vergötzten Geliebten wird der ganze Alpreichtum zu Füssen

gelegt; alles, was ausserhalb ist, wird verachtet. Die zuerst um
Nahrung, dann um Bestrafung des Sohns bittende Mutter spricht als

Repräsentantin der missachteten Gesellschaft. Der Frevel des Sennen

ist in den Augen der Erzähler so ungeheuerlich, dass er jeden
Erlösungsversuch misslingen lässt.

Man kann das alles auch anders sehen. Ernst Rochholz vermutet, die

Blümlisalpsage habe ursprünglich durchaus positiv von einem
Alpenparadies erzählt; dass der zartfühlende Liebende den Weg mit
Käselaiben belege, ordne sich da durchaus ein. Erst spätere Erzähler hätten

aus einer solchen «alles aufopfernden Liebe» einen Frevel gemacht.
Mehr als hundert Jahre später vertritt Gotthilf Isler aufgrund der

Anthropologie und Psychologie Carl Gustav Jungs eine ähnliche
Auffassung. Er deutet die Geliebte als Anima, der Senn nehme seine eigene
Seele ernst und suche («gegen alles Herkommen und alle Moral») die

Verbindung mit ihr und mit der lebendigen Natur. Rochholz meint,
das erzählende Volk habe die ursprüngliche Sage «umgedeutet»
(S. 224); Isler sagt, der christliche consensus omnium lasse die neue

Einstellung nicht aufkommen, sie müsse «unter dem Eis der Gefühlskälte,

im Unbewussten, untergehen» (S. 117). Beide Theorien konnten
hier nur in fragmentarischem Auszug wiedergegeben werden. Dass

zwei so bedeutende Sagenkenner unabhängig voneinander zu
ähnlichen Schlüssen gelangen, lässt aufhorchen. Dennoch muss die These,
dass der in den Sagen des 18., 19. und 20. Jahrhunderts zum Ausdruck
kommenden negativen Bewertung eine positive vorangegangen oder
verdeckt noch spürbar in ihr enthalten sei (Isler S. 115: Die «Anima-
gestalt, die den Sennen abzieht vom rechtschaffenen Tun [...] erweist
so ihre übermenschliche Macht, ihre Dämonie oder Göttlichkeit») als

spekulativ bezeichnet werden. Wir können die Argumente der beiden
Forscher hier weder im einzelnen darlegen noch kritisch beleuchten.
Im Rahmen dieses Aufsatzes genügt es uns, die Sagen so, wie sie



236 Max Lüthi

erzählt wurden, ernst zu nehmen. Nicht nach ihren eventuellen

Ursprüngen und Vorformen fragen wir, sondern nach der in ihrer uns

greifbaren Gestalt gegenwärtigen Aussage, Gestaltungsweise und
Wirkung. Die Beurteilung der mit ihnen verbundenen Haltung ist eine
andere Frage. Der Straf-Automatismus und der in ihm enthaltene

Appell an Straf- oder gar Racheinstinkte scheint auch mir nicht
unproblematisch; er verfängt aber heute weniger als früher und steht in
unserem Sagentyp zudem nicht im Vordergrund. Mit viel machtvollerer

Stimme spricht aus ihm die Warnung vor harter Selbstigkeit, vor
der Verdrängung der Caritas durch Amor, vor bedenkenloser
Verschwendung der Naturgüter - gerade für diese Warnung haben wir
in unserer Zeit, in der das weit- und selbstzerstörerische Walten des

Menschen als tödliche Gefahr bewusst zu werden beginnt, ein offenes

Ohr.

Das Grundschema der Blümlisalpsage tritt uns konkret in verschiedenen

Spielarten entgegen. Ein Blick auf sie zeigt nicht nur die

Gestaltungskraft der Erzähler, sondern auch den Durchbruch zu
verschiedenartigen anthropologischen und psychologischen Aussagen.

Mit dem Doppelschluss des Hauptteils - die Erde öffnet sich, und

zugleich stürzen Fels und Firn auf die Alp - steht Scheuchzer so gut
wie allein. Lütolf folgt ihm, sogar in der poetisierenden Ausdrucksweise

(die er variiert: «Der Himmel [...] liess die Erde ihren Schoss

auftun» S. 265; Schudel weist S. 8f. auf 4 Mose 16, 31 f. und 26,10
sowie auf 5 Mose 11,6 hin), die Erzähler aus dem Volk aber beschränken

sich auf den Fels- oder Eissturz; die Aufmerksamkeit auf das von
oben hereinbrechende Unheil wird nicht durch die Erwähnung eines

gleichzeitig eintretenden anderen Vorgangs geschwächt oder
abgelenkt. Einige Varianten berichten von unvermittelt einsetzendem

Schneefall, der allmählich die Alp zudeckt und kombinieren so zwei
in der Gattung Sage allgemein zu beobachtende Tendenzen, das

schlagartige Hereinbrechen und die allmähliche Veränderung (Müller
Nr. 100, 2b, 102h, Kuoni Nr. 246; vgl. die langsam bis zur «Glühhitze»

sich steigernde Wärme des Euters, unten S. 238). Der zweite
Teil der Sage, der die Vorkommnisse nach dem Untergang der
Alpbewohner erzählt, ist bei Scheuchzer nur kümmerlich angedeutet,
besitzt aber in den meisten im 19. und 20. Jahrhundert aufgeschriebenen

Varianten beträchtliches Gewicht. Man hört den Klageruf des

Verdammten, meist in Spruchform: «O, ich und Kathrin und Parein

[Name des Hundes! müssen immer und ewig unterm Firren sein!»
(Studer S. 29, Oberplegi-Alp am Glärnisch). «Ich und min Kathrin



Aspekte der Blümlisalpsage 237

müssen immer und ewig auf Blümelisalp sin» (ebenda, Turtmann-
Gletscher). «I und mi Kathrin und mini Küh brün und min Hund
Rhin müssen immer und ewig auf Blümelisalp syn» (ebenda S. 27h,
Gauligletscher im Berner Oberland; vgl. oben S. 234 und Müller Nr.
100, 2C, 102 b). Mitunter wird der Spruch zum Fluch der Mutter, also

in das Innere der Sage verlegt: «Chüeli Brandi, Hund Poss und Hüer
Kathry / Seilet immer und ewig i Klaridä sy!» (Müller Nr. 101a, k).
Oder er leitet die Sage ein (Müller Nr. 10ia), die Erzähler knüpfen
an die von Zeit zu Zeit zu vernehmenden Rufe oder sichtbar werdenden

Gestalten an: ein natürücher und sinnvoller Erzählansatz (vgl.
Kielholz S. 12: Begegnung einer späteren mit einer früheren Generation).

Die häufige Wiederkehr der versartigen Gebilde und die relative

Festigkeit der Namen (besonders des Namens Kathry) bezeugt, dass

sie Erzählern und Hörern Eindruck gemacht haben. Kielholz sieht in
ihnen geradezu einen Aufhänger für die ganze Sage : In einem schwachen

Gedächtnis bleiben sie am ehesten haften, und der eine oder
andere kann aus dem Spruch die Sage oder Teile von ihr rekonstruieren

(S. 21). Häufig bleibt unerklärt, warum der Hund und eine der

Kühe mit verdammt werden: das passt zu der Unbestimmtheit und
Geheimnisliebe der Gattung Sage; in manchen Blümiisalpvarianten
bleibt auch die strafende Macht recht unbestimmt, der Fluch kann

wegfallen, ebenso der Gottesname, das Strafgericht bricht anonym
herein (z.B. Studer S. 27, Vernaleken Nr. 4, 14). Aber selbstverständlich

suchen einzelne Erzähler eine Erklärung oder erinnern sich an eine

solche: «Der Hund Ryn erhielt bessere Kost als der Blinde» (nämlich
als der alte Vater, Jegerlehner 1913, S. 8; in der von Studer 1835

vernommenen Version der gleichen Turtmanntal-Blümlisalpsage fehlt
dieser Zug noch, ebenso bei Ruppen 1872, Nr. 81, obwohl hier dem
«kleinen schwarzen Hund» eine eigene Rolle zugeteilt wird: Während

«aus den Gletscherschründen» der Klageruf ertönt, sieht man den

Hund beim hochgehenden Turtmannbach hin und her laufen). Die
Kuh, die in manchen Versionen als einzige mitbestraft wird (während
in anderen die ganze Herde unter das Eis gerät), ist entweder die frev-
lerisch getaufte (wenn schon der Verstoss gegen das Gebot, die Eltern
zu ehren, und der Speisefrevel als eine Art Sakrileg gelten, so erst recht
die Taufe eines Tiers), oder sie wird, wenn nicht auf eine Begründung
verzichtet wird, in anderer Weise ins Geschehen einbezogen: «Brän-
del, die Kuh», liebt es, «gewendig» über die Käsetreppe «zu schreiten»

- ob das nun eine Ausschmückung durch den 1815 die Sage in
Hexametern erzählenden Johann Rudolf Wyss ist oder ob er es von
einem seiner Gewährsleute aus dem Berner Oberland oder dem urneri-



238 Max Lüthi

sehen Schächental übernommen hat, es liegt jedenfalls in der Logik
der Weitererzählung der Sage, die mitverdammten Einzeltiere zu
Lieblingstieren der Frevler zu machen. Erzählästhetisch gesehen ist
die Taufe der Kuh (z. B. Müller Nr. 100, 2 b) eine Parallele zur Vergöt-
zung der Geliebten.

Die einen Erzähler lassen es mit dem Versinken der Frevler und
ihrer Alp unter dem Eis genug sein: fürwahr ein grossartiger Ab-
schluss, ein Sodom und Gomorrha, ja ein Weltuntergang im kleinen

(vgl. HDAII, S. 991). Es liegt aber nahe, - auch dies eine Art Zielform,
keimhaft in der Erzählung enthalten - dass andere das weitere Schicksal

der Verfluchten ins Auge fassen, sei es, dass sie in Anbetracht des

«immer und ewig» nur vom emportönenden Glockengeläut der
Herde, vom Rufen des Sennen oder Umgehen der Kuh oder des Hundes

berichten, sei es, dass sie, anknüpfend an das wohlbekannte Schema

der Erlösungssage, Erlösungsversuche inszenieren: Das «ewig und

ewig» behält dennoch seine Kraft. Das Scheitern der Erlösungsversuche

wird verschieden dargestellt: Die Kuh sollte «bis auf den letzten

Tropfen» (Müller Nr. 101a) ausgemolken werden (was der

pflichtvergessene Senn offenbar oft versäumt hatte?), aber das Euter wird
nach und nach glühend heiss, so dass der Erlöser es fahren lassen muss

(Müller Nr. 102a Lütolf S. 266: «Das arme Tier, der Erlösung
so nah, fiel um und sprang wieder auf, brüllte und heulte verzweiflungsvoll»)

oder, wenn die Erlösung trotz dorniger Zitzen zu gelingen
scheint, kann aus irgend einem Grund das Schweigegebot nicht gehalten

werden: Die der Sage vertraute Stilisierung des «knapp verfehlt»
setzt sich durch. Hier ist wiederum eine Ansatzstelle für verschiedenartige

Ausgestaltung, nicht nur in der Begründung des Versagens
(Müller Nr. 101a, c, 102a, c, d), sondern auch im Setzen der Bedingung

: Das Nichtredendürfen wird zum noch viel schwierigeren Nicht-
denkendürfen gesteigert («Es müsste einer die Kuh melken, ohne etwas
dabei zu denken. Ja, ja, das ist aber schwer.» Nr. ioie, vgl. 102g),
wobei dieses Denkverbot in einem Falle sinnvoll eingeschränkt und
damit auch begründet wird: Der Erlöser darf an nichts «anderes als

an das Melken» denken (Nr. 102 f.). Eine andere Keimstelle für
Variationen ist der Beweggrund des Erlösers: Meist ist es einfach der
Wunsch, die Leidenden zu erlösen, wobei, was indessen nur angedeutet

wird, kühner Ehrgeiz mit ins Spiel kommen kann; in einer Version
aber ist die Hoffnung, das «öde Gelände» zu seiner früheren Fruchtbarkeit

zu erlösen und für sich zu gewinnen, der Antrieb (Allemann
S. 141). So ist der Spielfreude der Phantasie wie auch motivsuchender
Psychologie Raum gegönnt - aber keiner der Erzähler lässt die Erlö-



Aspekte der Blümlisalpsage 239

sung gelingen. Hier ist die Grenze, die nicht überschritten wird. Gotthilf

Isler versucht dies kultur- und religionsgeschichtlich zu begründen

(vgl. oben S. 23 5), wir begnügen uns damit, festzustellen, dass die

grossartige Unheilssage in ihrem Wesen zerstört wäre, wenn ihr nicht
nur, was naheliegt und was sogar die Unerbittlichkeit des Geschehens
noch einmal demonstriert, Erlösungsversuche, sondern eine gelingende
Erlösung angehängt würde.

Von den Verschiebungsmöglichkeiten innerhalb des Geschehensablaufs

sei nur eine erwähnt: Es können einzelne Rollen anders
besetzt oder es kann einer Figur eine andere Rolle zugewiesen werden.
So ist es in der Vrenelisgärtli-Sage die hochmütige Sohnsfrau, welche
die «Treppe von lauter Käse» baut (Vernaleken Nr. 15). Im Turtmanntal

ist es die Magd Kathryn, die dem alten Senn «Kuhmist statt Butter
aufs Brot» streicht (Jegerlehner S. 8). Bei Wyss stiftet «die buhlende

Magd» den Senn gegen die Mutter auf, so dass er «Unrath, Sand, -
was weiss ich - tückisch» in die Käsmilch streut (S. 141 f. - hier macht
sich die Prüderie des 19. Jahrhunderts geltend, ähnlich bei Lütolf
S. 265 : Der missratene Sohn mischt die «geringe, abgängige Milchkost

[...] noch mit Pferdeh..., nein, ich mag's nicht sagen. »). In einer
urnerischen Variante ist für die Figur der Mutter wenig Interesse da,

es heisst nur, der Senn habe ihr die erbetene Milch nicht gegeben -
den Fluch aber stösst er aus : Als seine Liebste eines Tages den
versprochenen Besuch unterlässt, schreit er: «'Verflüechti Hüer Mar-
gryth!' In diesem Augenblick ging die Alp mitsamt Senn, Kuh und
allem Vieh zugrunde» (Müller Nr. 102 b). 1812 wurde im Lenktal (Berner

Oberland) erzählt, «eine reiche, aber geitzige Frau in Bern» habe
eine fruchtbare Alp am Rätzliberg gekauft; nach einem mageren Sommer

verflucht sie die Alp, da legt sich der Gletscher über diese (Alpenrosen

1813, S. i92f., danach Vernaleken Nr. 11). In anderen Sagen
wird die Mutter durch eine alte Frau oder einen Bettler ersetzt. Kielholz

hält den fremden Besucher (wie wir ihn ja schon in Ovids Phile-

mon-und-Baucis-Erzählung treffen) für ursprünglicher; in oder hinter
ihm verbirgt sich ein dämonisches Wesen oder ein Gott. «Dadurch,
dass die Dämonin zu einem Familienglied wird, verliert sie viel von
ihrer [...] Autonomie» (Kielholz S. 16). Sollte die Entwicklung
tatsächlich so verlaufen sein, so würde ich in der Ersetzung des Fremden
durch die Mutter erzählerisch mehr Gewinn als Verlust sehen. Sie

bringt Konzentration, künstlerische Ökonomie, Geschlossenheit (der
Kreis der Handelnden wird zu einer Welt für sich) und zudem Steigerung,

die Verhöhnung und Misshandlung der eigenen Mutter ist noch
stossender als die Abweisung des Unbekannten.



240 Max Lüthi

Zuweilen tritt an die Stelle der Mutter der Vater. Das bleibt, wie
man es bei einem Figurenwechsel in der Sage öfters beobachten kann,
nicht ohne erzählerische Folgen. Eine Mutter kann man kaum das

Vieh eintreiben heissen, wohl aber einen Vater - zur Not selbst einen
blinden. Studer 1843, S. 28f. :

Auf der Stelle, wo jetzt der Turtmann-Gletscher seine blauen Eislasten ausbreitet,
befand sich einst (so berichteten mich im Jahre 1835 die Hirten auf der Zenntum-
Alp zu hinterst im Turtmann-Thal) die schönste Alp des Thaies, Blümlisalp geheis-
scn. Der Senn hatte ein schwarzes Hündlcin und eine Jungfrau Namens Kathrin,
mit welcher er ein unzüchtiges Leben führte, während er seinen alten, blinden
Vater auf unmenschliche Weise behandelte. In einer Nacht brach ein furchtbares
Hochgewitter los. Der harte Sohn befahl seinem Vater das entlegene Vieh
einzutreiben. Dieser gehorchte mit bitterem Schmerz, von dem Sohne Übels befürchtend,

wenn cr seinem Gebote sich nicht fügen würde. Da geschah es aber, daß der
blinde Vater, als cr in den wilden Sturm hinausgetreten war, ohne sein Wissen in
seltsamem Drange sich immer weiter von der Alp entfernte und daß alle Kühe ihm
nachzogen. In dcrsclbigcn Stunde brach der Gletscher im Hallen des Donners
los von den festen Höhen und bedeckte in vernichtender Geschwindigkeit die
schöne Alp für immer mit seinen thurmhohen Massen. Der strafwürdige Senn,
das arge Weib und das Hündlcin fanden ihr Grab unter den Trümmern der
eingestürzten Wohnung und kein menschliches Auge wird den Ort so vieler Frevcl-
thaten mehr erblicken.

Noch jetzt wollen die Thallcute, kurz vor eintretenden Wasserverheerungen,
zuweilen das schwarze Hündlcin sehen und eine menschliche Stimme hören, die
da die Worte ruft: leb und min Kathrin müssen immer und ewig auf Blümelisalp syn.

Die Blindheit des Vaters widerstreitet der Wahrscheinlichkeit. Wie
soll er das Vieh auffinden und beisammenhalten? Bloss nach dem

Klang der Glocken? Es läge nahe, dem blinden Alten einen Helfer
beizugeben - und tatsächlich wird dieser Zielpunkt in der Fassung, die

Jegerlehner mehr als siebzig Jahre nach Studer im selben Turtmanntal
gehört hat, erreicht: Die Tochter des Alten erbarmt sich seiner und
begleitet ihn (Jegerlehner S. 8). Die von Studer aufgezeichnete Version
nimmt die Einbusse an Realwahrscheinlichkeit in Kauf, weil Blindheit
in Sagen meist Erbarmen weckt und Ruchlosigkeit Blinden gegenüber
gebrandmarkt wird: Weil der blinde Bruder betrogen wird, verwandelt

sich die «reiche Alptrift [...] in eine der unwirthbarsten
Felsenwüsten» (Kohlrusch S. 204f., drei Brüder, bernisch; vgl. Kapfham-
mer S. 166, drei Schwestern, bayrisch). Realistisch gesehen ist der
Zusatz in der Jegerlehner-Fassung eine Besserung. Sie besitzt noch einen
anderen Vorzug. Der Blinde im «wilden Sturm» (Studer), in der

«schrecklichen Gewitternacht» (Jegerlehner) erinnert an Shakespeares

«Lear», wo Gloster erbarmungslos geblendet wird und der alte Lear
im Unwetter auf der Heide steht. Die gute Tochter in der von
Jegerlehner festgehaltenen Fassung ist Gegenbild zu der schönen und
zugleich unmenschlich rohen Kathrin, so wie Cordelia das liebliche



Aspekte der Blümlisalpsage 241

Kontrastbild zu ihren satanischen Schwestern ist. Ein lichter Fleck in
der grössten Tragödie - und in der tragödiennahen Sage. Eines aber ist
beiden Erzählungen aus dem Turtmanntal gemeinsam : Im Gegensatz

zu den andern Blümlisalp-Versionen wird die dem Unschuldigen
zugefügte Unbill zu dessen Heil. Nur weil der Alte in die Gewitternacht
hinausgehetzt wird und ohne sein Wissen «in dunklem Drange» sich

von der Hütte entfernt, wird er und mit ihm die unschuldige Herde vor
dem Untergang gerettet; bei Jegerlehner auch die barmherzige Tochter,

die den Vater führt, aber den Weg zur Hütte zurück nicht findet :

Sie «stapften», ohne es zu ahnen, samt der ihnen folgenden Herde
immer weiter fort von der Blümlisalp. «Unter ungeheurem Krachen
aber stürzten die Eismassen über die Alp und begruben die Hütte mit
dem Sennen, der Magd Kathrin und dem Hund.» Wenn ich diese

Turtmann-Sagen an den Schluss meiner Darlegungen gestellt habe, so

deshalb, weil sie den andern grossen Themen, die den Sagentyp
auszeichnen (Selbstzerstörung, Zügellosigkeit, Verliebtheitsverblendung,
Hart- und Engherzigkeit, Schuldigwerden an Menschen und an der

Natur, Widerstreit Sein/Schein, Sieg des Schwachen über den Starken)
ein neues hinzufügen: Böses kann zu Gutem führen. Dieser im Märchen

häufig zu beobachtende Vorgang (s. Lüthi 1975, S. 145-150)
wirkt in der dunklen Sage, wie die Figur der Cordelia-ähnlichen Tochter,

als heller Fleck. Es ist, ästhetisch gesehen, ein Quantitätskontrast.
Es ist gleichzeitig ein Stück positiver Ironie (inverted irony, Konträrironie):

In einer Hinsicht wenigstens stehen die Dinge besser als es

scheint, Hilflosigkeit und Irregehen führen wider alle Erwartung zur
Rettung. Für die Übeltäter aber stehen die Dinge schlimmer als sie

meinen. Solche negative Normalironie herrscht in der Blümlisalpsage
vor. Gutes führt zu Bösem: blühendes Leben, Überfluss, Üppigkeit
nähren den Keim des Verderbens, des Untergangs. Dass in die Walliser
Version auch noch ein wenig Konträrironie hineinspielt, gibt ihr ein

eigenes Gesicht, man könnte fast von Liebreiz sprechen. Zudem teilt
sie mit all jenen Erzählungen, in denen das Unwetter von selber

losbricht, ohne dass die unschuldig Leidenden zu fluchen brauchen, den

Vorzug, dass kein Schatten auf diese Unschuldigen fällt.

Wenn ich, lieber Arnold, am Ende des Dir gewidmeten Aufsatzes
bei einer Walliser Sage gelandet bin, so hat das ausser dem schon

genannten noch einen andern Grund. Du bist mit dem Wallis in besonderer

Art und besonders stark verbunden. Zum ganzen: Wenn andere

Beiträge von einigen Deiner Schüler stammen und aus Deinem Seminar

herausgewachsen sind, so ist es wohl sinnvoll, dass mein Beitrag



242 Max Lüthi

ähnliche Bezüge aufweist. Die Blümlisalpsage hat mich von Beginn
meiner Arbeit als Extraordinarius an unserer Universität bis zum
Schluss begleitet. Im Sommersemester 1968 hat Jürg Kielholz eine

vorzügliche grosse Seminararbeit über die Blümlisalpsage geschrieben,
im Frühling 1979 Robert Strubel eine in ihrer Art ebenso wertvolle
kürzere Dreitage-Examensarbeit, und zwischenhinein habe ich selber

in Vorlesungen hier und in Budapest (wo man ausdrücklich einen

«Vortrag über ein Thema im Gebiet der Folkloristik, möglichst mit
schweizerischen Illustrationen» wünschte) über die Blümlisalpsage
gesprochen. Dass ich in meinen Betrachtungen zu diesem Sagentyp
aus der Fülle der Möglichkeiten ein paar Aspekte herausgegriffen habe,
die mich besonders interessieren und in einem weiteren Sinne dauernd

beschäftigen, wirst Du verstehen.
Unsere Seminarien, nebeneinander geführt, waren Geschwister.

Richard Weiss, der die Volkskunde an der Universität Zürich begründete,

vertrat noch das ganze Gebiet, soziologische Volkskunde,
Sachvolkskunde, A^olksliteratur. Du hast Dich auf das erste, ich habe mich
auf das letzte konzentriert. Dass wir all die Jahre freundschaftlich und
harmonisch zusammen arbeiten konnten, jeder in voller Unabhängigkeit

in den gleichen Räumen, dafür möchte ich Dir mit diesem Aufsatz
herzlich danken.

/Zitierte Quellen und Untersuchungen

H. Allemann: Sagen aus dem Obcrsimmcnthal (Lenk). Schweizerisches Archiv
fur Volkskunde (SAVk) 17, 1913, S. 133-163.

Alpenrosen, ein Schweizcr-Almanach auf das Jahr 1813. Herausgegeben von
Kuhn, Mesner, Wyss u.a. (Bern und Leipzig).

Otto dc Chastonay: Les Légendes dc Vcrcorin. SAVk 14, 1910, S. 1-19.
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens (HDA), hrsg. von Hanns Bächtold-

Stäubli, Bd. II, Berlin 1929/30, Artikel E.schatologic (Will-Erich Peuckert), Sp.
989-998.

Gotthilf Isler: Die Sennenpuppe. Eine Untersuchung über die religiöse Funktion
einiger Alpcnsagen. Basel 1971.

Johannes Jegerlehner: Sagen und Märchen aus dem Oberwallis. Basel 1913.
Günther Kapfhammer: Bayerische Sagen. Düsseldorf/Köln 1971.
Karl Kasthofer: Bemerkungen auf einer Alpcn-Rcisc über den Susten, Gotthard,

Bernardin, Oberalp, I'urka und Grimsel. Aarau 1822.

Jurg Kielholz: Die Bluemlisalpsage. Zürich 1968. Manuskript im Volkskundlichcn
Seminar der Universität Zürich.

C. Kohlrusch: Schweizerisches Sagenbuch. Leipzig 1854.
J. Kuoni: Sagen des Kantons St. Gallen. St. Gallen 1903. Neudruck Zürich 1979.
Max Lüthi: Zur Präsenz des Themas Selbstschädigung in Volkscrzählungcn. In:

Volkskunde. Fakten und Analysen. Festgabe für Leopold Schmidt. Wien 1972,
S. 482-495.

- Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung. In: Festschrift für Robert
W'ildhaber. Basel 1973 SAVk 68/69), s- 388-398.



Aspekte der Blümlisalpsage 243

- Das Volksmärchen als Dichtung. Ästhetik und Anthropologie. Düsseldorf/
Köln 1975.

Alois Lütolf : Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten Lucern, Uri, Schwiz,
Untcrwalden und Zug. Lucern 1862, Neudruck Hildesheim 1976.

Josef Müller: Sagen aus Uri. Basel 1926/29/49. Neudruck 1969.
Ernst Ludwig Rochholz: Naturmythen. Neue Schweizersagen. Leipzig 1862.
Peter Joseph Ruppcn: Walliser Sagen. Zweiter Theil. Sitten 1872, Neudruck

Zürich 1979.
Johann Jacob Scheuchzer: Beschreibung Der Natur-Geschichten des Schweitzerlands.

Dritter Theil, Zürich 1708.'
Robert Strubel: Interpretation der Blümlisalp- bzw. Klaridensage. Zürich 1979.

Manuskript im Volkskundlichcn Seminar der Universität Zürich.
Gottlieb Studer: Topographische Mittheilungen aus dem Alpcngcbirgc. Bern

und St.Gallen 1843.
Theodor Vernaleken: Alpensagen. Wien 1858.
J. Rudolf Wyss: Idyllen. Volkssagen, Legenden und Erzählungen aus der Schweiz.

Bern und Leipzig 1815.


	Aspekte der Blümlisalpsage

