Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 76 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Aspekte der Blumlisalpsage

Autor: Lathi, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aspekte der Bliimlisalpsage

Von Max Liithi

Unter den in der Schweiz aufgezeichneten Alpensagen gibt es
bestimmte Erzihltypen, welche Horer und Leser wie auch Wissen-
schaftler und Dichter besonders stark angezogen haben. So die Sen-
nenpuppensage, die Erzdhlungen vom sogenannten Alpensisyphus und
die Blimlisalpsage. Sennenpuppe: Sennen formen in der Alp-Einsam-
keit aus Holz und Lumpen eine Puppe, einen «Tittitolg» oder « Tunsch»,
treiben Gbermiitig Unfug mit diesem ihrem Geschopf — da wird es auf
unheimliche Art lebendig, totet schliesslich einen der tGbermiitigen
Sennen, meistens den Anstifter, und spreitet dessen Haut auf dem
Hiittendach aus. - Alpensisyphus: Ein Hirt hat eine widerspenstige
Kuh fahrlissig oder vorsitzlich abstiirzen lassen — er muss sie nun, wie
Sisyphus den Stein, immer wieder aus dem Abgrund heraufziehen, und
immer wieder stiirzt sie ab. — Blimlisalp: Die paradiesisch tippige Alp
vergletschert und begribt den frevlerischen Senn und seine Liebste im
Eis. In allen drei Sagentypen bereiten sich die Protagonisten auf
irgend eine Weise ihr Schicksal selbst. Wir greifen die in vielen Varian-
ten verbreitete Bliimlisalpsage heraus, um einige ihrer Wesensziige
und Figentiimlichkeiten zu beleuchten.

Das Minimalgeriist dieser Sage sieht etwa so aus: Ein Senn auf
fruchtbarer Alp vergeht sich (meist durch Speisefrevel, Vergotzung
der Geliebten, Unbarmherzigkeit insbesondere gegen die Mutter, sel-
tener gegen den Vater oder gegen eine Bettlerin, einen Bettler, irgend
eine alte Frau, einen alten Mann). Die Alp vergletschert oder wird mit
Geroll tiberschiittet. Fakultativer Schlussteil: Man hort klagende Rufe
des toten Frevlers; einige Fassungen berichten von misslingenden
Erlosungsversuchen.

Die ilteste Aufzeichnung einer Vollform der Sage aus dem Gebiet
der Alpen stammt von dem Ziircher Naturforscher und Arzt Johann
Jacob Scheuchzer (1672-1733). Sie steht im dritten Teil seiner «Be-
schreibung der Natur-Geschichten des Schweitzerlands» und trigt
das Datum vom 2. Mirz 1707.

Von denen Clariden Alpen

erzellen die Anwohnere eine seltsame Geschicht/ welche der geehrte Leser nach
seinem gefallen kan unter die wahrhaften Begegnissen zellen/ oder in den Rodel
der Mihrlein einschreiben. Es sol dasclbst vor Zeiten ein Senn eine leichtfertige
Hur unterhalten/ und in so hohen Ehren gchalten haben/ dal3 er ihro von der
Wohn- oder Sennhiitten bis zum KiBgaden den sonst kothichten/ unflitigen Weg



230 Max Liithi

mit Kisen bespreitet/ damit sie ihre Schuhe/ oder Fusse nicht besudlete. Auf eine
Zeit seye zu ihme kommen seine arme Muter/ um ihren hungrigen Bauch mit
Milch und Suffy zu fillen/ der gottlose Sohn aber habe ihro unter die Milchspei-
scn den Pferdharn dargesmischet/ und mit so schlimmem tractament widerum
abgefertiget. Worauf dises arme Weib ihrem verschwenderischen/ und verruchten
Sohn alles Ungliick iiber den Hals gewiinschet/ und Gott gebitten/ an ihme scine
gerechte Rachhand zu zeigen/ welches auch geschehen/ also dal3 die Erde ihren
Mund aufgetahn/ und disen unniitzen Erdenlast mit seiner leichtfertigen Dirn
verschlungen/ zugleich aber auch seyen die oberen Firnen/ und Felsen eingefallen/
und dic vorher GraB3reichen/ fetten/ Alpen darmit uberleget/ dal3 sie nun sint der
Zcit ganz unfruchtbar scyn/ und nichts ertragen. Ob nun diese Geschicht sich in
der Taht zu getragen habe/ oder dieselbe von der frommen Clerisey ersonnen
worden/ um das gemeine Volk/ absonderlich die Sennen/ von dem Laster der
Hurey/ und Ungchorsame gegen den Elteren/ abzuhalten/ wil ich nicht etorteren.
Einmahl scin die Anwohnere der Wahrheit dises Straff-Exempels so versicheret/
daf3 ciner nicht wol ankidme/ der sie wurde in Zweifel zeuhen. Man gibt auch vor/
dal3 diser BoBBwicht sich/ wann man ihm ruffe/ oder herauB3 fordere/ merken lasse.
Und crzellete uns selbs/ cin Gelehrter/ und Ehrwiirdiger Priester/ so in der Nihe
scBhaft C. J.A.P.in U.S. [Carl Josef Arnold, Pfarrer in Unterschichen], dal3 er auf
cine Zeit in seinen jungen Jahren sich in dise Clariden Alpen verfiiget/ und an dem
Ohrt/ wo die Sennhiitte gestanden/ den mit Leib und Seel verschlungenen Senn
kithner weise auBlgeforderet/ worauf dic Erde in eine Erschiitterung gerahten/
und dic Felsen Steine von der hohe sich mit grossem Geriusch/ und zu grossem
scincm Schrecken/ abgeworffen/ dall er sich mit der Flucht salvirt, und Gott
gedanket, dal3 er mit dem Leben darvon kommen. (Scheuchzer, S. 34f.)

«Beinahe in allen Alpenthilern», schreibt 1817 oder wenig spiiter
der bernische Oberforster Karl Kasthofer, «melden alte Sagen von
Blumlisalpen, die vormals griine Weiden gewesen und nun von Glet-
schern bedeckt sind» (S. 327). Beriihmteste Namenstrigerin ist die
«Blimlisalp» des Berner Oberlands, ein eis- und schneebedeckter
mehrgipfliger Gebirgsstock in der Gegend von Kandersteg, bei kla-
rem Wetter von Bern aus deutlich sichtbar. Der Name Blumlisalp ist
zum Etikett fir die ganze Sagengruppe geworden, kommt aber nattir-
lich lingst nicht in allen Erzdhlungen vor. Neben der bernischen gibt
es u.a. eine urnerische Blimlisalp, nach Miiller (Nr. 1024a) «ein mul-
denférmiges, mit Schnee und Eis erfiilltes Tal auf dem Urirotstock».
In der ebenfalls urnerischen Klaridensage fehlt er; sie ist aber eine
vollgtiltige Reprisentantin des Sagentyps.

Unsere Untersuchung zielt weder auf die Konstruktion einer Ur-
form noch auf die Eruierung der geographischen Verbreitung. Wir
fragen vielmehr nach den Griinden der Faszination dieser Sagen und
nach der Eigenart bestimmter Varianten. Dass dabei Grundlagen und
Moglichkeiten der Umgestaltung und damit die Leistung unbekannter
Erzihlerpersonlichkeiten sichtbar werden, ergibt sich von selbst.

In Josef Miillers Sagen aus Uri stehen die Bliimlisalpsagen (Nr 1oo-
102) an der Spitze des Abschnitts Freve/. Mit Recht. Der Mechanismus



Aspekte der Blumlisalpsage 231

Frevel/Strafe, der in zahlreichen Sagentypen am Werk ist, liefert das
Autbauprinzip aller Vollformen der Blimlisalpsage. Das heisst erstens,
dass diese an ein im Bewusstesin und in der Gefiihlswelt vieler Men-
schen fest verwurzeltes Sinn-Modell ankniipft, ein Modell, das, wie
soeben schon bemerkt, insbesondere den Sagenerzihlern und -horern
oder -lesern vertraut war und ist. Es heisst zweitens, dass sie als Warn-
sage wirken kann und vielleicht wirken soll. Und drittens, dass die
Erzihlung formal ein festes Geriist, einen in sich logischen Ablauf
besitzt, dhnlich wie andere Sagen in dem Schema Ungliick/Rettung
oder Untergang, dem Schema Aufgabe/Losung oder Scheitern, dem
Schema Kampf/Sieg oder Niederlage. In den drei letztgenannten Ab-
laufen besteht jeweils eine Doppelmdglichkeit: Die einen Sagen gehen
gliccklich, die andern, bekanntlich die Mehrzahl, gehen ungliicklich
aus. Im Mirchen, das die gleichen Modelle, wenn auch mit anderer
Akzentuierung und anders eingebettet, ebenfalls kennt, werden posi-
tiver oder negativer Verlauf nicht, wie es in der Sage die Regel ist, auf
verschiedene Erzihlungen verteilt, sondern in ein und dieselbe Erzih-
lung hereingenommen und verschiedenen Figuren zugeteilt, dem Hel-
den, der Heldin einerseits, den Unhelden oder Unheldinnen anderseits.
Innerhalb der Sage, der ja immer wieder Pessimismus zugesprochen
wird, ist das Modell Frevel/Strafe insofern von besonderer Prignanz,
als bei ihm, anders als in der Wirklichkeit, keine Alternativform auf-
taucht. Frevel/Straflosigkeit ist in der Sage nicht denkbar. Frevel
schreit nach Siithne — zahllose Sagen stellen dar, wie Frevler verschie-
denster Art, die im Leben straflos ausgegangen sind, nach dem Tode
biissen miussen. Erst mit einem dritten Schritt kann allenfalls Erl6-
sung erreicht werden; manche Varianten der Blimlisalpsage versuchen
diesen Schritt zu tun, aber er gelingt nie. Alle diese Erzihlungen schei-
nen darauf zu zielen, das Verhalten der Hérer und auch schon der Erzih-
ler selber zu beeinflussen, man kann sie Warnsagen nennen. Sie loten je-
doch tiefer, sie stellen psychische und rechtliche Wirklichkeit dar: Be-
gangenes Unrecht (oder auch nur das Bewusstsein, Unrecht begangen
zu haben) beeinflusst das Innenleben, das Verhalten und das Schicksal
des Titers stirker und schirfer als Ungliicksfille, ungeléste Aufgaben
und selbst als Niederlagen in kdmpferischen Auseinandersetzungen.
Der Nexus Vergehen (Frevel)/Strafe ist in unserer Vorstellung beinahe
zwingend, sowohl inhaltlich als formal. Beim Terminus Vergehen oder
Frevel stellt sich der Folge-Terminus Bestrafung ganz von selber ein,
wihrend Koppelungen wie Vergehen/Vergebung oder Frevel/Begna-
digung gewissermassen kinstlich, mit Hilfe einer Briicke irgendwel-
cher Art, hergestellt werden miissen. Das im christlichen Bereich so



232 Max Liithi

wesentliche Wortpaar Siinde/Vergebung hat in seiner weltlichen Ge-
stalt Unrecht/Vergebung Seltenheitswert. Dass Vergebung ethisch, im
europiischen Bewusstsein jedenfalls, eine hohere Haltung reprisen-
tiert als Rache, sei keineswegs bestritten. Eben deshalb ist jedoch die
Verbindung Frevel/Strafe tiefer und breiter verwurzelt. Dass die
Bliimlisalpsage dieses Modell in unvergesslich drastischen Bildern vor
Augen fiihrt, ist einer der Griinde ihrer Faszination.

Warnsage ist die Blumlisalpsage in mehr als einer Richtung. Vorder-
grindig kann sie, im Mund von Alpbesitzern und Alpknechten, Sozial-
kritik von oben her sein oder als solche wirken. Die Unteren werden
vor Verschwendung der ihnen nicht gehorenden Alpprodukte und vor
ziigelloser Lebensweise liberhaupt gewarnt; die schwer durchzufiih-
rende Aufsicht wird durch abschreckende Erzihlungen ersetzt oder
erginzt. So gesehen wiirden die Alpler manipuliert; anders gesehen
warnen sie sich durch Erzihlen solcher Geschichten, sofern sie sie
ernstnehmen, selber vor verantwortungslosem Umgang mit anvertrau-
tem Gut. Das eine schliesst das andere nicht aus: Manipulation geht ja
darauf aus, Selbstmanipulation zu bewirken, sie arbeitet ex definitione
indirekt. Unversehens aber, und weit nachhaltiger, wirkt die Sage auch
als Sozialkritik von unten: Die Alpler sind gegeniiber den sie angehen-
den Bettlern und Alten die Michtigen, mitunter sind sie selbst die Alp-
besitzer (z. B. Vernaleken Nr. 4, 11, 14). Die Sage warnt Mich:tige und
Besitzende vor Geiz, Hartherzigkeit und Hybris. Beides aber, beab-
sichtigte (oder auch unbeabsichtigte) Gesellschaftskritik von oben wie
von unten, und ebenso die Warnung vor Missachtung des Gebots,
Vater und Mutter zu ehren, bleibt relativ vordergriindig; Scheuchzers
sagenkritische Frage, ob die Sage am Fnde «von der frommen Cleri-
sey ersonnen wordeny, ist, bei aller Anerkennung des Einflusses von
Predigten auf Sagenbildung und Sagentradition, kaum zu bejahen. Die
Blumlisalpsage (immer als Typ genommen) ist im wesentlichen Warn-
sage in einem tieferen Sinn. Sie warnt vor Liebesabsolutismus und da-
mit vor einer Verabsolutierung irdischer Werte ganz allgemein. Sie
zeigt erzihlend, dass die Vergottung der Geliebten ein Irrweg ist,
Verhirtung gegen alles andere kann die Folge sein. Solche Abweisung,
am schirfsten profiliert in der Behandlung der eigenen Mutter (Dar-
benlassen, Hohn, Misshandlung: Harn, Rossmist oder anderer Unrat
in die Speise gemischt), fihrt fast automatisch zum Gegenschlag. In
der Scheuchzerschen Klariden-Version kommt das Wort Rache vor.
Ihr Vollzug wird Gott iiberlassen, individuelles Rachebediirfnis und
tiberindividuelles religios-moralisches Empfinden verschrinken sich.
Dass das Verhalten des Senns und seiner Liebsten sich selber richt,



Aspekte der Blumlisalpsage 233

kommt in der glarnerischen Sardona-Sage auch sprachlich zum Aus-
druck: Die abgewiesene hungernde und erschépfte Mutter ruft: «So
bleibet immer und ewig beieinander» (Kuoni Nr. 246), was ja den
augenblicklichen Wiinschen des Paars durchaus entspricht. Neben
dem in Volkserzihlungen immer wieder aufblitzenden Thema der
Selbstschidigung (s. dazu Liithi 1972) kommen im Blamlisalptyp zwei
andere, noch weit verbreitetere Themen zur Geltung: Schwaches siegt
tiber Starkes, Schein und Sein klaften auseinander. Die scheinbar
machtlosen Alten oder Bettler setzen sich gegeniiber den scheinbar
kraft- und machtstrotzenden Jungen durch. Dass die Dichte der von
der dusseren Handlung unausgesprochen getragenen Fundamental-
Themen ihren Beitrag leistet zur Faszinationskraft einer Erzihlung,
liegt offen zutage.

Wenn man im Blick auf die Funktion die Blimlisalpsage als Warn-
sage bezeichnen kann, so ist sie erzihlerisch eine Kontrastsage. Das ist
schon in der Formulierung Schlag und Gegenschlag zum Ausdruck
gekommen: Die Aktion des Sennen provoziert die Gegenaktion des
oder der Betroffenen, das Imponiergehabe des Sohnes zeitigt das
Fingreifen Gottes oder einer ungreifbaren Schicksalsmacht. An die
Stelle Gppigen Lebens tritt schlagartig Ver-Wiistung, Vereisung, Tod.
Die Moglichkeit des Umschlags eines Zustandes oder Verhaltens in
sein Gegenteil liegt schon im Nebeneinander von Gegensitzen be-
schlossen. Die Statik verwandelt sich in Dynamik, die fruchtbare Alp
wird zur Gerdll-, Fels- oder Gletscherwiiste. Der Vergétzung und
Verwohnung der jungen Geliebten steht die Verachtung und Miss-
handlung der alten Mutter gegeniiber, der Vergeudung die Versagung,
der Verschwendung der Geiz; kostliche Speise wird in ithr Gegenteil
verkehrt, statt Milch, Butter, Kise empfingt die Mutter Unrat. «Jedes
ausgesprochene Wort erregt den Gegensinn» (Goethe, Wahlverwandt-
schaften II 4).

Die innererzihlerischen Kontraste haben ihre Parallele in der Um-
welt der Erzihler und Horer. Sie sehen tote Eis- und Felswelten neben
blithenden Aipwiesen, um sie herum sind Milchspeisen und Mist. Es
ist nicht nur Realismus, es ist zugleich eine Art erzihlerischer Okono-
mie, wenn der Alpler die Elemente der umgebenden Wirklichkeit und
die in ihnen angelegten Kontraste in die Erzihlwelt aufnimmt (vgl.
dazu Liithi 1973, S. 394f.). Die Frzihlung verwandelt das Nebenein-
ander in ein Nacheinander, das Sein in ein Werden.

Besonderes Gewicht erhalt die Bliimlisalpsage dadurch, dass in ihr
beides, Menschenschicksal und Landschaftsschicksal, in monumentaler
Weise dargestellt und ineinander verwoben ist. Man hat sich gefragt,



234 Max Lithi

ob unser Sagentyp von einem Wissen der Bevolkerung um Klima-
Verschiebungen zeuge (Kasthofer, Kielholz). Das mag sein. Sicher ist,
dass Alpenbewohner immer wieder Zeugen von verheerendem Nieder-
gang von Stein- und Geroll- wie auch von Schnee- und Eislawinen
werden. Alljihrlich wird miterlebt, wie Alpwiesen eingeschneit wer-
den. Da stellt sich leicht der Gedanke ein, der Schnee kénnte ewig blei-
ben. In der Klage des im Eis versunkenen Sennen kehrt die Wendung
«ewign», «immer und ewig» oder «ewig und ewig» beharrlich wieder:
«Ich und Hier Kathry und Hund Parysi /| Miint immer und ewig i
Klaridd sy» (Miller Nr. 1ooc). Auch andere Phantasien liegen nah.
Robert Strubel nimmt an, dass die Ahnlichkeit von Rahm, Butter,
Kise mit Schnee und Eis (verschneite Alpen scheinen von Schlagrahm
zugedeckt, der Skifahrer «fihrt wie auf Butter») bei der Entstehung
der Sage im Spiel gewesen sei (S. 4ff.). Der schlaraffische Wunsch, die
Schneemassen zu Milchspeisen werden zu lassen, liegt nicht fern. Zu
solchem Real- und Phantasie-Erleben gesellen sich Wissen und Vermu-
tungen, die das Treiben der vom Dorf abgetrennt lebenden Hirten und
Sennen betreffen, und natiitlich auch Selbstbeobachtung und Ge-
dankenspekulationen eben dieser Sennen und Hirten selbst. Die perso-
nalisierende, moralisierende und ursachensuchende Phantasie nimmt
von der recht prosaischen realen Schuld der Menschen an Naturkata-
strophen (Abholzen schiitzender Wilder u.a.) wenig Notiz, sie flicht
Menschen- und Landschaftsschicksal in anderer Weise ineinander. Sie
sucht die Schuld am Verlust paradiesischer Zustinde in menschlich-
unmenschlichem Verhalten. Solche dichterische Schau trifft trotz der
Verkennung der Realzusammenhinge den Kern der Dinge. Wissen-
schaftliche Spezialforschung ergriindet Detailphinomene, die dichte-
rische Sage erfasst Grundlegendes: Der Mensch als solcher ist stindig
in Gefahr, zum Unmenschen zu werden, er schidigt oder zerstort dabei
sich selber und die Umwelt. Die Sage ist nicht einfach Biittel herr-
schender Gesellschaftsnormen, sie warnt nicht in erster und nicht in
letzter Linie vor Verletzung von Besitzinteressen oder starren Herr-
schaftsverhiltnissen, sie warnt zuerst und zuletzt den Menschen vor
sich selber. Mit dem virulenten Sensorium fiir Schuld, das der Sage
eigen ist, erginzt sie die flichenhafter zeichnende Gattung Mirchen, in
der das Innerseelische und damit auch das Problem Schuld wenig
akzentuiert wird.

In der Blimlisalpsage ist das Geschehen doppelt verankert. Es steigt
aus der Landschaft und aus der Seele des Menschen auf, in welcher
Liebe und Kilte nebeneinander herrschen. Aus der Glut des Herzens
erzeugt sich das Eis des Herzens, und das Eis des Herzens zeugt die



Aspekte der Blumlisalpsage 235

Vereisung der Landschaft. Steinerne Herzen ziehen Versteinerung des
ganzen nach sich. Eine Walliser Sage, die zwei menschengestaltige
Felsformationen als Versteinerungen hartherziger Hirten erklirt, ver-
balisiert diese Uberzeugung: Vous serez changés en pierre, car de
pierre vous ¢tes et de pierre vous serez (Chastonay p. 16). Die Blimlis-
alpsage lisst dariiber hinaus, darin dem Dornroschenmirchen und
verwandten Mirchentatbestinden idhnlich, die Umwelt versteinern
oder vergletschern und betont so die Verantwortung des Menschen
fir die Welt, in der er lebt und von der er lebt.

In unserer Sicht ist die Hauptfigur Gefangene ihres Liebesabsolutis-
mus. Der vergotzten Geliebten wird der ganze Alpreichtum zu Fis-
sen gelegt; alles, was ausserhalb ist, wird verachtet. Die zuerst um
Nahrung, dann um Bestratung des Sohns bittende Mutter spricht als
Reprisentantin der missachteten Gesellschaft. Der Frevel des Sennen
ist in den Augen der Erzihler so ungeheuerlich, dass er jeden Etlo-
sungsversuch misslingen ldsst.

Man kann das alles auch anders sehen. Ernst Rochholz vermutet, die
Blimlisalpsage habe urspriinglich durchaus positiv von einem Alpen-
paradies erzihlt; dass der zartfiihlende Liebende den Weg mit Kise-
laiben belege, ordne sich da durchaus ein. Erst spitere Erzihler hitten
aus einer solchen «alles aufopfernden Liebe» einen Frevel gemacht.
Mehr als hundert Jahre spiter vertritt Gotthilf Isler aufgrund der
Anthropologie und Psychologie Carl Gustav Jungs eine dhnliche Auf-
fassung. Er deutet die Geliebte als Anima, der Senn nehme seine eigene
Seele ernst und suche («gegen alles Herkommen und alle Moral») die
Verbindung mit ihr und mit der lebendigen Natur. Rochholz meint,
das erzihlende Volk habe die urspriingliche Sage «umgedeutet»
(S. 224); Isler sagt, der christliche consensus omnium lasse die neue
Einstellung nicht auf kommen, sie miisse «unter dem Eis der Gefiihls-
kilte, im Unbewussten, untergehen» (S. 117). Beide Theorien konnten
hier nur in fragmentarischem Auszug wiedergegeben werden. Dass
zwel so bedeutende Sagenkenner unabhingig voneinander zu ihn-
lichen Schliissen gelangen, ldsst aufhorchen. Dennoch muss die These,
dass der in den Sagen des 18., 19. und 20. Jahrhunderts zum Ausdruck
kommenden negativen Bewertung eine positive vorangegangen oder
verdeckt noch spiirbar in ihr enthalten sei (Isler S. 115: Die «Anima-
gestalt, die den Sennen abzieht vom rechtschaffenen Tun [...] erweist
so ihre iibermenschliche Macht, ihre Dimonie oder Géttlichkeit) als
spekulativ bezeichnet werden. Wir kénnen die Argumente der beiden
Forscher hier weder im einzelnen darlegen noch kritisch beleuchten.
Im Rahmen dieses Aufsatzes geniigt es uns, die Sagen so, wie sie



236 Max Lithi

erzihlt wurden, ernst zu nehmen. Nicht nach ihren eventuellen Ur-
springen und Vorformen fragen wir, sondern nach der in ihrer uns
greifbaren Gestalt gegenwirtigen Aussage, Gestaltungsweise und
Wirkung. Die Beurteilung der mit ihnen verbundenen Haltung ist eine
andere Frage. Der Straf-Automatismus und der in ihm enthaltene
Appell an Straf- oder gar Racheinstinkte scheint auch mir nicht un-
problematisch; er verfingt aber heute weniger als frither und steht in
unserem Sagentyp zudem nicht im Vordergrund. Mit viel machtvolle-
rer Stimme spricht aus ihm die Warnung vor harter Selbstigkeit, vor
der Verdringung der Caritas durch Amor, vor bedenkenloser Ver-
schwendung der Naturgtiter — gerade fir diese Warnung haben wir
in unserer Zeit, in der das welt- und selbstzerstorerische Walten des

Menschen als todliche Gefahr bewusst zu werden beginnt, ein offenes
Ohr.

Das Grundschema der Bliimlisalpsage tritt uns konkret in verschie-
denen Spielarten entgegen. Ein Blick auf sie zeigt nicht nur die Gestal-
tungskraft der Erzihler, sondern auch den Durchbruch zu verschie-
denartigen anthropologischen und psychologischen Aussagen.

Mit dem Doppelschluss des Hauptteils — die Erde 6ffnet sich, und
zugleich stiirzen Fels und Firn auf die Alp — steht Scheuchzer so gut
wie allein. Lutolf folgt ihm, sogar in der poetisierenden Ausdrucks-
weise (die er variiert: «Der Himmel |...] liess die Erde thren Schoss
auftun» S. 265; Schudel weist S. 8f. aut 4 Mose 16,31f. und 26, 10
sowie auf 5 Mose 11,6 hin), die Erzihler aus dem Volk aber beschrin-
ken sich auf den Fels- oder Eissturz; die Aufmerksamkeit auf das von
oben hereinbrechende Unheil wird nicht durch die Erwihnung eines
gleichzeitig eintretenden anderen Vorgangs geschwicht oder abge-
lenkt. Einige Varianten berichten von unvermittelt einsetzendem
Schneefall, der allmihlich die Alp zudeckt und kombinieren so zwei
in der Gattung Sage allgemein zu beobachtende Tendenzen. das
schlagartige Hereinbrechen und die allméhliche Verinderung (Miller
Nr. 100, 2b, 102h, Kuoni Nr. 246; vgl. die langsam bis zur «Glih-
hitze» sich steigernde Warme des Euters, unten S. 238). Der zweite
Teil der Sage, der die Vorkommnisse nach dem Untergang der Alp-
bewohner erzihlt, ist bei Scheuchzer nur kimmerlich angedeutet,
besitzt aber in den meisten im 19. und 20. Jahrhundert aufgeschriebe-
nen Varianten betrichtliches Gewicht. Man hort den Klageruf des
Verdammten, meist in Spruchform: «O, ich und Kathrin und Parein
[Name des Hundes] miissen immer und ewig unterm Firren sein!»

(Studer S. 29, Oberplegi-Alp am Glirnisch). «Ich und min Kathrin



Aspekte der Blumlisalpsage 237

missen immer und ewig auf Bliimelisalp sin» (ebenda, Turtmann-
Gletscher). «I und mi Kathrin und mini Kiih briin und min Hund
Rhin missen immer und ewig auf Blimelisalp syn» (ebenda S. 27f.,
Gauligletscher im Berner Oberland; vgl. oben S. 234 und Miiller Nr.
100, 2¢, 102b). Mitunter wird der Spruch zum Fluch der Mutter, also
in das Innere der Sage verlegt: «Chiieli Brindi, Hund Poss und Hier
Kathry | Sellet immer und ewig 1 Klarida sy!» (Miiller Nr. 1014, k).
Oder er leitet die Sage ein (Miller Nr. 1012), die Erzihler kniipfen
an die von Zeit zu Zeit zu vernechmenden Rufe oder sichtbar werden-
den Gestalten an: ein natiirlicher und sinnvoller Erzihlansatz (vgl.
Kielholz S. 12: Begegnung einer spiteren mit einer fritheren Genera-
tion). Die hdufige Wiederkehr der versartigen Gebilde und die relative
Festigkeit der Namen (besonders des Namens Kathry) bezeugt, dass
sie Erzihlern und Horern Eindruck gemacht haben. Kielholz sieht in
thnen geradezu einen Aufhinger fiir die ganze Sage: In einem schwa-
chen Gedichtnis bleiben sie am ehesten haften, und der eine oder
andere kann aus dem Spruch die Sage oder Teile von ihr rekonstruie-
ren (S. 21). Haufig bleibt unerklirt, warum der Hund und eine der
Kiihe mit verdammt werden: das passt zu der Unbestimmtheit und
Geheimnisliebe der Gattung Sage; in manchen Blimlisalpvarianten
bleibt auch die strafende Macht recht unbestimmt, der Fluch kann
wegfallen, ebenso der Gottesname, das Strafgericht bricht anonym
herein (z.B. Studer S. 27, Vernaleken Nr. 4, 14). Aber selbstverstind-
lich suchen einzelne Erzihler eine Erklirung oder erinnern sich an eine
solche: «Der Hund Ryn erhielt bessere Kost als der Blinde» (ndmlich
als der alte Vater, Jegerlehner 1913, S. 8; in der von Studer 1835 ver-
nommenen Version der gleichen Turtmanntal-Blimlisalpsage fehlt
dieser Zug noch, ebenso bei Ruppen 1872, Nr. 81, obwohl hier dem
«kleinen schwarzen Hund» eine eigene Rolle zugeteilt wird: Wihrend
«aus den Gletscherschriinden» der Klageruf ertont, sieht man den
Hund beim hochgehenden Turtmannbach hin und her laufen). Die
Kubh, die in manchen Versionen als einzige mitbestraft wird (wihrend
in anderen die ganze Herde unter das Eis gerit), ist entweder die frev-
lerisch getaufte (wenn schon der Verstoss gegen das Gebot, die Eltern
zu ehren, und der Speisefrevel als eine Art Sakrileg gelten, so erst recht
die Taufe eines Tiers), oder sie wird, wenn nicht auf eine Begriindung
verzichtet wird, in anderer Weise ins Geschehen einbezogen: «Brin-
del, die Kuhw, liebt es, «gewendig» tiber die Kisetreppe «zu schrei-
ten» — ob das nun eine Ausschmiickung durch den 1815 die Sage in
Hexametern erzihlenden Johann Rudolf Wyss ist oder ob er es von
einem seiner Gewihrsleute aus dem Berner Oberland oder dem urneri-



238 Max Liuthi

schen Schichental ibernommen hat, es liegt jedenfalls in der Logik
der Weitererzihlung der Sage, die mitverdammten Einzeltiere zu
Lieblingstieren der Frevler zu machen. Erzihlisthetisch gesehen ist
die Taufe der Kuh (z. B. Miiller Nr. 100, 2 b) eine Parallele zur Vergot-
zung der Geliebten.

Die einen Erzihler lassen es mit dem Versinken der Frevler und
ihrer Alp unter dem Eis genug sein: fiirwahr ein grossartiger Ab-
schluss, ein Sodom und Gomorrha, ja ein Weltuntergang im kleinen
(vgl. HDAL S. 991). Es liegt aber nahe, — auch dies eine Art Zielform,
keimhaft in der Erzdhlung enthalten — dass andere das weitere Schick-
sal der Verfluchten ins Auge fassen, sei es, dass sie in Anbetracht des
«immer und ewig» nur vom emportonenden Glockengeliut der
Herde, vom Rufen des Sennen oder Umgehen der Kuh oder des Hun-
des berichten, sei es, dass sie, ankniipfend an das wohlbekannte Schema
der Erlosungssage, Erlosungsversuche inszenieren: Das «ewig und
ewig» behilt dennoch seine Kraft. Das Scheitern der Erlosungsver-
suche wird verschieden dargestellt: Die Kuh sollte «bis auf den letzten
Tropfen» (Miiller Nr. 1012) ausgemolken werden (was der pflicht-
vergessene Senn oftenbar oft versiumt hatte #), aber das Euter wird
nach und nach glithend heiss, so dass der Erloser es fahren lassen muss
(Miiller Nr. 102a = Liitolf S. 266: «Das arme Tier, der ErlGsung
so nah, fiel um und sprang wieder auf, briillte und heulte verzweiflungs-
voll») oder, wenn die Erlosung trotz dorniger Zitzen zu gelingen
scheint, kann aus irgend einem Grund das Schweigegebot nicht gehal-
ten werden: Die der Sage vertraute Stilisierung des «knapp verfehlt»
setzt sich durch. Hier ist wiederum eine Ansatzstelle fiir verschieden-
artige Ausgestaltung, nicht nur in der Begriindung des Versagens
(Maller Nr. 1012, ¢, 1022, ¢, d), sondern auch im Setzen der Bedin-
gung: Das Nichtredendiirfen wird zum noch viel schwierigeren Nicht-
denkendiirfen gesteigert («I2s misste einer die Kuh melken, ohne etwas
dabei zu denken. Ja, ja, das ist aber schwer.» Nr. 101€, vgl. 102¢),
wobei dieses Denkverbot in einem Falle sinnvoll eingeschrinkt und
damit auch begriindet wird: Der Erloser darf an nichts «anderes als
an das Melken» denken (Nr. 1021.). Eine andere Keimstelle fiir Varia-
tionen ist der Beweggrund des Erlosers: Meist ist es einfach der
Wunsch, die Leidenden zu erlésen, wobei, was indessen nur angedeu-
tet wird, kithner Ehrgeiz mit ins Spiel kommen kann; in einer Version
aber ist die Hoffnung, das «6de Gelinde» zu seiner fritheren Frucht-
barkeit zu erlsen und fiir sich zu gewinnen, der Antrieb (Allemann
S. 141). So ist der Spielfreude der Phantasie wie auch motivsuchender
Psychologie Raum gegonnt — aber keiner der Erzihler lisst die Erlo-



Aspekte der Blumlisalpsage 239

sung gelingen. Hier ist die Grenze, die nicht Giberschritten wird. Gott-
hilf Isler versucht dies kultur- und religionsgeschichtlich zu begriin-
den (vgl. oben S. 235), wir begniigen uns damit, festzustellen, dass die
grossartige Unheilssage in ithrem Wesen zerstort wire, wenn ihr nicht
nur, was naheliegt und was sogar die Unerbittlichkeit des Geschehens
noch einmal demonstriert, Erlosungsversuche, sondern eine gelingende
Erldsung angehingt wiirde.

Von den Verschiebungsmoglichkeiten innerhalb des Geschehens-
ablaufs sei nur eine erwihnt: HEs konnen einzelne Rollen anders be-
setzt oder es kann einer Figur eine andere Rolle zugewiesen werden.
So ist es in der Vrenelisgirtli-Sage die hochmiitige Sohnsfrau, welche
die «Treppe von lauter Kise» baut (Vernaleken Nr. 15). Im Turtmann-
tal ist es die Magd Kathryn, die dem alten Senn « Kuhmist statt Butter
aufs Broty streicht (Jegerlehner S. 8). Bei Wyss stiftet «die buhlende
Magd» den Senn gegen die Mutter auf, so dass er « Unrath, Sand, -
was weiss ich — tiickisch» in die Kdsmilch streut (S. 141 f. — hier macht
sich die Priiderie des 19. Jahrhunderts geltend, dhnlich bei Liitolf
S. 265: Der missratene Sohn mischt die «geringe, abgingige Milch-
kost [...] noch mit Pferdeh..., nein, ich mag’s nicht sagen.»). In einer
urnerischen Variante ist fiir die Figur der Mutter wenig Interesse da,
es heisst nur, der Senn habe ihr die erbetene Milch nicht gegeben —
den Fluch aber stosst er aus: Als seine Liebste eines Tages den ver-
sprochenen Besuch unterlisst, schreit er: «Verfliechti Hier Mar-
gryth!” In diesem Augenblick ging die Alp mitsamt Senn, Kuh und
allem Vieh zugrunde» (Miiller Nr. 102b). 1812 wurde im Lenktal (Ber-
ner Oberland) erzihlt, «eine reiche, aber geitzige Frau in Bern» habe
eine fruchtbare Alp am Ritzliberg gekauft; nach einem mageren Som-
mer verflucht sie die Alp, da legt sich der Gletscher iiber diese (Alpen-
rosen 1813, S. 192f., danach Vernaleken Nr. 11). In anderen Sagen
wird die Mutter durch eine alte Frau oder einen Bettler ersetzt. Kiel-
holz hilt den fremden Besucher (wie wir ihn ja schon in Ovids Phile-
mon-und-Baucis-Erzihlung treffen) fiir urspriinglicher; in oder hinter
thm verbirgt sich ein ddmonisches Wesen oder ein Gott. «Dadurch,
dass die Dimonin zu einem Familienglied wird, verliert sie viel von
ihrer [...] Autonomie» (Kielholz S. 16). Sollte die Entwicklung tat-
sichlich so verlaufen sein, so wiirde ich in der Ersetzung des Fremden
durch die Mutter erzihlerisch mehr Gewinn als Verlust sehen. Sie
bringt Konzentration, kiinstlerische Okonomie, Geschlossenheit (der
Kreis der Handelnden wird zu einer Welt fir sich) und zudem Steige-
rung, die Verhhnung und Misshandlung der eigenen Mutter ist noch
stossender als die Abweisung des Unbekannten.



240 Max Lithi

Zuweilen tritt an die Stelle der Mutter der Vater. Das bleibt, wie
man es bei einem Figurenwechsel in der Sage ofters beobachten kann,
nicht ohne erzdhlerische Folgen. Eine Mutter kann man kaum das
Vieh eintreiben heissen, wohl aber einen Vater — zur Not selbst einen
blinden. Studer 1843, S. 28f.:

Auf der Stelle, wo jetzt der Turtmann-Gletscher scine blauen Eislasten ausbreitet,
befand sich einst (so berichteten mich im Jahre 1835 die Hirten auf der Zenntum-
Alp zu hinterst im Turtmann-Thal) die schénste Alp des Thales, Blimlisalp geheis-
sen. Der Senn hatte ein schwarzes Hiindlein und eine Jungfrau Namens Kathrin,
mit welcher er ein unzichtiges Leben fuhrte, wihrend er seinen alten, blinden
Vater auf unmenschliche Weise behandelte. In einer Nacht brach ein furchtbares
Hochgewitter los. Der harte Sohn befahl seinem Vater das entlegene Vieh einzu-
treiben. Dieser gehorchte mit bitterem Schmerz, von dem Sohne Ubels befiirch-
tend, wenn er seinem Gebote sich nicht fiigen wiirde. Da geschah os aber, da der
blinde Vater, als er in den wilden Sturm hinausgetreten war, ohne scin Wissen in
seltsamem Drange sich immer weiter von der Alp entfernte und dal3 alle Kithe ihm
nachzogen. In derselbigen Stunde brach der Gletscher im Hallen des Donners
los von den festen Hohen und bedeckte in vernichtender Geschwindigkeit die
schone Alp fir immer mit scinen thurmhohen Massen. Der strafwirdige Senn,
das arge Weib und das Hiindlein fanden ihr Grab unter den Trimmern der cin-
gestiirzten Wohnung und kein menschliches Auge wird den Ort so vieler Frevel-
thaten mehr erblicken.

Noch jetzt wollen die Thalleute, kurz vor cintretenden Wasserverheerungen,
zuweilen das schwarze Hiindlein sehen und cine menschliche Stimme horen, die
da dic Worte ruft: Ich und min Kathrin miissen immer und ewig anf Bliimelisalp syn.

Die Blindheit des Vaters widerstreitet der Wahrscheinlichkeit. Wie
soll er das Vieh auflinden und beisammenhalten? Bloss nach dem
Klang der Glocken? Es lige nahe, dem blinden Alten einen Helfer
beizugeben — und tatsichlich wird dieser Zielpunkt in der Fassung, die
Jegerlehner mehr als siebzig Jahre nach Studer im selben Turtmanntal
gehort hat, erreicht: Die Tochter des Alten erbarmt sich seiner und
begleitet ihn (Jegerlehner S. 8). Die von Studer aufgezeichnete Version
nimmt die Einbusse an Realwahrscheinlichkeit in Kauf, weil Blindheit
in Sagen meist Erbarmen weckt und Ruchlosigkeit Blinden gegeniiber
gebrandmarkt wird: Weil der blinde Bruder betrogen wird, verwan-
delt sich die «reiche Alptrift [...] in eine der unwirthbarsten Felsen-
wiisten» (KKohlrusch S. 204f., drei Bruder, bernisch; vgl. Kapfham-
mer S. 166, drei Schwestern, bayrisch). Realistisch gesehen ist der Zu-
satz in der Jegerlehner-Fassung eine Besserung. Sie besitzt noch einen
anderen Vorzug. Der Blinde im «wilden Sturm» (Studer), in der
«schrecklichen Gewitternacht» (Jegerlehner) erinnert an Shakespeares
«Lear», wo Gloster erbarmungslos geblendet wird und der alte Lear
im Unwetter auf der Heide steht. Die gute Tochter in der von Jeger-
lehner festgehaltenen Fassung ist Gegenbild zu der schonen und zu-
gleich unmenschlich rohen Kathrin, so wie Cordelia das liebliche



Aspcekte der Blumlisalpsage 241

Kontrastbild zu ihren satanischen Schwestern ist. Ein lichter Fleck in
der grossten Tragodie — und in der tragddiennahen Sage. Eines aber ist
beiden Erzihlungen aus dem Turtmanntal gemeinsam: Im Gegensatz
zu den andern Blimlisalp-Versionen wird die dem Unschﬁldigen zu-
gefiigte Unbill zu dessen Heil. Nur weil der Alte in die Gewitternacht
hinausgehetzt wird und ohne sein Wissen «in dunklem Drange» sich
von der Hiitte entfernt, wird er und mit ihm die unschuldige Herde vor
dem Untergang gerettet; bei Jegerlehner auch die barmherzige Toch-
ter, die den Vater fiihrt, aber den Weg zur Hiitte zuriick nicht findet:
Sie «stapften», ohne es zu ahnen, samt der ihnen folgenden Herde
immer weiter fort von der Blumlisalp. « Unter ungeheurem Krachen
aber stiirzten die Eismassen iiber die Alp und begruben die Hiitte mit
dem Sennen, der Magd Kathrin und dem Hund.» Wenn ich diese
Turtmann-Sagen an den Schluss meiner Darlegungen gestellt habe, so
deshalb, weil sie den andern grossen Themen, die den Sagentyp aus-
zeichnen (Selbstzerstorung, Ziigellosigkeit, Verliebtheitsverblendung,
Hart- und Engherzigkeit, Schuldigwerden an Menschen und an der
Natur, Widerstreit Sein/Schein, Sieg des Schwachen iiber den Starken)
ein neues hinzufiigen: Boses kann zu Gutem fiihren. Dieser im Mir-
chen hiufig zu beobachtende Vorgang (s. Liithi 1975, S. 145-150)
wirkt in der dunklen Sage, wie die Figur der Cordelia-dhnlichen Toch-
ter, als heller Fleck. Es ist, dsthetisch gesehen, ein Quantititskontrast.
Es ist gleichzeitig ein Stiick positiver Ironie (inverted irony, Kontrir-
ironie): In einer Hinsicht wenigstens stehen die Dinge besser als es
scheint, Hilflosigkeit und Irregehen fithren wider alle Erwartung zur
Rettung. Fiir die Ubeltiter aber stehen die Dinge schlimmer als sie
meinen. Solche negative Normalironie herrscht in der Bliimlisalpsage
vor. Gutes fiihrt zu Bisem: blithendes Leben, Uberfluss, Uppigkeit
nihren den Keim des Verderbens, des Untergangs. Dass in die Walliser
Version auch noch ein wenig Kontririronie hineinspielt, gibt ihr ein
etgenes Gesicht, man konnte fast von Liebreiz sprechen. Zudem teilt
sie mit all jenen Erzihlungen, in denen das Unwetter von selber los-
bricht, ohne dass die unschuldig Leidenden zu fluchen brauchen, den
Vorzug, dass kein Schatten auf diese Unschuldigen fallt.

Wenn ich, lieber Arnold, am Ende des Dir gewidmeten Aufsatzes
bei einer Walliser Sage gelandet bin, so hat das ausser dem schon
genannten noch einen andern Grund. Du bist mit dem Wallis in beson-
derer Art und besonders stark verbunden. Zum ganzen: Wenn andere
Beitrige von einigen Deiner Schiiler stammen und aus Deinem Semi-
nar herausgewachsen sind, so ist es wohl sinnvoll, dass mein Beitrag



242 Max Lithi

dhnliche Beziige aufweist. Die Blimlisalpsage hat mich von Beginn
meiner Arbeit als Extraordinarius an unserer Universitit bis zum
Schluss begleitet. Im Sommersemester 1968 hat Jiirg Kielholz eine
vorziigliche grosse Seminararbeit iiber die Blimlisalpsage geschrieben,
im Frihling 1979 Robert Strubel eine in ihrer Art ebenso wertvolle
kiirzere Dreitage-Examensarbeit, und zwischenhinein habe ich selber
in Vorlesungen hier und in Budapest (wo man ausdriicklich einen
«Vortrag tber ein Thema im Gebiet der Folkloristik, moglichst mit
schweizerischen Illustrationen» wiinschte) iiber die Blimlisalpsage
gesprochen. Dass ich in meinen Betrachtungen zu diesem Sagentyp
aus der Fiille der Moglichkeiten ein paar Aspekte herausgegriffen habe,
die mich besonders interessieren und in einem weiteren Sinne dauernd
beschiftigen, wirst Du verstehen.

Unsere Seminarien, nebeneinander gefiithrt, waren Geschwister.
Richard Weiss, der die Volkskunde an der Universitit Ziirich begriin-
dete, vertrat noch das ganze Gebiet, soziologische Volkskunde, Sach-
volkskunde, Volksliteratur. Du hast Dich auf das erste, ich habe mich
auf das letzte konzentriert. Dass wir all die Jahre freundschattlich und
harmonisch zusammen arbeiten konnten, jeder in voller Unabhingig-
keit in den gleichen Rdumen, dafiir mochte ich Dir mit diesem Aufsatz
herzlich danken.

Zitierte Quellen und Untersuchungen

H. Allemann: Sagen aus dem Obersimmenthal (Lenk). Schweizerisches Archiv
fur Volkskunde (SAVk) 17, 1913, S. 133-1063.

Alpenrosen, ein Schweizer-Almanach auf das Jahr 1813. Herausgegeben von
Kuhn, Mesner, Wyss u.a. (Bern und Leipzig).

Otto de Chastonay: Les Légendes de Vercorin. SAVE 14, 1910, S. 1-19.

Handwaorterbuch des deutschen Aberglaubens (HIDA), hrsg. von Hanns Bachtold-
Stiubli, Bd. II, Berlin 1929/30, Artikel Eschatologic (Will-Erich Peuckert), Sp.
989-998.

Gotthilf Isler: Die Sennenpuppe. Eine Untersuchung tber dice religitse Funktion
ciniger Alpensagen. Basel 1971.

Johannes Jegerlehner: Sagen und Miérchen aus dem Oberwallis. Basel 1913.

Ginther Kapfhammer: Bayerische Sagen. Disseldorf/Kéln 1971.

Karl Kasthofer: Bemerkungen auf einer Alpen-Reise uiber den Susten, Gotthard,
Bernardin, Oberalp, Furka und Grimsel. Aarau 1822,

Jurg Kiclholz: Dic Bluemlisalpsage. Ziirich 1968. Manuskriptim Volkskundlichen
Seminar der Universitit Zurich.

C. Kohlrusch: Schweizerisches Sagenbuch. Leipzig 1854.

J. Kuoni: Sagen des Kantons St. Gallen. St. Gallen 1903. Neudruck Zirich 1979,

Max Liithi: Zur Priasenz des Themas Selbstschidigung in Volkserzihlungen. In:
Volkskunde. Fakten und Analysen. Festgabe fir Leopold Schmidt. Wien 1972,
S. 482—495.

— Dichterische Okonomie in der Volkserzihlung. In: Festschrift fiir Robert Wild-
haber. Bascl 1973 (= SAVk 68/69), S. 388—398.



Aspekte der Blumlisalpsage 243

— Das Volksmirchen als Dichtung. Asthetik und Anthropologic. Disseldorf/
Koln 1975.

Alois Litolf: Sagen, Briuche, Legenden aus den funf Orten Lucern, Uri, Schwiz,
Unterwalden und Zug. Lucern 1862, Neudruck Hildesheim 1976.

Josef Muller: Sagen aus Uri. Basel 1926/29/49. Neudruck 1969.

Ernst Ludwig Rochholz: Naturmythen. Neue Schweizersagen. Leipzig 1862.

Peter Joseph Ruppen: Walliser Sagen. Zweiter Theil. Sitten 1872, Neudruck
Zurich 1979.

Johann Jacob Scheuchzer: Beschreibung Der Natur-Geschichten des Schweitzer-
lands. Dritter Theil, Zirich 1708.

Robert Strubel: Interpretation der Bliimlisalp- bzw, Klaridensage. Ziirich 1979.
Manuskript im Volkskundlichen Seminar der Universitit Ziirich.

Gottlieb Studer: Topographische Mittheilungen aus dem Alpengebirge. Bern
und St.Gallen 1843.

Theodor Vernaleken: Alpensagen. Wicn 1858,

J. Rudolf Wyss: Idyllen. Volkssagen, Legenden und Erzihlungen aus der Schweiz.
Bern und Leipzig 1815.



	Aspekte der Blümlisalpsage

