
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 76 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: "...denn Fassnacht wird all Tag geführt." zur Auffassung der "verkehrten
Welt" im volkstümlichen Denken

Autor: Meili, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...denn Fassnacht wird all Tag geführt.»
Zur Auffassung der « verkehrten Welt» im volkstümlichen Denken

Von David Meili

Einer der bekanntesten Appenzeller Schränke steht im Museum
Herisau, und seine Bemalung führt mitten in das Themenfeld unseres
Aufsatzes hinein. Datiert ist er mit der Jahrzahl 1819, laut Inschrift
gehörte er einer «Jungfer Anna Barbara Erbar»1. «Soly Deo Gloria»
steht auf dem mittleren Steg der Türfüllung geschrieben, und das

fromme Motto kontrastiert fast blasphemisch zum Inhalt zweier links
und rechts des Türrahmens verlaufender Bildstreifen. Dargestellt sind
hier burleske Szenen, zehn Einzelbilder mit «verkehrten» Situationen,
Ereignissen und Zuordnungen. Da schert das Schaf den Hirten, der
Mensch trägt die Lasten, während der Esel ihn antreibt, das Vieh sitzt
am Stubentisch und wird vom Hausherrn bedient. Verszeilen erläutern
was die bunten Bilder aussagen möchten: «O! seht mit doch nur, ey,

ey, ey, / es lernt der Herr vom Papagey » oder : « Seht den Esel
herstolzieren, / er erkühnt sich zu barbieren!» oder: «Der Bauer den

Herrn vor sich citiert, / denn Fassnacht wird all Tag geführt.»
Innerhalb der Appenzeller Bauernmalerei dürfte der Schrank ein

Unikum darstellen. Im Gegensatz zu Österreich findet sich in der
Schweiz die bildliche Darstellung einer «verkehrten Welt» recht
selten2, Als Ausdrucks- und Betrachtungsweise, als Denkform und
Topos, ist die Umkehr der Dinge jedoch auch in unserer Volkskultur
ein gängiges Phänomen. Sie wird als Selbstverständlichkeit, oft auch
als pittoreskes Element hingenommen und tritt vielfach unbeachtet in
ethnologischen Beschreibungen und Argumentationen auf. Dennoch
ist ihre Konzeption bis anhin wenig diskutiert und kaum zur Kenntnis

genommen worden.
Die Gründe für diese Lücke im volkskundlichen Wissensgebäude

sind offensichtlich: die «verkehrte Welt» entzieht sich einer sachbezogenen

Kategorisierung, sie ist nicht Objekt, sondern nur Metapher.
Daher muss eine Interpretation aus objekttheoretischer Sicht, eine

funktionale oder gar strukturelle Analyse scheitern und eine
problematische Diskussion auf metatheoretischer Ebene drängt sich auf.
Aus dem folgenden Aufsatz kann denn auch keine universelle Theorie

1 Abgebildet bei René Creux: Volkskunst in der Schweiz. Paudcx 1970. S. 108.
2 Michael Haberlandt : Die Ticrfabcl in Werken der Volkskunst. In : Wiener

Zeitschrift für Volkskunde, 1923, S. 33-36.



78 David Meili

des Totalphänomens «Verkehrtheit» resultieren, er enthält nicht viel
mehr als einige Marginalien zu dem in der Volkskunde wie in der

Anthropologie nur schwer fassbaren Thema. Seine Form wird nicht
durch eine konventionelle Annäherung mit Datensammlung, Hypothese,

Beweisführung und Antwort auf eine Frage bestimmt, sie ist
vielmehr als ein assoziatives Abtasten anhand fast zufällig in die Diskussion

geworfener Grundlagen entstanden.

Der doppelbödige Prophet

«Ich weiss nun, was die Christen von den Offenbarungen haltend;
ich will sie jetzt den Türken und Juden bringen, auch Ihnen den Willen
Gottes anzeigen und hören, was sie sagind», erklärte im Juli 1644 ein

resignierter Prophet und zog über Prag und Wien nach Komorra, liess

sich heimlich über die Donau und die Waag schiffen, erlebte allerhand

Kriegsabenteuer und gelangte im September in das türkische Heerlager

bei Neuhäusel. Sein Name: Johann Jakob Redinger, VDM, weiland

Pfarrer zu Urdorf. Sein Ziel: die Bekehrung des Grossvezirs und
in seinem Gefolge aller Türken zum Christentum3.

Leben und Werk dieses vergessenen Gelehrten aus dem ^.Jahr¬
hundert sind gleichermassen abenteuerlich. Seine Bemühungen um die

Bekehrung der Türken stellen nur den effektvollsten Höhepunkt einer
rastlosen Tätigkeit dar, die allein einem Konzept verpflichtet ist. der
Umkehr bestehender Vorstellungen und Werte, der Verkehrtheit an
sich.

Die Biographie Redingers ist geschwätzig und untrennbar mit
seinem Eifer verknüpft. Am 24. August 1619 in Neftenbach bei Winterthur

getauft, wurde er 1641 wie sein Vater Landpfarrer. Fünf Jahre

lang diente Redinger als Feldprediger des Söldnerregimentes Rahn im
Piémont und in Katalonien, 1646 wurde er Pfarrer in Urdorf und
führte nebenbei als Hauptmann eine zürcherische Kompanie in den

ersten Villmergerkrieg. Nachdem der Friede im Land wieder eingekehrt

war, erfüllte er seine Aufgabe als Kämpfer für die Religion um so

eifriger. 1656 nahm er seinen katholischen Kollegen aus dem benachbarten

Dietikon gefangen, führte ihn unter der Beschuldigung, ein

religiöser UJnmhestifter zu sein, nach Zürich und brachte die Obrigkeit
in böse diplomatische Verwicklungen. Als Pfarrer seines Amtes entho-

3 Die meisten Angaben zu J.J. Redinger aus Otto Zollinger: J.J. Redinger
und seine Beziehungen zu Johann Arnos Comcnius. Zürich 1905. Übrige
Informationen aus: Staatsarchiv Zürich, A 26.1/2 (Nachlass Redinger).



«..., denn Fassnacht wird all Tag geführt.» 79

ben, wurde Redinger alsbald des Landes verwiesen. Über Schaffhausen,

wo er einige seiner «Schriften» hatte drucken lassen, zog er nach
Amsterdam zu Johann Arnos Comenius. Als Schüler und Freund des

grossen Pädagogen leitete er selbst eine Schule nach reformistischen
Grundsätzen und wurde 1658 zum Rektor der Lateinschule von
Frankenthal in der Pfalz gewählt. Wie sein grosses Vorbild, so wandte sich
auch Redinger in den folgenden Jahren vermehrt von der Pädagogik
der Prophétie zu. Er predigte von der Zukunft, publizierte ihre Grundzüge

und reiste mit seinen Offenbarungsschriften zu politischen Grössen

der Epoche wie zu Ludwig XIV. und dem Erzbischof von Patis.
Ende September 1644 sprach er bei Grossvezir Köpiril vor. Redinger
erläuterte dem türkischen Feldherrn, er sei aus der Christenheit
verbannt worden, weil er Offenbarungsschriften verbreitet habe, und diese

biete er ihm, dem Grossvezir, an. Insbesondere wies er auf den Kern
seiner Schriften hin, nämlich auf die Beweisführung, dass alle Türken
Christen werden mussten. Der Grossvezir seinerseits fragte ihn, ob er
Türke werden wolle; Redingei antwortete, es sei offensichtlich, dass

die Türken früher oder später zu Christen würden. In einer weiteren

Disputation wies er daraufhin, dass die Türken anders denken werden,
wenn sie die Bibel erst in ihrer Sprache verstehen können. Man drucke
bereits eine türkische Bibel in den Niederlanden, und ein Herr Warner,
der in Galatha wohne, habe auf Kosten des Laurenz von Speer eine

eigene Übersetzung erstellt. Er bat den Grossvezir, ihn bei seiner
Rückkehr nach Konstantinopel mitzunehmen, damit er dem Kaiser
die Bibel erläutern könne.

Nach dem erfolglosen Bekehrungsversuch wurde Redinger einem

siebenbürgischen Gesandten anvertraut, zog mit türkischen Soldaten
im Balkan umher und entzog sich dem Schutze seiner Gastgeber, als

er vermuten müsste, dass man ihn hinrichten wolle. Nach einer
abenteuerlichen Flucht machte er die Bekanntschaft des ungarischen
Propheten Drabiz, der ihm ein Ermahnungsschreiben an die evangelischen
Kur- und Reichsfürsten, Stände und Städte diktierte. Wiederum zum
Vermittler einer Offenbarung geworden, antichambrierte Redinger
abermals an den mitteleuropäischen Fürstenhöfen. Wiederum erntete
er nur Spott, Gelächter und Verachtung. Als er sich 1667 in Zürich
aufhielt, wurde er vor Gericht gestellt, des Landesverrats beschuldigt
und als «Weigelianer und Wiedertäufer» schliesslich im städtischen

Spital, dem Oetenbach, verwahrt, wo er zwanzig Jahre später starb4.

4 Staatsarchiv Zürich, A 26.2.



8o David Meili

Das verkehrte, den Konventionen der Zeit zuwiderlaufende Leben
des Johann Jakob Redinger bildet als Analogie den Rahmen zu einem
wissenschaftlichen Gesamtwerk, das sich aus der Umkehrung nährt.
Über ein Dutzend pädagogische, prophetische und theologische
Bücher hat Redinger in seinen fruchtbarsten Jahren drucken lassen, die
Vielzahl an Broschüren und Flugschriften ist unüberschaubar5. Im
Mittelpunkt unseres Interesses steht jenes Werk, das am kompromisslosesten

und zielsichersten mit dem Konzept der Verkehitheit arbeitet,
das lateinische Lehrbuch «Latinisher Runs».

Der vollständige Titel stellt in seiner bildhaften Sprache zugleich
die grundlegende Idee vor: «Latinisher Runs der Tütshen Sprach-
kwäll, oder: Latinisti Tütshes Wortbüchlin, in welchem durch einen
Hechten Griff mit etlich hundert Bispilcn gewisen wird, wie die
Latinishe Sprach us der Tütshen geflossen. Gegraben, gesamlet und
gelaitet fon H. Jakob Redinger. Getruckt in Shaffhusen bi Johann
Kaspar Suter. MDCLVL»

Trotz einer esoterisch anmutenden Orthographie wird der
Grundgedanke aus diesen Zeilen deutlich: Wie ein Rinnsal soll das Lateinische

beim Turmbau von Babel aus der Quelle aller Sprachen, dem
Deutschen geflossen sein. Der Nachvollzug dieser Entwicklung biete
sich für pädagogische Zwecke geradezu an. Wenn der Schüler das

Prinzip der Ableitung des Lateinischen vom Deutschen einmal erfasst

habe, so könne er auch auf dieser Grundlage den Weg zur Sprache der
Römer finden.

Redinger kennt bei der Festigung seiner Sprachtheorie weder Skrupel

noch Unsicherheiten. An über hundert Lehnwörtern, die er zur
umgekehrten Beweisführung heranzieht, belegt er die Abstammung
des Lateinischen vom Deutschen, «ager» kommt von «Acker», «mus»
von «Maus», «pupus» von «Bub». Wo ein Austausch vom Buchstaben

oder eine Änderung orthographischer Regeln das Gleiche nicht
zum Gleichen gesellt, bietet sich eine Analogie im Rhythmus an. So

entsteht aus «abheben» «adhibere», aus «abirren» «aberrare», aus
«ich sta im Keller» «ego sto in cella». Mit Verblüffung stellt Reding
fest, dass sich die schweizerische Mundart als Mutter aller Sprachen
am besten eignet, und noch in hohem Alter möchte er ins Haslital
gehen, um die wirkliche Ursprache festzuhalten.

Aus ethnologischer Sicht interessiert uns dieses Gedankengebäude
in seiner Struktur hier wenig; wesentlich erscheint uns die Frage, weshalb

Redinger mit richtigen Fakten und logischen Folgerungen ver-

5 Bibliographie bei Zollinger (wie Anm. 3), S. 61-83.



«..., denn Fassnacht wird all Tag geführt.» 8t

kehrte Schlüsse ziehen konnte. Daraus dürften sich erste Ansätze zu
einem Diskurs über die Verkehrtheit finden und isolieren lassen.

Eine erste Überlegung liegt auf der Hand. Verantwortlich für die

Redingerschen Schlüsse ist vor allem eine Indifferenz gegenüber dem

Objekt seiner Bemühungen selbst. Im Prinzip ist es irrelevant, wie das

Lateinische entstanden ist. Wesentlich ist allein der Trick, eine

Entstehungsgeschichte zu schaffen, die sich in den Dienst einer guten Sache,

nämlich der des Unterrichts stellen lässt. Ein Zwang zur empirischen
Überprüfung, zur philologischen Arbeit besteht nicht. Die
Betrachtungsweise ist nicht objekt-, sondern aussageorientiert, der Inhalt hat
sich dieser Zweckbestimmung unterzuordnen. An diese Feststellung
knüpft sich eine weitere Perspektive an. Im Denken des 17. Jahrhunderts,

an dessen geistiger Welt Redinger vollumfänglich partizipiert,
stellt die Konzeption der Umkehr ein wesentliches Element dar. Die
Sprachwissenschaft macht mit ihrer Hilfe die Sprache zum Puzzlespiel,
in der Prophétie wird sie zum Motor einer unerbittlichen Zwangslogik,
und in den Naturwissenschaften lässt sie den Gedanken aufkommen,
dass sich die Erde auch um die Sonne drehen könnte. Überprüft man
Michel Foucaults Standardwerk über «Die Ordnung der Dinge» in
dieser Epoche kritisch auf den Aspekt der Umkehr, so stellt man fest,
dass er diese Dimension im barocken Denken verdrängt6. Vielleicht
deshalb, weil auch seine Arbeiten vom Verkehrten bestimmt sind.

Die Verkehrtheit des Johann Jakob Redinger stellt - und das

behaupte ich - keine pathologischeVerrücktheit dar. Sie ist mehr als seine

fixe Idee, sie ist sein Ordnungsprinzip, auf das er fixiert ist.

So macht der Feufel Geld ^u Lumpen

Im Alltag des 17. Jahrhunderts ist der Teufel allgegenwärtig. Er
verkehrt mit den Menschen, und seine Verkehrtheit führt sie stets an die

Grenzen ihrer Wünsche. Sein Vorgehen zeigt immer gleiche Grundzüge:

er bietet etwas an, schiebt einen Handel vor oder erscheint selbst
als Versuchung. Mit Taschenspielertricks erkämpft er sich Seele um
Seele, was er seinerseits offeriert, erweist sich letztlich als nichtig, als

Dreck, Staub oder Lumpen.
Der Dämonologe Bartholomäus Anhorn analysiert 1682 in seinem

Werk «Magiologia» diesen Mechanismus und bezeichnet ihn als

doppelten Betrug7. Der Teufel macht mit seinem Gegenüber einen betrüge-

6 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt 1974.
7 Bartholomäus Anhorn: Magiologia. Basel 1682. S. 863.



82 David Meili

tischen Pakt, der nur einseitig erfüllt werden kann, und da dieser Pakt
bereits Blendwerk ist und nur in der Phantasie dessen existiert, der sich
vermeintlich dem Teufel gegenüber glaubt, wird er Opfer eines

doppelten Betrugs.
In seinem Vorgehen verhält sich der Teufel des 17. Jahrhunderts

durchaus zeitkonform. Sein Vorgehen und sein Argumentationsmuster

entsprechen einer volkstümlichen Denkweise, die eine Vielzahl von
Anekdoten, Schwänken und Situationsberichten bestimmt. Als
Beispiel zitiere ich hier eine Schwanksammlung, die zu Unrecht in Vergessenheit

geraten ist. 1941, mitten in der geistigen Enge des Zweiten
Weltkriegs, wurde sie von einigen Redaktoren des «Schweizerischen
Idiotikons» publiziert und erläutert8. Ihr Verfasser war damals noch
unbekannt, glaubt man einer in der Ausgabe des Staatsarchivs Zürich
eingeklebten Notiz von August Corrodi-Sulzer, so kann er in der Person

von Hans Ulrich Brennwald (1620-1692), Diakon zu Kilchberg,
identifiziert werden".

Die meisten der komischen Anekdotenbasieren auf zeitgenössischen
Begebenheiten im Raum der Nordostschweiz. Eine unterhaltsame

Mischung politischer, kirchlicher und privater Ereignisse, die authentisch

und glaubhaft geschildert sind, führt uns in die Kulturgeschichte
und in das Denken der Epoche. Wie in jeder Anekdotensammlung, so

finden sich auch im Kompendium Brennwalds einige angelesene
Versatzstücke des Volks-, aber auch Gelehrtenwitzes. Die innere Geschlossenheit

der Auswahl und ihr volksnaher Charakter dürften sie jedoch
durchaus als repräsentativ für jene handfeste Deftigkeit erscheinen
lassen, die das volkstümliche Denken auszeichnet.

Da wird einer an einem Ort beherbergt, bewirtet und «tränckt». Am
nächsten Morgen geht er ohne Bezahlung weg, dankt den Gastgebern
recht herzlich und sagt, «sie söllind zue ihm kommen und es wider
wett machen». Sie fragen, wo sein Haus sei; er antwortet, sie würden
es schon einmal finden, er habe ihres auch suchen müssen (S. 84).

Zu Schaffhausen stiess einst des Kuhhirten Kuh des Bürgermeisters
Kuh über die Rheinbrücke, «dass sie z'Grund gangen». Der Hirte
geht zum Bürgermeister und sagt ihm, die Kuh des Bürgermeisters
habe seine Kuh über die Brücke gestossen und sie, die Kuh des Hirten,
sei ertrunken. Der Bürgermeister sagt, das sei nun so ein Unfall, da

könne man nichts machen. Darauf antwortet der Hirte, er habe die

8 Altschweizerischc Sprüche und Schwanke. Aus einer Handschrift des
Idiotikons. Herausgegeben von Mitgliedern der Redaktion. Frauenfeld 1941.

'' Staatsarchiv Zürich, Handbibliothek.



«..., denn Fassnacht wird all Tag geführt.» 83

Kühe verwechselt, es verhalte sich umgekehrt. Der Bürgermeister
erwidert: «Ja, da wirt Redens dorzue ghören» (S. 74).

Das Verhaltensmuster in diesem Dialog ist geradezu beispielhaft für
die Möglichkeiten einer Argumentation mit der Umkehr. Der Kuh-
hirte schafft eine Ausgangslage der Desinformation, provoziert eine

Aussage, die für die verkehrte wie die richtige Situation ihre Validität
besitzt und wendet so die Affäre zu seinen Gunsten10. Der doppelsinnige

Kommentar des Bürgermeisters versteht sich als Kapitulation
vor der Wortgewandtheit des Hirten wie als Entschuldigung für diese

Niederlage.
So gibt es im 16. und 17. Jahrhundert Leute, die von der Beherrschung

dieser Mechanismen ihre Existenz bestreiten. Es sind fahrende

Schüler, Vaganten, oder wie Brennwald sie bezeichnet, «Phantasten».
«Ein Phantast, damit er Geld ufftreibe, braucht einen solchen Duck
(Trick) : Er hatte ein Ross, und wo er an einem Ort dormit anlangte,
stellt er's hinderführ in Stahl, den Rucken gegen dem Baren (Futterkrippe)

und den Kopf nidschi ab, lasst darnoch ausrüeffen, es sey ein
wunderlich Thier angelanget, das habe den Kopf, wo es den Schwanz
haben soll, und den Schwanz, wo der Kopf syn sollte. Nam Gelt uff
und äffte also die Leüth» (S. 63/64).

Da geht ein Phantast namens «Vehjagkes» zum Abt von St.Gallen
und bittet ihn um einen Sack Korn. Der Abt willigt milde ein, der
Phantast jedoch bringt einen leeren Laubsack und will nicht fort, bis

dieser in seinem grossen Ausmass gefüllt ist, man habe es ihm ja so

verheissen (S. 71). Ein anderer stiehlt in den Reben Trauben und als

der Bannwart ihn verfolgt und stellt, meint er: «Nun hab ich doch hüt
schon zwei erwürgt, muess ich dann den dritten auch noch erwürgen,
wolan, seigs Hab gmeint, wöll von ihm kommen, aber wil er nit von
mir lassen will, wirds eben sin müessen.» Schreckerfüllt ergreift darauf
der Bannwart die Flucht (S. 72).

Mit einfacheren Mitteln als der Teufel das versprochene Geld zu

Lumpen werden lässt, entzieht sich der Traubendieb seiner Strafe. Er
muss nicht zuerst eine Situation der Verkehrtheit konstruieren, er
steckt durch seine frevlerische Handlungsweise bereits mitten drin.
Nur eine weitere Umkehr des Handlungsmusters, der Situationslogik,
kann eine Wendung in seinem Schicksal herbeiführen. Er übersteigert
den Ausgangspunkt des Ereignisses ins Groteske und führt ein völlig
neues Moment in die Thematik ein.

Paul Watzlawick: Wie wirklich ist die Wirklichkeit? München 1976. S-9if.



84 David Meili

Das banale Beispiel bietet sich zur Formulierung einer allgemeineren
These an. Um die Situation zu verdrehen und seinem eigenen Schicksal

eine Wende zu verleihen, hat der Traubendieb zu Argumenten aus
dem Bereich des Undiskutierten, des ausserhalb des Diskurses Liegenden

gegriffen. Mit dem völlig abseits des Handlungsrahmens liegenden

Moment, nämlich dass sich im Rebberg ein Massenmörder mit
nahezu archetypischen Zwängen zu schaffen macht, wird die Banalität
des Traubenfrevels dem Massstab des Übernatürlichen entgegengestellt.

Pierre Bourdieu hat füi ein thematisch anders gelagertes, doch in den

Möglichkeiten seiner theoretischen Annäherung vergleichbares
Problem ein Modell geschaffen, das sich zur Diskussion der Verkehrtheit
benützen lässt". Er unterteilt das Universum in zwei Bereiche, das

Feld des Diskutierten und das Feld des Undiskutierten. Ausgehend
von der Mengenlehre der Mathematik legt er zwei Mengen vor, die
sich zu einer einzigen komplettieren. Das Argumentieren oder Handeln

nach den Gesetzmässigkeiten der Umkehr greift nun über die

Teilmenge des Diskutierten hinaus, es bezieht seine Inhalte aus dem
Feld des Undiskutierten.

Das Undiskutierte braucht nicht immer im Banne des Übernatürlichen

zu stehen, es kann auch durch ein bewusstes Vertauschen gängiger

Diskurswelten herbeigeführt werden. Gilles Fauconnier hat
festgestellt, dass hierbei der Austausch konstativer Aussagen durch
performative ein gängiges Muster des Lügens, Verschweigens, Täuschens
und der Umkehr ist12. So ist einer dafür bekannt, dass er seine Frau
schlägt. Man rät ihm, er solle seine Angetraute nicht mit der Hand,
sondern mit guten Worten schlagen. Da nimmt er eine in Bretter
eingebundene Bibel zur Hand und «Schlacht sie dormit». «Du Schalck!
Es ist nit also gemeint. Du muest Lieb und Leid mit ihro haben. » Darauf

bewirft er sie mit Steinen, Knochen und allerhand Hausrat, «...sagt,
er habe Lieb und Leid mit ihro. Wann er sie treff, seigs ihm lieb und
ihro leid, fehl er aber im Werften, so seigs ihro lieb und ihm leid»
(S.82).

Zugegeben, dieses Beispiel ist verfänglich. Seine Erzählstruktur
provoziert einen Vergleich mit semantischen und linguistischen
Modellen. In der Mikroanalyse weist dieses Geschichtchen keine Origina-

11 Pierre Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis. Frankfurt 1976. S. 318-
354-

12 Gilles Fauconnier: Comment contrôler la vérité? In: Actes de la recherche
en sciences sociales (Paris), Nr. 25, Januar 1979. S. 4-11.



«..., denn Fassnacht wird all Tag geführt.» 81

lität auf, es unterscheidet sich nicht von den Witzen unserer Tage.
Diese Interpretation muss hier zweifellos anerkannt werden, sie bleibt
jedoch in formalen Kriterien der sprachlichen und semantischen
Ebene verhaftet. Ihre Folgerung ist volkskundlich von untergeordnetem

Interesse, uns fasziniert die Beobachtung, dass im 16. und 17.

Jahrhundert das verkehrte Denken einen wesentlichen Platz in der
geistigen Welt einnahm.

Die Zeit der falschen Nasen

Nehmen wir - in Analogie zu unserem Thema - die Gedankengänge
des folgenden Abschnittes vorweg: Die Fasnacht repräsentiert unter
den Bräuchen des Jahreslaufes eine Periode der Umkehr, der Verkehrtheit

am deutlichsten. Ihre grosse Zeit ist die Epoche des 16. bis 18.

Jahrhunderts. Umkehrung und Tod weisen eine enge Affinität zueinander
auf. Die Fasnacht stand mit dem Totenkult in formal engerVerbindung.

Ersparen wir uns eine Diskussion der ersten und zweiten Behauptung.

Verkehrung und Umkehr sind offensichtliche Grundzüge des

fasnächtlichen Treibens, sie brauchen in diesem Zusammenhang nicht
mehr belegt zu werden. Nehmen wir auch die zweite These als erwiesen

an und ersparen wir uns Illustrationen zu den Triumphen der
Fasnacht in der Zeit der späten Renaissance, der Gegenreformation und
des Barock. Lassen wir farbenfrohe Beispiele überhaupt weg, die
Fasnachtsliteratur ist bereits erschöpfend durch ethnographische Daten

angereichert worden. Suchen wir nach einem Schulterschluss der
Theoreme.

«Schon die alten Römer pflegten mit der linken Hand zu opfern. In
Bayern steckt man für die Hasen vier Rübenpflänzchen verkehrt in die
Erde. Beim Schneiden des Getreides pflegte man in Württemberg die
drei ersten Handvoll Getreidehalme in umgekehrter Lage zu den übrigen

auf die Erde zu legen. Das Hemd verkehrt anziehen, hilft im
Waldviertel gegen die üblen Folgen des Verschreiens. Im Thurgau geht das

Mädchen rückwärts auf sein Bett zu, wenn es in der Andreasnacht im
Traum den Liebsten sehen will. Um die Auszehrung zu verlieren,
wetzt sich der Steirer mit dem Rücken am Holunderbaum. Wenn der
Schamane von seiner Reise in die Unterwelt zurückkehrt, weiss er zu
berichten, er habe dort ein Volk angetroffen, das mit den Füssen gegen
unsere Füsse gerichtet ging. Wer in Bayern recht viel Rüben ernten
will, der spricht beim Pflanzen: «I will koa, i mag koa,i brauch koa.»13

13 HDA, Vili, 1321-1328.



86 David Meili

Wer in der Volkskunde nach Belegen und Daten zum Thema der

Umkehrung sucht, findet sie unter dem Stichwort «Umkehrung» im
«Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens». Der Autor der Seiten

1321-1328 im Band VIII, der Österreicher Eduard Weinkopf, ist
denn auch der einzige Volkskundler, der sich bis anhin explizit mit der
Thematik befasst hat. Bereits 1927 stellte er in der «Oberdeutschen
Zeitschrift für Volkskunde» unter dem Titel «Die Umkehrung in
Glaube und Brauch» eine Faktensammlung vor, die von den

Altaitataren, den Thurgauern, den Steirern bis hin zu den Dajak das

Totalphänomen des Verkehrens nahezu lückenlos dokumentiert14.

Ausgangspunkt für den Aufsatz Weinkopfs ist eine These, die Uno
Holmberg 1925 in der Stockholmer Zeitschrift «Rig» publizierte15.
Er brachte die Umkehrung bei Ritualen, die mit der linken Hand oder

gegen die Richtung des Sonnenlaufs ausgeführt werden, mit dem
Totenkult in Verbindung. Die Welt der Toten ist zu unserer Welt
invers, ein Gegensatz, ein Spiegelbild. «Alle Gegenstände, die hier
verkehrt erscheinen, haben in der anderen Welt ihr richtiges, ihr gerades

Aussehen. Man kehrt Gegenstände um, wenn man sich von der
Gesellschaft der Toten befreien will, man soll es auch tun, wenn man
den Tod herbeirufen oder in Verbindung mit ihm treten will»'6.

Weinkopf findet für diesen Sachverhalt «Erklärungen» in der
«primitiven» Naturbeobachtung. «Der Primitive sah die Erde für eine
Scheibe an. Es ist daher leicht verständlich, wenn er die Welt an der
Unterseite der Erdscheibe sich in jedem Belang als verkehrt vorstellte.
Auch die Sonne läuft in der Unterwelt umgekehrt, sie geht im Westen
auf und im Osten unter. Ebenso kann aber auch der Phasenwechsel
des Mondes den manistischen Begriff des Gegensatzes und der
Verkehrung erzeugt haben. Der zunehmende Halbmond steht rechts, der
abnehmende links. Die zu- und abnehmenden Mondsicheln weisen
nach entgegengesetzten Richtungen»17.

Eine Kritik an der dürftigen Rahmentheorie und ihrer naturalistischen

Grundlage erübrigt sich. Wie die Forscher des 19. Jahrhunderts,
so ist auch Weinkopf immer noch in der Mythologie der Romantik
befangen. Der Olymp Mannhardts ist zwar um einige Korndämonen
und Kobolde ärmer geworden, doch ihre verwaisten Plätze haben nun

14 In: Oberdeutsche Zeitschrift für Volkskunde 2 (1928), S. 43-46.
15 Uno Holmberg: Vänstcrhand och motslos. In: Rig (Stockholm, 1925)

Nr. 1/2, S. 23-36.
16 \X ie Anm. 14, S. 43.
17 HDA, Vili, 1327/1328.



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefuhrt.» 87

Totengeister eingenommen, die als neue Medien zur Sinngebung der
Rituale und Verhaltensweisen dienen müssen. Der Mechanismus der

Umkehrung wird in einzelnen, aus ihren Zusammenhängen herausgelösten

Erscheinungsformen erfasst und in das Raster eines mehr
fiktiven als empirisch ermittelten Theorems gestellt.

Die methodologische Falle, in der sich die Autoren des

«Handwörterbuchs des deutschen Aberglaubens» verfangen haben, ist jedoch
keineswegs banal. Auch bei einer strukturalistischen Betrachtung der
«verkehrten Welt» stellt sie jene Hürden dar, über die pauschale Er-
klärungs- und Ordnungsversuche stolpern. In seinem Aufsatz über die

Symbolik der linken Hand hat Raoul Makarius darauf hingewiesen,
dass auch universelle Phänomene in ihrem spezifischen Umfeld disku
tiert und beurteilt werden müssen18. Auch wenn sich in allen Zeiten
und bei allen Völkern Argumentations- und Verhaltensweisen der
Umkehr finden lassen, belegt dies nur die Universalität ihres Konzeptes.
Über ihren Stellenwert, ihre Bedeutung und ihre Erscheinungsformen
in einer spezifischen Kultur wird damit nichts weiteres ausgesagt.

Es bleibt der Tod, und es bleibt die Fasnacht. Die Verknüpfung des

Moments der Umkehr mit dem Tod kann als universell bezeichnet
werden. Sie irritiert in ihrer Vielfalt und sucht vorerst nach einer

grundsätzlichen Erklärung. Sozialpsychologen wie Wilhelm E.
Mühlmann19 oder Bryan Wilson20 haben beobachtet, dass Situationen
radikaler Veränderung, wie Revolution oder Tod den Anstoss zu einer

völligen Umkehr von Handlungsweisen, Werten und Vorstellungen
geben können. Die Frage nach dem Warum kennt mehr als eine

Antwort. Im Vordergrund der Diskussion steht die Vorstellung, dass der
Entschluss zu einer Umkehr durch ein psychisches Vakuum oder einen
schockähnlichen Zustand entsteht. Andererseits ist auch denkbar, dass

gegenläufige Tendenzen, die bis anhin verdrängt wurden, bei einem

Ausbruch aus gewohnten Bahnen das Gewohnte ins Ungewohnte
verkehren können21.

Die Gegenüberstellung von Tod und Fasnacht ist nicht neu. Karl
Meuli hat 1927 einen brillanten Ansatz formuliert und ihn über sein

gesamtes Schaffen hinweg stets weiter entwickelt22. Weder Richard

18 Raoul Makarius: Structuralisme ou ethnologie? Paris 1973. S. 195 f.
19 Wilhelm E. Mühlmann: Chiliasmus und Nativismus. Berlin 1961. S. 333 f.
10 Bryan Wilson: Magic and the Millenium. London 1975. S. 168.
21 Wilson (wie Anm. 20), S. 450L
22 Vgl. Richard Weiss: Volkskunde der Schweiz. Erlenbach 1946. S. 381/382,

Anmerkung 12.



88 David Meili

Weiss23 noch Arnold Niederer24 haben den Grundgedanken Meulis in
Frage gestellt, und wenn er auch nie schlüssig bewiesen worden ist, so

gibt es doch auch keine Gegenbeweise, die ihn entscheidend verwerfen

könnten. Karl Meuli nimmt an, dass es sich bei den Fasnachtsgestalten

ursprünglich um Darstellungen von Seelen Verstorbener
gehandelt haben könnte. Er untermauert diese Vermutung mit einer
Reihe von Bezeichnungen für die einzelnen Masken, die auf einen
Totenkult hindeuten. Weitere Beobachtungen über die Zeit ihres

Auftretens, das Auftreten selbst und über sozialpsychologische Aspekte
stärken die These25.

Aus unserer neu gewonnenen Sicht können wir ergänzen, dass Tod
und Fasnacht beide vom Moment der Umkehr bestimmt sind und ihre

Verknüpfung daher nicht nur mit der Suche nach Ursprungstheorien
bestätigt werden kann. Wie der Tod im Lebenslauf, so löst die
Fasnacht in der Abfolge der Jahreszeiten und Jahresbräuche einen Mechanismus

der Umkehr aus. Ihre Elemente sind identisch mit jenen, die
sich im Denken der kleinen und grossen Dimensionen der frühen
Neuzeit beobachten lassen : Desinformation, Indifferenz gegenüber der

Objektwelt, Spiele zwischen den Bereichen des Diskutierten und
Undiskutierten.

E.R. Leach hat seiner Essaysammlung «Rethinking Anthropology»
einen Denkanstoss beigefügt, der die Vorstellung von einem kulturell
bedingten Grundmuster der Verkehrtheit in inteiessanterWeise erweitert.

Ausgehend von Durkheims Analyse des Rituals stellt er eine

Rhythmisierung zwischen Phasen eines sakralen und eines profanen
Zeitbegriffes fest. Leach folgert nun, dass der Übergang zwischen dem
Sakralen und dem Profanen immer von einem Rollenwechsel begleitet
ist, von einer Umkehr: «It is symbolic of a complete transfer from the
secular to the sacred; normal time has stopped, sacred time is played in
reverse, death is converted into birth»26.

Hier schliesst sich der Kreis unserer Betrachtung, der Ansatz zu
einer weiteten Diskussion lässt sich formulieren: Die L^mkehr, die
Verkehrtheit dürfte ein Denk- und Verhaltensmuster der frühen Neuzeit

und der Volkskultur bis in unseie Tage sein, und zwar eines der
wesentlichsten.

23 Weiss (wie Anm. 22), S. 163-169.
24 Arnold Niederer: Masken, in: René Creux (wie Anm. 1), S. 281 f.
25 Karl Meuli: Bettclumzügc im Totcnkultus, Opferritual und Volksbrauch,

in: SAVk 28 (1927), S. 1-38.
26 E.R. Leach: Rethinking Anthropologe. London 1963. S. 132-136. Zitat:

S. 136.


	"...denn Fassnacht wird all Tag geführt." zur Auffassung der "verkehrten Welt" im volkstümlichen Denken

