Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 76 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: "...denn Fassnacht wird all Tag gefuhrt." zur Auffassung der "verkehrten
Welt" im volkstiimlichen Denken

Autor: Meili, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«...denn Fassnacht wird all Tag gefiihrt.»
Zur Auflassung der «verkebrten Welt» im volkstiimlichen Denken

Von David Meili

Einer der bekanntesten Appenzeller Schrinke steht im Museum
Herisau, und seine Bemalung fithrt mitten in das Themenfeld unseres
Aufsatzes hinein. Datiert ist er mit der Jahrzahl 1819, laut Inschrift
gehorte er einer « Jungfer Anna Barbara Erbar»!. «Soly Deo Gloria»
steht auf dem mittleren Steg der Tirfillung geschrieben, und das
fromme Motto kontrastiert fast blasphemisch zum Inhalt zweier links
und rechts des Tirrahmens verlaufender Bildstreifen. Dargestellt sind
hier burleske Szenen, zehn Einzelbilder mit « verkehrten» Situationen,
Ereignissen und Zuordnungen. Da schert das Schaf den Hirten, der
Mensch trigt die Lasten, wihrend der Esel ihn antreibt, das Vieh sitzt
am Stubentisch und wird vom Hausherrn bedient. Verszeilen erliutern
was die bunten Bilder aussagen mdochten: «O! seht mit doch nur, ey,
ey, ey, / es lernt der Herr vom Papagey!» oder: «Seht den Esel her-
stolzieren, [ er erkithnt sich zu barbieren!» oder: «Der Bauer den
Herrn vor sich citiert, | denn Fassnacht wird all Tag gefithrt.»

Innerhalb der Appenzeller Bauernmalerei durfte der Schrank ein
Unikum darstellen. Im Gegensatz zu Osterreich findet sich in der
Schweiz die bildliche Darstellung einer «verkehrten Welt» recht sel-
ten?, Als Ausdrucks- und Betrachtungsweise, als Denkform und To-
pos, ist die Umkehr der Dinge jedoch auch in unserer Volkskultur
ein gingiges Phinomen. Sie wird als Selbstverstindlichkeit, oft auch
als pittoreskes Element hingenommen und tritt vielfach unbeachtet in
ethnologischen Beschreibungen und Argumentationen auf. Dennoch
ist ihre Konzeption bis anhin wenig diskutiert und kaum zur Kennt-
nis genommen worden.

Die Griinde fiir diese Liicke im volkskundlichen Wissensgebiude
sind offensichtlich: die « verkehrte Welt» entzieht sich einer sachbezo-
genen Kategorisierung, sie ist nicht Objekt, sondern nur Metapher.
Daher muss eine Interpretation aus objekttheoretischer Sicht, eine
funktionale oder gar strukturelle Analyse scheitern und eine proble-
matische Diskussion auf metatheoretischer Ebene dringt sich auf.
Aus dem folgenden Aufsatz kann denn auch keine universelle Theorie

1 Abgebildet bei René Creux: Volkskunst in der Schweiz, Paudex 1970. S. 108,
2 Michael Haberlandt: Die Tierfabel in Werken der Volkskunst. In: Wiener
Zeitschrift fiir Volkskunde, 1923, S. 33-36.



78 David Meili

des Totalphinomens «Verkehrtheit» resultieren, er enthilt nicht viel
mehr als einige Marginalien zu dem in der Volkskunde wie in der
Anthropologie nur schwer fassbaren Thema. Seine Form wird nicht
durch eine konventionelle Anniherung mit Datensammlung, Hypo-
these, Beweisfithrung und Antwort auf eine Frage bestimmt, sie ist
vielmehr als ein assoziatives Abtasten anhand fast zufillig in die Diskus-
sion geworfener Grundlagen entstanden.

Der doppelbidige Prophet

«Ich weiss nun, was die Christen von den Offenbarungen haltend;
ich will sie jetzt den Turken und Juden bringen, auch Ihnen den Willen
Gottes anzeigen und horen, was sie sagind», erklirte im Juli 1644 ein
resignierter Prophet und zog tiber Prag und Wien nach Komorra, liess
sich heimlich iibet die Donau und die Waag schiffen, erlebte allerhand
Kriegsabenteuer und gelangte im September in das tiirkische Heer-
lager bei Neuhiusel. Sein Name: Johann Jakob Redinger, VDM, wei-
land Pfarrer zu Urdorf. Sein Ziel: die Bekehrung des Grossvezirs und
in seinem Gefolge aller Tirken zum Christentums.

Leben und Werk dieses vergessenen Gelehrten aus dem 17. Jahr-
hundert sind gleichermassen abenteuerlich. Seine Bemiihungen um die
Bekehrung der Tiirken stellen nur den effektvollsten Hohepunkt einer
rastlosen Titigkeit dar, die allein einem Konzept verpflichtet ist. der
Umkehr bestehender Vorstellungen und Werte, der Verkehrtheit an
sich.

Die Biographie Redingers ist geschwitzig und untrennbar mit sei-
nem Eifer verknlipft. Am 24. August 1619 in Neftenbach bei Winter-
thur getauft, wurde er 1641 wie sein Vater Landpfarrer. Finf Jahre
lang diente Redinger als Feldprediger des Sldnerregimentes Rahn im
Piemont und in Katalonien, 1646 wurde er Pfarrer in Urdorf und
fithrte nebenbei als Hauptmann eine ziircherische Kompanie in den
ersten Villmergerkrieg. Nachdem der Friede im Land wieder einge-
kehrt war, erfillte er seine Aufgabe als Kimpfer fiir die Religion um so
eifriger. 1656 nahm er seinen katholischen Kollegen aus dem benach-
barten Dietikon gefangen, fihrte ihn unter der Beschuldigung, ein
religioser Unruhestifter zu sein, nach Ziirich und brachte die Obrigkeit
in bose diplomatische Verwicklungen. Als Pfarrer seines Amtes entho-

3 Die meisten Angaben zu J.]J. Redinger aus Otto Zollinger: J. J. Redinger
und seine Beziehungen zu Johann Amos Comenius. Ziirich 1905. Ubrige Infor-
mationen aus: Staatsarchiv Ziirich, A 26.1/2 (Nachlass Redinger).



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefithrt,» 79

ben, wurde Redinger alsbald des Landes verwiesen. Uber Schaffhau-
sen, wo er einige seiner «Schriften» hatte drucken lassen, zog er nach
Amsterdam zu Johann Amos Comenius. Als Schiiler und Freund des
grossen Pidagogen leitete er selbst eine Schule nach reformistischen
Grundsitzen und wurde 1658 zum Rektor der Lateinschule von Fran-
kenthal in der Pfalz gewihlt. Wie sein grosses Vorbild, so wandte sich
auch Redinger in den folgenden Jahren vermehrt von der Pidagogik
der Prophetie zu. Er predigte von der Zukunft, publizierte ihre Grund-
zlige und reiste mit seinen Offenbarungsschriften zu politischen Gros-
sen der Epoche wie zu Ludwig XIV. und dem Erzbischof von Patis.
Ende September 1644 sprach er bei Grossvezir Kopiril vor. Redinger
erliuterte dem tiirkischen Feldherrn, er sei aus der Christenheit ver-
bannt worden, weil er Offenbarungsschriften verbreitet habe, und diese
~ biete er ihm, dem Grossvezir, an. Insbesondere wies er auf den Kern
seiner Schriften hin, nimlich auf die Beweisfiihrung, dass alle Tirken
Christen werden miissten. Der Grossvezir seinerseits fragte ihn, ob er
Tirke werden wolle; Redinget antwortete, es sei offensichtlich, dass
die Tiirken frither oder spiter zu Christen wiirden. In einer weiteren
Disputation wies er darauf hin, dass die Tiirken anders denken werden,
wenn sie die Bibel erst in ihrer Sprache verstehen konnen. Man drucke
bereits eine tiirkische Bibel in den Niederlanden, und ein Herr Warner,
der in Galatha wohne, habe auf Kosten des Laurenz von Speer eine
eigene Ubersetzung erstellt. Er bat den Grossvezir, ihn bei seiner
Riickkehr nach Konstantinopel mitzunehmen, damit er dem Kaiser
die Bibel erliutern konne.

Nach dem erfolglosen Bekehrungsversuch wurde Redinger einem
siebenbiirgischen Gesandten anvertraut, zog mit tiirkischen Soldaten
im Balkan umher und entzog sich dem Schutze seiner Gastgeber, als
er vermuten musste, dass man ihn hinrichten wolle. Nach einer aben-
teuerlichen Flucht machte er die Bekanntschaft des ungarischen Pro-
pheten Drabiz, der ihm ein Ermahnungsschreiben an die evangelischen
Kur- und Reichsfiirsten, Stinde und Stidte diktierte. Wiederum zum
Vermittler einer Offenbarung geworden, antichambrierte Redinger
abermals an den mitteleuropiischen Fiirstenhéfen. Wiederum erntete
er nur Spott, Gelichter und Verachtung. Als er sich 1667 in Ziirich
aufhielt, wurde er vor Gericht gestellt, des Landesverrats beschuldigt
und als «Weigelianer und Wiedertiufer» schliesslich im stiddtischen
Spital, dem Oetenbach, verwahrt, wo er zwanzig Jahre spiter starb+.

4 Staatsarchiv Ziirich, A 26.2,



8o David Meili

Das verkehrte, den Konventionen der Zeit zuwiderlaufende Leben
des Johann Jakob Redinger bildet als Analogie den Rahmen zu einem
wissenschaftlichen Gesamtwerk, das sich aus der Umkehrung nihrt.
Uber ein Dutzend pidagogische, prophetische und theologische Bii-
cher hat Redinger in seinen fruchtbarsten Jahren drucken lassen, die
Vielzahl an Broschiiren und Flugschiiften ist untiberschaubars. Im
Mittelpunkt unseres Interesses steht jenes Werk, das am kompromiss-
losesten und zielsichersten mit dem Konzept der Verkehttheit arbeitet,
das lateinische Lehrbuch «Latinisher Runs».

Der vollstindige Titel stellt in seiner bildhaften Sprache zugleich
die grundlegende Idee vor: «Latinisher Runs der Tutshen Sprach-
kwall, oder: Latinish Titshes Wortbiichlin, in welchem dutch einen
liechten Griff mit etlich hundert Bispilen gewisen wird, wie die
Latinishe Sprach us der Titshen geflossen. Gegraben, gesamlet und
gelaitet fon H. Jakob Redinger. Getruckt in Shaffhusen bi Johann
Kaspar Suter. MDCLVI. »

Trotz einer esoterisch anmutenden Orthographie wird der Grund-
gedanke aus diesen Zeilen deutlich: Wie ein Rinnsal soll das Lateini-
sche beim Turmbau von Babel aus der Quelle aller Sprachen, dem
Deutschen geflossen sein. Der Nachvollzug dieser Entwicklung biete
sich fiir pidagogische Zwecke geradezu an. Wenn der Schiiler das
Prinzip der Ableitung des Lateinischen vom Deutschen einmal erfasst
habe, so konne er auch auf dieser Grundlage den Weg zur Sprache der
Romer finden.

Redinger kennt bei der Festigung seiner Sprachtheorie weder Skru-
pel noch Unsicherheiten. An tber hundert Lehnwértern, die er zur
umgekehrten Beweisfiihrung heranzieht, belegt er die Abstammung
des Lateinischen vom Deutschen. «ager» kommt von «Acker», «mus»
von «Maus», «pupus» von «Bub». Wo ein Austausch vom Buchsta-
ben oder eine Anderung orthographischer Regeln das Gleiche nicht
zum Gleichen gesellt, bietet sich e¢ine Analogie im Rhythmus an. So
entsteht aus «abheben» «adhibere», aus «abirren» «aberrare», aus
«ich sta im Keller» «ego sto in cella». Mit Verbliffung stellt Reding
fest, dass sich die schweizerische Mundart als Mutter aller Sprachen
am besten eignet, und noch in hohem Alter méchte er ins Haslital
gehen, um die wirkliche Ursprache festzuhalten.

Aus ethnologischer Sicht interessiert uns dieses Gedankengebaude
in seiner Struktur hier wenig; wesentlich erscheint uns die Frage, wes-
halb Redinger mit richtigen Fakten und logischen Folgerungen ver-

5 Bibliographie bei Zollinger (wie Anm. 3), S. 61-83.



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefihrt.» 81

kehrte Schliisse ziehen konnte. Daraus durften sich erste Ansitze zu
einem Diskurs tiber die Verkehrtheit finden und isolieren lassen.

Eine erste Uberlegung liegt auf der Hand. Verantwortlich fiir die
Redingerschen Schlisse ist vor allem eine Indifferenz gegentber dem
Objekt seiner Bemithungen selbst. Im Prinzip ist es irrelevant, wie das
Lateinische entstanden ist. Wesentlich ist allein der Trick, eine Entste-
hungsgeschichte zu schaften, die sich in den Dienst einer guten Sache,
nimlich der des Unterrichts stellen lisst. Ein Zwang zur empirischen
Uberpriifung, zur philologischen Arbeit besteht nicht. Die Betrach-
tungsweise ist nicht objekt-, sondern aussageorientiert, der Inhalt hat
sich dieser Zweckbestimmung unterzuordnen. An diese Feststellung
kniipft sich eine weitere Perspektive an. Im Denken des 17. Jahrhun-
derts, an dessen geistiger Welt Redinger vollumfinglich partizipiert,
stellt die Konzeption der Umkehr ein wesentliches Element dar. Die
Sprachwissenschaft macht mit ihrer Hilfe die Sprache zum Puzzlespiel,
in der Prophetie wird sie zum Motor einer unerbittlichen Zwangslogik,
und in den Naturwissenschaften lisst sie den Gedanken aufkommen,
dass sich die Erde auch um die Sonne drehen kénnte. Uberpriift man
Michel Foucaults Standardwerk liber «Die Ordnung der Dinge» in
dieser Epoche kritisch auf den Aspekt der Umkehr, so stellt man fest,
dass er diese Dimension im barocken Denken verdringt®. Vielleicht
deshalb, weil auch seine Arbeiten vom Verkehrten bestimmt sind.

Die Verkehrtheit des Johann Jakob Redinger stellt — und das be-
haupte ich — keine pathologische Verriicktheit dat. Sie ist mehr als seine
fixe Idee, sie ist sein Ordnungsprinzip, auf das er fixiert ist.

So macht der Teufel Geld qu Lumpen

Im Alltag des 17. Jahrhunderts ist der Teufel allgegenwiirtig. Er ver-
kehrt mit den Menschen, und seine Verkehrtheit fihrt sie stets an die
Grenzen ihrer Wiinsche. Sein Vorgehen zeigt immer gleiche Grund-
ziige: er bietet etwas an, schiebt einen Handel vor oder erscheint selbst
als Versuchung. Mit Taschenspielertricks erkdmpft er sich Seele um
Seele, was er seinerseits offeriert, erweist sich letztlich als nichtig, als
Dreck, Staub oder Lumpen.

Der Dimonologe Bartholomius Anhorn analysiert 1682 in seinem
Werk « Magiologia» diesen Mechanismus und bezeichnet ihn als dop-
pelten Betrug?. Der Teufel macht mit seinem Gegentiber einen betriige-

6 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt 1974.
7 Bartholomius Anhorn: Magiologia. Basel 1682. S. 863.



82 David Meili

rischen Pakt, der nur einseitig erfiillt werden kann, und da dieser Pakt
bereits Blendwerk ist und nur in der Phantasie dessen existiert, der sich
vermeintlich dem Teufel gegeniiber glaubt, wird er Opfer eines dop-
pelten Betrugs.

In seinem Vorgehen verhilt sich der Teufel des 17. Jahrhunderts
durchaus zeitkonform. Sein Vorgehen und sein Argumentationsmu-
ster entsprechen einer volkstiimlichen Denkweise, die eine Vielzahl von
Anekdoten, Schwinken und Situationsberichten bestimmt. Als Bei-
spiel zitiere ich hier eine Schwanksammlung, die zu Unrecht in Verges-
senheit geraten ist. 1941, mitten in der geistigen Enge des Zweiten
Weltkriegs, wurde sie von einigen Redaktoren des «Schweizerischen
Idiotikons» publiziert und erldutert. Ihr Verfasser war damals noch
unbekannt, glaubt man einer in der Ausgabe des Staatsarchivs Zirich
eingeklebten Notiz von August Corrodi-Sulzer, so kann er in der Per-
son von Hans Ulrich Brennwald (1620-1692), Diakon zu Kilchberg,
identifiziert werden?.

Die meisten der komischen Anekdoten basieren auf zeitgendssischen
Begebenheiten im Raum der Nordostschweiz. Eine unterhaltsame
Mischung politischer, kirchlicher und privater Ereignisse, die authen-
tisch und glaubhatt geschildert sind, fihrt uns in die Kulturgeschichte
und in das Denken der Epoche. Wie in jeder Anekdotensammlung, so
finden sich auch im Kompendium Brennwalds einige angelesene Ver-
satzstiicke des Volks-, aber auch Gelehrtenwitzes. Die innere Geschlos-
senheit der Auswahl und ihr volksnaher Charakter diirften sie jedoch
durchaus als reprisentativ fir jene handfeste Deftigkeit erscheinen
lassen, die das volkstiimliche Denken auszeichnet.

Da wird einer an einem Ort beherbergt, bewirtet und «trinckt». Am
nichsten Morgen geht er ohne Bezahlung weg, dankt den Gastgebern
recht herzlich und sagt, «sie sollind zue ithm kommen und es wider
wett machen». Sie fragen, wo sein Haus sei; er antwortet, sie wiirden
es schon einmal finden, er habe ihres auch suchen miussen (8. 84).

Zu Schafthausen stiess einst des Kuhhirten Kuh des Biirgermeisters
Kuh tber die Rheinbriicke, «dass sie z’Grund gangen». Der Hirte
geht zum Blrgermeister und sagt ithm, die Kuh des Biirgermeisters
habe seine Kuh tber die Briicke gestossen und sie, die Kuh des Hirten,
sei ertrunken. Der Biirgermeister sagt, das sei nun so ein Unfall, da
konne man nichts machen. Darauf antwortet der Hirte, er habe die

8 Altschweizerische Spriiche und Schwinke. Aus ciner Handschrift des Idio-
tikons. Herausgegeben von Mitgliedern der Redaktion. Frauenfeld 1941.
9 Staatsarchiv Zirich, Handbibliothek.



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefihrt.» 83

Kihe verwechselt, es verhalte sich umgekehrt. Der Biirgermeister
erwidert: «Ji, da wirt Redens dorzue ghéren» (S. 74).

Das Verhaltensmuster in diesem Dialog ist geradezu beispielhaft fiir
die Moglichkeiten einer Argumentation mit der Umkehr. Der Kuh-
hirte schaftt eine Ausgangslage der Desinformation, provoziert eine
Aussage, die fir die verkehrte wie die richtige Situation ihre Validitit
besitzt und wendet so die Affire zu seinen Gunsten!°. Der doppelsin-
nige Kommentar des Biirgermeisters versteht sich als Kapitulation
vor der Wortgewandtheit des Hirten wie als Entschuldigung fiir diese
Niederlage.

So gibt es im 16. und 17. Jahrhundert Leute, die von der Beherr-
schung dieser Mechanismen ihre Existenz bestreiten. Es sind fahrende
Schiiler, Vaganten, oder wie Brennwald sie bezeichnet, « Phantasten».
«Ein Phantast, damit er Geld ufftreibe, braucht einen sélchen Duck
(Trick): Er hatte ein Ross, und wo er an einem Ort dormit anlangte,
stellt er’s hinderfihr in Stahl, den Rucken gegen dem Baren (Futter-
krippe) und den Kopf nidschi ab, lasst darnoch ausriieflen, es sey ein
wunderlich Thier angelanget, das habe den Kopf, wo es den Schwanz
haben s6ll, und den Schwanz, wo der Kopf syn sollte. Nam Gelt uff
und iffte also die Leiith» (S. 63/64).

Da geht ein Phantast namens «Vehjagkes» zum Abt von St.Gallen
und bittet ihn um einen Sack Korn. Der Abt willigt milde ein, der
Phantast jedoch bringt einen leeren Laubsack und will nicht fort, bis
dieser in seinem grossen Ausmass gefiillt ist, man habe es ihm ja so
verheissen (S. 71). Ein anderer stiehlt in den Reben Trauben und als
der Bannwart ihn verfolgt und stellt, meint er: «Nun hab ich doch hiit
schon zwel erwiirgt, muess ich dann den dritten auch noch erwiirgen,
wolan, seigs! Hab gmeint, woll von ihm kommen, aber wil er nit von
mir lassen will, wirds eben sin miiessen. » Schreckerfillt ergreift darauf
der Bannwart die Flucht (S. 72).

Mit einfacheren Mitteln als der Teufel das versprochene Geld zu
Lumpen werden lisst, entzieht sich der Traubendieb seiner Strafe. Er
muss nicht zuerst eine Situation der Verkehrtheit konstruieren, er
steckt durch seine frevlerische Handlungsweise bereits mitten drin.
Nur eine weitere Umkehr des Handlungsmusters, der Situationslogik,
kann eine Wendung in seinem Schicksal herbeifiihren. Er iibersteigert
den Ausgangspunkt des Ereignisses ins Groteske und fihrt ein vollig
neues Moment in die Thematik ein.

10 Paul Watzlawick: Wie wirklich ist die Wirklichkeit ? Miinchen 1976. S.g1f.



84 David Meili

Das banale Beispiel bietet sich zur Formulierung einer allgemeineren
These an. Um die Situation zu verdrehen und seinem eigenen Schick-
sal eine Wende zu verleihen, hat der Traubendieb zu Argumenten aus
dem Bereich des Undiskutierten, des ausserhalb des Diskurses Liegen-
den gegriffen. Mit dem véllig abseits des Handlungsrahmens liegen-
den Moment, nimlich dass sich im Rebberg ein Massenmérder mit
nahezu archetypischen Zwingen zu schaffen macht, wird die Banalitit
des Traubenfrevels dem Massstab des Ubernatiirlichen entgegen-
gestellt.

Pierre Bourdieu hat fii1 ein thematisch anders gelagertes, doch in den
Moglichkeiten seiner theoretischen Anniherung vergleichbares Pro-
blem ein Modell geschaffen, das sich zur Diskussion der Verkehrtheit
beniitzen lisst!!. Er unterteilt das Universum in zwei Bereiche, das
Feld des Diskutierten und das Feld des Undiskutierten. Ausgehend
von der Mengenlehre der Mathematik legt er zwei Mengen vor, die
sich zu einer einzigen komplettieren. Das Argumentieren oder Han-
deln nach den Gesetzmaissigkeiten der Umkehr greift nun tber die
Teilmenge des Diskutierten hinaus, es bezieht seine Inhalte aus dem
Feld des Undiskutierten.

Das Undiskutierte braucht nicht immer im Banne des Ubernatiir-
lichen zu stehen, es kann auch durch ein bewusstes Vertauschen gingi-
ger Diskurswelten herbeigefithrt werden. Gilles Fauconnier hat fest-
gestellt, dass hierbei der Austausch konstativer Aussagen durch per-
formative ein gingiges Muster des Liigens, Verschweigens, Tduschens
und der Umkehr ist'2. So ist einer dafiir bekannt, dass er seine Frau
schligt. Man rit ihm, er solle seine Angetraute nicht mit der Hand,
sondern mit guten Worten schlagen. Da nimmt er eine in Bretter ein-
gebundene Bibel zur Hand und «schlacht sie dormit». «Du Schalck!
Es ist nit also gemeint. Du muest Lieb und Leid mit thro haben.» Daz-
auf bewirft er sie mit Steinen, Knochen und allerhand Hausrat. «...sagt,
er habe Lieb und Leid mit ihro. Wann er sie treff, seigs ihm lieb und
ihro leid, fehl er aber im Werffen, so seigs ihro lieb und ithm leid»
(S. 82).

Zugegeben, dieses Beispiel ist verfinglich. Seine Erzdhlstruktur
provoziert einen Vergleich mit semantischen und linguistischen Mo-
dellen. In der Mikroanalyse weist dieses Geschichtchen keine Origina-

11 Pierre Bourdicu: Entwurf ciner Theorie der Praxis. Frankfurt 1976. S. 318-
334.

12 Gilles Fauconnier: Comment contrbler la vérité? In: Actes de la recherche
en sciences sociales (Paris), Nr. 25, Januar 1979. S. 4-11.



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefithrt.» 8

litat auf, es unterscheidet sich nicht von den Witzen unserer Tage.
Diese Interpretation muss hier zweifellos anerkannt werden, sie bleibt
jedoch in formalen Kriterien der sprachlichen und semantischen
Ebene verhaftet. Ihre Folgerung ist volkskundlich von untergeord-
netem Interesse, uns fasziniert die Beobachtung, dass im 16. und 17.
Jahrhundert das verkehrte Denken einen wesentlichen Platz in der
geistigen Welt einnahm.

Die Zeit der falschen Nasen

Nehmen wir — in Analogie zu unserem Thema — die Gedankenginge
des folgenden Abschnittes vorweg: Die Fasnacht reprisentiert unter
den Briuchen des Jahreslaufes eine Periode der Umkeht, der Verkehrt-
heit am deutlichsten. Ihre grosse Zeit ist die Epoche des 16. bis 18. Jahr-
hunderts. Umkehrung und Tod weisen eine enge Aflinitit zueinander
auf. Die Fasnacht stand mit dem Totenkultin formal enger Verbindung.

Ersparen wir uns eine Diskussion der ersten und zweiten Behaup-
tung. Verkehrung und Umkehr sind offensichtliche Grundziige des
fasnichtlichen Treibens, sie brauchen in diesem Zusammenhang nicht
mehr belegt zu werden. Nehmen wir auch die zweite These als erwie-
sen an und ersparen wir uns Illustrationen zu den Triumphen der Fas-
nacht in der Zeit der spiten Renaissance, der Gegenreformation und
des Barock. Lassen wir farbenfrohe Beispiele iiberhaupt weg, die
Fasnachtsliteratur ist bereits erschopfend durch ethnographische Da-
ten angereichert worden. Suchen wir nach einem Schulterschluss der
Theoreme.

«Schon die alten Romer pflegten mit der linken Hand zu opfern. In
Bayern steckt man fiir die Hasen vier Riibenpflinzchen verkehrt in die
Erde. Beim Schneiden des Getreides pflegte man in Wiirttemberg die
drei ersten Handvoll Getreidehalme in umgekehrter Lage zu den iibzi-
gen auf die Erde zu legen. Das Hemd verkehrt anziehen, hilft imWald-
viertel gegen die iiblen Folgen des Verschreiens. Im Thurgau geht das
Midchen riickwirts auf sein Bett zu, wenn es in der Andreasnacht im
Traum den Liebsten sehen will. Um die Auszehrung zu verlieren,
wetzt sich der Steirer mit dem Riicken am Holunderbaum. Wenn der
Schamane von seiner Reise in die Unterwelt zurlickkehrt, weiss er zu
berichten, er habe dort ein Volk angetroffen, das mit den Fiissen gegen
unsere Fiisse gerichtet ging. Wer in Bayern recht viel Riiben ernten
will, der spricht beim Pflanzen: «I will koa, i mag koa, i brauch koa.»!3

13 HDA, VIII, 1321-1328.



86 David Meili

Wer in der Volkskunde nach Belegen und Daten zum Thema der
Umkehrung sucht, findet sie unter dem Stichwort « Umkehrung» im
«Handwdorterbuch des deutschen Aberglaubens». Der Autor der Sei-
ten 1321-1328 im Band VIII, der Osterreicher Eduard Weinkopf, ist
denn auch der einzige Volkskundler, der sich bis anhin explizit mit der
Thematik befasst hat. Bereits 1927 stellte er in der « Oberdeutschen
Zeitschrift fir Volkskunde» unter dem Titel «Die Umkehrung in
Glaube und Brauch» eine Faktensammlung vor, die von den Altai-
tataren, den Thurgauern, den Steirern bis hin zu den Dajak das Total-
phinomen des Verkehrens nahezu liickenlos dokumentiert!4.

Ausgangspunkt fiir den Aufsatz Weinkopfs ist eine These, die Uno
Holmberg 1925 in der Stockholmer Zeitschrift «Rig» publizierte!s.
Er brachte die Umkehrung bei Ritualen, die mit der linken Hand oder
gegen die Richtung des Sonnenlaufs ausgefiihrt werden, mit dem
Totenkult in Verbindung. Die Welt der Toten ist zu unserer Welt
invers, ein Gegensatz, ein Spiegelbild. «Alle Gegenstinde, die hier
verkehrt erscheinen, haben in der anderen Welt ihr richtiges, ithr gera-
des Aussehen. Man kehrt Gegenstinde um, wenn man sich von der
Gesellschaft der Toten befreien will, man soll es auch tun, wenn man
den Tod herbeirufen oder in Verbindung mit ihm treten will»16,

Weinkopf findet fiir diesen Sachverhalt « Erklirungen» in der «pri-
mitiven» Naturbeobachtung. «Der Primitive sah die Erde fir eine
Scheibe an. Es ist daher leicht verstindlich, wenn er die Welt an der
Unterseite der Erdscheibe sich in jedem Belang als verkehrt vorstellte.
Auch die Sonne liuft in der Unterwelt umgekehrt, sie geht im Westen
auf und im Osten unter. Ebenso kann aber auch der Phasenwechsel
des Mondes den manistischen Begriff des Gegensatzes und der Ver-
kehrung erzeugt haben. Der zunehmende Halbmond steht rechts, der
abnehmende links. Die zu- und abnehmenden Mondsicheln weisen
nach entgegengesetzten Richtungen»!7.

Eine Kritik an der dirftigen Rahmentheorie und ihrer naturalisti-
schen Grundlage eriibrigt sich. Wie die Forscher des 19. Jahrhunderts,
so ist auch Weinkopf immer noch in der Mythologie der Romantik
befangen. Der Olymp Mannhardts ist zwar um einige Kornddmonen
und Kobolde drmer geworden, doch ihre verwaisten Plitze haben nun

14 In: Oberdeutsche Zeitschrift fiir Volkskunde 2 (1928), S. 43—46.

15 Uno Holmberg: Vinsterhand och motslos. In: Rig (Stockholm, 1925)
Nr. 1/2, S. 23-306.

16 Wie Anm. 14, S. 43.

17 HDA, VIII, 1327/1328.



«..., denn Fassnacht wird all Tag gefuhrt.» 87

Totengeister eingenommen, die als neue Medien zur Sinngebung der
Rituale und Verhaltensweisen dienen miissen. Der Mechanismus der
Umkehrung wird in e¢inzelnen, aus ihren Zusammenhingen herausge-
losten Erscheinungsformen erfasst und in das Raster eines mehr fik-
tiven als empirisch ermittelten Theorems gestellt.

Die methodologische Falle, in der sich die Autoren des «Hand-
worterbuchs des deutschen Aberglaubens» verfangen haben, ist jedoch
keineswegs banal. Auch bei einer strukturalistischen Betrachtung der
«verkehrten Welt» stellt sie jene Hiirden dar, iber die pauschale Er-
klirungs- und Ordnungsversuche stolpern. In seinem Aufsatz iiber die
Symbolik der linken Hand hat Raoul Makarius darauf hingewiesen,
dass auch universelle Phinomene in ithrem spezifischen Umfeld disku-
tiert und beurteilt werden miissen'8. Auch wenn sich in allen Zeiten
und bei allen Volkern Argumentations- und Verhaltensweisen der Um-
kehr finden lassen, belegt dies nur die Universalitit ithres Konzeptes.
Uber ihren Stellenwert, ihre Bedeutung und ihre Erscheinungsformen
in einer spezifischen Kultur wird damit nichts weiteres ausgesagt.

Es bleibt der Tod, und es bleibt die Fasnacht. Die Verkniipfung des
Moments der Umkehr mit dem Tod kann als universell bezeichnet
werden. Sie irritiert in ihrer Vielfalt und sucht vorerst nach einer
grundsitzlichen Erklirung. Sozialpsychologen wie Wilhelm E. Miihl-
mann!® oder Bryan Wilsonz° haben beobachtet, dass Situationen radi-
kaler Verinderung, wie Revolution oder Tod den Anstoss zu einer
vélligen Umkehr von Handlungsweisen, Werten und Vorstellungen
geben kénnen. Die Frage nach dem Warum kennt mehr als eine Ant-
wort. Im Vordergrund der Diskussion steht die Vorstellung, dass der
Entschluss zu einer Umkehr durch ein psychisches Vakuum oder einen
schockihnlichen Zustand entsteht. Andererseits ist auch denkbar, dass
gegenliufige Tendenzen, die bis anhin verdringt wurden, bei einem
Ausbruch aus gewohnten Bahnen das Gewohnte ins Ungewohnte
verkehren kénnen?'.

Die Gegeniiberstellung von Tod und Fasnacht ist nicht neu. Karl
Meuli hat 1927 einen brillanten Ansatz formuliert und ihn iber sein
gesamtes Schaffen hinweg stets weiter entwickelt22z. Weder Richard

Raoul Makarius: Structuralisme ou cthnologie ? Paris 1973. S. 195f.
19 Wilhelm E. Miithlmann: Chiliasmus und Nativismus. Berlin 1961. S.333f.
20 Bryan Wilson: Magic and the Millenium. London 1975. S. 168.
21 Wilson (wie Anm. 20), S. 450f.
22 Vgl. Richard Weiss: Volkskunde der Schweiz. Erlenbach 1946. S. 381/382,
Anmerkung 12.



88 David Meili

Weiss23 noch Arnold Niederer2+ haben den Grundgedanken Meulis in
Frage gestellt, und wenn er auch nie schliissig bewiesen worden ist, so
gibt es doch auch keine Gegenbeweise, die ihn entscheidend verwer-
fen konnten. Karl Meuli nimmt an, dass es sich bei den Fasnachts-
gestalten urspriinglich um Darstellungen von Seelen Verstorbener
gehandelt haben konnte. Er untermauert diese Vermutung mit einer
Reihe von Bezeichnungen fiir die einzelnen Masken, die auf einen
Totenkult hindeuten. Weitere Beobachtungen iiber die Zeit ihres Auf-
tretens, das Avftreten selbst und iber sozialpsychologische Aspekte
stirken die These?s.

Aus unserer neu gewonnenen Sicht kénnen wir erginzen, dass Tod
und Fasnacht beide vom Moment der Umkehr bestimmt sind und ihre
Verkniipfung daher nicht nur mit der Suche nach Ursprungstheorien
bestitigt werden kann. Wie der Tod im Lebenslauf, so 16st die Fas-
nacht in der Abfolge der Jahreszeiten und Jahresbriuche einen Mecha-
nismus der Umkehr aus. Thte Elemente sind identisch mit jenen, die
sich im Denken der kleinen und grossen Dimensionen der frithen
Neuzeit beobachten lassen: Desinformation, Indifferenz gegentiber der
Objektwelt, Spiele zwischen den Bereichen des Diskutierten und Un-
diskutierten.

E.R. Leach hat seiner Essaysammlung «Rethinking Anthropology»
einen Denkanstoss beigefiigt, der die Vorstellung von einem kulturell
bedingten Grundmuster der Verkehrtheit in intetessanter Weise erwei-
tert. Ausgehend von Durkheims Analyse des Rituals stellt er eine
Rhythmisierung zwischen Phasen eines sakralen und eines profanen
Zeitbegriffes fest. Leach folgert nun, dass der Ubergang zwischen dem
Sakralen und dem Profanen immer von einem Rollenwechsel begleitet
ist, von einer Umkehr: «It is symbolic of a complete transfer from the
secular to the sacred ; normal time has stopped, sacred time is played in
reverse, death is converted into birth»20,

Hier schliesst sich der Kreis unserer Betrachtung, der Ansatz zu
einer weiteten Diskussion ldsst sich formulieren: Die Umkehr, die
Verkehrtheit dirfte ein Denk- und Verhaltensmuster der frithen Neu-
zeit und der Volkskultur bis in unseie Tage sein, und zwar eines der
wesentlichsten.

23 Weiss (wie Anm. 22), S. 163-169.

24 Arnold Niederer: Masken, in: René Creux (wiec Anm. 1), S, 281f.

25 Karl Meuli: Bettelumziige im Totenkultus, Opferritual und Volksbrauch,
in: SAVk 28 (1927), S. 1-38.

26 E.R. Leach: Rethinking Anthropology. London 1963. S. 132-136. Zitat:
S. 136.



	"...denn Fassnacht wird all Tag geführt." zur Auffassung der "verkehrten Welt" im volkstümlichen Denken

