Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 75 (1979)

Heft: 3-4

Artikel: Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur
Autor: Naumann, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur®

Von Hans-Peter Naumann

I

In seiner 1976 erschienenen Aufsatzsammlung zum Thema «Sage
und Mirchen» untersucht Lutz Rohrich in einem anregenden Beitrag
die frithesten mitteleuropiischen Redaktionen des Polyphem-Mir-
chens in ihrem Verhiltnis zur weitverzweigten ausserhomerischen
Tradition2. Als iltestes deutschsprachiges Zeugnis des Polyphem-
Stoffes, das sich nicht direkt an die homerische Fassung anschliessen
lisst, wird eine Leipziger Handschrift aus dem 15. Jahrhundert be-
nannt. Thr Text geht auf den um 1185 verfassten lateinischen Dolo-
pathos des lothringischen Mdnches Johannes aus der Zisterzienset-
abtei Alta Silva (Jean de Haute Selve)3 zurilick und liefert wiederum
die Vorlage zur Erzihlung vom «Riuber und seinen Schnen» in
den Kinder- und Hausmirchen der Briider Grimm. Abgesehen von
diesem geradlinigen Traditionsstrang sind Polyphem-Erzihlungen
im deutschen Sprachbereich weder ausgesprochen volkstiimlich
noch sondetlich verbreitet, denn aus der Uberlieferung des 19.
und 20. Jahrhunderts lassen sich lediglich 5 Variantenbelege bei-
bringen. _ ‘

Anhand einer umfassenden Motivvergleichung, die iiber die beiden
mittelalterlichen Redaktionen weit hinausgreift, kann Rohrich nun
allerdings zeigen, dass das lateinische Dolopathos-Polyphem-Mirchen
eine Version vertritt, die unabhingig neben der homerischen steht und
auf zeitgendssischer, miindlicher Ubetlieferung basiett. Es finden sich
keinerlei Anhaltspunkte dafiir, dass der lothringische Verfasser eine

I Nach einem Vortrag vor der Schweizerischen Gesellschaft fiir skandinavische
Studien am 30. Mai 1978 in Ziirich.

2 Lutz Rohrich, Die mittelalterlichen Redaktionen des Polyphem-Mirchens
und ihr Verhiltnis zur ausserhomerischen Tradition, in: Sage und Mirchen.
Erzihlforschung heute, Freiburg—-Basel-Wien 1976, 235-252, Anmerkungen und
Literatur 326—328. Zuerst erschienen in: Fabula 5 (1968) 48—71. Vgl. auch Sigfrid
Svensson, Einfithrung in die Europiische Ethnologie (= Textbiicher zur Euro-
piischen Ethnologie 1), Meisenheim am Glan 1973, 5—8 sowie zuletzt Laszld
Vajda, Zum Polyphem-Abenteuer, in: Ethnologische Zeitschrift Ziirich 1 (1975)
245257

3 Ausgabe: Historia septem sapientium II. Johannis de Alta Silva Dolopathos
sive de rege et septem sapientibus, hrsg. von Alfons Hilka (= Sammlung mittel-
lateinischer Texte 5), Heidelbetg 1913, 73—75.



174 Hans-Peter Naumann

der im Mittelalter umlaufenden lateinischen Bearbeitungen der Odys-
see verwertet haben konnte. Vielmehr besteht zwischen den homer-
abweichenden Erzihlziigen des Dolopathos und dem neuzeitlichen
volkstiimlichen Variantenhorizont einerseits, andererseits mit der
ausserhomerischen antiken Uberlieferung, die vor allem durch Vasen-
malereien reprisentiert ist, ein signifikanter Zusammenhang. Zu
diesen dominierenden Abweichungen gehdren Zweidugigkeit des
Riesen und die dadurch bedingte Art und Weise der Blendung, Flucht
im Widderfell statt unter dem Bauch des Tietes, Kochen bzw. Braten
der getoteten Gefihrten, kontinentale Land- gegen mittelmeerische
Seefassung sowie zusitzliche Einzelziige, die die Befreiung des Ge-
fangenen ausmalend akzentuieren.

Mit dem Dolopathos von 1185 gewinnt man somit einen frithen
Prototyp der ausserhomerischen Volkstiberlieferung und folglich eine
Vergleichsgrosse, mit der man die mittelalterlich-nordischen Fassun-
gen des Polyphem-Abenteuers, um die es in diesem Beitrag geht,
ebenso wird konfrontieren miissen wie mit der klassisch-literarischen
Vollform der Erzahlung.

Gemessen an der schmalen deutschsprachigen Tradition bietet der
nordische Polyphem-Kreis ein weit reicheres, in den Zusammen-
hingen abetr auch wesentlich differenzierteres Erscheinungsbild.
Welch nachhaltiger Beliebtheit sich Erzihlabliufe vom geblendeten
und durch listige Flucht ubertolpelten Riesen in neunordischen
Mitchen und Sagen erfreuen, zeigt das 1961 tberarbeitete Typen-
verzeichnis von Aarne-Thompson (= FF Communications 184), das
zum Typ 1137 nicht weniger als 19 schwedische, 8 neuislindische
und 3 norwegische Vatianten anfihrt. Die mittelalterliche Saga-
literatur liefert — soweit ich sehe — aus drei verschiedenen Quellen-
gruppen insgesamt 6 Belege, die iiberwiegend auf das 13. Jahrhundert
zuriickgefiihrt werden konnen, wenn auch die handschriftlichen
Redaktionen zum Teil ein- bis zweihundert Jahre jinger sein
mogen.

Von diesen 6 Polyphem-Fassungen stammt ein relativ umfang-
reiches Zeugnis aus der sehr frith gepflegten und ausserordentlich
populiren islindischen Legendenliteratur, genauer aus der sog.
Mariensaga. Einen weiteren Beleg steuert eine mirchenhaft-roman-
tische Rittersaga bei, wihrend sich die vier iibrigen Varianten auf
ebensoviele Fornaldarsigur verteilen, d. h. auf Vorzeitsagas vom Typ
der sog. Wikingersaga oder Abenteuersaga, die eine wikingerhaft-
phantastische oder rein abenteuerlich-heroische Vorzeit schildern. Es
lisst sich nicht tbersehen, dass die Motivpriferenz mit Sagatypen



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 175

korrespondiert, die eindeutig mérchenhaft oder mirchenihnlich cha-
rakterisiert sind+.

Simtliche Zeugnisse mochte ich zunichst mit notwendiger Aus-
tiihrlichkeit vorstellen, nach mdglichen Interrelationen befragen und
auf ihre Bezichungen zur klassischen Ausgangsform wie zur volks-
tiimlich-miindlichen Ubetlieferung hin tiberpriifen. An diesen Motiv-
vergleich, der gesamthaft bisher noch nicht vorgenommen wurdes,
soll sich indessen unmittelbar die Frage nach Textposition und
Funktionalitit im Stoffgefiige der Sagas anschliessen, d.h. es wird zu
diskutieren sein, ob und inwieweit ein identifizierbares Polyphem-
Motiv blosses Versatzstiick im Gesamtverlauf der Saga bleibt oder
als handlungsforderndes, strukturbildendes Erzihlmoment wirksam
wird und somit die Basis fiir eine auf den gesamten Kontext bezogene
narrative Analyse abgeben kénnte. Ausgenommen von letzteren Ubet-
legungen muss freilich das Polyphem-Abenteuer det Mariu saga blei-
ben, das als in sich abgeschlossenes Erzihlstiick in Legendenform
einen von allen iibrigen altnordischen Versionen abweichenden Ubet-
lieferungstyp reprisentiert.

4 Die Texte und ihte Ausgaben in det Reihenfolge der anschliessenden Be-
handlung:

1. Mariu saga. Legender om jomfru Maria og hendes jertegn. Efter gamle haand-
skrifter udgivne af C. R. Unger, Bd. I-II, Christiania 1871, Text: 1054-1058.

2. Sigurdar saga pogla. Late Medieval Icelandic Romances II. Ed. by Agnete Loth
(= Editiones Arnamagnaanz. Ser. B, vol. 21), Copenhagen 1963, Text: 117-120.
3. Halfs saga ok Halfsrekka. Hrsg. von A. Le Roy Andrews (= Altnordische
Saga-Bibliothek 14), Halle a.S. 1909, Text: 78f.

4. Qrvar-Odds saga. Hrsg. von R. C. Boet (= Altnotdische Saga-Bibliothek 2),
Halle a.S. 1892, Text: 21—25.

5. Hrolfssaga Gautrekssonar. In: Zwei Fornaldarségur, htsg. von Ferdinand
Detter, Halle a.S. 1891, Text: 32—37.

6. Egils saga einhenda ok Asmundar berserkjabana. In: Drei Lygisogur, hrsg.
von Ake Lagetholm (= Altnordische Saga-Bibliothek 17), Halle a.S. 1927,
Text: 41—48.

5 Oskar Hackman, Die Polyphemsage in der Volksiibetlieferung, Helsingfors
1904, nennt unter Nr. 37, 38, 39 lediglich die Belege aus Mariu saga, Hrolfs saga
Gautrekssonar und Egils saga einhenda. Hinweise von recht unterschiedlichem
Gewicht liefern ausserdem: Kr. Nytop, Sagnet om Odysseus og Polyphem, in:
Nordisk Tidskrift for Filologi. N. R. 5 (1880-82) 216-255, bes. 226-234; R. C.
Boer, tber die Qrvar-Odds saga II, in: Arkiv for nordisk Filologi 8 (1892) 246—
252; A, Le Roy Andrews, Einleitung zur Ausgabe (wie Anm. 4) 11f.; Lee M.
Hollander, The Gautland Cycle of Sagas I. The Source of the Polyphemos Episode
of the Hrélfssaga Gautrekssonar, in: The Journal of English and Germanic
Philology 11 (1912) 61-81; A. Lagerholm, Einleitung zur Ausgabe (wie Anm. 4)
XXXII-XXXIV; Helga Reuschel, Untersuchungen iiber Stoff und Stil der
Fornaldarsaga, Biihl/Baden 1933, 112f.; Einar Ol. Sveinsson, Um islenzkar
bjodsogur, Reykjavik 1940, 67, 224, 231,



176 Hans-Peter Naumann

II

Die Mariu saga enthilt neben einer Vita Mariae eine aus zahlreichen
Quellen zusammengetragene Sammlung von etwa 20c Marienlegen-
den. Die Entstehung dieser Kompilation, die die ausfiihtlichste uns
vorliegende Polyphem-Redaktion bietet, diitfte kurz nach 1200 ange-
setzt werden. Die Legende mit der Uberschrift «Unsete Frau erlost
den Klosterbruder vom Riesen» ist allerdings nur in einer Handschrift
vom Ende des 14. Jahrhunderts (AM 635, 4°) bewahrt6:

Zwei Monche, die mit Kaufleuten das Eystrasalt, d.h. die Ostsee
befahren, verirren sich wihrend einer Flaute auf einer 6den Insel und
geraten, als sie in frommen Gesprichen begriffen sind, an einen bos-
artigen Riesen, der auf lateinisch Monoculus genannt wird (er az Jatinu
mali Rallagt monoculus), weil — so die folgende Erklirung — er nur ein
Auge inmitten der Stirn habe. Sie werden ergtiffen und in die Hohle des
Riesen verschleppt, wo der iltere der beiden unmittelbar auf eine
Eisenstange gespiesst, im Feuer gerdstet und aufgefressen wird. Der
zweite Monch fleht Gott, besonders aber die segensreiche Jungfrau
Maria um Rettung an, macht die Stange, wihrend sich der Riese zur
Ruhe gelegt hat, am Feuer glithend und treibt sie dem Schlafenden ins
Auge. Der Geblendete wiitet vor Schmerz, befiehlt aber sofort der
Hohle, sich durch Trollkunst zu schliessen. Im Hintergrund der
Hohle befinden sich in einem Verschlag die Ziegen des Riesen, iiber-
grosse Tiere, wie Trollvieh zu sein pflegt. Der Monch ergreift den
stirksten Bock, schneidet ihm so vorsichtig die Kehle durch, dass
kein Meckern zu horen ist, und schliipft selbst in die abgezogene Haut.
Am nichsten Morgen ruft der Riese das Vieh zwischen seinen Beinen
zur Hohle heraus, zuletzt kriecht der Ménch unsicher durch die
Offnung. Der Riese betastet auch ihn und sagt: «Ho, ho, mein lieber
Ziegenbock, flach ist der Riicken, feist sind die Seiten, die Klauen
poltern und scharren am Stein, Wind scheint aufzukommen». (Ho,
ho, fostri minn, flatt er enn bakit ok feitar sidur, brakar i klaufum, blamar i
bells, vind mun aa vita). Auf diese Weise trennen sich die beiden. Aus
sicherer Entfernung flucht der Ménch dem Riesen, der ihm in blinder
Wut nachsetzt, iiber eine Felswand stiirzt und sich den Hals bricht.
Die wartenden Schiffsgenossen nehmen den Ménch an Bord, der nun
Gott und der Gottesmutter fiir seine wundersame Errettung danken
kann.

Obwohl die Errettung des Monchleins offenbar paradigmatisch
fir den Triumph christlicher Tugend und Standhaftigkeit zu stehen

6 Vgl. Unger, Einleitung zur Ausgabe (wie Anm. 4) XIII f,



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 177

hat, zeugt das als Marienwunder verkleidete Polyphem-Abenteuer
von sichtlicher Erzihlfreude, die gut zu komponieren weiss, und trotz
devotionaler Retardationen schreitet die Handlung zligig voran. Das
volle Erzihlschema des Polyphem-Typs, das sich in seiner Struktur
auf die Stoffpartikel Gefangenschaft, Blendung, Uberlistung des
Riesen und gegliickte Flucht reduzieren lisst, bleibt gewahrt. Nicht
zwingend vorgegeben ist der Tod des Riesen. Diese Situation kommt
zwar den Intentionen eines geistlichen Moralisationstextes entgegen,
muss aber sicherlich als finale Marchenfunktion interpretiert werden:
nimlich als Beseitigung des Schidigers und dadurch Restauration
der Ordnung. Auch die Zubereitung der anthropophagischen Mahl-
zeit des Riesen, die Flucht 77 Bocksfell, der Verschluss der Hohle
durch Zauberei, die Anonymitit von Riese und Held sowie dessen
Isolierung vom einzigen Gefihrten sind durchwegs Ziige, die auf
mirchenhafte, d.h. nichtliterarische, volkstiimliche Ubetlieferung
deuten, wie sie der lothringische Dolopathos von 1185 vertritt. Andet-
seits sind die Konvergenzen mit der Odyssee nicht zu tbersehen, so
dass diese Bezugspunkte noch nicht den Riickschluss auf miindliche
Quellen erlauben, auch wenn das Motivinventar nahezu bruchlos in
nordische Erzihlatmosphire tiberfiihrt scheint. Wegen der schwieri-
gen Ubetlieferungslage ist es bisher nicht gelungen, simtliche Stoff-
grundlagen fiir die Wundersammlung der Mariu saga in der lateini-
schen Legendenliteratur zu identifizieren?. Dies gilt besonders fiir die
Polyphem-Erzihlung, die im Gegensatz zu anderen Legendengruppen
nur in einer einzigen Textredaktion vorliegt und kaum zum urspriing-
lichen Bestand der Mariu saga gehort haben wird8. Immerhin kénnte
die Zitation des Monoculus auf eine lateinische Vermittlung deuten,
obwohl der Sprachstil des Textes ansonsten kaum Merkmale einer
iibersetzten Vorlage aufweist.

111

Wie deutlich sich der legendarische Polyphem von anderen alt-
nordischen Zeugnissen abgrenzt, lisst sich bereits am nichsten Bei-
spiel ablesen, das der Sigurdar saga pogla, der Saga von Sigurd dem
Schweigsamen, entnommen ist:

Vilhjalmur, der Bruder der Titelfigur der Saga, segelt mit seinen
Genossen durch die Ostsee. Als sie der Kiiste nahekommen, sehen sie

7 Vgl. Ole Widding, Marialegender. Norge og Island, in: Kulturhistorisk
leksikon for nordisk middelalder, bd. XI, Kebenhavn 1966, 401—404.
8 So bereits Nyrop, Sagnet om Odysseus og Polyphem (wie Anm. §5) 234.



178 Hans-Peter Naumann

einen Riesen, der ihnen mit einer grossen Stange Zeichen gibt. Es
kommt ithnen so vor, als ob das Schiff dabei wie durch Zauberei an
Land gezogen wiirde. Der Riese - so seine Beschreibung — besitzt ein
einziges grosses Auge, und zwar hinten am Nacken, aus der Stirn ragt
ein vier Ellen langes Horn, Zihne hat er wie ein Narwal, die Unter-
lippe ist so lang, dass er sie nach hinten werfen kann, um das Auge zu
bedecken. Das Ungeheuer ist iiberdies nasenlos und behaart. Diese
Art von Trollen, so versichert uns der Text, werde in Biichern Zyklo-
pen genanct (pess hattar trollakyn er kallat j bokum Ciclopes). Die
Helden befiirchten, dass noch weitere Riesen hinzukimen und, da
sie Menschenfresser seien, sie berauben und totschlagen wiirden.
Wilhelm ergreift deshalb einen Spiess mit Wurfleine, wirft damit und
trifft den Riesen ins Auge. Dieser schleudert mit dem Horn rasend
Gerdll empor und stirbt am Strand. Neun weitere Riesen eilen herbei,
es kommt zur Schlacht, die Riesen fliechen, aber auch die Helden setzen
eilends Segel und fahren neuen Abenteuern entgegen.

Die Sigurdar saga pogla, die erst 1963 nach einer Handschrift des
15. Jahrhunderts kritisch ediert wurde, gehort zu einer umfangreichen,
aber auch hochst heterogenen Textgruppe der Sagaliteratur, die
nahezu 270 Einzelwerke umfasst und sich weder typologisch noch
terminologisch eindeutig klassifizieren lisst®. Die gewohnlich ver-
wendeten Bezeichnungen Mirchensagas, Rittersagas oder Liigensagas
dienen einer weitesten Umschreibung der bunten Inhalte, die reine
Unterhaltungsbediirfnisse befriedigen wollen. Unsere Polyphem-
Reminiszenz, die blosse Arabeske bleibt, markiert im schematischen
Ablauf des Sagageschehens nur eine unter vielen herbeigeholten
Episoden, die zwar auf hyperbolische Effekte zielen, in ihrer Hiufung
jedoch verflachen. Die Vorstellung von eindugigen, menschen-
fressenden Zyklopen, die notwendigerweise geblendet werden miissen,
wird dem anonymen Verfasser als wie auch immer geartete Lesefrucht
zugekommen sein’o,

Die ritterlich-romantischen Mitchensagas entstanden als islindi-
sche Neuschépfungen in der Nachfolge der héfischen Ubersetzungs-
literatur, der sie sich imitativ anzunihern suchen, ohne freilich jemals
das Niveau einer Tristrams saga odet fvens saga zu erreichen. Bezogen
auf ihre Schaupldtze hat man gelegentlich die Bezeichnungen Forz-

9 Vgl. zu den terminologischen Problemen Kurt Schier, Sagaliteratur, Stutt-
gart 1970, 105 f.

10 Die Yngvars saga viOfpria, htsg. von Emil Olson, Kebenhavn 1912, erwihnt
ebenfalls Zyklopen (34: Dess &yns lyd kalla menn cikoples.), doch besteht hier nicht
die geringste Verbindung mit der Polyphem-Sage.



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 179

sogur Sulrlanda — «alte Geschichten aus dem Siiden» — oder «Siid-
landsfabeln» verwendet, um sie auf diese Weise von den typologisch
verwandten, aber ganz einem nordischen Milieu verhafteten «Notrd-
landstabeln» oder Fornaldarsigur Nordrlanda abzugrenzen. Auch die
Fornaldarsigur, «Vorzeitsagas», ziehen die verschiedenartigsten Stoffe
an sich, doch stillt sich dieser Stoffhunger zu einem guten Teil aus
oralen Quellen. Diesen miindlichen Ubetlieferungsschichten ent-
stammen nicht nur Bruchstiicke nordisch-germanischer Heldensage,
Altertiimlichkeiten aus schwedisch-norwegischer Lokalsage oder Ex-
zihlreflexe aus der kulturhistorischen Vergangenheit der Wikinger-
zeit, sondern in miindlicher Tradierung dirften iberdies die vielfach
verwerteten gingigen Welterzihlstoffe und internationalen Wandet-
motive zugeflossen sein, mogen sie sich auf orientalisch-byzantinische,
antike oder keltische Herkunft berufen. Eine auffillige und schon
deshalb erklirungsbediirftige Affinitit zeigt die Vorzeitsaga allerdings
zum geblendeten Riesen, und die Polyphem-Versionen, die nicht
weniger als viermal zum Repertoire eines Sagaerzihlers gehoren und
merkwiirdige Abwandlungen erfahren, bleiben nirgends blindes
Motiv wie in der vorher bertihrten Sigurdar saga pogla.

v

In ihrer vorliegenden Form wohl kurz vor 1300 aufs Pergament
gekommen und erhalten in einer Handschrift des 15. Jahrhunderts ist
die Geschichte von Konig Half und den Hilfskimpen, die Hdlfs saga
ok Hdlfsrekka. Sie setzt mit dem genealogischen Vorbericht tiber zwei
Konigssippen ein, deren gemeinsamer Abkommling Hélf im Verlauf
der Haupthandlung nach kurzem, doch bewegtemm Wikingerleben
wihrend eines Gastmahls mit einem Teil seines Gefolges einem ver-
riterischen Mordbrand zum Opfer fillt — freilich nicht ohne unfrei-
willige Komik, denn seine Kdmpen sind dermassen betrunken, dass
sie, obwohl sie das Feuer bemerken, einer um den andern wieder in
den Schlaf sinken, ehe sie zur Waffe greifen. Die Blendung des Riesen
verkniipft sich mit der Vorgeschichte:

Konig Hjorleif, der Vater Halfs, teilt vor der Dwina-Miindung am
Weissen Meer seine Mannschaft in drei Haufen, unternimmt mit einem
davon einen Vorstoss nach Finnmarken und iibernachtet vor der
Kiiste. Sie ziinden am Land Feuer an, wihrend zwei Begleiter zum
Wasserholen an einen Bergbach geschickt werden. Dort erblicken sie
einen brunnmigi, d.h. «einer, der in Brunnen uriniert», und zwar in
Gestalt eines Riesen oder Trolls. Der Konig macht im Feuer einen



180 Hans-Peter Naumann

Speer glithend, wirft und spricht dazu die Strophe: «Geh weg vom
Brunnen — du sollst mich nicht beléistigen! — erbiarmlicher Knecht, in
deine Hohle! Ich werde dir einen glithenden Speer senden, der deinen
Schnauzbart besudeln (d.h. mit Blut firben) wird.» Nach dieser
Drohung verschwindet der Riese in seiner Hohle, worauf sie nun
Wasser schopfen konnen. Als sie wieder am Feuer sitzen, antwortet
der Riese mit einer weiteren Strophe, in der zwei Verszeilen leider
defekt sind, die aber eine bosartige Prophezeiung erkennen lisst. Da
greift Hjorleif erneut zum Speer und trifft den Troll ins Auge.

Diese verstiimmelte Nachbildung charakterisiert den Zyklopen mit
demim Altnordischen sonst nur einmal belegten Appellativ brannmigit®
als Brunnenverschmutzer, der den Zugang zur Quelle verwehrt. Die
knappe Darbietungsform enthilt mit Mannschaftsteilung, Insel-
situation, Hohlentopos, Blendung mit glihender Waffe und Ver-
spottung des eindugigen Wesens bloss rudimentire Erzihlelemente
des Polyphem-Schemas, das wegen der fortgeschrittenen Motiv-
schrumpfung weder dem homerischen noch einem volksttimlichen
Zweig zugeordnet werden kann. Bemerkenswert ist die Integration
von zwei losen Strophen im eddischen Versmass. Thr Wortschatz
deutet auf eine altertiimliche Ubetlieferungsschicht, und sie wurden
nicht ohne Grund von Heusler und Ranisch als Beispiele fiir Troll-
besprechung vnd Weissagung in die «Eddica minora» aufgenom-
men.’2 Bs lisst sich allerdings kaum entscheiden, ob die strophen-
begleitende Prosa lediglich den erzihlerischen Zusammenhang herzu-
stellen hat und damit den Rahmen fir Trollverthohnung und Gegen-
prophezeiung abgibt oder ob die Stropheninformationen sich von
Anfang an auf ein Polyphem-Abenteuer beziehen. Aber auchwenn der
Prosakommentar erst nachtriglich vom Verfasser auf die Strophen-
situation hingefiihrt sein sollte, so ist er doch fester Bestandteil im
Weissagungsprogramm der Saga und etfilllt damit eine struktur-
bildende Funktion. Denn die Zukunftsweisung des Riesen, die sich
von der Blendungshandlung ja nicht trennen ldsst, greift tiber das
aktuelle Geschehen hinaus und findet in einer spiteren Erzidhlphase
mit dem Tod der Gemahlin Hjorleifs ihre Bestitigung.

11 Vgl. Johan Fritzner, Ordbog over det gatnle notske Sprog, Kristiania 1886,
Bd. I, zo00.

12 Eddica minora. Dichtungen eddischer Art aus den Fornaldarsdogur und
anderen Prosawerken. Zusammengestellt und eingeleitet von Andreas Heusler
und Wilhelm Ranisch, Dortmund 1903, Einleitung: LXXVIII, LXXXIII;
Text: 89, 49; vgl.auch Le Roy Andrews (wie Anm. 4) 79, dessen Ubersetzung det
Strophe ich herangezogen habe.



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 181

Vorausdeutungen auf zukiinftiges Geschehen in Form von Pro-
phezeiungen und Verwiinschungen oder als Vorgriffe aus auktorialer
Erzihlerperspektive spielen in den Fornaldarsigur tGberhaupt eine
grosse Rolle. Es wiirde sich gewiss lohnen, ihrer Bedeutung als er-
zdhltechnisches Mittel der Phasengliederung und der thematischen,
aber auch spannungsférdernden Strukturierung der Gesamtvorginge
einmal pachzugehen.13

In unserem nichsten Belegtext, der Qrvar-Odds saga, fungiert eine
Prophezeiung als Vorausdeutungsmoment in der Weise, dass sie
rahmenbildend die Gesamterzihlung umspannt. Die innere Ereignis-
kette ergibt sich aus der Wikingerbiographie des Oddr Grimsson aus
dem berithmten norwegischen Geschlecht der Leute von Hrafnista.
Zu Beginn der Saga wird dem jungen Oddr, der als Ziehsohn auf dem
befreundeten Hof Berurjédr in der Nihe von Stavanger aufwichst,
gegen seinen Willen von einer Seherin die Zukunft gedeutet. Sie
weissagt ihm, dass er 300 Jahre leben, viele Linder kennenlernen,
aber schliesslich zu Berurjédr den Tod durch seinen Hengst Faxi
finden werde. Oddr erschligt sofort das Pferd und vergribt es, ohne
allerdings seinem Schicksal zu entrinnen. Denn nach einem Leben
voller Abenteuer treibt ihn als hochbetagten Konig von Hunaland
die Sehnsucht noch einmal an seinen Geburtsort Hrafnista, und auf
der Rickreise kann er der Versuchung nicht widerstehen, auch
Berurjédr zu besuchen. Gerade als er die distere Prophezeiung der
Seherin aufgehoben glaubt, stosst sein Fuss gegen einen unter der
Erde verborgenen Pferdeschidel, aus dem eine Natter hervorschnellt
und ihn sticht. Oddr stirbt an der Verletzung und wird auf Berurjédr
bestattet. Das erste Abenteuer, das in diese rahmenumspannende
Untergangsprophetie eingeflochten ist, fithrt ihn nach Finnland und
in die Bezirke der Riesen:

Vom Sturm verschlagen geht Oddr mit seinen Genossen an Land,
muss aber — wie Odysseus — entdecken, dass er sich auf einer Insel
befindet, die reich an Wildern und Wildbret ist. Auf dem gegeniiber-
liegenden Festland geraten Riesen in ihr Gesichtsfeld, die Oddr eines

13 Zu anderen Gattungen der Sagaliteratur, den Islindersagas vor allem, liegen
eine Reihe von Untetsuchungen vor, die sich aber zumeist mit der Vorausdeu-
tungsfunktion von Triumen befassen. Vgl. Gerhard Loescher, Gestalt und Funk-
tion der Vorausdeutung in der islindischen Sagaliteratur, Diss. Tiibingen 1956;
zuletzt Robert James Glendinning, Triume und Vorbedeutung in der islendinga
saga Stutla Thordarsons (= Kanadische Studien zur deutschen Sprache und
Literatur 8), Bern-Frankfurt 1974 (mit Lit.). Methodisch richtungsweisend der
Aufsatz von Harald Burger, Vorausdeutung und Erzihlstruktur in mittelalterli-
chen Texten, in: Festschrift fiir Max Wehrli, Ziirich 1969, 125-153.



182 Hans-Peter Naumann

Abends zusammen mit seinem Ziehbruder Asmundr belauscht. Sie
horen, wie der Riesenkonig die Riesenmaid Gneip auffordert, die
skegoborn, d.h. die beiden birtigen Menschenkinder, zu téten. Gneip,
die eine Eisenstange bei sich fiithrt, wirft dreimal Felsbrocken nach
ihrem Boot, ohne ihnen jedoch schaden zu konnen. Oddr seinerseits
benutzt die magischen Pfeile Gusisnautar, die ihm sein Vater beim
Abschied von Hrafnista geschenkt hatte, und blendet die Riesin auf
beiden Augen. Die Genossen dringen anschliessend bis in die von
Feuern erleuchtete Trollhohle vor, wo der Riesenfiirst den Schiitzen
mit dem Namen Pfeil-Odd (Qrvar-Oddr) belegt. Qrvar-Oddr ant-
wortet mit einer VerhShnung und schiesst ihm mit einem seiner
Wunderpfeile ebenfalls ein Auge aus. Im einsetzenden Getiimmel
gelingt den Helden unbeschadet die Flucht aus der Hohle. Der Prosa-
bericht wird durch zwei Strophen erginzt, die Blendung und Namens-
gebung in poetischer Form nachvollziehen.

Die Wikingersaga vom Pfeil-Oddr wurde zwischen 1265 und 1275
verfasst und ist in einer relativ frithen Handschrift von ca. 1350 et-
halten. Sie gehort nicht nur zu den iltesten Sagas ihres Genres, sondern
diirfte im Erzihlkern weit in vorislindisch-norwegische lokale Sagen-
tradition hinabreichen. Obwohl eine Abfolge von Abenteuern die
Binnenhandlung nur locker zusammenhilt, steht gerade der Aufent-
halt im Riesenland nicht isoliert: Riickwirtsverweisend ist der Er-
zdhlabschnitt durch das magische Geschenk des Vaters, vorwirts
durch die pridisponierende Beﬁennung Odds als Pfeilhelden in den
Gesamtverlauf eingebunden. Das Polyphem-Schema bleibt wie in den
zuvor erwihnten rudimentiren Fassungen bei Koinzidenz in Einzel-
ziigen unerfillt. Zusitzlich homerentsprechend wire die Geste der
Steinwiirfe, wihrend mit dem femininen ersten Gegner, mit Doppe-
lung der Pfeilblendung und vor allem mit Zweidugigkeit der Ge-
blendeten neue Elemente volkstiimlicher Art hinzutreten. Es lisst sich
zeigen, dass das Riesenabenteuer Odds trotz der Motivverschmelzung
mit der klassischen Sage ein Erzihlmuster kopiert, das in der Abfolge
bestimmter invariabler Elemente einer typischen Mirchensequenz
entspricht.

Denn interpretiert man die Sagaphase gerechnet vom Aufbruch aus
Hrafnista bis zum Abschluss des Riesenabenteuers nach den Katego-
rien der strukturalen Funktionenanalyse, wie sie von Propp am russi-
schen Zaubermirchen entwickelt’+ und von Greimas auf erzihl-

14 Vladimir Propp, Morphologie des Mirchens, Miinchen 1972.



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 183

semantische Ebene ibertragen wurden,’s so lassen sich zunichst
einmal folgende konstitutive Funktionen im Sinne Propps isolieren:
Im Handlungskreis des Schenkers tritt der Vater Grim auf, der dem
Helden mit den Wunderpfeilen Gusisnautar das Zaubermittel tiber-
gibt. Auf diese Funktion — ‘Empfang eines Zaubermittels’ — folgt die
nichste, die Propp als ‘Raumvermittlung’ definiert. Diese rdumliche
Versetzung fithrt Oddr und seine Wikinger durch einen von zauber-
kundigen Finnen verursachten Sturm ins Riesenland und damit an den
Ort der folgenden Funktion mit der Charakteristik ‘Kampf’. Nachdem
der Held in direktem Zweikampf die Riesin Gneip beiddugig geblen-
det und damit iiberwunden hat, wird et mit dem Beinamen Pfeil-Odds
gekennzeichnet. Der ‘Markierungsfunktion’ schliesst sich der Sieg
Uber den eigentlichen Gegenspieler, den Riesenkonig an; dies ist die
konfliktlésende und finale Funktion der ganzen Sequenz. Ich verzichte
auf eine formale Darstellung, doch sollte selbst in der gebotenen
Verkiirzung die Mirchenhaftigkeit einer Strukturkonstante, wie sie
mannigfach im europiischen Zaubermirchen wiederkehrt, deutlich
geworden sein. Fragt man mit Greimas nach dem aktantiellen Objekt
der Bemiihungen Odds, so wire als thematische Triebkraft eines
Wikingers natiirlich das Streben nach Ruhm zu nennen. Da Oddr aber
erst am Anfang seiner Laufbahn steht, korrespondiert mit dem Be-
diirfnis nach heroischer Betitigung die negative Komponente noch
fehlender Auszeichnung. Dieses Mangelelement witd durch den Sieg
tiber die Riesen behoben.

v

Von den Wikingersagas, die in ihrem Kolorit wenigstens teilweise
an die skandinavische Expansionsepoche etinnern und wie die Hd/fs
saga und Qrvar-Odds saga zu ernsterer Grundstimmung tendieren, heben
sich die sogenannten Abenteuersagas durch reine Aventiurenhaftig-
keit und gliicklichen Ausgang ab. Ihr dominierendes Handlungs-
schema ist die Brauterwerbung, sei es durch List, Gewalt, wunderbare
Figung oder durch alles zugleich, und diesem Schema otdnen sich
die verschiedensten Motivkomplexe volkstiimlich-nordischer wie
fremder Provenienz unter’®.

Drei Brautfahrten bestimmen die Komposition der Hrolfs saga
Gautrekssonar, deren erste der in Vistergttland beheimatete Konig

15 Algirdas Julien Greimas, Strukturale Semantik, Braunschweig 1971.
16 Siehe dazu Vetf., Die Abenteuersaga. Zu einer Spitform altislindischer
Erzihlkunst, in: skandinavistik 8 (1978) 41-55.



184 Hans-Peter Naumann

Hrolfy fiir sich selbst, die zweite fiir seinen Bruder Ketill, die dritte und
gefihrlichste fiir den Waffengefihrten Asmundr unternimmt. Zwi-
schen die beiden ersten Brautziige fillt die Polyphem-Episode. Sie
resultiert in der Gewinnung des magischen Schwertes Risanautr
(nautr bedeutet Geschenk oder Gabe), das Hrdlf im weiteren Verlauf
der Geschichte zu aussergewchnlichen Leistungen befihigen wird.

Wihrend eines Sturmes wird das Drachenschiff Hro6lfs, das er zuvor
einem Bosewicht namens Grimar abgenommen hat, von der ibrigen
Flotte getrennt und nach einer bewaldeten Insel verschlagen. Hrolfr
geht mit dem Blutsbruder Asmund und zehn seiner Leute an Land.
Sie gelangen bald an ein grosses Haus, verschaffen sich gewaltsam
Eintritt und sehen im Inneren ein riesiges Bett und dariiber an einem
Pfeiler ein gewaltiges Schwert aufgehingt. Hrolfr vermutet eine
Riesenbehausung, sendet sechs Mann — vm nicht unnétig viele der
Gefahr auszusetzen — zuriick zum Schiff und wartet mit den Tapfer-
sten. Am Abend kehrt der Riese mit einem erlegten Eisbiren heim,
den er schlachtet, siedet und auftischt. Auch die Fremden lidt er zum
Essen ein, doch Hrolfr lehnt ab. Der Riese erklirt nun, ¢r habe den
Sturm entfesselt, der das Schiff an die Insel trieb, um die Erschlagung
seines Bruders Grimar an Hrolf zu richen. Er macht im Feuer eine
gegabelte Eisenstange glithend, mit der er zwei Begleiter aufs Mal auf-
spiesst und ins Feuer wirft. Der Vorgang wiederholt sich, so dass nur
Hrolfr und Asmundr iibrigbleiben, denen fiir den nichsten Tag ein
noch qualvollerer Tod angekiindigt wird. Der Riese legt sich schlafen,
nicht ohne vorher die Tire zu verrammeln. Hrolfr schligt dreimal
mit einem Brett gegen die Wand. Das erste Mal erwacht der Riese und
droht wiitend, das zweite Mal zuckt er zusammen, das dritte Mal liegt
er im Tiefschlaf. Hrélfr lisst Asmund auf seine Schultern steigen, um
das hingende Schwert zu erreichen. Asmundr 16st es von der Siule,
es entgleitet thm, Hrolfr fasst es im Fallen gerade noch an der Scheide.
Asmundr macht nun die Eisengabel glithend und treibt sie dem Riesen
in beide Augen, wihrend Hrélfr dem Schlafenden gleichzeitig das
erbeutete Schwert unter die Schulter stosst. Wie der Riese auffihrt,
wirft Hrolfr laut horbar ein Holzscheit gegen die Tir. Die Gegner
dort vermutend, tappt der Geblendete zum Ausgang, tillt mit der Tiir
krachend nach aussen, wo ihn die Blutsbrider mit grossen Holz-
kntppeln erschlagen.

Aus strukturaler Sicht endet Hrélfs Riesenerlebnis prizis bei det-
jenigen Erzihlfunktion, mit der Qrvar-Odds Abenteuer begann: beim
Empfang des Zaubermittels. Die Sequenz ist folglich durch voraus-
liegende Funktionen im Inventar Propps besetzt und wird eingeleitet



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 185

durch die riumliche Bewegung des Helden, konkret durch eine neuet-
liche Seereise Hrolfs. In der sich anschliessenden Aktion, der soge-
nannten ‘Ersten Funktion des Schenkers’, wird der Held - ich zitiere
Propp — «auf die Probe gestellt, ausgefragt, iiberfallen usw., wodurch
der Erwerb des Zaubermittels eingeleitet wird»?7. Da der kiinftige
Schenker als auf Blutrache sinnender Riese eindeutig feindlich auf-
tritt, fallt auch die ‘Reaktion des Helden’ — die nichste Funktion —
negativ aus: «Der Held rettet sich vor dem Anschlag auf sein Leben,
indem er das Mittel des feindlichen Wesens gegen dieses selbst in
Anwendung bringt.» Dies geschieht in unserem Fall gleich doppelt,
nimlich als Blendung mit der Eisengabel und als Schwertstoss. Der
abschliessende Gewinn des Zaubermittels, der magischen Waffe Risa-
nautr, lisst sich mit Greimas, um eine erginzende Interpretation hin-
zuzufiigen, als Konsequenz aus einer qualifizierenden Priffung des
Helden charakterisieren. Diese Prifung kann als syntagmatisches
Schema von 5 Funktionen beschrieben werden. Auf das binire Be-
deutungspaar mit der Notation ‘erste Funktion des Donators versus
Reaktion des Helden’ folgt ‘Konfrontation versus Gelingen’ und
als spezifizierende Konsequenz det ‘Empfang des Adjuvanten’8. Mit
dieser Erprobung ist der Held fiir weitere entscheidende Priifungen
qualifiziert, die im Falle der /rdlfs saga schliesslich zum Erwerb des
Wunschobjekts, der Prinzessin, fithren. Da Hrolfr dreimal auf Braut-
fahrt zieht, sind jedem Werbungszug wiederum entsprechende Prii-
fungen untergeordnet, so dass sich im ganzen aus einer Folge von
invarianten Grundkomponenten der schematische Gesamtbauplan
dieser Abenteuersaga ergibt.

Inhaltlich stellt sich die recht spannend erzihlte, mit sarkastischen
Repliken durchsetzte und mit allerlei typischen Sagarequisiten aus-
staffierte Geschichte selbst in gedringter Zusammenfassung als einzi-
ges Motivkonglomerat dar. Nicht nur erinnert die durch Zauber-
wetter bewirkte Anniherung an die Insel an die Qrvar-Odds saga, die
Art der Gefihrtenspiessung an die Marienlegende, der Schauplatz des
Hauses statt Hohle sowie die Zweidugigkeit an die kontinentale Tra-
dition des Dolopathos, sondern es findet sich auch reichlich Homeri-
sches, wie etwa die Mannschaftsteilung mit Selektion der Tapfersten,
das Eindringen in die Behausung bei Abwesenheit des Riesen, nach-
einander je zwei Gefihrten auf einmal totet und frisst der klassische
Polyphem, wihrend Odysseus selbst zunichst den Plan hegt, dem

17 Morphologie des Mirchens (wie Anm. 14) 43 ff.
18 Vgl. Gteimas, Strukturale Semantik (wie Anm. 15) 182f.



186 Hans-Peter Naumann

Schlafenden «das geschliffene Schwert von der Hiifte zu reissen, um
ihm die Brust zu durchgraben, wo Zwerchfell und Leber sich treffen,
mit nachbohrender Faust» (Voss-Ubersetzung, Vers 3o0of.). Das
Kannibalenmahl des Zyklopen endlich diirfte zum Scheinverzehr des
Eisbiren tabuisiert sein. Andererseits signalisiert diese Fassung mit der
besonderen Befreiungslist einen durchaus eigenstindigen Zug, wih-
rend anderes einem typisch sagamissigen Erzihlvorrat entstammit.
Man hat vermutet, dass der Verfasser der relativ jungen Hrélfs saga
aus einer islindischen Familiensaga, det VVatnsdela saga, und aus einer
weiteren Votzeitsaga, detr porsteins saga Vikingssonar, abgeschrieben
hat19. Falls den dargelegten Motivbeziigen zu trauen wire, dann
miisste der Sagamann ausserdem die Qrvar-Odds saga, irgendeine
lateinische Bearbeitung der Odyssee sowie weitere Quellen benutzt
haben, um sein Riesenabenteuer zusammenzubrauen. Dies scheint
doch wenig wahrscheinlich. Es erweist sich vielmehr, dass die gene-
tische Motivvergleichung je mehr ins Leere stossen muss, je mehr
Konvergenzen sich aus den verschiedensten Quellen und Beleg-
gruppen ergeben. Berticksichtigt man ausserdem, dass in allen bisher
erwihnten Fassungen durchaus variable Erzihlkomponenten auf-
treten, die Kernfabel aber nie an einen bestimmten Helden gebunden
ist, so wird man mit einem festgeformten nordischen Ubetlieferungs-
typ kaum rechnen diitfen. Umgekehrt wiire allerdings denkbar, dass
das Strukturmuster der Heldenerprobung gewisse frei verfligbare
Polyphem-Motive geradezu anzieht, sobald es auf die stereotype und
verbreitete Topik der Wikingerfahrt ins Unholdland mit Trollhéhlen-
abenteuer oder Riesenkampf bezogen ist20. Die Hdlfs saga ok Halfs-
rekka und Qrvar-Odds saga, aber auch die Hrilfs saga Gautrekssonar
liefern hierfiir die Beispiele. Anders verhilt es sich mit dem legenda-
rischen Polyphem der Mariu saga. In ihrem Falle wire die Autoritit
einer mittelalterlichen Ausgangsform in Betracht zu ziehen, und ich
denke dabei in erster Linie an den lothringischen Dolopathos, auf den
mit der letzten altnordischen Polyphem-Version nun zuriickzukom-
men sein wird.

VI

Dieses Zeugnis findet sich ebenfalls in einer Vorzeitsaga vom
Abenteuertyp, in der Egils saga einbhenda ok Asmundar berserkjabana.

19 Dazu Lee M, Hollander, The Source of the Polyphemos Episode of the
Hrolfssaga Gautrekssonar (wie Anm. 5).

20 Vgl. Helga Reuschel, Untersuchungen tiber Stoff und Stil der Fornaldarsaga
(wie Anm. 5) 112f,



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 187

Die Darbietungsform der Geschichte von Egil Einhand und Asmund
dem Berserkertoter ist eine Rahmenerzihlung, die drei Lebensberichte
vereint. Auf der Suche nach zwei entfithrten Jungfrauen gelangen
Egill und Asmundr nach den Jotunheimar zur Riesenkonigin Arin-
nefja, die ihre Giste mit einer Mahlzeit Griitze bewirtet. Wihrend die
Griitze im Kessel kocht, teilen die drei sich gegenseitig ihre Biogra-
phie mit, wobei Egils Jugend sich durch ein Riesenerlebnis tiber-
schattet erweist:

Beim Schwimmen im Meer wagt sich der zwélfjihrige Egill zu weit
hinaus, wird an eine fremde Kiiste gespiilt und dort von einem Riesen
gefangengenommen, dem er acht Jahre die Ziegen hiiten muss. Eines
Tages findet er im Wald eine Katze, die er mit zur Hohle nimmt. Als
der Riese ihn am Abend bei der Heimkehr fragt, wie er im Dunkeln
den Weg gefunden habe, antwortet Egill, das verdanke er seinen
Goldaugen, und zeigt ihm in der Finsternis die leuchtenden Katzen-
augen?!. Der Riese verspricht ihm die Freiheit, wenn er ihm die Augen
einsetzt. Nachdem er sich fiir die Prozedur hat fesseln lassen, bohrt
Egill ihm mit einem zweizackigen Spiess die Augen aus, worauf der
Geblendete den Betrug erkennt, seine Fesseln zerreisst und sich in die
Hohlenoflnung setzt, damit Egill nicht entkommen kann. Egill aber
zieht dem grossten Bock die Haut ab und nidht sie um sich. Als die
Ziegen nach vier Tagen endlich aus der Hohle gelassen werden,
betastet der Riese jedes Tier einzeln und sagt zum zuletzt herbei-
dringenden Egill: «Wind scheint aufzukommen, es poltern die
Klauen meines Bockesy. (Vind veit ni d, at brakar i klaufum d kjappa
minum.) — und als Egill an ihm vorbei will, fasst er ihn mit beiden
Hinden: «Hoch kriechst du nun, Hornbart, und ziemlich dick bist
du um die Schenkel.» (Hagt hokrar pi ni, Hornskeggi!, ok heldr pykkr
um baguna.) Egill jedoch reisst sich so heftig los, dass das Fell platzt und
er in die Freiheit entschliipft.

Mit einer iiberraschenden Wendung bietet ihm nun der Riese als
Dienstlohn einen goldenen Ring an. Wie Egill ihn nehmen will, zieht
der Riese die Hand zuriick und schligt ihm das rechte Ohr ab. Egill
haut seinerseits dem Riesen die rechte Hand ab und gewinnt so den
Ring. Den Riesen lisst er leben — aber in Kummer — wie es in der ab-
schliessenden Verhohnung heisst, und zieht davon.

21 Dije Episode mit den Katzenaugen findet sich iibrigens auch in einem neu-
norwegischen Mirchen aus Sunnfjord; vgl. Hackman, Die Polyphemsage in der
Volksiibetlieferung (wie Anm. §5) 38; Lagerholm, Einleitung zur Ausgabe (wie
Anm. 4) XXXIII.



188 Hans-Peter Naumann

Als erstes sei die Aufmerksamkeit auf die Ubereinstimmungen mit
dem Marienwunder gelenkt, die mit den Fluchtumstinden im Bocks-
fell, besonders aber mit der Anrede des Riesen an seinen Bock bis zu
wortlicher Entsprechung reichen?2. Obzwar beide Fassungen in ande-
ren Ziigen variieren, diirften sich diese Berithrungspunkte nur durch
gegenseitige Beeinflussung oder durch Abhingigkeit von einer dritten
Quelle erkliren lassen. Wie diese Quelle ausgesehen haben konnte, mag
der lateinische Dolopathos von 1185 verdeutlichen: Hier wird von der
Blendung eines zweidugigen Riesen erzihlt, die nicht im Schlaf, son-
dern durch ein Betrugsmanéver zustandekommt. Dem Helden gelingt
die Flucht /» Bocksfell, wobei der Riese die Verinderungen am ver-
meintlichen Tier ertastet und dazu bemerkt: «Du bist feist, du sollst
mir heute den Bauch fiillen.» Nachdem der Held den Riesenhinden
mit einem Satz entsprungen ist, zieht der Riese einen Ring vom Finger
und spricht: « Nimm diesen goldenen Ring als Gabe von mir; du hast
ihn wohlverdient». Kaum an den Finger gesteckt, zwingt der Ring
seinen Triger unaufhorlich zu rufen: «Hier bin ich! Hier bin ich!»
Der Held kann sich der Verfolgung dutch den Riesen nur dadurch
entziehen, dass er den Finger abbeisst.

In der Egils saga einbenda, die der lateinischen Redaktion am nich-
sten steht und die als einziges nordisches Zeugnis die abschliessende
Ringepisode kennt, ist die magische Wirkung des Ringes verblasst
oder umgestaltet, wihrend das Motiv des sog. ‘kleinen Verlustes’
erhalten bleibt. Egill verliert zwar das rechte Ohr, behilt aber wie der
namenlose Held des Dolopathos das Leben. Dieses Motiv wird sich
beim nichsten und gefihrlicheren Riesenabenteuer Egils wiederholen,
in dessen Verlauf er den rechten Arm einbiissen und den Beinamen
einbendi, «der Einarmige», davontragen wird. In der steigernden
Wiederholung lassen sich somit wiederum bestimmte invariante
mirchenihnliche Sequenzen fassen, die mit der Kennzeichnung des
Helden, d.h. mit der Markierungsfunktion im Sinne Propps enden.

Wie aber wire nun das Verhiltnis der Egils saga einbenda zum Poly-
phem-Mirchen des Dolopathos zu erkliren? Als direkter Uberliefe-
rungstriger diirfte die lateinische Redaktion des Welterzihlstoffes von
den «Sieben Weisen Meistern» aus verschiedenen Griinden kaum in
Frage kommen. Nach dem Prosaroman des Johannes de Alta Silva
schuf aber schon in den Jahren zwischen 1207 und 1210 der alt-

22 Auch das Geridusch der Bocksfiisse am Felsboden der Hohle wird in beiden
Texten mit nahezu iibereinstimmender Phrase wiedergegeben (Mariu saga: ok
hlammadi fram aa hellisgolfinu; Egils saga einhenda: ok blammadi mjok vid d hellis-

golfinu).



Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur 189

franzosische Dichter Herbert ein iiber 12000 Achtsilber umfassendes
Versepos gleichen Titels, das die Polyphem-Geschichte mit nur un-
wesentlichen Abweichungen tibernimmt23. Im Jahre 1226 beginnt mit
der Ubertragung des Roman de Tristan et Isen)t durch den Bruder
Robert jene ungemein fruchtbare Ubersetzungstitigkeit am norwegi-
schen Konigshof, die den Norden mit den franzdsischen und anglo-
normannischen Stoffkreisen bekannt macht. Ein altfranz&sischer Dolo-
pathos gehort zwar nicht zu den erhaltenen Ubersetzungen, was aber
seine Kenntnis oder nachahmende Bearbeitung nicht zwingend aus-
schliessen muss. Dass eine andere Fabel aus den «Sieben Weisen
Meistern» durch franzosische Vermittlung in nordisches Milieu
transferiert wurde, hat der Uppsalienser Volkskundler Dag Strombick
am Flrda pdttr heimska der altislindischen Flateyjarbdk nachgewiesen24.
Auch die Egils saga einbenda, die im Grunde wenig vom Charakter einer
alten Vorzeitsaga bewahrt und in ihrem Stoffhunger eher den ritter-
lich-mirchenhaften Texten nahesteht, konante ihr Polyphem-Aben-
teuer auf diesem Wege bezogen haben.

Obwohl die stofflichen Indizien einiges Gewicht fiir sich bean-
spruchen diirfen, vetlieren sich die genetischen Spuren letztlich wie
so oft in der Mittelaltetliteratur in der anonymen Tradition einer intet-
nationalen Erzihlgemeinschaft. Vorrangig erscheint mir daher nicht
die Frage nach dem woher — so interessant sie sein mag —, sondern das
Augenmerk der Sagaforschung sollte sich stirker darauf konzentrieren,
nach welchen Regularititen sich die Verarbeitung einer Inhalts-
substanz vollzieht. Wie sich der nordische Polyphem in den Erzihl-
vorgingen reproduziert und reprisentiert, darauf wollte dieser Beitrag
wenigstens eine Teilantwort versuchen.

23 Ausgabe: Li Romans de Dolopathos, hrsg. von Anatole de Mont-Aiglon,
0.0. [Paris] 1856, Vets 8229-8563.

24 Dag Strombick, Uppsala, Iceland, and the Otient, in: Eatly English and
Norse Studies. Festschr. Hugh Smith, London 1963, 178-190.



	Das Polyphem-Abenteuer in der altnordischen Sagaliteratur

