
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 75 (1979)

Heft: 3-4

Artikel: Beten "mit zertanen armen" : ein alteidgenössischer Brauch

Autor: Ochsenbein, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beten 'mit zertanen armen' - ein alteidgenössischer Brauch

Von Peter Ochsenbein

Für Herrn Prof. Dr. Heinz Rupp, Basel, zum 60. Geburtstag

Die Eidgenossen knien unmittelbar vor einem blutigen Treffen auf
dem Schlachtfeld nieder und rufen Gott und die Heiligen mit vertanen
armen um Beistand und Sieg an. Diese eindrückliche Szene ist uns aus
der älteren schweizerischen Chronistik bestens vertraut. Aus der Reihe
der zahlreichen Schilderungen, wie sie vor allem in den nach den

Burgunderkriegen entstandenen Chroniken und nach der Reformation
meist von katholischen Historiographen immer wieder festgehalten
werden1, sei hier wenigstens eines der frühesten Zeugnisse angeführt,
das zugleich die wichtigen Elemente dieser fast toposartigen Beschreibung

in knapper Form vereinigt: 1478 - zwei Jahre nach der Schlacht

von Grandson - arbeitet Peter von Molsheim im Auftrag des Freiburger

Rates die erste kurze Berner Chronik des Diebold Schilling zu
einer amtlichen Freiburger Chronik um; das Gebet der eidgenössischen

Truppen vor der Schlacht bei Grandson und die Reaktion der

Burgunder schildert der Freiburger Chronist folgendermassen :

Do gesachen sy [die Eidgenossen] den herzogen mit einem unsäglichen mech-
tigen volk, die man schaste für 9000 man, bereit und in guter Ordnung halten
und gerüst, an sy ze ziechen, das ouch schier beschach. Do knüwote jederman
nider mit zertanen armen und bettet jeklicher fünf paternoster und fünf ave
Maria, als das die fromen Eydgnossen jewelten bishar in guter gewonheit har-
bracht hand. Do das die Burguner gesachen, do meinten sy, die Eydgnossen
wären darumb nidergefallen, das sy den herzogen umb gnad bettend und sich an
ir ergeben wetten, und viengen an ze schrigen all mit lutter vygenklichem schryen
das gar ein wild getemer [nhd. Lärm] ward2.

Drei Dinge fallen an dieser Beschreibung auf:
1. Die Eidgenossen beten, während das Burgunderheer gegen sie

heranzieht, fünf Paternoster und Ave Maria. Wo in den Chroniken der
Inhalt des schweizerischen Schlachtgebets erwähnt wird, werden
meistens wie hier fünf, zuweilen auch nur drei Vaterunser und AveMaria

genannt. In den späteren Schlachtenbeschreibungen zum Kappeler-
und zum Hugenottenkrieg beten die katholischen Krieger zu den fünf

1 Der grösste Teil der Belege ist zusammengestellt bei L. Zehnder,
Volkskundliches in der älteren schweizerischen Chronistik Schriften der Schweiz.
Ges. für Volkskunde, 60), Basel 1976, 160-164.

2 Peter von Molsheims Freiburger Chronik der Burgunderkriege, hg. von
A. Büchi, Bern 1914, 147.



130 Peter Ochsenbein

Vaterunser und Ave Maria zusätzlich das Apostolische
Glaubensbekenntnis3. Die Verbindung des Herrengebetes (Mt 6,9-13) mit dem
Gruss des Engels an Maria (Lc 1,28 und 1,42)+ war bereits seit dem

13. Jahrhundert allgemein üblich. Die fünffache Wiederholung dieser

beiden, meist auch von Laien noch in lateinischer Sprache auswendig
rezitierten Orationen lässt sich in spätmittelalterlichen Quellen (vor
allem in Gebetbüchern) vielfach nachweisen. Sehr oft werden mit der
Fünfzahl der genannten Reihengebete die fünf Wunden Christi
geehrt5. Diese weit verbreitete Gebetsintention findet sich auch in
einzelnen schweizerischen Schlachtenbeschreibungen, so etwa in der
Heinrich Brennwalds zur Schlacht bei Frastanz (1499), wo der Urner
Hauptmann Heini Wolleb seinen Mannen befiehlt, jeder solle die fünf
Paternoster und Ave Maria verrichten in das wirdig liden Cristi und in
sin heiig j wunden, das er durch sin biter liden und sterben inen kraft und macht

geb wider ire vigend6.

2. Die Reihengebete werden von den eidgenössischen Kriegern in
beidbeinig kniender Stellung und, wie es fast durchgängig in den
einzelnen Chroniken heisst, mit vertanen armen verrichtet. Andere Formeln
für die Haltung der Arme lauten : mit usgespannen armen"1, krü^wjs mit
usgespannen armen9, extensis in celum brachiis9. Die Arme sind also
ausgebreitet oder ausgespannt, wobei die knappen Formeln die genaue Lage
von Ober- und Unterarm zum Körper und die Haltung der Hände
nicht oder nur andeutungsweise zu bestimmen vermögen. Krü^wjs
mit usgespannen armen intendiert wohl ein das Kreuz imitierendes

waagrechtes Ausspannen der Arme, in der Formel extensis in celum

brachiis hingegen wird das senkrechte, himmelwärts gerichtete
Ausstrecken betont. Die allgemeine Formel mit vertanen armen mag zudem

jene Armgebärde assoziieren, wie sie der katholische Priester noch
heute bei einzelnen Gebeten innerhalb der Messe (vornehmlich wäh-

3 Vgl. Zehnder (wie Anm. 1) 163.
4 Die abschliessende, nichtbiblische Bitte Sancta Maria, mater Dei... im Ave

Alaria wird erst seit der zweiten Hälfte des 16.Jahrhunderts allgemein üblich;
vgl. Lexikon der Alarienkunde I, Regensburg 1967, 485 f.

5 Nach der Berner Chronik des Benedikt Tschachtlan (1469-70) haben die
Berner bereits nach dem Gefecht bei Galtern (29. März 1448) u.a. festgelegt:
ouch all fritag durch das ganze far sol man bäten ze mittemtag fünfpaternoster und ave-

maria dem bitteren sterben und herzbrechen unseres hern Jesu Christi (nach Zehnder [wie
Anm. 1] 291).

6 Bd. 2, hg. von R. Luginbühl Quellen zur Schweizer Geschichte N.F. I,
2), Basel 1910, 404.

7 Vgl. Zehnder (wie Anm. 1) 162 zur Schlacht an der Calven (Brennwald).
8 Ebenda, zur Schlacht bei A'Iarignano (Schwinkhart).
9 Ebenda 161 zur Schlacht bei Alurten (Knebel).



Beten 'mit zertanen Armen' 131

rend des Kanons) ausführt: Ober- und Unterarm sind ausgebreitet,
aber nicht vollständig waagrecht ausgestreckt, sondern angewinkelt,
so dass die inneren Handflächen auf Schulterhöhe gegeneinander
schauen. Das Missale Romanum fasst diese Gebärde unter den
Kurzformeln extensis manibus bzw. disjunctis manibus und umschreibt sie

im 'Ritus servandus in celebratione Missae' folgendermassen: tum
extendit [sc. sacerdos] manus ante pectus, ita ut palma uniiis manus respiciat
alteram, et digitis simul junctis, quorum summìtas humerorum altitudinem

dìstantìamque non excédât, quod in omni extensione manuum ante pectus
servatiti0. Dass nun selbst bei einer so ausführlichen Beschreibung noch
Varianten in der Armhaltung möglich sind (zumal etwa die Anwinke-
lung von Ober- und Unterarm nicht exakt determiniert ist), diese für
uns hier wichtige Beobachtung wird machen, wer die Armgebärde
verschiedener Zelebranten vergleicht. Dies mag exemplarisch dafür
sein, dass selbst ausführliche verbale Deskriptionen eine solche oder
ähnliche Gebärde nie genau festlegen können, um so weniger
Kurzformeln, wie sie in den meisten hier zu besprechenden Quellen zu
finden sind. Die Frage, welche verschiedenen Haltungsvarianten in der

allgemeinen Formel mit vertanen armen im Spätmittelalter möglich
waren, lässt sich eigentlich nur mit Hilfe überlieferten Bildmaterials
angehen. Bevor dies hier versucht werden soll, sei zunächst folgendes
festgehalten: in allen diesen angeführten Fällen handelt es sich

eindeutig um eine offene Gebetshaltung, bei der - im Gegensatz zu dem
im Spätmittelalter üblichen geschlossenen Typus - die Hände nicht
miteinander verbunden, sondern frei sind.

3. Die Burgunder hätten, so Peter von Molsheim, beim Anblick der
mit vertanen armen betenden Schweizer geglaubt, diese wollten sich
dem Herzog ergeben. Ob die Burgunder die Gebetshaltung ihrer
Feinde tatsächlich missverstanden haben, ist schwer zu sagen. Immerhin

berichtet sie auch Diebold Schilling, der selber an den Kriegen
teilgenommen hat und dem hier Peter von Molsheim verpflichtet ist".
Interessant ist, wie der deutsche Humanist Willibald Pirkheimer in
seinem 15 26-15 30 verfassten 'Bellum Suitense' die gleiche Szene schildert:

Als sie [die Eidgenossen] des Feindes wahr genommen, sandten sie eiligst
Boten an die Ihrigen, die noch nicht (cs war Aiorgcn) aufgebrochen waren, und
mahnten sie zur eiligsten Hülfleistung. Sie selbst aber starck gerüstet, die Feinde
zu empfangen, fielen auf die Kniee und flehten Gott um seinen Beistand an. Als
dies der Burgunder sah, rief er ihnen zu : mit Nichten soll ihnen Gnade werden,

10 Alissale Romanum ex decreto sacrosaneti concüii Tridentini [...], Rom
2i924, LIV.

11 Zehnder (wie Anm. 1) 161.



132 Peter Ochsenbein

wohl aber alle durch den Strick umkommen! Er glaubte nemlich, sie flehten um
Gnade. Einige aber, dieses Gebrauchs der Eidgenossen wohl kundig, sprachen:
«Keineswegs, durchlauchtigster Fürst, kommen diese, um Gnade anzuflehen,
wohl aber um tapfer zu streiten ; denn auf solche Weise rufen sie immer den
göttlichen Beistand an, so oft sie in eine Feldschlacht sich einlassen12.

Die Beschreibungen, ob Wahrheit oder nur ausschmückender
Zusatz, verraten jedenfalls vorerst so viel, dass bereits um 1480 das

kniende Beten mit vertanen armen nicht mehr allgemein verbreitet

gewesen sein muss, so dass Leute, die den Ritus nicht kannten, ihn
missverstehen konnten. Zudem scheint es tatsächlich einen Gestus der

Unterwerfung gegeben zu haben, der der Gebetsgebärde der Eidgenossen

gleichförmig war. Eine Miniatur in Diebold Schillings Berner
Chronik zeigt die eidgenössische Besatzung von Grandson, wie sie

sich vor dem Städtchen den Burgundern unterwirft. Die Männer knien

vor dem Herzog und halten die Arme genau gleich, wie der Priester
im 'Ritus servandus in celebratione Missae' verpflichtet wird13.

Einen weiteren Hinweis, dass die eidgenössische Gebetsgebärde auf
dem Schlachtfeld nicht mehr allgemein üblich war, gibt ein Beleg, der
erstmals in der zwischen 1508 und 1516 entstandenen Schweizerchronik

Heinrich Brennwalds erscheint. Der Chronist führt folgende Prahlerei

in direkter Rede an, mit der sich deutsche Landsknechte unmittelbar

vor Ausbruch des Schwabenkrieges gegenüber den Eidgenossen
Mut machen : si wôltind inen den alten Got, die mets( %fi Neisidlen [die heilige

Jungfrau Maria in Einsiedeln] und ir klafter bât %û porteil geben™.

Als Längenklafter galt üblicherweise «das Mass der ausgespannten
Armen eines ausgewachsenen Mannes bis zu den Fingerspitzen»15.
Mit Klaftergebet ist wohl eindeutig das Beten mit vertanen armen (hier
in der Form des streng waagrechten Ausbreitens), vermutlich direkt
das Schlachtgebet der Eidgenossen gemeint. Zielpunkt einer Schmähung

kann der Ritus nur werden, wenn er von den deutschen
Landsknechten nicht selbst ausgeführt, sondern als etwas Fremdes, als eine

Eigenart der ihnen verhassten Schweizer empfunden wird. Diese

dagegen sehen im Schlachtgebet und in der damit verbundenen Gebetshaltung

einen, wie die Chronisten immer wieder hervorheben, schon

12 Bilibald Pirkheimers Schweizerkrieg und Ehrenhandel mit seinen Feinden

zu Nürnberg, übersetzt von E. Münch, Basel 1826, 101 f. ; vgl. R. Feller und
E. Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz, I, Basel 1962, 155-158.

13 Diebold Schilling, (amtliche) Berner Chronik, IV, Bern 1945, 629.
14 Bd. 2 (wie Anm. 6) 347; ähnlich auch in der Berner Chronik des Valerius

Anshelm, hg. vom Hist. Verein des Kantons Bern, II, Bern 1886, 106 und in
'Ursprung. Grundtliche Bewegung, Anlaß und Ursach des tödtlichen Kriegs', in:
Rätia 4 (1869) 26.

15 Schweiz. Idiotikon 3, 633.



Beten 'mit zertanen armen' 133

von den Vorfahren gepflegten Brauch, den es zu bewahren gilt. Der
humanistisch gebildete Albrecht von Bonstetten etwa \ ersucht in seiner

'Beschreibung der Burgunderkriege' die Institution bereits bei den
römischen Kaisern Theodosius und Konstantin nachzuweisen: Nun
hatt das Volck an im ain Gewonhait, ee das sy anheben! \e stritten, das sy sich

knliwende mit vertanen armen in gellche des häiligen crüf% dem obrosten
überwinder mit irem gebett bevelhend. Als wir lèsent Theodosium getan habe, do er
sich sach umgeben sin mit den vynden, hub an ^e betten, machende vor Im das

hailig crüt%, und verdient dardurch den sige; das ouch Constantinus pflag %e

tünde, und behielt in krafft desselben häiligen crüt^ vil sigen16. Gebetshaltung
und möglicherweise auch der fünf- oder dreifache wiederholte
Gebetstext sind nicht nur vom Brauch her verpflichtend, ihre genaue
Einhaltung bürgt für den Sieg.

Ich kann hier nicht auf die noch nie genauer untersuchte Frage
eingehen, welche Bedeutung und Funktion ursprünglich dem Schlachtgebet

mit vertanen armen zukam. Es «dürfte seine Grundlage in der
mittelalterlichen Anschauung von der Schlacht als einem Gottesurteil
haben»17. Aus hochmittelalterlicher Zeit gibt es zahlreiche Belege,
dass die Krieger unmittelbar vor einer blutigen Auseinandersetzung
an einer religiösen Feier teilnehmen und den Sieg oder die Niederlage
Gott als dem Schützer des bellum iustum anheimstellen18. Ob die
mittelalterliche Idee des Gottesurteils den eidgenössischen Soldaten noch im
Burgunder- und Schwabenkrieg vertraut war, oder ob nur noch das

von den Vorfahren übernommene Brauchtumsmässige überwogen
hat, bleibe dahingestellt, entscheidend ist hier lediglich die Feststellung,

dass offenbar die Heere des burgundischen Herzogs und Kaiser
Maximilians das Beten mit vertanen armen selber nicht gepflegt haben.

Nachzutragen bleibt, dass die Eidgenossen jeweils auch nach einer
Schlacht offenbar den gleichen Ritus, nun als Dankgebet für den von
Gott ihnen verliehenen Sieg, vollzogen haben1'.

16 Archiv für Schweizerische Geschichte 13 (1862) 306.
17 Zehnder (wie Anm. 1) 163.
18 Vgl. M. Jahns, Über Krieg, Frieden und Kultur, Berlin 2i893, 165 und die

bei Zehnder (wie Anm. 1) 164 angeführte Lit. - Vielleicht dürfte der
Schlachtgebetsritus der ausgebreiteten Arme im Zusammenhang mit dem als Gottesurteil
im Rechtsritual noch in der Karolingerzeit verbreiteten stare ad crucem einen
Zusammenhang haben; vgl. dazu H. Fischer, Die offene Kreuzhaltung im Rechtsritual,

in: Festschrift Artur Steinwenter Grazer Rechts- und staatswissen-
schaftl. Studien 3), Köln 1958, 9-57, bes. 46-52, hier jedoch ohne Hinweis auf
das Schlachtgebet. Beten mit ausgebreiteten Armen wird vielfach in den
altfranzösischen 'Chansons de geste' erwähnt: L. Gougaud, Les gestes de la prière, in
L.G., Dévotions et pratiques ascétiques du moyen âge, Paris 1925, 4 und 13f.

19 Belege bei Zehnder (wie Anm. 1) 160-163.



134 Peter Ochsenbein

II
So banal zunächst die Feststellung sein mag: nicht Geistliche oder

an ein Kloster gebundene Personen haben das eidgenössische Schlachtgebet

mit vertanen armen verrichtet, sondern Laien, und es ist öffentlich
von einer Gemeinschaft vollzogen worden, nicht als stille
Privatandacht eines Einzelnen. Während das kreuzbezogene Ausbreiten der
Arme vom Klerus und von der Klostergemeinschaft einschliesslich
der Monialen durch das ganze Mittelalter und teilweise bis heute -
sowohl gemeinschaftlich wie in privater Devotion - gepflegt wurde,
war die offene Gebetshaltung bei Laien bereits seit dem Frühmittelalter

im Schwinden, im ausgehenden 15. Jahrhundert jedenfalls bei
gemeinschaftlichem Gebet und im Beiwohnen liturgischer Handlungen

kaum mehr vorhanden20. Ohne hier auf die Geschichte der christlichen

Gebetsgebärden genauer eingehen zu wollen, lässt sich, was ihre
historische Entwicklung bei den Laien betrifft, vereinfacht folgendes
festhalten: Abgesehen von der Prostration, die in neuerer Zeit immer
mehr zurückgedrängt wurde, sind alle übrigen körperlichen
Grundhaltungen (Sitzen, Knien, Stehen) jederzeit gepflegt worden. Eine

20 Zum folgenden vgl. Gougaud (wie Anm. 18) 1-42; C. Sittl, Die Gebärden

der Griechen und Römer, Leipzig 1890, 174-199 (Gebärden des Gebetes),
bes. 175 f. und 198F ; T. Ohm, Die Gebetsgebärden der Völker und das Christentum,

Leiden 1948, 251fr. u. 323(1.; L. Eisenhofcr, Handbuch der katholischen
Liturgik I, Freiburg i.Br. 1932, 251-268; A. Hänggi, Liturgische Körperhaltung,

in: Lexikon für Theologie und Kirche 6 (1961) 1102F ; E. v. Severus,
Gebet, in: Reallexikon für Antike und Christentum 8 (1972) 1228-1232. -
Bereits im ausgehenden 13.Jahrhundert war selbst in einzelnen Fraucnklöstem
das gemeinschaftliche Beten mit ufgespanneten armen nicht mehr üblich, wie eine
Stelle aus dem mystischen 'Legatus divinae pietatis' (lib. IV, 16) der Zisterzienserin

Gertrud von Flelfa (1256-1301/2) zeigt, hier in der zu Beginn des 15.
Jahrhunderts entstandenen mhd. Übersetzung 'Ein botte der götlichen miltekeit':
Do sprach sii: «O du allerbester meister, lere mich doch ein ding, domit wir din marter
besunders eren süllent hl Do sprach er: «Do süllent ir krülzewls betten mit ufgespanneten
armen der minne, in der ich ufgespannet stunt an dem heiligen crütze Und domit süllent
ir minen himmelschen vatter manen der forme, in der ich üch erlöset han » Do sprach sü:
« Wer das tun wolte, der mäste an ein heimlich stat darzu gon, dovon das sin nit gewonheit
ist.» Do sprach er: «Wer es heimlich dût, das gevellet mir also wol, also der ein fürSpangen

[Gewandspange] £/«re/ mit edelem geslein. Wer es aber zf> einer gewonheit brehte und
sich nit schamete, das er es offenlich dete, der dele mir also vil eren, also einer det einem kitnige,
so er in mit grossen eren fürte in ein stat. » (hg. von O.W'ieland, Ottobcuren 1973
[ Studien und Aufteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner
Zweige, Ergänzungsband 22] 145). Alit den ausgespannten Armen erinnert der
Betende Christus und seinen Vater an die (äussere) forme der Erlösung am Kreuz.
- In der Eucharistie-Liturgie der katholischen Armenier singt das Volk das
Vaterunser «mit ausgestreckten Armen»: Die Liturgie der katholischen Armenier,

übersetzt und hg. von F.X. Steck, Tübingen 1845 (Neudruck Darmstadt
1967) 77.



Beten 'mit zertanen armen' 13 5

historische Entwicklung im Sinne einer Verschiebung der gebräuchlichen

Stellungen lässt sich eigentlich nur an bestimmten Gebärden
der Arme und Hände wahrnehmen. In der christlichen Antike betete

man vorzugsweise mit senkrecht emporgerichteten, waagrecht
ausgestreckten oder dann schräg seitlich hochgestreckten Armen, d.h.
in den drei Grundtypen der Orantenstellung. Im Hochmittelalter werden

diese Haltungen immer mehr aufgegeben zugunsten einer neuen,
vermutlich vorher unbekannten Gebärde : dem Gestus des Zusammenlegens

der Handflächen vor der Brust. Diese wahrscheinlich aus dem
Einfluss germanischen Rechtsrituals entstandene Handgebärde21 wird
im Spätmittelalter die wohl wichtigste und gebräuchlichste Andachtsform

der Laien bei liturgischem Gottesdienst, bei gemeinschaftlichem
Gebet und wohl auch in privater Devotion. An die Stelle der offenen

Gebetshaltungen ist der geschlossene Typus getreten. Das in der Kultur-

und Frömmigkeitsgeschichte allgemein bekannte Faktum lässt

sich in der bildenden Kunst des Spätmittelalters unschwer überprüfen.
Die meisten als Laien erkenntlichen Personen halten, wenn sie bei
einem Gottesdienst oder privat in betender Haltung gezeigt werden,
ihre Handflächen zusammengelegt (manibus iunctis) oder bereits die

Finger verschränkt (öfters mit einer Paternoster- oder Rosenkranzschnur)

vor der Brust (manibus pectinatim ligatis).
Das gilt nun auch für die Mehrzahl betender Laien, wie sie von den

spätmittelalterlichen Miniaturisten in den schweizerischen Bilderchroniken

dargestellt werden. Für die Überprüfung wurden insgesamt fünf
dieser Chroniken, alle in Faksimile-Ausgaben, herangezogen22. Da
knien etwa, um nur ein Beispiel anzuführen, in der Luzerner Chronik

21 Zur Herkunft des Händefaltens aus der rechtlichen Kommendation vgl.
K. v. Amira, Die Handgebärden in den Bilderhandschriften des Sachsenspiegels,

in: Abhandlungen der Bayer. Akademie der Wiss., phü.-hist. Kl. 23 (1905)
242-246, bes. S. 243f.: «Der Vasall reicht seine Hände mit aneinander gelegten
Flächen (die 'gefalteten Hände') seinem Herrn hin ; dieser umschließt sie mit den
seinigen [...] Das Händefalten beim Gebet erklärt sich wohl am einfachsten als

Subjektionsform. Darum konnte auch noch die Kunst des Spätmittelalters den
Kommendationsritus zum allegorischen Ausdruck der Ergebung in die Gnade
Gottes verwenden.»

22 [Benedikt] Tschachtlan, Berner Chronik 1470, Genf 1933 [= BE] ; Diebold
Schüling, Berner Chronik, 3 Bde. in 4, Bern 1943-45 [SBE; 1483 vollendet;
vgl. L. Stori, Register zu den Illustrationen der amtlichen und der privaten Berner

Chronik von Diebold Schilling, Bern 1968, bes. S. 22 s.v. Gebet]; Diebold
Schilling, Spiezer Bilderchronik 1485, Genf 1939 [SP]; Ulrich Richental, Das
Konzil von Konstanz, Kommentar und Text bearb. von O. Feger, Konstanz
1964 [KO; ca. 1465 entstanden] ; Die Luzemer Chronik des Diebold Schilling
(1513), Luzern 1977 [LU]. - Vgl. W. Muschg und E.A. Gessler, Die Schweizer
Bilderchroniken des 15./16.Jahrhunderts, Zürich 1941.



136 Peter Ochsenbein

von 1513 sämtliche Männer und Frauen in geschlossener Gebetshaltung,

während der päpstliche Legat Gentilis von Spoleto 1479 m ^en
Hof von Luzern einreitet (Abb. i)23. Selbst von den dargestellten
eidgenössischen Kriegern, die vor einer Schlacht an einem Gottesdienst

teilnehmen oder gemeinsam ein Gebet verrichten, haben die
meisten die Hände geschlossen. So beten in der Spiezer Chronik
Diebold Schillings - mit Ausnahme von zwei Männern - alle Soldaten, die

vor dem Ausmarsch nach Laupen im Berner Münster knien, mit
zusammengelegten Händen (Abb. 2)24, und auch beim Dankgebet auf
dem Schlachtfeld ist die Mehrzahl der siegreichen Mannschaft mit
dieser Gebärde abgebildet (Abb. 3)25. Freilich begegnen gerade in den

beiden angeführten Miniaturen auch andere Armgebärden: beim

Dankgebet auf dem Schlachtfeld haben zwei Hauptleute ihre Arme
seitlich angewinkelt, die Hände schräg nach oben gerichtet, wobei die
offenen Handflächen gegeneinander schauen - offensichtlich eine

Illustration des Betens mit vertanen armen20. In der Münster-Szene

(Abb. 2) halten zwei Krieger ihre beiden Handflächen so nahe
beieinander, dass lediglich ein Abstand von wenigen Zentimetern ange-

23 LU, p. 248 unten. - Vgl. KO, Bl. 37'; LU, p. 108 (Einzug König Sigis-
munds in die Hofkirche Luzern, 1417); LU, p. 120 (Sakramentswunder von
Ettiswil); LU, p. 484 (Abb. 7); SBE II, 10 (Graf Friedrich von Toggenburg
auf dem Sterbebett); SBE 111,239 (kniender Peter von Hagenbach bei seiner
Hinrichtung); SP, Taf. 35 (Frau, rechts, mit verschränkten Fingern).

24 SP, Taf. 123.
25 SP, Taf. 128; ähnlich auch BE, Taf. 184 (Feldmesse zu Hedingen [1443]),

wo von den fünf Soldaten mit sichtbaren Händen vier davon manibus iunetis
beten (Abb. 4).

26 Genau gleich auch der eine Soldat in BE, Taf. 184 (Abb. 4).

Bildlegenden
Abb. 1. Diebold Schilling (ca. 1460-1515), Luzerner Chronik (1513), S. 248:
Einzug des päpstlichen Legaten Gentilis von Spoleto im Flof zu Luzern 1479.
Abb. 2. Diebold Schilling (ca. 1430-1486), Spiezer Chronik (1485), Tafel 123:
Gebet im Berner Münster vor dem Ausmarsch nach Laupen 1339.
Abb. 3. Diebold Schilling, Spiezer Chronik, Tafel 128: Dankgebet auf dem
Schlachtfeld nach dem Sieg vor Laupen.
Abb. 4. Benedikt Tschachtlan (gest. 1493), Berner Chronik (1470), Taf. 184:
Feldmesse zu Hedingen 1443.
Abb. 5. Diebold Schilling (ca. 1430-1486), Berner Chronik (1474-1483),IV, S. 644:
Gebet vor der Schlacht bei Grandson 1476.
Abb. 6. Holzschnitt zu Johann Erhard Dusch, 'Burgundische Historie' (Strassburg

1477): Gebet vor der Schlacht bei Grandson.
Abb. 7. Diebold Schüling, Luzerner Chronik, S. 484: Die Dominikaner zeigen
dem Hans Jetzer das blutschwitzende Bild der Pietà.
Abb. 8. Diebold Schilling, Luzerner Chronik, S. 608: Der schlaue Priester und
die frommen Landsknechte.



Beten 'mit zertanen armen' 137

Abb

;

[/;
if.

<*¦If? OWS »<A»*

yrrii 3*

S
;¦-. v

V: <J

,>

" *»*«MrtMf -. .^j .1.. lui nr... -^,.-\ .t. C! Cun t^l*

<»c»v. ^/........i.çp.. ev«,.rp... ^Lt-t o. ...V/,.-.. A-» «,,'^rtV

"~ ^l" ""**" yd c3o« «J-j™ <„».«.„ -»7. «C^,vx^. ,...J
w«,...„. alt„rZfi~ tf*M> ,*..n-,o.fy<^. tfehet ^.^j

Abb. 2



i)8 Peter Ochsenbein

7»

m¦-•-.

'A
àï:r- MJ"7

¦ïi

Üsa»'sr- ,«5sr
7

2

-.--•

¦--¦-xSl ^
Ss
7.
<

S.
<

s: ft*-.*.--»., 'i
Mut*»* y îfti

»s-r-—

-^

m

£
•KO^^•P"f E

1
-!>*? •a*

t ifV
b^«,*•

M*- !'?>m•\
iti



Beten 'mit zertanen armen 139

Abb. 5

L 3\>a L-iytr.
fbti ..,.Vv Ä

i ^

^~*a
-'1 .-'CkWr

¦3Wäffl I

*»

1

^
IU,

Zr

,i

1 ' :!W.^WWUJ*W1' ''¦¦ '

¦ - - -"' ' ÂU'- ""

Abb. 6

JtfÄuSJ

Im

^*

<*f -*•&& rtf«"«*raii»rv«v.



140 Peter Ochsenbein

'

T^,

Abb.7

37*->

C! r
y7

«R.

>

Abb. 8



Beten 'mit zertanen armen' 141

deutet ist. Ob diese Gebärde - gewiss noch zum offenen Typus gehörig

- ebenfalls die eidgenössische Gestussitte repräsentiert, vermag ich
nicht zu entscheiden. Ein sehr schönes und wohl eindeutiges Beispiel
für die Formel mit vertanen armen bietet die amtliche Bern er Chronik
Diebold Schillings (Abb. 5)27: Die Mannschaft von Bern, Schwyz und

Freiburg, durch das Kreuz auf der Brust und auf dem Rücken sowie
durch die mitgeführten Banner gekennzeichnet, kniet in den
Rebhängen vor dem Städtchen Grandson. Die Armhaltung ist beim zweiten

und dritten Mann von links am deutlichsten sichtbar : Ober- und
Unterarm sind wiederum leicht angewinkelt, die offenen Handflächen

jedoch nach vorne gerichtet. Die Chronistenformel mit vertanen armen

bzw. krü^wys mit usgespannen armen lässt aber auch eine Armhaltung zu,
wie sie in einer weiteren Darstellung der vor Grandson knienden

Eidgenossen erscheint, einem Holzschnitt, der die 1477 in Strassburg
gedruckte 'Burgundische Historie' des Johann Erhard Dusch
illustriert und auch in Conrad Pfettisheims 'Gedicht über die Burgunderkriege'

Verwendung gefunden hat (Abb. 6)28. Hier ist wiederum nur
ein Mann mit offener Gebetshaltung dargestellt, während sein Nachbar

und ein Krieger in der zweiten Reihe die Hände falten. Die beiden
Oberarme des vordersten Mannes links sind waagrecht ausgebreitet,
die Unterarme senkrecht dazu hochgestreckt.

Aber nicht nur Soldaten, sondern auch einzelne, deutlich als Laien

gekennzeichnete Männer und Frauen sind in den überprüften
Bilderchroniken mit offener Gebetshaltun^pibgebildet, wobei ihre Arme
meistens jene Position einnehmen, wie sie von den beiden Hauptleuten

in der angeführten Dankgebet-Szene (Abb. 3) repräsentiert
wird29. Es begegnen aber auch wenige Beispiele für die drei voll
ausgeprägten Grundtypen der Orantenhaltung, wobei das senkrechte

Emporrichten vom schräg seitlichen Hochstrecken der Arme nicht

27 SBE IV, 644 mit der Überschrift: Das die von Bern, Switz und Friburg am
ersten unnder die viend kamend und in den reben nider kniwten nach ir gewonheit betten.

28 Die Abb. nach einem Exemplar der Basler Universitätsbibliothek (Signatur:

AM VI 96), Bl. i8r. - Pfettisheims Gedicht: Neujahrsblatt der Literar.
GeseUschaft Bern 1918, 20.

29 Vgl. LU, p. 484 (Abb. 7; kniender Alann mit violettem Mantel, zweiter
von links) ; SP, Taf. 241 (eine Frau mit drei Mönchen) ; SBE II, 10 (Frau vor dem
Sterbebett Friedrichs von Toggenburg) ; SBE IV, 903 (Frau vor der sterbenden

Herzogin Yolanda von Savoyen). - Eine weitere Gebetsgebärde, die in den

herangezogenen Bilderchroniken mehrmals begegnet, ist der Gestus der auf der
Brust gekreuzten Hände: BE, Taf. 163 ; KO, Bl. 82'; SBE III, 76 (Frau vor der
brennenden Stadt Unterseen) ; SBE IV, 903 (Frau vor der sterbenden Herzogin
Yolanda von Savoyen, die eine Kerze hält) ; vgl. noch SBE IV, 903 : der
sterbende Pfalzgraf Friedrich hält die Hände gekreuzt, die Arme sind gestreckt.



142 Peter Ochsenbein

immer deutlich unterschieden werden kann. Für das streng
waagrechte Ausbreiten kenne ich lediglich einen einzigen Beleg, einen vor
der Pietà knienden Dominikaner (Abb. 7)30. In der Luzerner Chronik
knien vier Landsknechte mit einem Priester zusammen mit schräg
seitlich hochgestreckten Armen ; im Text heisst es bezeichnenderweise :

sy wollend alle fünff, der priester undsy, nider knüwen und mit verlanden armen
Got bitten (Abb. 8)31. Mit in die Höhe ausgestreckten Armen sind zwei
Frauen dargestellt: die eine, wohl die Gattin des sterbenden Grafen
Friedrich VII. von Toggenburg, nimmt, von zwei Bediensteten
gestützt, die gleiche Armhaltung ein wie der kniende Eidgenosse im
Holzschnitt zur 'Burgundischen Historie' des Johann Erhard Dusch32.
Die andere Frau hält die Arme fast senkrecht empor und blickt nach
der brennenden Stadt Bern33. Möglicherweise handelt es sich hier nicht
mehr um Gebetshaltungen, sondern eher, wie die Situationen der beiden

Frauen nahelegen, um Klagegebärden.
Zusammenfassend lässt sich über die Gebetshaltungen, wie sie in den

überprüften schweizerischen Bilderchroniken erscheinen, folgendes
festhalten :

1. Wo Laien dargestellt sind, die an einer liturgischen Feier
teilnehmen oder gemeinschaftlich eine Andacht vollziehen, beten fast alle

- mit ganz wenigen Ausnahmen und abgesehen von einzelnen
eidgenössischen Kriegern vor oder nach der Schlacht - mit zusammengelegten

oder gefalteten Händen, also in der im 15. Jahrhundert üblichen
Gebetshaltung. Wenn Laien $je Hände ausbreiten - sei es in der
ausgeprägten Form der Orantenhaltung, mit seitlich angewinkelten
Armen oder mit welcher offenen Armgebärde auch immer - handelt es

sich um Situationen aus dem privaten Bereich der Devotion oder -
wie beim Schlachtgebet und in der kirchlichen Feier unmittelbar vor
dem Ausmarsch - um einen alten in den Chroniken vielfach bezeugten
brauchtumsmässigen Ritus. Dass betende Soldaten in einer solchen
Szene nicht in einer einzigen, uniformen Gebetshaltung dargestellt
werden, geht wohl zu Lasten der künstlerischen Freiheit des Illustrators.

2. Das herangezogene Bildmaterial vermag nur in Ansätzen die

Frage zu beantworten, welche offenen Armgebärden unter die
verschiedenen Formeln wie mit vertanen armen, mit usgespannen armen,
extensis manibus, disiunctis manibus fallen. Gewiss Hesse sich die Symbolik

3° LU, p. 484.
" LU, p. 608.

" BE, Taf. 163.
33 SP, Taf. 35.



Beten 'mit zertanen armen' 143

offener Armgesten mit Hilfe eines umfangreicheren Bildkorpus
genauer systematisieren, ebenso könnte eine saubere semantische Analyse
der zahlreichen verbalen Umschreibungen für offenes Beten gewisse
Ordnungen herstellen. Da jedoch eine verbale Beschreibung bei einer
bildlichen Gebetsgeste meistens fehlt, ist eine Zuordnung von Miniatur
und sprachlicher Formel nur schwer möglich. Es lässt sich aber jetzt
schon behaupten, dass mit der allgemeinen und in den Chroniken
wohl meistgebrauchten Formel mit vertanen armen nicht nur die

Extremhaltung der klassischen Orantenstellung (also das streng
waagrechte, kreuzbezogene Ausbreiten und das senkrechte Hochstrecken
der Arme), sondern auch deren - wenn man so will — verkümmerte
Positionen gemeint sind (z.B. die beschriebene Geste des Priesters am
Altar; seitliches Anwinkeln von Ober- und Unterarm ; Oberarm waagrecht

ausgebreitet, Unterarm senkrecht hochgestreckt). Ebenso
bezeichnet wohl auch die Formel krü^wys mit usgespannen armen neben
der strengen offenen Kreuzhaltung verschiedene erleichternde, das

Kreuz nur noch andeutende offene Gebärden. Dies ist nicht zuletzt
dadurch bedingt, dass das waagrechte Ausbreiten des ganzen Arms
auf Schulterhöhe schon nach kurzer Zeit ausserordentlich ermüdet
und der Betende dann oder zum vornherein eine etwas bequemere
Armhaltung einnimmt34. Aber auch die wenigen bislang gemachten
historischen Beobachtungen zum allmählichen Wandel christlicher
Gebetsgebärden weisen in diese Richtung. Thomas Ohm formuliert:
« In der christlichen Antike waren die Gebetsgebärden ausgreifend,
heute aber sind sie eingeschränkt und sehr massvoll. Die Ausdehnung
der Arme und Hände beim Gebet hat sich stetig vermindert»35. Und
an anderer Stelle : « Die Christen beteten im Altertum zuerst wie die
Heiden mit hoch zum Himmel emporgehobenen Händen und
ausgestreckten Armen. Aber mit der Zeit wurden diese weitausladenden
Gesten eingeschränkt und die Hände nur noch leicht ausgestreckt»36.
Herbert Fischer fasst, weniger wertend als vielmehr sachlich beschreibend,

die Entwicklung wie folgt zusammen: «In einer natürlichen

34 Hiefür ein Beispiel aus neuester Zeit: Die Benediktinerinnen des Klosters
St. Andreas in Sarnen beteten, wie mir die Priorin bestätigte, bis 1964 jeweils
mittags und abends gemeinschaftlich zu Ehren der fünf Wunden Christi fünf
Vaterunser, Ave Maria und Ehre sei dem Vater kniend und, wie die Formel
immer noch lautet, mit zertanen armen. Auf meine Frage, ob denn mit waagrecht
ausgestreckten Ober- und Unterarmen, antwortete die Priorin, die Schwestern
hätten die Arme so gehalten wie der Priester während des Kanons, da die älteren
Monialen das weit mühsamere waagrechtc Ausbreiten kaum durchgestanden
hätten.

35 Ohm (wie Anm. 20) 60.
36 Ebenda 259.



144 Peter Ochsenbein

Entwicklung, die mit der ganzen Umformung des abendländischen
Menschen zusammenhängt, wurde die ausgebreitete freie Hingabe
abgelöst durch Zurückziehen der Hände an den Leib, im Extrem bis

zur völligen Schliessung durch Händefalten»37. Man kann sich
deshalb fragen, ob die Formel mit vertanen armen, wie sie im ausgehenden

15. und beginnenden 16.Jahrhundert in schweizerischen Quellen
erscheint, vielleicht jede mögliche offene Armgebärde bezeichnen
kann, indem sie nämlich im Gegensatz stand zu den beiden damals
bereits üblichen Gesten der völligen Schliessung (manibus iunctis und
manibus pectinatim ligatis).

Wir stellten bis jetzt fest, dass eidgenössische Truppen bis zur
Reformation und katholische Söldner auch noch nach der Glaubensspaltung
auf dem Schlachtfeld mit offener Armgebärde eine genau bestimmte
Devotion verrichtet haben. Dass aber auch Männer und Frauen der
alten Eidgenossenschaft in friedlichen Zeiten, bei liturgischen Feiern
und 'Volksandachten' - also öffentlich und gemeinsam - mit vertanen

armen gebetet haben, lässt sich nun, wofür die Bilderchroniken keine
oder nur unzureichende Belege bringen, in verschiedenen Texten
nachweisen, die ich bei der Beschäftigung mit dem 'Grossen Gebet
der Eidgenossen' mehr oder weniger zufällig gefunden habe und die
ich in den beiden folgenden Teilen (III und IV) zusammen mit
einzelnen Zeugnissen privater Laiendevotion kurz vorführe. Eine
ausgedehnte systematische Suche nach weiteren Quellen in Wort und Bild
könnte meine ersten Ergebnisse für den vermuteten schweizerischen
Gebetsbrauch korrigierend differenzieren. Untersuchungen, die das

öffentliche oder private Beten mit vertanen armen in der vorreformatorischen

Schweiz zum Gegenstand haben, sind mir nicht bekannt38.

37 Fischer (wie Anm. 18) 32. - Das allmähliche «Zurückziehen der Hände an
den Leib» wird auch an einem Beispiel aus der Geschichte der katholischen
Liturgie sichtbar: Bis zum Tridentinum war es üblich, dass der Priester die
Gebete nach der Wandlung mit waagrecht ausgestrecktem Ober- und Unterarm als
Imitatio der Kreuzhaltung verrichtete (vgl. die Rubrik im Missale Basiliense,
Basel 1488, Bl. i86v: Extendat brachia in modum crucis). Seit dem Reformkonzil
gilt jene Gebärde, wie sie im 'Ritus servandus in celebratione Missae' (s. oben
S. 131) vorgeschrieben ist. Nur einzelne Orden kennen noch die Extremhaltung
(J.A. Jungmann, Missarum sollemnia, II, Wien 51962, 177F).

38 Mimik und Gebärde als Elemente des Brauchtums sind bislang noch kaum
untersucht worden. Die beiden grundlegenden Aufsätze von L. Schmidt, Die
volkstümlichen Grundlagen der Gebärdensprache, in: Festschrift A. Spamer
Berlin 1953,233-249 und O.Moser, Zur Geschichte und Kenntnis der
volkstümlichen Gebärden, in: Carinthia I, 144 (1954) 735-774 gehen leider nicht näher
auf die Gebetsgebärde ein.



Beten 'mit zertanen armen' 145

III
Als Ende Juli 1478 in Bern die Pest ausbricht und mehr als ein Jahr

lang Leute hinweggerafft werden, gebietet der bernische Rat in einem
Mandat (27. Oktober 1479) ^ur stett und lender:

das alle tag nach der mess, die dann allergemeinest ist und %ü der das volk
allermeist kumpt, so priester, so bald der ab altar wilgan, querst niderknüwe

und dar^ü alle die, so hinder sôlicher mess stand, und ein iecklichs mit andechti-

gem herben, namllch die man mit vertanen armen in krütsrys wis und die fröwen
mit ufgehepten hendenfünf'paternoster und ; ave Maria betten, und sol man %u

sôliehemgebett ein gloggen lüten, dadurch die, so alsdann nit in der kilchen weren,
das hören und sôlich gebett volbringen mögen, damit got der almechtig bewegt

werd, sinen fçprn und räch abgelassen und uns allen frid und alle bekomlicheit

%ü sei und lib mlt^eteilen39.
Gemäss dieser Verordnung haben alle niederzuknien, die Armhaltung

ist jedoch nach Geschlecht verschieden. Die Männer beten wohl
in der strengen offenen Kreuzhaltung, den Frauen wird eine physisch
leichtere Armgebärde zugestanden, die vom Text her nicht sicher zu
bestimmen ist. Wie beim Schlachtgebet werden fünf Paternoster und
Ave Maria gebetet, und auch die Verbindung mit dem bittern Leiden
und Sterben Christi fehlt im Ingress des Mandats nicht40.

Valerius Anshelm, der die Verordnung in seiner Berner Chronik
verkürzt wiedergibt und sie in der Kapitelüberschrift als ufSatzung des

krü^gebets einführt, behauptet, diese wit und wolgerümpte gewonheit hätte
in der gesamten Eidgenossenschaft bis zur Reformation bestanden41.

Das dürfte kaum zugetroffen haben. Anshelm verwechselt
wahrscheinlich diesen eigens im Pestjahr 1479 angeordneten Ritus, der

jeweils nach der Tagesmesse unter Glockengeläut vollzogen werden

musste, mit der weit verbreiteten und wahrscheinlich in Bern in der

gleichen Form wie das Pestgebet ausgeführten Andacht beim Mittagsläuten.

In demselben Kapitel berichtet Anshelm auch von diesem

Mittagsgebet, das die Eidgenossen eingeführt hätten: so haben die obren

Tütschen %ß lob und er dem heiligen liden und sterben Kristi ir mittag-glüt und

gebet ouch angenommen und behalten**.

39 Bern, Staatsarchiv: Teutsch Missivenbuch D, S. 609 (zitiert nach: Die
Berner Chronik des Diebold Schilling [1468-1484], hg. von G. Tobler, II, Bern
1901, 194 Anm. 2).

40 Ebenda: und diewil wir das [i.e. sölichs leid] in keinen weg dann durch andechtig
anrüffen und vlissige bitt an den barmherzigen behalter, unsern hern Jhesum Christum, mit
herzenclicher betrachtung sines bittern lidens und Sterbens wtissen abzuwenden [...]

41 Die Berner-Chronik des Valerius Anshelm, hg. vom Hist. Verein des Kantons

Bern, I, Bern 1881, 149F
42 Ebenda 150.



146 Peter Ochsenbein

Erste Vorschriften über das Mittagsläuten begegnen bereits 1386 in
Böhmen. In einer Synode von Prag wird festgelegt, dass an jedem
Freitag zur Zeit der Non, der Sterbestunde Christi, die Gläubigen
beim Erklingen der Glocke ihre Beschäftigung unterbrechen, niederknien

und zur Ehre der fünf Wunden Christi fünf Paternoster beten
sollen43. Diese Frömmigkeitsübung, allgemein als Angelusläuten
bekannt, lässt sich in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts in verschiedenen

deutschen Diözesen nachweisen, wobei die Vorschriften über
die geforderten Gebete und die Körperhaltung variieren können44.

Eine erste allgemein verbindliche und für jeden Tag vorgeschriebene
Regelung erlässt Papst Callixt III. in einem Breve vom 22. Juli 1456:

wegen der drohenden Türkengefahr sollen dabei genibus flexis drei
Paternoster und Ave Maria verrichtet werden45. Der päpstliche Erlass

- er wird im Jahre 1500 von Alexander VI. erneut aufgenommen -
wirkt sich auch in der alten Eidgenossenschaft aus. Im Berner Rats-

Manual, wo u. a. die ausgehenden Schreiben stichwortartig verzeichnet
sind, ist unter dem 27. Juni 1468 angeführt: Die Ordnung, so angesechen

ist miner herren halb: Die glocken teglich, die (sonst) ufffritag lüt, %ü lüten

undjeklich mensch j paternoster und ave Maria (beten)46. Offensichtlich
sind die erlassenen Vorschriften zum Mittagsläuten gemeint, das nun
in Bern jeden Tag erfolgen soll und von dem auch Valerius Anshelm

spricht.
Etwas später als das Angelusläuten zur Mittagszeit ist der abendliche

Glockenruf zum Gebet. Wiederum können - je nach Gegend und
Zeit - Gebetsintention, Gebetstext und -zahl sowie die verbindliche
Körperstellung verschieden sein47. In der Eidgenossenschaft, mit
Sicherheit jedenfalls in der Innerschweiz, ist nun sowohl für das

Mittags- wie das Abendläuten ein Ritus gebräuchlich gewesen, der sonst
nirgends in der genau gleichen Form nachgewiesen werden kann. Er
ist allerdings erst um 1530 für Schwyz bezeugt, dürfte aber mit Sicherheit

um einiges älter sein. In einem Sittenmandat, das die Schwyzer
Regierung kurz vor 1530 vor allem zur Abwehr reformatorischer
Einflüsse erlassen hat, wird als Paragraph 11 verordnet :

43 Thomas Esser, Das Ave-Maria-Läuten und der Engel des Herrn, in: Hist.
Jahrbuch 23 (1902) 39-51, 247-269 u. 775-825, bes. 258ft.; vgl. L. Eisenhofcr,
I, (wie Anm. 20) 178-180.

44 Esser (wie Anm. 43) 259f.
45 Ebenda 261 f.
46 Bern, Staatsarchiv, Rats-Manual Nr. 2, S. 130 (zitiert nach FI. Morgcn-

thaler, Bilder aus der älteren Geschichte der Stadt Bern, Bern 2i935, 226).
47 Esser (wie Anm. 43) 39-51.



Beten 'mit zertanen armen' 147

Unter dem Mittag- und Bethenläuten soU jeder aufknien, wo er sey, in Holz
oder Feld, und soll man 5 Vater und 5 Ave Maria sammt dem apostolischen
Glauben bethen mit zerthanen Armen, auch zum Andenken, wie unsere Altvordern

aus Schweden in dieses Land kommen sind und es allweg so an uns kommen
ist, und soll man einander leiten48.

Diese Verordnung war kurze Zeit nach Erscheinen des Sittenmandats

Gegenstand der Schwyzer Landsgemeindeversammlung vom
1 o.April 1531, wobei der Beschluss wiederum, nun aber noch
entschiedener auf die altehrwürdige Tradition dieser Andacht pocht.
War im Sittenmandat das Herkommen des Brauchs durch das Adverb
allweg (nhd. wohl) relativiert worden, so gilt jetzt eindeutig, dass ihn
die aus Schweden ausgewanderten Altvordern mitgebracht und zu
Ehren des Leidens Christi gepflegt hätten49. Das dürfte ein Hinweis
dafür sein, dass der schwyzerische Brauch, beim Mittags- und Abendläuten

kniend und mit vertanen armen fünf Paternoster und Ave Maria
zu beten, ins 15. Jahrhundert zurückreicht, schreibt doch bereits die
Berner Verordnung von 1468 - in Abweichung von den von Papst
Callixt III. geforderten drei Paternoster und Ave Maria - fünf
Gebetseinheiten vor. Fünf Paternoster und Ave Maria werden 1518 von
jedermann kniend auch beim Wetterläuten gebetet50.

1519 wird von der Berner Regierung verordnet, dass in der
Sommerzeit (vom 27. Juni bis 14. September) jeweils am Montag um
sechs Uhr in der Frühe eine feierliche Messe gelesen wird. Bei der
anschliessenden Prozession habe jeder mönsch vor der kilchen fünffpaternoster

und ave Maria krüt^wiß s(u betten51.

48 Wortlaut nach T. Fassbind, Geschichte des Kantons Schwyz, IV, Schwyz
1834, 52-

49 Der Beschluss, eine zeitgenössische Abschrift im Landbuch von Schwyz
(hg. von M. Kothing, Zürich 1850, 172f.), ist zitiert und ausführlich im Rahmen

der Schwyzer Flerkunftslegendc diskutiert bei G.P. Marchai, Die frommen

Schweden in Schwyz. Das 'Pierkommen der Schwyzer und Oberhasler' als

Quelle zum schwyzerischen Selbstverständnis im 15. und lO.Jahrhundert Bas-
ler Beiträge zur Geschichtswiss. 138), Basel 1976, 8iff.

50 B. Hauer, Bern in seinen Rathsmanualen, hg. vom Hist. Verein des Kantons

Bern, 1. Theil, Bern 1900, 91. - Renwart Cysat erwähnt für Luzern eben-
faUs den Brauch, beim Morgen-, Mittag- und Abendläuten fünf Paternoster und
Ave Alaria sowie einen Glauben zu beten, wobei niedergekniet wird; von
zertanen armen ist jedoch nicht die Rede: CoUectanea Chronica und denkwürdige
Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae, bearb. von J. Schmid, 1. Abt.,
Bd. 2,1, Luzern 1977, 26.-28 (Betenläuten). - Bezeichnend ist, dass im
nichteidgenössischen Bistum Basel 1482 jeweils nur drei Gebetseinheiten in kniender

Stellung gefordert werden : F. Fiala, Gebets- und Glaubensformulare des

15. und 16. Jahrhunderts aus der deutschen Schweiz, in: Blätter für Wissenschaft,
Kunst und Leben aus der kath. Schweiz N.F. 2 (1870) 288 f.

51 Haller (wie Anm. 50) 91 (zum 17. Juni 1519).



148 Peter Ochsenbein

Der Ritus, wie er für das eidgenössische Schlachtgebet, für die
Abwehr der Berner Pest von 1479, ^ür das Schwyzer Angelus-Läuten und
für die Prozession nach dem Totenamt beschrieben ist, erscheint, was
die Zahl der Paternoster und Ave Maria sowie die Körperstellung
betrifft, jedesmal in der genau gleichen Form. Diese Form wurde
offenbar auch von Laien als persönliches Notgebet in einer unmittelbar

drohenden Gefahr verwendet. Der Luzerner Jerusalempilger
Johannes Schürpf berichtet in seinen 1498 verfassten Reiseschilderungen,

jeder Fahrgast sei, als ihr Schiff mitten auf dem Meer von einer
türkischen Flotte verfolgt wurde, niedergekniet und habe V pater
noster und Ave Maria mit verlanden armen gebetet*2.

Der für so verschiedene Funktionen bezeugte, aber formal weitgehend

einheitliche Ritus scheint nun auch einer gemeinschaftlichen
Laiendevotion zugrunde zu liegen, die zwar im westlichen Abendland
weit verbreitet, aber in ihrer für die Schweiz bezeugten Form wiederum

singular sein dürfte. Es handelt sich um einen bestimmten Typus
jener spätmittelalterlichen Elevationsfrömmigkeit, die, wie die
Forschung zeigen konnte, seit dem allmählichen Aufkommen der
Hochhebung von Hostie und Kelch innerhalb der Messe (unmittelbar nach
der Wandlung) die verschiedenartigsten Ausformungen erfahren hat53.

Am 13. Januar 1479 stellt Papst Sixtus IV. der Stadt Luzern eine
Ablassbulle aus, wonach er allen reumütigen Gläubigen der Stadt und
ihrer Umgebung (districtus) jedesmal drei Jahre und 40 Tage Ablass

gewährt, wenn sie bei einem Hochamt oder einer einfachen Messe in
einer Luzerner Kirche nach der Elevation fünf Paternoster und Ave
Maria flexisgenibus et elevatis manibus andächtig rezitieren54. (Denselben
Ablass bekommt zudem, wer dem abendlichen Salve-Regina-Singen
in der Kirche von St.Leodegar oder in der Peterskapelle beiwohnt55.)
1502 - also kurz nach ihrem Eintritt in die Eidgenossenschaft - werden

auch die Basler mit zwei fast gleichlautenden Ablassbriefen be-

52 Johannes Schürpf, Pilgerfahrt nach Jerusalem 1497, in: Luzerner und
Innerschweizer Pilgerreisen zum heiligen Grab in Jerusalem vom 15. bis 17.
Jahrhundert, hg. von J. Schmid Quellen u. Forschungen zur Kulturgeschichte
von Luzern und der Innerschweiz, 2), Luzern 1957, 1-34, Zitat S. 9.

53 Vgl. P. Browe, Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, München
1933, 26-69, bes- 54-f-î H.B. Meyer, Die Elevation im deutschen Mittelalter und
bei Luther, in: Zeitschrift für kath. Theologie 85 (1963) 162-217, bes. 151 f. und
174F; Jungmann (wie Anm. 37), II, 256-264.

54 Abdruck der Urkunde in: Der Geschichtsfreund 19 (1863) 291 (mit falscher
Angabe des Ausstelldatums).

55 Zum Salve-Regina-Singen vgl. L.A. Veit, Volksfrommes Brauchtum und
Kirche im deutschen Mittelalter, Freiburg i.Br. 1936, 171 f. und Lexikon für
Theologie und Kirche 9 (1964) 281 f.



Beten 'mit zertanen armen' 149

schenkt. Der eine ist vom römischen Kardinallegaten Raymundus
Peraudi (1. September 1502 in Strassburg), der andere von Tristan
von Salazar, Erzbischof von Sens (12. Dezember 1502 in Luzern),
auf Bitten des Bürgermeisters und des Basler Rates ausgestellt. In
Peraudis Brief wird allen Gläubigen jeweils 40 Tage Ablass zugesprochen,

wenn sie nach der Wandlung mit der Antiphon Media vita fünf
Paternoster und Ave Maria sowie ein Credo expansts manibus beten56.

Die fünf Paternoster und Ave Maria sollen nach Tristan von Salazar,
der im Gegensatz zu Peraudi die Antiphon und das Credo nicht
erwähnt, zu Ehren der göttlichen Passion und der fünf Wunden in der
Messe jeweils nach der Elevation bis zur Kommunion still gebetet
werden57.

Tristan von Salazar weist nun im Eingang seines Indulgenzbriefes
darauf hin, dass diese Elevationsandacht als lobenswerter Brauch (mos

laudabilis) bei den Verbündeten des alten oberen deutschen Bundes

(apud confederatos antique lige superloris Germanie) gepflegt werde und
dass sie jetzt auch die Basler einführen wollten. Dabei umschreibt der
Erzbischof die mit dem eidgenössischen Brauch verbundene Körperstellung

viel genauer als im unmittelbar folgendem Ablassdekret selbst.
Nach ihm verrichten die Eidgenossen die fünf Paternoster und Ave
Maria genibus flexis distentisque in modum crucis brachiis, also kniend
und mit kreuzbezogenem Ausbreiten der Arme58. Es ist damit offen-

56 Staatsarchiv Basel, Stadt. Urk. Nr. 2562: Ex parte siquidem dilectorum nobis

Burginiagrorum et Consilium civitatis Basiliensis nobis nuper oblato peticio concurebat, quod

ipsi devocionis fervore succensi ob diversas guerras et pestilenciarum sevlcles eis tune imminentes

in nonnullis ecclesiis eiusdem civitatis Basiliensis Antiphonam 'Media vita' post
corporis Christi in summis missis elevationem factam perpetuis futuris temporibus decan-

tandam ad sonum campane instituerunt ac christifideles sub eadem decantacione quinquies
oracionem dominicam et tociens salutacionem angelicam orare consueverunt [...]. Nos igitur

[...] omnibus et singulis christifidelibus vere penitentibus et confessis, qui decantacioni

Antiphone predicte in quibuscumque ecclesiis sive monasteriis devote interjuerint ac quinquies
oracionem dominicam et tociens salutacionem angelicam ut prefertur necnon simbolum
'Credo' semel dumtaxât expansis manibus devote dixerint tociens, quociens id fecerint,
quadraginta dies de iniunctis eis penitenciis [...] relaxamus. - Vgl. R. Wackernagel,
Mitteilungen über Raymundus Peraudi und kirchliche Zustände seiner Zeit in
Basel, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 2 (1902) 232F

57 Staatsarchiv Basel, Stadt. Urk. Nr. 2567: Omnibus et singulis christifidelibus

[...], qui [...] post elevationem eucaristie et ante communionem in sinceritate orthodoxe fidei
absque superstitione aliqua cum recordatione divine passionis et quinque vulnerum predictorum

iuxta morem predictum reverenter se prostraverint et quinquies orationem dominicam

et totiens salutationem angelicam Ave Maria sub silencio devote dixerint, quotient id fecerint,

quantum cum Deo possumus, totiens quadraginta dies de iniunctis sibi penitentiis [...]
relaxamus.

58 Ebenda: Cum [...] a longissimis iam retroactis temporibus apud confederates antique
lige superioris Germanie quidam laudabilis mos nutu divino inoleverit, quo christifideles
missarum celebration! interessentes inter elevationem eucaristìe et communionem earundem



150 Peter Ochsenbein

sichtlich: die Formeln elevatis manibus (im Luzerner Dekret), expansis
manibus (in Peraudis Brief) und disten tis in modum crucis brachiis (in
Tristans einleitender Beschreibung) müssen die gleiche offene
Armgebärde bezeichnen, den Gestus der vertanen armen. Wie immer auch
diese deutlich als Brauch (mos) bezeichnete Gebärde ausgeführt
wurde, sie entspricht in keiner Weise der um 1500 üblichen Gebetshaltung

der Laien. Unter den zahlreichen bisher bekannten Formen
spätmittelalterlicher Elevationsandachten findet sich kein einziger Beleg
ausserhalb der Eidgenossenschaft, wonach die Verehrung der
konsekrierten Gaben genau gleich begangen worden ist wie in den drei
angeführten Bullen. Zwar gibt es Beispiele für verschiedene
Armhaltungen59, ebenso für das Rezitieren einer bestimmten Anzahl von
Paternoster und Ave Maria60, aber die in den drei schweizerischen

Indulgenzdokumenten vorhandene Kombination von fünf
Paternoster und Ave Maria mit der Bestimmung flexis genibus et elevatis

manibus bzw. expansis manibus kommt sonst, so weit ich sehe, nirgends
vor. Der eidgenössische Elevationsritus hat sich in den katholisch
gebliebenen Orten auch nach der Reformation halten können.
Erzbischof Carlo Borromeo berichtet am 30. September 1570 anlässlich
seiner Schweizerreise dem Bischof von Piacenza, die Eidgenossen -
Männer wie Frauen - beteten von der Elevation bis zum Paternoster
mit kreuzweise ausgestreckten Armen :

coram altari genibus flexis distentisque in modum crucis brachiis reverenter se prosternere
et in memoriam dominice passionis et quinque principalium vulnerum eiusdem domini quinquies

oracionem dominicam et tociens salutationem angelicam devote dicere soliti sunt.

Quorum exemplo nonnulll Basiliensis civitatis redores moti zeloque devotionis desiderantes

predictum morem ampliar! et per se et suos concives amplecti ex vocacione civium Basilien-
sium predicta, Nobis [...] supplicar! fecerunt gratias predictum morem severe observantes

de alicuius boni spiritualis doni, quantum cum deo possttmus, impleri dignaremur.
59 Jungmann (wie Anm. 37), II, 263 Anm. 58 (Belege); unter den verschiedenen

Reverenzbezeugungen zur Wandlung (Hauptcntblössung, Kniebeugen, An-die-
Brust-Schlagen) nennt Gabriel Biel in seiner zwischen 1484 und 1488 verfassten
'Canonis misse expositio ', lectio 50 M (hg. von H. A. Oberman und
W.J. Courtenay, pars II [= Veröffentlichungen des Instituts für europäische
Geschichte Mainz 32], Wiesbaden 1965, 282): Kursus debent manus suas in celum
tendere cum mentis affectu, sicut Christus suas misericorditer in cruce extendit. Ut sie

exaltatio omnia traberei ad seipsum, et lenendo manus, summo patris gratias agere. —

«Die Regel blieb aber das einfache Niederknien» (Jungmann, S. 263).
60 Meyer (wie Anm. 53) 182: «In dieser Sitte tritt deutlich ein Thema

zutage...: das Leiden Christi. Denn mit dem fünffachen Beten des Vaterunsers und
des Ave Alaria wollte man die fünf Wunden Christi ehren und des Mitleidens
Mariens unter dem Kreuz gedenken. Der Gedanke an die Wunden des Herrn
lag sehr nahe, wenn man bedenkt, dass die Alesserklärungen von der Erhebung
der Hostie sagten, sie stelle die Erhöhung Christi am Kreuz dar.»

6oa F. Steffens und H. Reinhardt, Die Nuntiatur von Giovanni Francesco
Bonhomini 15 79-15 81, Dokumente I, Solothurn 1906, 7.



Beten'mit zertanen armen' 151

Et aUa messa hanno questa lodabile divotione, che, dall'ellevatione dell'hostia
perinsino che il sacerdote dice Pater Noster o in circa, cosi huomini come donne,
stanno quasi tutte con le braccia aperte in croce60».

IV

Dass in der alten Eidgenossenschaft Laien gemeinschaftlich mit
vertanen armen gebetet haben, belegen auf eindrückliche Weise zwei
Volksandachten, die hier etwas ausführlicher zur Sprache kommen sollen.
Es handelt sich um 'Das grosse Gebet der Eidgenossen' und um einen

erst 1576 in der katholischen Innerschweiz bezeugten, aber
wahrscheinlich schon früher geübten Ritus, der in zeitgenössischen Quellen
ebenfalls 'Grosses Gebet' oder 'Grosses allgemeines Gebet' genannt
wird, aber von der erstgenannten Andacht völlig verschieden ist. Im
folgenden werden die beiden Andachten als 'Grosses Gebet der
Eidgenossen' und als 'Grosses allgemeines Gebet' unterschieden.

'Das grosse Gebet der Eidgenossen', das uns leider lediglich in
einzelnen sehr späten Abschriften des 16. und 17. Jahrhunderts sowie in
einem Freiburger Druck von 1585 überliefert, aber aktenmässig wohl
bereits 1423 und 1436 für Luzern bezeugt ist, besteht - je nach den

verschiedenen, voneinander stark abweichenden Fassungen - aus 88

bis 129 von einem Vorbeter vorgelesenen deutschen Meditationsabschnitten,

die die wichtigsten Stationen der Heilsgeschichte von
der Schöpfung der Welt bis zum jüngsten Gericht (mit deutlichem
Schwerpunkt der Passion Christi) zum Inhalt haben61. Den Abschluss
bilden Fürbitten zu Gott und einzelnen Fleiligen. Das Volk betet nach

jedem Meditationsabschnitt eine vom Vorbeter jeweils genannte
Anzahl von Paternoster und Ave Maria. Diese Reihengebete - meistens
ist eine dreifache, zuweilen aber auch eine vier-, fünf- oder gar sieben-

61 A. Lütolf, Von den Gebeten und Betrachtungen unserer Altvordern in der
Urschweiz, in: Der Geschichtsfreund 22 (1867) 97-150; T. v. Liebenau, Zur
Geschichte des grossen Gebetes der Eidgenossen, in: Katholische Schweizer
Blätter 15 (1899) 254F (älteste Erwähnung des 'Grossen Gebets' im Luzerner
Ratsprotokoll von 1423 [am ersten Jahrestag der verlorenen Schlacht von
Arbedo] und 1436 [der Luzerner Rat lässt vom Frauenkloster St. Andreas in
Engelberg eine neue Abschrift des Meditationstextes erstellen, was darauf
hindeuten könnte, dass das 'Grosse Gebet' von Engelberg aus verbreitet wurde,
wenn es auch kaum dort entstanden sein dürfte]) ; O. Ringholz, Das 'Grosse
Gebet', Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 11 (1917) 126-130; G.P
Marchai (wie Anm. 49) 33-40. - Eine von mir geplante Studie wird vor allem die
Form des Meditationstextes und den frömmigkeitsgeschichtlichen Hintergrund
dieser Andacht untersuchen. Eine knappe Zusammenfassung der bislang bekannten

Forschungsergebnisse gibt mein Artikel 'Grosses Gebet der Eidgenossen' in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, 2. Aufl., II (erscheint
demnächst).



152 Peter Ochsenbein

fache Wiederholung gefordert - bedingen, dass die Rezitation des

gesamten Gebetes über drei Stunden in Anspruch nimmt, womit deutlich

wird, dass der Name 'Grosses Gebet' auf seine aussergewöhnliche
Länge hinweisen soll. Für unseren Zusammenhang ist nun von
Belang, dass die Gläubigen ihre Reihengebete in öfters wechselnder

Körperhaltung beten, wobei wiederum der Vorbeter die Ausführung
bekannt gibt. Der fast ständige Wechsel der äusseren Haltung sollte
der Ermüdung vorbeugen und die innere Aufmerksamkeit wachhalten.
Die Rubriken über die Gebetsgebärden variieren in den einzelnen
überlieferten Fassungen so stark, dass es fraglich bleibt, ob alle diese

Vorschriften aus einer einzigen schriftlich festgelegten Tradition
hervorgingen oder ob nur eben der Wechsel der Gebärden für das 'Grosse
Gebet' konstitutiv, die Ausführung jedoch relativ frei, vielleicht zuweilen

gar dem Ermessen des Vorbeters überlassen war. Es ist deshalb

unerlässlich, jede Fassung, so weit sie als Quelle für das Beten mit
vertanen armen in Frage kommt, einzeln zu betrachten.

Von den insgesamt fünf handschriftlich überlieferten Fassungen des

'Grossen Gebets der Eidgenossen' sind zwei für schwyzerische
Kirchgemeinden bestimmt gewesen: Fassung B (geschrieben 1575) für die
Pfarrei Morschach62, Fassung C (1577) für Gemeinden der Schwyzer
March63. Die älteste Fassung A wurde 1517 vermutlich für das Zürcher
Fraumünster geschrieben, wobei ein Einsiedler Text - vielleicht eine

dort für Pilger benützte Fassung - die Vorlage abgab64. Eindeutig
monialer Provenienz ist die späte Fassung D: sie wurde 1619 nach
einer mit der Redaktion C eng verwandten, aber verlorenen Vorlage
im Benediktinerinnenkloster Hermetschwil geschrieben und vielleicht
dort auch von den Schwestern gemeinsam gebetet65. Es fällt auf, dass

diese moniale Fassung D zahlenmässig weitaus am meisten mögliche
Gebetshaltungen enthält. In D lassen sich insgesamt 17 verschiedene
Gebärden nachweisen, die fast durchgehend bei jedem einzelnen
Meditationsabschnitt wechseln. Die ständige Änderung der Körperhaltung

ist auch für die Fassung A typisch, jedoch erscheinen hier nur
neun mögliche Gebärden. In den beiden Schwyzer Redaktionen dage-

62 Morschach, Pfarreiarchiv, cod. 42 ; hg. von F. Delitzsch, Das Grosse Gebet
der drei schweizerischen Urcantone, Leipzig 1864, 11-23 (Wiederabdruck bei
A. Guillet, Das Grosse Gebet der Eidgenossen, Stein am Rhein 1973, 186-197).

63 Lachen, Archiv der Bezirkskanzlei, cod. C 28/3, Bl. 67[a]~77b (geschrieben
vom Landschreiber Hans Bamert) ; unediert, vgl. Lütolf (wie Anm. 61) 98 u. 106.

64 Sarnen, Bibliothek des Benediktincrkollegiums, cod. pap. 196, Bl. I9r-42r;
hg. von Lütolf (wie Anm. 61) 117-150; vgl. ebenda 102f.

65 Hermetschwil, Bibliothek des Frauenklosters, cod. 54, p. 1HS7 (heute
verschollen); hg. von Lütolf (wie Anm. 61) 117-150.



Beten 'mit zertanen armen' 153

gen wechseln die Gebetshaltungen nicht unbedingt nach jedem
Abschnitt und auch ihre Variation ist eingeschränkt : die Fassung B kennt
sieben, die Fassung C nur eben drei Körperstellungen.

Wenden wir uns zunächst den Gebetshaltungen der monialen
Fassung D zu. Da diese Redaktion offensichtlich im Kloster, also nicht
von Laien gebetet wurde, darf sie für unsere Untersuchung nur
bedingt herangezogen werden. In D begegnen folgende Rubriken: (1)
stand mit ufgerichten armen, (2) stand krüt^wys, (3) stand mit uffgerichten
henden, (4) stond mit beschloßnen henden, (5) stand mit %usammengeleiten

henden, (6) stehend mit den henden crütvfwys über die brust, (7) [sitzend]
crüt^wys, (8) [sitzend] mit uferhebten (ufgerichten) henden, (9) sitzend mit
beschlossnen henden, (10) sitzend mit zusammengelegten henden, (11) knüwend

ßmal nyder, (12) knüwend mit uffgerichten armen, (13) knüwend crüt%tvys,

(14) knüwend mit uffgerichten henden, (15) knüwend mit beschlossenen henden,

(16) knüwend mit zusammengelegten henden, (17) crüt^nys uf der erde ligend.

Die 17 möglichen Gebetshaltungen in D setzen sich in der Hauptsache
aus der Kombination der vier körperlichen Grundhaltungen Stehen,
Sitzen, Knien und Liegen mit bestimmten Gebärden der Arme und
Hände zusammen: die Arme sind entweder senkrecht emporgerichtet
(1, 12) oder in Kreuzform waagrecht ausgespannt (2, 7, 13, 17), bei
wohl seitlich angewinkelten Armen sind die Hände (wahrscheinlich
mit den Handflächen nach vorne) emporgerichtet (3, 8, 14), die
Handflächen auf Brusthöhe zusammen- (5, 10, 16) oder in Kreuzform auf
die Brust gelegt (6) oder schliesslich sind die Finger, wiederum auf
Brusthöhe, gefaltet (4, 9, 15). Die in D geforderten Gebetshaltungen
zeigen deutlich, dass man - jedenfalls im Kloster Hermetschwil -
innerhalb der verschiedenen offenen Armhaltungen differenziert zu
unterscheiden wusste. Die beiden Grundformen der Orantenhaltung
(senkrechtes Hochstrecken und waagrechtes Ausbreiten der Arme)
sind von den - gebetsgeschichtlich gesehen - verkümmerten Gebärden

(mit ufgerichten henden u.a.J durch den Gegensatz arme - bende klar
geschieden. Im Gegensatz zur Fassung D, wo mindestens neun
verschiedene offene Gebetshaltungen vorkommen, enthält die älteste
Redaktion A unter ihren neun möglichen Gebärden nur eine einzige,
die dazugehört und als eine Ausdrucksform der Formel mit vertanen
armen verstanden werden kann : [kniend] mit uferhabner hand66.

66 So Nr. 58 (Lütolf [wie Anm. 61] 131). - Die 8 weiteren Gebethaltungen
sind: 1. stehend, 2. stehend mit dreimaligem Niederknien, 3. stehend, wobei den
rechten Fuss über den linken haltend, 4. kniend, 5. sitzend, 6. in [auch: an] der
venien, d.h. wohl in der Kniebeugung, 7. mit [an] schwebender venien, d.h. Kniebeugung,

bei der keines der Knie den Boden berühren darf, 8. in einer dryvalten venien.



154 Peter Ochsenbein

Unter den verschiedenen Fassungen des 'Grossen Gebets der

Eidgenossen' hat die Redaktion B für uns wohl den wichtigsten Zeugniswert.

Sie wurde 1575 wahrscheinlich in Einsiedeln in einen Pergamentcodex

aufgezeichnet, den kurz nach der Niederschrift Ulrich Witt-
wyler, Pfarrer von Einsiedeln und späterer Abt des Klosters (1585-
1600), den kirchgnossen uff Morsach dedizierte. Die Morschacher
Pfarrgemeinde dürfte diese Fassung um 1576 gemeinsam gebetet haben.

Dann ist die Andacht für längere Zeit in Vergessenheit geraten, bis sie

der Morschacher Pfarrer Bründler im Jahre 1717 wiederum als

Gemeinschaftsgebet in der österlichen Zeit einführte67. In dieser Fassung
B spielt das waagrechte Ausbreiten der Arme zwar zahlenmässig eine

untergeordnete Rolle - von den insgesamt 129 Meditationsabschnitten
werden die meisten in den einfachen Körperhaltungen des Stehens,
Kniens und Sitzens und nur zehn Abschnitte mit zerspanten armen oder,
wie es auch heisst, mit ussgestreckten armen verrichtet - aber diese zehn
Abschnitte werden gleich in drei verschiedenen Variationen ausgeführt:

sechs in kniender Position (Nr. 1 und 93 bis 98) und vier
stehend (Nr. 89 bis 91 und 117), wovon eine - wohl als imitatio des

Gekreuzigten - mit gekreuzten Füssen (Nr. 90 : [stand] mit zerspanten

armen und setzend den rächten fus uff den linken fus)68. Beachtenswert ist
zudem, dass der Vorbeter die Gläubigen bereits zu Beginn zur offenen

Kreuzhaltung aufruft : ZLieben kinden, knüwend nider und bättend drü Vatter
unser und drü Ave Maria und ein Glauben mitt usgestreckten armen [...]69.
Andere Formen offener Gebetshaltungen fehlen in B.

In der nur zwei Jahre nach der Morschacher Fassung geschriebenen
Redaktion für die Schwyzer March (C) erscheint die offene Gebetshaltung

überhaupt nicht mehr. Der Wechsel der Körperstellung ist hier
auf das einfache Sitzen, Knien und Stehen (wohl mit zusammengelegten

Händen) festgelegt. Ebenso verhält es sich in der Freiburger
Druckfassung von 1585, die unter dem Titel Zwey und neuntzig Betrachtung

und Gebett deßgottseligen fast andächtigen Einsidels Bruder Clausen von

Unterwaiden nach einem (heute verlorenen) Gebetbuch des Schweizer
Eremiten vom Jesuiten Petrus Canisius herausgegeben wurde70. Die
Ausgabe - offensichtlich wurde die Vorlage von Canisius stark ge-

67 Delitzsch (wie Anm. 62) 8 f.
68 Ebenda 19. - Vgl. Anm. 66, Nr. 3.
69 Delitzsch (wie Anm. 62) 11.
70 Ein Exemplar dieser seltenen Druckausgabe auf der Kantonsbibliothek

Fribourg (Signatur: Gr 2608); Neuausgabe bei R. Durrer, Bruder Klaus. Die ältesten

Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss,
Sarnen 1917-21, 817-833.



Beten 'mit zertanen armen' 155

kürzt - war wohl für den privaten Gebrauch gedacht. Daraufhin weisen

Anlage und Inhalt des Freiburger Drucks, aber auch die wenigen
Rubriken, die sich nicht, wie in den übrigen Fassungen an eine
Gemeinschaft, sondern an den einzelnen Leser richten.

Als Gemeinschaftsandacht scheint 'Das grosse Gebet der
Eidgenossen' vor allem in Schwyz und am Wallfahrtsort Einsiedeln bis
in unsere Zeit weitergelebt zu haben, wie die Einsiedler- (1671, 1713,
1725) und die Schwyzer Drucke (1777, 1827,1841, 1905)71 sowie zwei
Einsiedler Neubearbeitungen von Pater A. Staub (1917) und Pater
I. Betschart (1937) belegen72. Da die Quellen seit dem 17. Jahrhundert
sicher reichlicher fliessen, wäre es äusserst reizvoll, der neueren
Rezeption dieser schwyzerischen «Nationalandacht» (wie Robert Durrer
mit feinem Gespür formulierte) im einzelnen nachzugehen, zumal
sich hier Frömmigkeitskult und Nationalbewusstsein verbinden. In
diesem Zusammenhang müsste untersucht werden, ob und wie die
offene Gebetshaltung, die in den ältesten Fassungen A und B nur
vereinzelt, aber in der monialen Redaktion D in vielfacher Form
erscheint, in den verschiedenen Druckfassungen weiterlebt. Im Schwyzer

Druck von 1827 - nur dieser war mir bis jetzt zugänglich - kommt
die Anweisung mit ausgespannten Armen kniend nur noch an einer
einzigen Stelle vor, bezeichnenderweise nach der Meditation, die der

Kreuzigung Christi und dessen fünf Wunden gilt73. Wo sonst hier
Vorschritten über die Gebetshaltung gemacht werden, beschränken
sie sich auf die Grundformen Stehen, Knien, Sitzen.

Das seit 1576 nachweisbare und in mehreren Quellen recht genau
beschriebene 'Grosse allgemeine Gebet' ist eine Volksandacht, die zum
Typ der Ewigen Anbetung gehört: sie wird vor ausgesetzter
Monstranz über längere Zeit Tag und Nacht abgehalten, wobei die
kirchlichen und politischen Instanzen dafür besorgt sein müssen, dass die

71 Vgl. Ringholz (wie Anm. 61) 128 f. und ders., Wallfahrtsgeschichte Unserer
Lieben Frau von Einsiedeln. Ein Beitrag zur Culturgeschichte, Freiburg i.Br.
1896, 150-152.

72 P. A. Staub, Heilsame Übung des Gebetes, das man das Grosse Gebet nennt,
Einsiedeln 1917 (vgl. Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 11 [1917] 303);
P.I. Betschart, Das Grosse Gebet der Eidgenossen von den hl. Geheimnissen der
Erschaffung und Erlösung, ebenda 1937; zu weiteren Bearbeitungen vgl. Ringholz

(wie Anm. 61) 130. - Aus neuester Zeit stammt die der ältesten Fassung A
folgende Bearbeitung von A. Guillet (wie Anm. 62) 16-54.

73 Gottselige und heilsame Übung Das Große Gebeth genannt ; Erinnernd an
die vornehmsten Geheimnisse der Erschaffung und Erlösung. Von den drey
alt-katholischen Orten in aUen Nothfällen gebraucht, 9. Auflage, Schwyz 1827,
25-



156 Peter Ochsenbein

Anbetung des Allerheiligsten nie unterbrochen wird74. Meistens betet
eine Gruppe zwei oder drei Stunden lang - die Frauen tagsüber, die
Männer in der Nacht -, und sie wird dann unmittelbar von der nächsten

abgelöst. Ohne Unterbruch wird die Gebetsübung von einer
Pfarrkirche an die andere, von einem katholischen Kanton zum andern

delegiert, wobei die Tagsatzung der katholischen Orte festlegt, wie
lange der einzelne Ort die Gebetskette zu übernehmen und für die

Einteilung in die verschiedenen Pfarrgemeinden und die angemessene
Ausführung verantwortlich zu sein hat. Das 'Grosse allgemeine Gebet'

- als Gebetskette dauert es fast ein ganzes Jahr - wurde 15 76
erstmals gemeinsam von Unterwaiden, Uri, Schwyz, Luzern und Zug
durchgeführt75. 1587-88 waren auch Freiburg und Solothurn daran

beteiligt76. 1589 und 1591 wurde die Gebetsübung erneut aufgenommen77.

Da im 17. Jahrhundert Durchführung und Ritus sich teilweise
ändern, indem neue Elemente (bedingt wohl durch päpstliche und
bischöfliche Erlasse) hinzutreten (z.B. im Vierzigstündigen Gebet78),

74 'Das grosse allgemeine Gebet' wurde bislang von der Forschung meistens
mit dem 'Grossen Gebet der Eidgenossen' verwechselt oder identifiziert, so bei
F. Dommann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform der Scelsorge
und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert Beiheft 9 zum
Geschichtsfreund), Stans 1966, 435 f. und teilweise bei P. Rück, Die Durchführung

des 'Grossen Gebets' in den Jahren 1587-1588, in: Zeitschrift für Schweiz.
Kirchengeschichte 60 (1966) 342-355. Vgl. jetzt meine Studie: 'Grosses Gebet
der Eidgenossen' und 'Grosses allgemeines Gebet' - zwei Volksandachten im
lO.Jahrhundert, in: ebenda 73 (1979). - Zum Typ 'Ewige Anbetung' vgl. Ewige
Anbetung, in: Lexikon für Theologie und Kirche 3 (1959) 1263-1266; Vierzig-
stündiges Gebet, ebenda 10 (1965) 783 ; Eisenhofer (wie Anm. 20), II, 327F

75 Vgl. Eidgenössische Abschiede, IV, 2, Luzern 1861, 591 (21.Februar 1576)
und S. 593g (22. März 1576); A. Küchler, Chronik von Kerns, Lungern 1887,
122: «Schon 1576 am Samstag nach Mathias wurde beschlossen: Das 'groß
Gebet' will man mit den 5 Orten beten; doch daß unsern Landleuten, d.i. den
Nidwaldnern zugeschrieben wird, daß sie uns schreiben, wann sie das 'Bat'
haben. Es soll dann dasselbe in Alpnach anfangen und dann in Kerns, Sachsein,
Lungern, Giswil, Schwendi und Sarnen gehalten werden. In allen Kirchen sollen
Leute verordnet werden, die ein Aufsehen haben, damit es 'trüwlich' verrichtet
wird.» Eine Durchführungsverordnung von 1576 für Uri ist im Staatsarchiv
Altdorf, Altes Satzungsbuch von Uri, Bl. i6'-i7v erhalten.

76 Darüber ausführlich für Freiburg: Rück (wie Anm. 74) 342-355 ; die
Gebetskette dauerte vom Oktober 1587 (Luzern) bis 23. Juli 1588 (Solothurn).

77 Vgl. Eidgenössische Abschiede, V, 1, Bern 1872, 157b (4.Alai 1589), 159c
(27.Mai 1589) und 244g (8. Januar 1591); für Luzern vgl. Cysat, Collectanea (wie
Anm. 50), II, 1, 33f. (für 1591) und I, 2, Luzern 1969, 707 (für 1589). Der Ort
Luzern führte zudem (allein?) das 'Grosse allgemeine Gebet' 1585 für 40 Tage
und Nächte durch (ebenda 705), ebenso 1594 und 1596 für 40 Stunden (ebenda
708).

78 Vgl. H. Krömler, Der Kult der Eucharistie in Sprache und Volkstum der
deutschen Schweiz Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde, 33),
Basel 1949, 140 Anm. 13.



Beten 'mit zertanen armen' 157

beschränke ich mich hier lediglich auf die beiden auch quellenmässig

gut dokumentierten Gebetsketten von 1576 und 1587-88. Der Ritus
ist denkbar einfach: Die Gläubigen stellen sich reihenweise zu drei,
fünf oder sieben Personen auf. Auf ein Zeichen des Priesters - so nach
der Luzerner Ordnung von 1587 - beginnt die erste Reihe mit zertba-
nen armen jpater noster, j aue Maria und ein glouben zu betten. Ist sie damit
fertig, nimmt die zweite Reihe den Ritus ab und allso durchinderhin; und

so die hindersten fertig, gibt der sigrist den vordem wiederumb daz ^ßichen, die

fabend wider an und das beharret man allso, bis der rast [d. h. die auf genau
drei Stunden bestimmte Gebetszeit einer Abteilung] uß ist; zuo letst
oder zum beschluß, so man das zeichen mit der grossen glogken lüftet, bettet

man gmeinlich miteinanderen die fünffe; z^üstben dem aber einer sine fünffe
gebettet, mag er dann sonsten betten oder guots betrachteu nach siner andachf79.

Ganz offensichtlich scheint der Ritus - was die Zahl der Reihengebete

und die geforderte Körperstellung betrifft - mit dem verwandt
zu sein, was uns in mehreren vorreformatorischen Zeugnissen begegnet

ist (Schlachtgebet, Berner Devotionen von 1479 un<^ * 519» Bericht
des Johannes Schürpf). Mit dem Schwyzer Angelus-Läuten (um 1530)
stimmt der Ritus gar völlig überein, wird doch auch dort an die fünf
Paternoster und Ave Maria ein apostolisches Glaubensbekenntnis
angefügt. Nach verschiedenen Chronikberichten beteten bekanntlich
auch die katholisch gebliebenen Schweizertruppen vor der Schlacht
zusätzlich einen Glauben, so bereits im Kappelerkrieg80. Bevor wir
der Frage nachgehen, wieweit wir im 'Grossen allgemeinen Gebet'
unmittelbar eine alteidgenössische Gebetstradition zu fassen vermögen,

stellen wir zunächst eine weitere wichtige Gemeinsamkeit fest.
Wie die meisten der genannten vorreformatorischen Laiendevotionen
als Notgebete verstanden und in schwerer oder unmittelbar drohender
Gefahr verrichtet wurden, so auch das 'Grosse allgemeine Gebet'. An
den Tagsatzungen der katholischen Orte ist, wenn Gründe für die

Durchführung des Kettengebets genannt werden, von bedenklichen

Zeiten81, von der katholischen Religion drohenden Gefahren82 die Rede: man
will damit Unglük abzuwenden versuchen83, so bereits 1576, als kurz
zuvor die Innerschweiz von einem Erdbeben heimgesucht worden
war84. In welcher schwierigen Lage sich die katholischen Orte durch

79 Cysat, Collectanea (wie Anm. 50), I, 2, 706.
80 Vgl. Zehnder (wie Anm. 1) 163.
81 Eidgenössische Abschiede, V,i,244g (8.Januar 1591).
82 Ebenda 157b (4.Mai 1589).
83 Ebenda 48e (23./24.Juli 1587).
84 Ebenda, IV, 2,591e (21. Februar 1576). Zu weiteren Gebetsverordnungen

in den 'Eidgenössischen Abschieden' vgl. Rück (wie Anm. 74) 436 Anm. 4.



158 Peter Ochsenbein

den mit der Reformation entstandenen Glaubensgegensatz zu den

protestantischen Städten Bern, Zürich, Basel und Schaffhausen tatsächlich

befanden, ist hier nicht weiter auszuführen. So viel steht fest : die

gemeinsam durchgeführte Kettenandacht, die den altgläubigen Orten
das Gefühl der Zusammengehörigkeit stärkte, betrachtete man als ein

Schutz- und Bittgebet in einer gefahrvollen Zeit, in der selbst die
altbewährten Bündnisse mit den wirtschaftlich mächtigen Städten ins
Wanken geraten waren.

Wie weit die katholischen Orte ihr 'Grosses allgemeines Gebet' in
einer bestimmten Tradition sahen, zeigen einzelne Hinweise, die der
Unterwaldner Melchior Lussy an Tagsatzungsdiskussionen um dessen

Durchführung vorbrachte. Lussy, der vielleicht als eigentlicher Initiator

für das in der Form einer fortwährenden Andacht wohl erstmals

1576 institutionalisierte 'Grosse allgemeine Gebet' gelten darf, jedenfalls

an den katholischen Tagsatzungen immer wieder dazu aufrief,
erinnerte die Gesandten mehrmals an alte Gebetstraditionen, die ihre
Vorfahren in grosser Not gepflegt hätten. So bemerkte er etwa an der
Badener Sitzung vom 23./24.JUÜ 1587 - also unmittelbar vor dem
zweiten Kettengebet -, wie es im burgundischen und im Schwabenkriege und

dann auch im Kappelerkriege üblich gewesen sei, ein allgemeines Gebet zur
Abwendung von Unglük anzuordnen; nun nähere sich dasJahr ijSS, welches Vieles

mit sich bringen könnte. Er beantrage daher, daßjezt wieder ein solches

allgemeines Gebet abgehalten werde; aufjeden der VII Orte würde es sechs Wochen

und drei Tage treffen8*. Das den Gesandten am 12./13.August 1587

ausgeteilte Mandat betreffend das große Gebet, das die allgemeinen Richtlinien

für die Gebetskette festlegt, nimmt im Ingress Lussys
Argumente auf: So wie das auserwählte Volk im Alten Testament, Fürsten
und Republiken im Neuen durch andächtige Gebete zu Gott in grossen
Nöten von ihm Verzeihung ihrer Sünden und einen Sieg über ihre
Feinde erlangt hätten, so hätten alls unsrefromme lieben Allten ouch gefürt
und In Iren höchsten notten solliche und derglichen gebett ouch mit aller gotts-

forcht fürgenommen und ohn z^yffel glichvals Sig, glückh und Überwindung Ir
fienden, als noch in letztsten Landtskrieg, erlangt86.

Wie weit dürfen wir Lussys Berufungen aut eine angeblich alte, in
Kriegsnöten gepflegte Gebetstradition trauen? Falls man tatsächlich
ein solches allgemeines Gebet, wie er behauptet, seit den Burgunderkriegen

abgehalten hat, wie hat es ausgesehen? Da bis jetzt eindeutige
Zeugnisse dafür fehlen, sind wir weitgehend auf Vermutungen ange-

85 Eidgenössische Abschiede, V, 1,48e.
86 Ebenda 5 5 f. (zu g).



Beten 'mit zertanen armen' 159

wiesen. Mit Sicherheit dürfte Lussy nicht das Schlachtgebet gemeint
haben; denn das Adjektiv «allgemein» intendiert doch wohl ein
Gebet, das allgemein, also vom ganzen Volk verrichtet worden ist. Wir
wissen, dass einzelne Orte Kriegswallfahrten nach Ein siedeln
veranstalteten87. Ich kenne aber keinen einzigen Beleg, wonach eine Regierung

in Friedenszeiten ein allgemein verbindliches Gebet angeordnet
hätte. In den umfangreichen «Akten zum Schwabenkrieg» konnte ich
nichts derartiges finden88, und auch in den danach entstandenen Chroniken

finden sich kaum Hinweise.
In der 1500 in Sursee oder Basel gedruckten 'Reimchronik des

Schwabenkrieges' des Nikolaus Schradin heisst es im abschliessenden
Lob der Eidgenosszen: Gott wirt von inen geerotfru und spat / Mit grosszem

gepet von wib und mann / die gnadgotteß mengkllch wol trachten kan, \ daß die

stergki nit flüsszdt ussz der eidgenossschaft, / Allein so hat sy von gott die

krafft89. Eine Anspielung auf ein «Grosses Gebet»? An der gleichen
Landsgemeindeversammlung vom 10. April 15 31, als die Schwyzer
Bürger die für jedermann geltende Andacht beim Angelusläuten rituell
festlegten90, wurde auch beschlossen, dass bei fünf Pfund Busse
jegliches Spielen und Tanzen immer dann verboten sei, wenn Ethwan zu
zyfen fromm Ersam fröwen und ander gotz förchtig andächtig lüt in unserm

landt, um gnad und glück von got zu erwerben, das groß bett in den kilchen
betten9'1. Welches groß bett ist hier gemeint? Die Forschung hat sich

etwas voreilig für das 'Grosse Gebet der Eidgenossen' entschieden92.

Nun scheint der Meditationstext tatsächlich vor allem in Schwyz
beheimatet gewesen zu sein. Dafür sprechen die beiden für Laien
bestimmten Fassungen B (Morschach) und C (Schwyzer March), die

späteren Schwyzer Drucke, aber auch die in der Fassung B erhaltene
Fürbitte für das Schwyzer Landesbanner mit dem Arma-Christi-Eck-
quartier93. Ob man das groß bett im Landsgemeindeerlass ohne wei-

87 Vgl. O. Ringholz, Kriegswallfahrten zu Unserer Lieben Frau von Einsiedeln

in alter und neuer Zeit, in: Hist.-polit. Blätter 162 (1918) 541-557 und 617-
628.

88 Aktenstücke zur Geschichte des Schwabenkrieges nebst einer Freiburger
Chronik über die Ereignisse von 1499, hg. von A. Büchi Queüen zur Schweizer

Geschichte 20), Basel 1901.
85 Der Geschichtsfreund 4 (1847) 65.
90 Siehe oben S. 146 f.
91 Landbuch von Schwyz (wie Anm. 49) 88.
92 So bereits Lütolf (wie Anm. 61) 104, der glaubt, dass das 'Grosse Gebet der

Eidgenossen', bislang nur Privatandacht, mit dieser Verordnung offizieU in
Schwyz eingeführt worden sei; so auch Rinhgolz (wie Anm. 61) 127 und Marchai

(wie Anm. 49) 34, der im Gegensatz zu Lütolf die Verordnung «viel eher
im Zusammenhang jener Sittenmandate» sieht, «mit denen man reformatorische
Einflüsse abzuwehren suchte.»



i6o Peter Ochsenbein

teres mit dem Meditationstext identifizieren darf, bleibt allerdings
weiterhin fraglich. Interessant ist die Beobachtung, dass das Schwyzer
Tanzverbot aus einer Zeit drohender Kriegsgefahr stammt, sechs

Monate vor dem blutigen Treffen am Gubel (n. Oktober 15 31)94.

Von einem allgemeinen, die gesamte Bevölkerung betreffenden Aufruf

zum großen bett ist jedoch im Landsgemeindebeschluss nicht die
Rede. Hauptträger der Andacht sind fromme Ersam fröwen. «Während
des Krieges 15 31 ließen die fünf katholischen Kantone Uri, Schwyz,
Unterwaiden, Luzern und Zug vom 10. Oktober bis 19. November
in der Gnadenkapelle [in Einsiedeln] für das katholischeVolk beten»95.

Wie und was gebetet wurde, wissen wir nicht, kaum jedoch das 'Grosse
Gebet der Eidgenossen', das zeitlich durch den Text begrenzt ist und
nicht diese fortwährende Kontinuität zulässt wie etwa der Ritus des

'Grossen allgemeinen Gebets'.
Wenn tatsächlich in Kriegsnöten das Volk ein, wie Lussy behauptet,

allgemeines Gebet verrichtet hat, kann man wohl davon ausgehen, dass

in jedem Ort verschiedene Andachtsriten abgehalten wurden und dass

jede Regierung ihre eigenen Anordnungen getroffen hat. Wie
unabhängig jeder Ort diesbezüglich noch 1534 verfährt, zeigt ein Traktan-
dum an der katholischen Tagsatzung vom 28. April: Da früher aller
Brauch gewesen, bei Kriegen und Nöthen, da Gott um alle Dinge erbitten sein

will, Kreuzgänge und Gotzfert [Wallfahrten] und andere Guttat anzuordnen,

so solljeder Bote dieses heimbringen und jedes Ort nach seinem Bedünken in
diesen sorglichen Läufen hierin handeln96. Das Bestreben, die Notgebete
in allen katholischen Orten zu vereinheitlichen, könnte erst dann
erwacht sein, als es wohl 1576 erstmals galt, eine Kettenandacht zu
organisieren. Schliesslich darf man annehmen, dass 'Das grosse Gebet
der Eidgenossen' vor der Reformation nicht allen verbündeten Orten
bekannt und dass es in der Zeit nach der Glaubensspaltung zwar von
den Altgläubigen der Innerschweiz zuweilen gebetet, aber nicht als

einziges mögliches Notgebet verbreitet war. Wäre es nämlich so intensiv

rezipiert worden, wie die ältere Forschung wahrhaben will, mussten

- trotz der grossen Verluste - weit mehr Handschriften überliefert

sein.

Wenn aber eine nichtliturgische, für Laien bestimmte Andachtsform

in besonderem Masse in der alten Eidgenossenschaft bekannt war,

93 Vgl. Marchai (wie Anm. 49) 34-36.
94 Vgl. H. Meyer, Der zweite Kappelerkrieg. Die Krise der schweizerischen

Reformation, Zürich 1976, 15 ff.
95 Ringholz (wie Anm. 87) 549.
96 Eidgenössische Abschiede, IV, ic, 315 k.



Beten 'mit zertanen armen' 161

dann wohl der Ritus, wie er im 'Grossen allgemeinen Gebet' wieder
erscheint. Die mit ihm verwandten vorreformatorischen Zeugnisse
stammen aus ganz verschiedenen Orten (Bern, Luzern, Schwyz).
Derselbe Ritus liegt ja auch dem Schlachtgebet zugrunde, das eidgenössische

Soldaten der verschiedensten Truppeneinheiten gebetet haben.

Vielleicht dürfte gerade der Hauptteil jenes in Kriegszeiten abgehaltenen

allgemeinen Gebetes darin bestanden haben, dass das Volk über
eine längere Zeit abwechslungsweise fünf Paternoster und Ave Maria
mit zerleinen armen rezitiert hat. Dafür noch eine Vermutung. 'Das

grosse allgemeine Gebet' wird bereits bei seiner ersten nachweisbaren

Durchführung im Jahre 1576 auch Mosesgebet genannt97. Das Freiburger

Reglement zu diesem 1587 abgehaltenen Gebet erklärt den Namen
so : Mosis gebett aber möcht es genannt werden, das manns beten soll mit zer-
thanen armen, jedem fünff vater unser unnd ; Ave Marie khnüwend uff dem

boden98. Die Namensgebung stützt sich auf jene berühmte Szene in
Exodus 17,8ff, in der Moses mit zwei Begleitern von einer Anhöhe
aus den Kampf der Israeliten gegen die Amalektiter beobachtet.
«Solange Moses nun seine Hände erhob, obsiegte Israel, sobald er aber
seine Hände sinken Hess, waren die Amalektiter überlegen.» Das

Beten mit zertanen armen — so wurde diese Bibelstelle offensichtlich
gedeutet - bringt den Sieg. Wenn schon die eidgenössischen Soldaten

vor der Schlacht so beten, dann auch das Volk, das - wie Moses - am

Krieg nicht unmittelbar beteiligt ist, aber den Sieg seiner Truppen Gott
durch intensives Bitten in Kreuzhaltung zu 'erzwingen' sucht.

V

Ein Brauch hat bekanntlich als soziales Handeln die Eigenschaft,
dass er die ihn ausübende Gemeinschaft vor der Umwelt, die ihn nicht
pflegt, in besonderer Weise auszeichnet und jene - im weitesten Sinne
des Wortes - zu Sonderlingen stempelt. Er wird, wenn er längst
untergegangen ist, für uns in historischen Quellen vor allem dort deutlich
fassbar, wo ein Aussenstehender ihn als etwas Besonderes festgehalten
hat, sei es dass er ihn sachlich beschreibt oder wertend Stellung
bezieht. Dafür gibt es nun auch für das alteidgenössische gemeinschaftliche

Beten mit zertanen armen verschiedene Zeugnisse, die, indem sie

die Gebärde verspotten oder sie als etwas für Laien Nichtkonformes

97 Die Urner Durchführungsverordnung (vgl. Anm. 75) ist überschrieben:
Von Moyses gebett, so man nempt das groß Bätt. Ist im IJ76 jar gebetten worden.

98 Staatsarchiv Fribourg, Geistliche Sachen 2065, Nr. 1,5; vgl. Rück (wie
Anm. 74) 351.



IÓ2 Peter Ochsenbein

ablehnen, diesen Ritus damit indirekt als Brauch bestätigen. Dazu

gehört jenes in Brennwalds Chronik erstmals bezeugte Schimpfwort
klafterbat aus dem Munde deutscher Landsknechte, dazu gehören
aber auch mehrere erhaltene Dokumente von reichsdeutschen
Theologen, die, sich auf Väterzitate und auf das kanonische Recht berufend,
den von eidgenössischen Laien geübten Ritus als kirchliche Unsitte
kritisieren und bekämpfen.

Hauptfigur und vermutlich der eigentliche Initiator für diese

theologische Kritik war der aus Schlettstadt gebürtige Humanist Jakob
Wimpfeling (1450-15 28). Als er in den Jahren 1503 und 1504 zweimal
für kürzere Zeit in Basel weilte, sah er offenbar den eben hier
eingeführten eidgenössischen Elevationsritus. Eine von der römischen
Kirche für Laien sanktionierte Tradition solch offenen Betens war ihm
nicht bekannt, und so wollte er als eifriger Reformer christlichen
Lebens gegen die Unsitte ankämpfen. Dabei geriet er in Streit mit dem
Basler Dominikaner Werner von Seiden, der den eidgenössischen
Brauch in einem längeren (leider verlorenen) Traktat verteidigte.
Vermutlich auf Drängen Wimpfelings schrieb nun (spätestens 15 04) ein
reichsdeutscher Ordensbruder Werners, der aus Halle gebürtige und
seit 15 03 an der Universität Freiburg lehrende Johannes Winckel, einen

Gegentraktat, der uns glücklicherweise in einem für den Schlettstädter
bestimmten Exemplar erhalten ist99. Diese mit zahlreichen politischen
Argumenten gespickte Schrift, formal eine spätscholastische Quaestio,
mit drei längeren Praesupposita und einer dreiteiligen Conclusio,
wurde vermutlich anonym und in handschriftlicher Form in Basel

verbreitet, wo sie (vielleicht zusammen mit weiteren uns unbekannten

Kritiken) im Frühling 1505 heftigste Reaktionen und Hassausbrüche

gegen den « verschmitzten Spion» (vafrum exploratorem) Jakob Wimpfeling

auslöste, den man als Verfasser der Schrift vermutete. Der
damals in Freiburg weilende Elsässer wurde mehrmals von Basler

Freunden gewarnt, sich in der Rheinstadt blicken zu lassen. Zum
theologischen Problem, das alsbald zu einem politischen geworden

war, bezog Wimpfeling noch im gleichen Jahr zweimal namentlich

Stellung. In seinen beiden gedruckten Schriften 'De integritate
libellus' und im 'Soliloquium, pro pace christianorum et pro Helvetiis
ut resipiscant' verurteilte er, wenn auch nur in zwei kurzen Passagen, das

von den Eidgenossen eigenwillig beanspruchte Recht der publica
brachiorum per modum crucis expansio. Sein 'Soliloquium', das in schärf-

99 Besançon, Bibliothèque municipale, Mscr. 1319. Die Datierung IJ04 von
Wimpfelings Hand am Schluss des Traktats auf Bl. 9".



Beten 'mit zertanen armen' 163

ster Form den Abfall der Schweizer vom Reich und ihr Söldnerwesen

geisselt, sowie einzelne, angeblich von ihm verfasste Schmähverse
machten ihn bei den Eidgenossen, vornehmlich in Basel, zu einem der

meistgehassten Männer. In die Rheinstadt ist er niemals mehr
zurückgekehrt.

Da ich den hier kurz zusammengefassten Verlauf des theologischpolitischen

Streites und die wenigen erhaltenen Schriften in meiner
Studie «Jakob Wimpfelings literarische Fehde mit den Baslern und
Eidgenossen» behandelt habe100, greife ich lediglich einzelne Punkte
aus Winckels Quaestio sowie die beiden Wimpfeling-S teilen auf und
versuche sie von volkskundlicher Seite her weiter zu verfolgen.

Bereits die Fragestellung in Winckels Traktat: Utrum modus orandi

confederatorum vel Switensium, qui in publico cum extensione brachiorum per
modum crucis orare consueverunt, sit llcltus, bonus et meritorius macht durch
die Perfektform des Verbs consuescere deutlich, dass es sich bei der
«Gebetsweise der Verbündeten oder Schweizer» um eine Gewohnheit,
einen Brauch handelt. Dieser Brauch ist nach Winckel «weder gut
noch verdienstvoll, vielmehr tadelnswert, schlecht und
abergläubisch»101. Zu dieser conclusio gelangt der Dominikaner über verschiedene

Voraussetzungen (presupposita), von denen hier nur folgende
wichtig sind: Die brachiorum expansio, an sich ein actus indifferens, ist
nicht wertfrei, sondern verstösst, da sie als Kulthandlung noch aus
heidnischer Zeit stammt und unter Eingebung des Teufels verrichtet
wird, gegen das göttliche Gesetz und gegen die Integrität des Glaubens,

ist somit immer Todsünde102.
Im Anschluss an die conclusio widerlegt Winckel einzelne

Argumente des pater Basiliensis, also Werners von Seiden. Dabei werden
unter anderem drei Sachverhalte herangezogen, die ich bereits in den

vorausgegangenen Teilen (III und IV) von andern Quellen her als

Dokumente des vermuteten Brauchs anführte. Dass sie im Traktat
gemeinsam auftauchen, bestätigt ihren inneren Zusammenhang:

1. Nach Winckel benützten die Eidgenossen ihren modus orandi in
abergläubischer Weise im Krieg und Söldnerdienst. Sie sind der

Meinung, er habe in sich so viel Kraft und Wirkung, dass sie, wenn sie

nur den Modus einhielten, obsiegen mussten, ohne darauf zu achten,

100 Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 79 (1979).
101 Mscr. 1319,6': Probabiliter dicendum est, quod hie modus orandi Switensium, qui

fit in publico cum expansione brachiorum per modum crucis, de se et ex opere operato non
est bonus et meritorius, ymmo reprehensibilis vel malus et supersticiosus.

102 Ausführlich zitiert in Anm. 49 und 50 meiner Studie (wie Anm. 100).



164 Peter Ochsenbein

ob sie denn einen gerechten oder ungerechten Krieg austragen103.
Winckels Kritik zielt sowohl auf den magischen Gebrauch und
Aberglauben des Schlachtgebets wie auch zugleich auf das eidgenössische
Söldnerwesen als Ursache für ungerechte Kriege.

2. Aufschlussreich ist die Kontroverse um den Basler Elevations-
ritus. Werner von Seiden versuchte ihn offensichtlich von zwei Seiten

her zu rechtfertigen: einmal ist er für das neue Bündnis Zeichen
der Verbundenheit im Glauben, und dies in einer Zeit, wo die Basler

fürchten müssen, sie könnten von ihren Nachbarn angegriffen werden

; zum andern ist er durch den Ablassbrief des römischen Kardinals
Raymundus approbiert. Winckels Replik: Raymundus sei in vielem
falsch informiert gewesen ut in proposito verisimiliter poterli existimari ;

der Basler Geistliche hätte besser und der Wahrheit gemäss sagen
sollen: weil sich die Basler fürchten müssen, von ihren Nachbarn zum
wahren Gehorsam (nämlich gegenüber dem römischen König und
dem Reich) zurückgeführt zu werden, den ihre Vorfahren versprochen
und eingehalten, von dem nun aber die Basler abgewichen seien104.

Auch hier also eine ins Politische gewendete Kritik.
3. Wie im Freiburger Reglement zum 'Grossen allgemeinen Gebet'

von 1587 wird die eidgenössische Gebetsgebärde von beiden Dominikanern

mit Exodus 17,8 ff. in Verbindung gebracht. Für Werner von
Seiden ist das Verhalten des Moses offenbar - sein Argument wird
leider von seinem Gegner nicht zitiert - Vorbild und Bestätigung des

eidgenössischen Gebetsritus vor und nach der Schlacht. Winckel
benützt die gleiche Bibelstelle als argumentum contra : sie zeige, dass

dieser modus orandi nur den Priestern und Dienern der Kirche auferlegt
worden sei, keinesfalls aber dem gewöhnlichen und unvollkommenen
Volk105.

Mit 'De integritate libellus' wollte Wimpfeling 1505 ein Pflichtenbüchlein

für alle jene veröffentlichen, die Priester sind oder die - wie
der Strassburger Student Jakob Sturm, dem es gewidmet ist - in den

geistlichen Stand eintreten106. Ermahnungen und Ratschläge werden
immer wieder unterbrochen von heftigen Rügen, die Missstände der

Zeit, vornehmlich das Konkubinat und falsches Verhalten einzelner

Mönche, biossiegen. Der schnelle Umschlag der Stimmungslage vom
ruhigen Ton der Belehrung in eine gehässige Sprache der Kritik

103 Ebenda Anm. 52.
104 Ebenda Anm. 53 und 54.
105 Ebenda Anm. 56.
106 Vgl. die kurze Charakterisierung von O. Herding in seiner Ausgabe von

Wimpfelings 'Adolescentia', Alünchen 1965, 133-135.



Beten 'mit zertanen armen' 165

zeichnet auch den zweiten Teil von Kapitel 12 aus, das mit Quid et

quo orandum überschrieben ist:
«Du kannst zuweilen beim Beten, wenn Du ganz allein in einem abgeschlossenen

Gemach bist, vor den fünf Wunden Christi die Arme kreuzweise ausbreiten ;
aber ich will nicht, dass Du das öffentlich tust, damit es nicht aussieht, als ob Du
- wider die Vorschriften des heiligen Chrysostomus und anderer weiser Alänner,
wider den Brauch der heiligen römischen Kirche - Dir eine verrückte Absonderlichkeit

(phantasticam singularitatem) anmassest, da noch keine diesbezügliche
Bestimmung von einem Vorgesetzten erlassen worden ist. Wenn aber diese
Zeremonien von gewissen barbarischen und hartnäckigen, keinem Gesetz und
keinem Fürsten sich unterwerfenden Leuten in aller Öffentlichkeit ausgeführt
werden, so vermute ich den Grund darin, dass in dieser Zeit nichts so wider-
sinning ist, dass es nicht Schmeichelei und Gefälligkeit zu rechtfertigen wagen
würden. Ich glaube, wenn ehrwürdige Bischöfe jene Zeremonien vorgeschrieben
hätten, wären sie kaum von jenen hinterwäldlerischen Völkern übernommen worden,

die nur für sich selbst Macht beanspruchen, so dass sie sich nicht schämen,
gegen die heiligen Rechte über kirchliche Zeremonien zu verfügen, sie zu
verordnen und sie unter Geldstrafe selbst an Gott geweihten Orten vorschreiben.
Zuständig dafür sind nicht Laien, sondern Bischöfe und geistliche Vorgesetzte»107.

Das Beten mit ausgebreiteten Armen ist hier nur in privater
Abgeschiedenheit erlaubt. Es wird von Wimpfeling mit der Verehrung der

fünf Wunden Christi in Verbindung gebracht, mit einer Devotionsintention

also, die mehrmals in den vorgeführten eidgenössischen
Zeugnissen ausdrücklich erwähnt ist, so in Brennwalds Chronik zum
Gebet vor der Schlacht bei Frastanz108, in Tristans von Salazar

Ablassbrief, wo er die laudabilis mos des alten oberen Bundes beschreibt109,
schliesslich auch im 'Mandat betreffend das grosse Gebet' von 1587,

wo es heisst, das Volk solle kniend fünf Paternoster und Ave Maria
mit dem Glauben dem HerrnJesu Christo in sine heiligen j Wunden betten110.

Aber auch die meisten andern besprochenen Zeugnisse sind mit der
Gebetsintention zum Leiden Christi verbunden, wenn auch nicht
ausdrücklich auf die fünf Wunden bezogen. Wenn die offene Gebetshaltung

so oft mit der Passion Christi in Beziehung gebracht wird, ist das

weiter nicht erstaunlich, steht doch dahinter eine Tradition, die bereits
bei Tertullian und den ersten Kirchenvätern einsetzt111. Der Gläubige,

107 De integritate libellus, Strassburg (bei Johannes Knobloch) 1505, Bl. A8r"v
(zitiert in meiner Anm. 65).

108 S. oben S. 130.
109 Vgl. Anm. 58.
110 Eidgenössische Abschiede, V, 1,56.
m Vgl. Gougaud (wie Anm. 18) 5-8; Fischer (wie Anm. 18) 15F; Ohm

(wie Anm. 20) 259-265. Die beiden wichtigen Tertullian-Stellen stammen aus
'De oratione', cap. 14: Nos vero non attolimus tantum, sed etiam expandimus et, domi-
nìca passione modulata, et orantes confitemur Christo, und cap. 17,1 : Atquì cum
modestia et humilìtate adorantes magis commendabimus Deo preces nostras, ne ipsis quidem
manibus sublimius elatis, sed temperate ac probe elatis, ne vultu quidem in audaciam erecto.
Weitere Belege beiSittl (wie Anm. 20) 198 Anm.4und Severus (wie Anm. 20) 1232.



166 Peter Ochsenbein

zur imitatìo Christi aufgerufen, bekennt und ehrt seinen Erlöser, indem
er symbolisch im Gebet die Haltung des an das Kreuz Gehefteten
nachvollzieht. Das seit dem 12. Jahrhundert so intensiv auf das

Mitleiden Christi ausgerichtete Frömmigkeitsempfinden konnte seine

Erlebnisfähigkeit sinnenhaft steigern: die strenge extensio über längere
Zeit wird zur körperlichen Peinigung und dient als eines der vielen
asketischen Mittel, der Christusfrömmigkeit im Leiden näherzukommen,

wie sie etwa Tauler und Seuse als Voraussetzung für die mystische

Unio fordern. Das monastische Leben hat die kreuzbezogene
Orantenhaltung bekanntüch durch alle Jahrhunderte gepflegt,
gemeinschaftlich wie insbesondere in der stillen Privatandacht, in
Bussübungen, Passionsbetrachtungen und vielen andern Gebetsformen112.

Wie sehr das kreuzweise Beten etwa in Frauenklöstern des Spätmittelalters

verbreitet war, wird einem bewusst, wenn man mystographische
Texte, die verschiedenen dominikanischen Schwesternviten und andere

Klosterberichte heranzieht. Direkt fassbar wird die Gebärde in
Nonnengebetbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts, wo immer wieder vor
oder nach einzelnen Privatgebeten (meistens mit Bezug auf das Leiden

Christi) Rubriken wie crützjfis stonde, an der venien crucewiz, mit
außgespanten armen u.a. zu finden ist113. Dabei ist die offene Kreuzhaltung

nur eine unter vielen Körperstellungen, wenn auch vielleicht die

häufigste, und sie ist nicht regional begrenzt, sondern - wie die Orden

- wohl über das gesamte christliche Abendland verbreitet114. Wie
viele Gebärden im monialen Gebetsleben gebräuchlich waren und wie

genau sie voneinander unterschieden werden konnten, veranschaulichte

uns die späte, erst 1619 im Benediktinerinnenkloster Hermetschwil

geschriebene Fassung D des 'Grossen Gebets der Eidgenossen'.
Wie weit war aber die offene Gebetshaltung im ausgehenden Mittelalter

noch bei Laien verbreitet Stimmt es tatsächlich, dass Laien, wie

112 Gougaud (wie Anm. 18) 9-17.
113 Vgl. AI. Barth, Die Flaltung beim Gebet in elsässischen Dominikanerinnenklöstern

des 15. und 16.Jahrhunderts, in: Archiv für elsässische
Kirchengeschichte 13 (1938) 141-148.

114 Als illustratives Beispiel sei hier nur der aus der Frühzeit des Dominikanerordens

stammende Traktat 'De novem modis orandi S. Dominici' (hg. von I.
Taurisano, in: Analccta sacri ordinis fratrum praedictorum 15 [1922] 95-106)
genannt, in dem neun verschiedene Gebetshaltungen beschrieben und - was
besonders wertvoll ist - in den einzelnen FIss. in Miniaturen festgehalten werden,

wie sie der Ordensgründer vor dem Kreuz in stiller Andacht zu üben pflegte.
Eine französische Übersetzung dieses Traktats mit Aliniaturcn aus einer weiteren
Hs. bei F. Balme, P. Lelaidier, Cartulaire ou histoire diplomatique de saint
Dominique, III, Paris 1901, 275-287. Vgl. auch die Abb. aus Cod. Ross. 3 der
Vatikanischen Bibliothek in: Bibliotheca sanctorum, IV, Rom 1964, 694.



Beten 'mit zertanen armen' 167

Wimpfeling behauptet, um 15 00 niemals öffentlich mit zertanen armen

gebetet haben und dass nur die Eidgenossen sich dieses Recht angeeignet

hätten? Lässt sich diese offene Gebethaltung bei Laien ausserhalb
der Eidgenossenschaft wenigstens in Privatandachten nachweisen?
Bevor wir zum Schluss diese Fragen angehen, muss zunächst noch ein
weiterer Aspekt in die Problematik eingebracht werden.

Eine ausführliche Analyse von Winckels Traktat würde, was hier
nicht geschehen kann, deutlich machen, wie geschickt und auf welcher
breiten Basis der Freiburger Dominikaner politische Argumente
heranzieht, um den Brauch der Eidgenossen als eine gegen kirchliche
Rechte gerichtete Institution zu brandmarken1 IS. Die Quaestio ist von
der Fragestellung aus scheinbar ein Sonderproblem aus dem pastora-
len und liturgischen Bereich, die Argumentation macht sie jedoch
weitgehend zu einer brisanten politischen Schrift, in der mit dem

Ungehorsam der Schweizer gegenüber dem Reich abgerechnet wird.
Das ist auch bei Wimpfeling nicht anders. Im zitierten 'De integritate
libellus'-Passus werden zwar die Eidgenossen nicht namentlich
genannt, aber die Umschreibung konnte jeder halbwegs politisch orientierte

Leser verstehen : «Hinterwäldlerische Völker» (populi silvestres),
die barbarisch und hartnäckig sich keinem Gesetz und keinem Fürsten
unterwerfen wollen - wer konnte anders gemeint sein als jene, die im
eben vergangenen Krieg (1499) ihre Unabhängigkeit von König und
Reich behauptet hatten Wimpfelings Kritik an der expansio publica
gipfelt in dem Vorwurf, dass die dem König untreuen Eidgenossen
für sich selbst nun auch gar kirchliche Rechte beanspruchen, über die
sie als Laien keine Befugnis haben. Wichtigstes Stichwort des Passus

ist der Begriff der singularitas, der im Gegensatz zu dem der integritas
(des Buchtitels) steht und denAbfall von der geltenden Ordnung sowie
verbotene Originalität meint"6.

Auch im 'Soliloquium', dem 'Selbstgespräch für den Frieden der
Christen und die Bekehrung der Schweizer'117, steht das durch die

115 Vgl. besonders Anm. 48 und 57F meiner Wimpfeling-Studie.
116 Vgl. Herding (wie Anm. 106) 119F und 137F Die singularitas stammt

allerdings ursprünglich aus dem monastischen Bereich, meint dort eine Untugend des
Klosterlebens und steht im Gegensatz zu den statuta praelatorum (des Abtes oder
Priors).

117 Das 'Soliloquium Wimpfelingii', sine loco et anno, wurde vermutlich um
1505 von Johannes Knobloch in Strassburg gedruckt (vgl. F. Ritter, Repertoire
bibliographique des livres imprimés en Alsace au i6me siècle de la Bibliothèque
Nationale et universitaire de Strasbourg, Strasbourg o.J., Nr. 2475). - Ein
Abdruck dieser Ausgabe mit deutscher Übersetzung in: Schweitzersches Aluseum
5 (1789) 58-77, 93-107 und 184-209.



168 Peter Ochsenbein

singularitas bedingte Verhalten im Vordergrund. Das Werk - der
Intention nach, wie die einleitende Widmung vorgibt, eine Mahnschrift
an die Abgefallenen, von seiner formalen Gestaltung her (Gebetsbitten
an Christus) und wegen seiner beissenden Kritik eher ein Pamphlet -
schliesst mit einer fingierten Rede des Nikolaus von Flüe an seine

Landsleute, worin der Eremit die wichtigsten Punkte der Beschuldigung

nochmals zusammenfasst und Wimpfelings Leitwort in die

prägnante Formel kleidet: Ne sitis singulares - Seid keine Sonderlinge1.118

Nur eben in dieser abschliessenden Mahnrede erscheint die Kritik am
eidgenössischen Gebetsbrauch, in vielem Wiederholung dessen, was
wir bereits aus dem Passus in 'De integritate libellus' kennen :

«Vertrauet nicht auf gewisse Zeremonien, die ihr euch wider die Sitte anderer
Christen zugelegt habt. Glaubt nicht, dass, was der heilige Geist durch die
heiligen Schriften verbietet, von euch allein Gott angenehm sei. Gewisse Gebärden
und Zeremonien beim Gebet können öffentlich und unbehindert gebraucht werden.

Von andern (und darunter ist das Ausbreiten der Arme in Kreuzform) lehren
die gelehrten Väter, dass sie nicht öffentlich, sondern nur geheim in verborgenen
Gemächern anzuwenden seien. Und Christus selbst, als er derartiges tat, indem
er auf sein Angesicht niederfallen wollte, entfernte sich von den drei Jüngern,
dem Petrus und den beiden Söhnen des Zebedäus, einen Steinwurf weit. So
sollen auch wir, meine Söhne, die Arme nicht öffentlich im Tempel ausbreiten,
sondern heimlich, im Schlafzimmer und in verborgener Einsamkeit, damit durch
eure Sonderlichkeit (singularitas) die Religion nicht profaniert und die vom
heiligen Geiste eingegebenen Schriften der ehrwürdigen Kirchenväter verachtet
erscheinen»119.

Wimpfeling pocht auf die Autorität der «gelehrten Väter», auf «die

vom heiligen Geist eingegebenen Schriften der ehrwürdigen Kirchenväter»,

doch stichfeste, die expansio publica eindeutig ablehnende
Zitate aus der Patristik bringt er kein einziges bei. Dasselbe auch im
Traktat Winckels, wo zwar etwa verschiedene Bibel- und Väterstellen
über die Gehorsamspflicht gegenüber Staat und König angeführt sind,
jedoch kein patristisches Dictum, das die kreuzbezogene Armgebärde
bei öffentlicher Andacht verbieten oder wenigstens in Frage stellen
würde. Die Berufung auf Chrysostomus, den auch Wimpfeling in 'De
integritate' nennt und den dieser offensichtlich bereits in einem (uns
verlorenen) Brief an Werner von Seiden anführte, bleibt mehr als vage,
da eine genaue Zitierung unterbleibt120. Ob sich aus der theologischen

118 Schweitzersches Museum (wie Anm. 117) 201.
119 Übersetzung von R. Durrer, in: Bruder Klaus (wie Anm. 70) 578F, wo

auch der lateinische Originaltext geboten wird ; vgl. Schweitzersches Museum
(wie Anm. 117) 205 ff. - Das angeführte vorbildliche Verhalten Christi (nach
Lukas 22,41) ist wohl als Argument aus dem Winckel-Traktat (vgl. Anm. 55
meiner Studie) übernommen.

120 Mscr. 1319 (wie Anm. 101), Bl. i': In contrarium est attetoritas Crisostomi, cum
dissuadet brachiorum extensionem in propatulo fieri. Welche Stelle gemeint ist, ver-



Beten 'mit zertanen armen' 169

Literatur des ersten Jahrtausends tatsächlich ein Verbot zu der damals

gebräuchlichen offenen Gebetshaltung finden lässt, vermag ich nicht
zu sagen. Die Beobachtung, dass die für einen scholastischen Traktat
sonst üblichen Autoritätsdicta zum Problem selbst fehlen, soll hier

lediglich zeigen, wie theologisch unsachlich und voreingenommen die
beiden Gegner der expansiopublica an die Fragestellung herangegangen
sind, die für sie eigentlich nur Vorwand für eine politische Auseinandersetzung

ist. Reichsdeutscher Chauvinismus und Hass aufdie vom König
Abgefallenen verhindern eine objektive Behandlung des Problems.

So gesehen dürfen die angeführten Zeugnisse der beiden reichsdeut-
schen Theologen als volkskundliche Quellen nicht den Wert besitzen,
den man ihnen anfänglich zugestehen möchte. Gewiss lässt sich aus der

heftigen Kritik an der expansio publica schliessen, dass diese für Laien
offenbar im Elsass und in weiten Gebieten des deutschen Reiches

nicht üblich war, jedenfalls nicht durch kirchliche Vorschriften begünstigt

oder gar gefördert wurde. Die Zeugnisse berechtigen jedoch
nicht zu dem generellen Schluss, nur eben in der damaligen Schweiz
und sonst nirgends sei das öffentliche Beten mit zertanen armen
verbreitet gewesen. Denn was von den Eidgenossen als altehrwürdiger
Brauch gehütet und als sichtbares Zeichen des gemeinsamen Bundes
und des wachsenden Nationalbewusstseins gehegt wurde, erweist sich

in volkskundlicher und frömmigkeitsgeschichtlicher Sicht als eine

Erscheinung, die bis zur Übernahme der geschlossenen Gebetshaltungen

überall gängig war und die sich als Relikt wahrscheinlich um 15 00
nicht nur in der Eidgenossenschaft, sondern bei umfassender Quellensuche

auch in andern Regionen des christlichen Abendlands - durch

geographische, kulturelle und soziale Faktoren bedingt - nachweisen
lässt121. Sollten sich tatsächlich weitere Reliktgebiete finden, eines

dürfte für das eidgenössische typisch und vermutlich singular sein:
«Wir haben hier den bezeichnenden Fall vor uns, dass einerseits ein
Brauch Ausdruck des Sonderbewusstseins ist und dass andererseits
der Brauch dieses Sonderbewusstsein stärkt»122.

mag ich nicht zu sagen, vielleicht 'In Matthaeum homilia' 19,3 (J.-P. Migne,
Patrologia Graeca 57, 276fr.). - Zum verlorenen Brief Wimpfelings an Werner
von Seiden vgl. meine Studie (wie Anm. 100) Anm. 38.

121 Den Begriff 'Relikt' verstehe ich hier völlig wertfrei. Damit soll nicht -
wie übrigens bereits Johannes Winckel es versucht hat - behauptet werden, die
offene Gebethaltung sei ein verchristlichter Überrest aus heidnischer Zeit. Dass
möglicherweise gerade beim Schlachtgebet magische VorsteUungen mitgespielt
haben, nicht zuletzt auch von der zitierten SteUe in Exodus 17,8 ff. beeinflusst,
sei unbestritten.

122 H. Trümpy für den Basler Brauch des 'Vogel Gryff', in: Vogel Gryff,
35 Zeichnungen von Hans Fischer, Basel 1965, 33.



170 Peter Ochsenbein

In den beiden zitierten Wimpfeling-Stellen fällt auf, wie eng der
Gebrauch der ausgebreiteten Arme eingeschränkt wird; er ist für
Laien nur im abgeschlossenen Privatraum, also unter Ausschluss
jeglicher Öffentlichkeit erlaubt. Der tatsächliche Gebrauchsbereich der

privaten, d. h. nicht von einer Gemeinschaft, sondern vom Einzelnen
vollzogenen Kreuzhaltung scheint jedoch um 15 00 weit grösser gewesen

zu sein. Selbst in Gebieten, wo die expansio publica nicht mehr
üblich war, konnte offenbar der Laie in der Kirche oder im Freien (vor
einem Andachtsbild etwa) für sich seine Gebete in offener Armhaltung
verrichten. Wie verbreitet die verschiedenen Formen offener
Gebetsgebärden noch in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts waren, wird
einem bewusst, wenn man etwa das graphische Werk des seit 15 09 in
Strassburg wirkenden Schwaben Hans Baidung Grien (1484/85-1545)
durchgeht, nach dem neuesten Bildkatalog eine Sammlung von
insgesamt 550 erhaltenen Nummern123. Da Baidung eine grössere Reihe

von Holzschnitten für zwei Andachtsbüchlein, Ulrich Pinders 'Der
beschlossen Gart' (Nürnberg 1505, Nr. 88-285) und den 'Hortulus
animae' (Strassburg 15 u/12, Nr. 329-400), schuf, finden sich
zahlreiche Darstellungen von (sowohl einzelnen wie in Gruppen) betenden

Personen, nach meiner ersten Durchsicht mindestens 81 Nummern.

In 49 dieser 81 Illustrationen halten die Betenden ihre
Handflächen zusammengelegt124. Seltsamerweise finden sich nur zwei
Beispiele für Verschränkung der Finger vor der Brust125. Alle übrigen
Nummern - also fast die Hälfte - bieten Belege für andere
Gebetsgebärden : in 19 Illustrationen hält die betende Person (meistens Maria,
die Mutter Christi) die Arme auf der Brust gekreuzt126 ; in zwölf
Darstellungen sind die Arme (auf verschiedener Höhe), seitlich angewinkelt,

ausgebreitet127; fünf Personen beten mit schräg seitlich
hochgestreckten Armen128. Gewiss geben die 81 ausgewählten Baldung-Illu-
strationen kein statistisches Material her für Betgewohnheiten der

damaligen Gesellschaft. Dennoch legen die insgesamt sechzehn Belege

123 Hans Baidung Grien, Das graphische Werk, bearb. von M. Alende,
Unterschneidheim 1978.

124 Nr. *5, 25, 36, 43, 110, 120, 137, *i46, *i48, 153, 159, 165, *i68, 170, 183,

193, 220, 221, 234, 235, 254, 258, 270, 273, 292, 293, 294, 296, 303, *3io, ^334,
*336, 339, 344, 345, 349, 351, 352, 353, 36l> 39°, 392, 394, *42i, 423, *435, 5°6
(in Nummern mit * sind auch andere Gebetsgebärden dargestellt).

I2s Nr. 163.413.
126 Nr. 4, 7, 35, 37, 161, *i68, 302, 305, 310, 329, 333, *334, *336, 337, 342,

*42i, *433, *435, 521.
127 Nr. *5, 15, 115, *I4Ó, *I48, 199, 219, 298, *433, 498, 502; 347 (Handflächen

nach vorne).
128 Nr. 40, 114, 167, 286, 338.



Beten 'mit zertanen armen' 171

für offenes Beten die Vermutung nahe, dass solche Haltungen auch im
deutschen Reich bekannt waren und vielleicht weit mehr von Laien

gepflegt wurden, als man gemeinhin annimmt129. Wie die
Untersuchungen von Rudolf Kriss über altbayrische Gnadenstätten zeigen,
war das Beten mit zertanen armen bis in unsere Zeit an Wallfahrtsorten
stark verbreitet130. Strafwallfahrten mit ausgespannten Armen und
öffentliche Kirchenbusse in derselben Stellung dürften von der
weltlichen Behörde nicht nur in der alten Eidgenossenschaft verhängt
worden sein131. 1592 muss sich im Elsass ein Mörder, der vor den
Altarstufen in verschiedenen Riten öffentlich Abbitte leistet, am
Schluss des Hochamtes mit kreuzweise ausgestreckten Armen auf den

Boden werfen132.

Die hier vorgebrachten Beobachtungen, weitgehend auf Zufallsfunden

basierend, wollten lediglich Anstoss sein für eine breit angelegte

Untersuchung, die nicht nur schweizerisches Quellenmaterial auf
weitere Zeugnisse des öffentlichen Betens mit zertanen armen, sondern
auch das der näheren Umgebung zu prüfen hätte, um mögliche
Relationen und Differenzierungen herausarbeiten zu können. Hat die
Reformation tatsächlich den alteidgenössischen Brauch in den reformierten

Orten unterbunden, und wie lange hat dieser in den katholisch
gebliebenen Gebieten der Schweiz weitergelebt Was die letztere Frage
betrifft, sei zum Schluss lediglich auf schweizerische Votivbilder-
Sammlungen hingewiesen. Obgleich das Votivbrauchtum weitgehend
als Dokument privater Frömmigkeit zu gelten hat und das Beten einer

grösseren Gemeinschaft darin kaum zur Darstellung gelangt, vermag
das Bildmaterial wenigstens zu zeigen, wie lange offene Gebetshaltungen

bei privater Devotion noch erscheinen. Die herangezogenen Ex-
voto-Sammlungen zeigen folgenden Befund : offene Gebetsgebärden -
vor allem das seitliche Anwinkeln der Arme (nahe am Körper) - fin-

129 Den Gestus der auf der Brust gekreuzten Arme und Hände rechne ich
nicht zu den offenen Gebärden, er dürfte aber, wie Anm. 29 zeigt, sehr beliebt
gewesen sein.

130 Die Volkskunde der Altbayrischen Gnadenstätten, 3 Bände, München
1953-1956; vgl. bes. I, 37, 75, 125, 127, 137F, 149, II, 270 und III, 244.

131 Vgl. L. Carlen, Die Strafwallfahrt mit ausgespannten Armen, SVk 52 (1962)

55-59; in Schwyz muss 1648 «der Missetäter, bevor er die Wallfahrt mit
ausgespannten Armen antritt, in der Kirche vor dem hl. Kreuzaltar mit einer brennenden

certzen in der hand zertanen armen fünf Vater Unser und Ave Maria beten» (S. 58),
eine Beziehung zu unserem alteidgenössischen Gebetsritus Vgl. L. Carlen, Buss-
waüfahrten der Schweiz, SAVk 55 (1959) 237-257.

132 L. Pfleger, Sühnewallfahrten und öffentliche Kirchenbusse im Elsass im
späten Mittelalter und in der Neuzeit, in: Archiv für elsässische Kirchengeschichte
8 (!933) 139-



172 Peter Ochsenbein

den sich eigentlich nur noch in älteren Darstellungen des ausgehenden

17. und des 18. Jahrhunderts133 ; im 19. Jahrhundert sind sie fast
vollständig durch die heute üblichen geschlossenen Gebärden verdrängt
worden.

133 K. Anderegg, Votiv-Inventarisation Goms und östlich-Raron, Wallis, o.O.
u. J. (insgesamt 183 Votivbilder): Nr. 30 (1706), 34 (1767), 43 (1771), 68 (1774),
80 (1794), 85 (1816), 110 (1803), 129 (1696), 132 (1679), 135 (um 1700), 137 (1701),
142 (1713), 168 (um 1850), vgl. noch Nr. 32 (um 1740), 118 (1753), 131 (1697),
139 (1704), 148 (1729), 166 (um 1740); Nr. 31 (1716: mit gekreuzten Armen). -
Votivbilder aus dem Frciburgerland (Ausstellungskatalog), Fribourg 1978, Abb.
S. 44 (zu Nr. 5: 1808), Abb. S.45 (zu Nr. 110: 1804), Abb. S. 9 (zur Nr. 8: 1708).

- Hans von Matt, Votivkunst in Nidwalden, Stans 1976, S. 225, 3. Bild von links
(1664): Frau mit senkrecht erhobenen Händen; S. 271 (1709: von der elfköpfi-
gen Familie, alle kniend, beten acht Personen mit zusammengelegten Händen, drei in
offener Gebärde). - Wie P.A. Staub in der Einleitung seiner Neubearbeitung des
'Grossen Gebets der Eidgenossen' (wie Anm. 72) 6 bezeugt, verrichtete das Volk
«an manchen Orten der Urcantone» eine Fünf-Wunden-Andacht noch 1917 mit
ausgespannten Armen. Ob diese Andacht in der Tradition des 'Grossen allgemeinen

Gebets' steht, vermag ich nicht zu sagen, doch scheint es naheliegend.

Für die Finanzierung der beigegebenen Abbildungen danke ich der Freiwilligen
Akademischen Gesellschaft, Basel.


	Beten "mit zertanen armen" : ein alteidgenössischer Brauch

