
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 73 (1977)

Heft: 3-4: Geburtstagsausgabe für Hans Trümpy

Artikel: Beichtzettel

Autor: Huber, Ernst J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beichtzettel

Von ErnstJ. Huber

In der Geschichte vom «Heiligen Antonius von Padua» schreibt
Wilhelm Busch:

«In allen Kirchen, nah und fern,
Ging er zur Beichte oft und gern,
Und gab der Beichte Zettel willig
An andere Knaben - aber billig. »

Um diese Beichtzettel - Zeugnis für die abgelegte Beichte - geht es

im folgenden Aufsatz. Ausgangspunkt bildet die Beichtzettelsammlung

des Schweizerischen Museums für Volkskunde in Basel. Diese
Kollektion soll näher vorgestellt werden. Sie wird ergänzt durch die

Sammlung von Pater Hieronymus Haas, O. S.B., Mariastein SO, und
die Dokumentation zur Volkskultur in Europa, Sammlung Rolf
Thalmann, Basel.

Eine Vorbemerkung sei gestattet. Die Beichtzettel sind in der
volkskundlichen und theologisch-liturgischen Forschung bisher kaum
beachtet worden. Es findet sich daher wenig Literatur. Für die Verwendung

der Beichtzettel können daher nur zufällige Belege angeführt
werden.

Geschichte und Bedeutung der Beichtzettel

Das 4. Laterankonzil von 1215 verpflichtete jeden Christen zur
jährlichen Beichte und Kommunion. Da der Gläubige bei der Erfüllung
dieser Pflicht an seinen Dorfpfarrer gebunden war, erübrigte sich eine

Bescheinigung darüber. Wohl wurden vereinzelt Beichtregister
verlangt. Das Registrieren der Beichtenden durch den Pfarrer gewann
erst nach der Reformation eine gewisse Bedeutung, konnte doch so

kontrolliert werden, wer dem alten Glauben treu geblieben war.
Schon 15 30 befahl Erzherzog Ferdinand I. von Österreich, der spätere

König und Kaiser, in einem Mandat unter Strafandrohung die Erfüllung

der Osterbeichte und Osterkommunion1. 1532 verlangte er in
einem weitern Mandat das Führen von Beichtregistern2. Wichtig dabei

ist, dass die Mandate von der weltlichen und nicht von der kirchlichen

1 Hans-Wilhelm Rohde, Evangelische Bewegung und katholische Restauration
im österreichischen Breisgau unter Ferdinand I. und Ferdinand II. (1521-1595),
Diss. Freiburg i.Br. 1957, 84.

2 Wie Anm. 1, 86.



Beichtzettel 171

mprvJt-y? t *f&
m

3fe
y/>

«T. *':.>S«!
^8

WCri

perarf*^4crdTrieniû rtlL
'dsicmis iiujbtuEcclcii'a- Ä v*
¦¦Jlem.OTStymiuiraculofe aß

fponfefïionem Pafchalemj
<|| peregit Voravii 176^,

Mariazell, 1782, VI 25602.

Vorau, Steiermark, 1767, VI 47005.

i 2»

I 3 < u 9 n i # 5
Ì« 0(tcrl!cf)cn Seicftt, abgelegt in ter J
fat6cli|'cf)cn qjfarrfirdje tn deiHI a^tit»

Liestal, 1839, VI 47006.

£>fretktcfyte 1936
S5enevtïttnerfitft ©t. ©ûtfué

in Sregenj

Bregenz, 1936, Sig. Haas.

S. OTajlmtliütisfUd?e tn Hlün*<n

»Jetting 1909 j. 325?

s»)i(»s{»ses)S¥«äae!G(esä8s»»iies^

Signum Confessionis

j factae in Ecclesia B. V. M.
: Einsidlensis,

Anno 1845.

Einsiedeln, 1845, VI 41782 m.

SIGNUM CONFESSIONIS

<£Cb

^ \>>

(D

Oc
o T^•y

München, 1909, Sig. Thalmann, Nr. 214.

(JMariastein die

Mariastein, ca. 1950, Sig. Haas.



172 Ernst J. Huber

Obrigkeit ausgingen. Die weltliche Macht nahm die Reform der
Kirche in die Hand, zumal der Kirche damals die nötige Autorität
fehlte. Gleichzeitig fand so die Lehre, die dem Landesherrn die

Verantwortung für das leibliche und seelische Wohl seiner Untertanen
auftrug, ihre Verwirklichung3. Der Landesherr sorgte nicht nur für
Ruhe und Ordnung, sondern er schützte sein Volk auch vor Irrlehren.
Da die Enthaltung von der Beichte als Abfall von der katholischen
Kirche galt, war es durch die Kontrolle der Beichtpflichtigen einfach,
die Abtrünnigen zu erkennen4. Wie weit die Kontrollen gingen, zeigt
Franz Grass mit einem Beispiel aus Kufstein. Die Beichtregister mussten

von den Pfarrern den Gerichtsbehörden übergeben werden, welche
sie der Landesregierung zur Kontrolle weiterzureichen hatten5.

Mit der Tridentinischen Reform nahm die katholische Kirche die
Kontrolle über den Sakramentenempfang wieder fester in die eigenen
Hände. So verlangte Karl Borromäus, dass der Pfarrer nur dem die
Kommunion spenden dürfe, der bei ihm gebeichtet habe oder ihm
einen Beichtzettel bringe. Papst Benedikt XIV. schwächte diese

Forderung so ab, dass der Pfarrer nur von jenen eine Beichtbescheinigung
verlangen solle, denen er nicht vertrauen könne.6 Besonders wichtig
wurde der Beichtzettel, nachdem der Gläubige die freie Pfarrer- und
Kirchenwahl für die Erfüllung der Beichtpflicht erhalten hatte7, denn

jetzt schien eine Kontrolle erst recht nötig. Die Kirche schaffte sich

mit der Beichtkontrolle ein Mittel zur Erziehung der Gläubigen, aber

gleichzeitig handhabte sie den Beichtzwang als Machtmittel, indem
sie die Sakramente, Kommunion und hl. Ölung, bei nicht nachgewiesener

Beichte verweigern konnte.
Über die Art und Weise der Kontrolle fehlen genaue Angaben.

Einerseits heisst es, der Kommunionempfang sei nur mit dem Beichtzettel

möglich8, anderseits wird vom Brauch in Österreich berichtet,
dass der Pfarrer bis zum Ende des 19. Jahrhunderts jeweilen nach
Ostern von Haus zu Haus ging und die Beichtzettel einsammelte9. Die
Kontrolle erfolgte also erst nach dem Kommunionempfang, konnte

3 Wie Anm. 1, 93.
4 Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistümer Tirols,

Innsbruck 1950, 171 f.
5 Wie Anm. 4, 172.
6 Wetzer und Weite's Kirchenlexikon, Freiburg i. Br., 2. Aufl. 1883, II, 267.
7 Liturgia Sacra oder die Gebräuche und Alterthümer der katholischen Kirche,

hg. von Joseph Marzohl und Joseph Schneller, Luzern 1840, IV, 505, und Ludwig
Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter, Freiburg
i. Br. 1936, 84.

8 Artikel Beichtzettel in LThK 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1958.
9 Wie Anm. 6, 267.



Beichtzettet 173

also nur disziplinare Folgen haben. Die beiden Varianten ergeben sich
vielleicht daraus, dass die Beichtzettel nur partikularrechtlich
vorgeschrieben waren, dass also die Vorschriften von Bistum zu Bistum
verschieden sein konnten.

Gustav Gugitz macht auf eine weitere Verwendungsmöglichkeit
aufmerksam : Der Beichtzettel als Frühform des Pilger- und
Andachtsbildchens10. Die Beichtzettel eines Wallfahrtsortes waren vielfach mit
dem entsprechenden Gnadenbild verziert. Maria Taferl kannte zuerst
keine kleinen Andachtsbilder, da man nur Beichtzettel mit dem
Gnadenbild verteilte". Dieser Hinweis führt zu einem Rechtsbrauch in
der Innerschweiz: Das Beibringen des Beichtzettels als Teil einer
Strafe der weltlichen Obrigkeit galt als Zeichen für geleistete Busse.
«So wird im Juni 1756 Lunzi Tobler wegen übler Aufführung,
etwas Zeits in Turm gelegt, dann hat er eine Wallfahrt auf die Rigi zu
machen, allda zu beichten und kommunizieren und dem Herrn
Ammann den Beichtzettel zu bringen...»12 Für die Jahre 1753 und
1766 finden sich noch zwei ähnliche Urteile, die ebenfalls aus Küssnacht

am Rigi stammen13.

Im späten 19. und 20. Jahrhundert nahm die Bedeutung der Beichtzettel

vor allem in den Städten immer mehr ab. Bei der grossen
Bevölkerungszahl liess sich eine Kontrolle nicht mehr durchführen ; zudem
wurde der Kommunionempfang nicht mehr mit der Beichte verbunden.

Erste Beichte, Erstkommunion und die Brautbeichte blieben der
Kontrolle länger unterworfen. In Mariastein holten sich bis um 1950
viele elsässische Brautleute ihren Beichtzettel, damit sie zur kirchlichen
Trauung zugelassen werden konnten. Seit der Liturgiereform des

II. Vatikanums haben die Beichtzettel noch mehr an Bedeutung
verloren, sind aber keineswegs verschwunden, wie einzelne Beispiele aus
den siebziger Jahren zeigen.

Ihr Dasein fristen die Bussenzettel aber nur noch in den Museen
und andern Sammlungen. Da sie jetzt noch einigermassen greifbar
sind, könnte eine grössere Untersuchung die praktische Bedeutung
der Beichtzettel im Leben des Einzelnen, seinem Verhältnis zu Kirche
und Staat, Bruderschaft und Zunft, im Spannungsfeld von Weltgeistlichen

und Ordensleuten tiefer ergründen.

10 Gustav Gugitz, Das kleine Andachtsbild in den österreichischen Gnadenstätten,

Wien 1950, 2.
11 Wie Anm. 10, 86.
12 Alois Trutmann, Küssnachter Denkwürdigkeiten, ohne Ort, 56

(Kantonsbibliothek Schwyz S 194).
13 Wie Anm. 12, 56. Alfred Schaller-Donauer, Sagen und Legenden, Sitten und

Bräuche aus Küssnacht am Rigi, Küssnacht o. J., 45.



174 Ernst J. Huber

Form und Inhalt der Beichtzettel

Die äussere Gestaltung der Beichtzettel (es gibt auch Kommunionzettel,

die eine ähnliche Form haben) blieb lange Zeit, zum Teil bis ins

20. Jahrhundert, sehr einfach und nüchtern. Der älteste in diesem

Zusammenhang bekannt gewordene Beichtzettel von 1688'+ trägt nur
die Jahreszahl und ein Bibelzitat. Der älteste Beleg aus der
Museumssammlung (VI 47005) von 1767 führt an die Ortsangabe, die Jahreszahl

und die gedruckte Bestätigung, dass die Beichtpflicht erfüllt sei

(vgl. Abb.). Spätere Beichtzettel enthalten auch den Namen der Kirche,

in der sie ausgegeben worden sind. Diese Art scheint sich vor
allem in Pfarrkirchen bewährt zu haben. Wallfahrtskirchen verzieren
ihre Beichtzettel meist mit dem entsprechenden Gnadenbild. So bildet
Gustav Amweg in seinem Buch einen Beichtzettel aus dem italienischen

Loreto ab, der schon 1724 das Gnadenbild aufweist15. In Maria
Zell dominiert gar das Erinnerungsgnadenbild den Bescheinigungs-
text. Die Sammlung des Museums beginnt für Maria Zell im Jahre
1782 und reicht mit 36 Beichtzetteln bis 1939. Aus dieser relaliv
schmalen Basis ergibt sich: Bis 1880 änderten die Bildmotive häufig.
Von 1889 bis 1912 erschien eine Serie. Von 1914 bis 1939 erschien
wiederum nur eine Serie, die nach einer fotografischen Vorlage
gedruckt war. Für das Jahr 1939 wurde ein graphisch völlig neuer Typ
geschaffen.

Waren die alten Zettel nur einseitig bedruckt, so sind etwa seit der

Jahrhundertwende bei vielen beide Seiten bedruckt. Diese Beichtzettel
sind zugleich als kleine Andachtsbilder zu betrachten. In der letzten
Ausprägung sind es reine Andachtsbilder, da der eigentliche Beichtzettel

dank einer Perforierung leicht abgerissen werden kann (Sammlung

Rolf Thalmann, Nr. 214 aus dem Jahre 1909). Bemerkenswert
bei diesem Zettel ist, dass er numeriert ist; wohl alsFIilfe, um die Zahl
der Beichtenden festzustellen. Bei einigen Beichtzetteln findet sich der
Name des Pönitenten oder des Beichtvaters oder beide Namen.

Zur Sprache, die auf den Beichtzetteln verwendet wurde, lässt sich
keine allgemeine Aussage formulieren. Auf den alten Zetteln steht der
Text in lateinischer Sprache. Aber schon der Beichtzettel von Liestal
(seit 1835 eine katholische Diaspora-Gemeinde) von 1839 (VI 47°°6)
ist in deutscher Sprache gedruckt. In Maria Zell bleibt der Text bis

1931 lateinisch. Vielfach ist der Text aufgeteilt; die eigentliche Be-

14 Heiliger Dienst, Werkblätter herausgegeben vom Liturgischen Institut
Erzabtei St. Peter Salzburg 3 (1949), Folge 1/2, 16.

15 Gustav Amweg, Les arts dans le Jura, Porrentruy 1937, I, 195.



Beichtzettel 175

scheinigung ist in lateinischer Sprache, das Gebet oder das Bibelzitat
in deutscher Sprache gedruckt. Jüngere Beichtzettel weisen auf der
Rückseite eine Erklärung auf, die verlangt, dass man im Unglücksfall
oder im Todesfall einen katholischen Priester rufen soll (Sammlung
RolfThalmann, Nr. 235, von 1958).

Die Sammlung von Beichtzetteln
im Schweizerischen Museum für Volkskunde, Basel

Das Museum besitzt ca. 180 Beichtzettel aus den Jahren 1767-1960.
Die meisten stammen aus Österreich. Daneben gibt es viele aus

Ungarn, einige wenige aus Frankreich und Italien. Es ist nicht möglich,
alle Beichtzettel vorzustellen. Die Liste gibt nur Belege aus der
Schweiz wieder:

1818 Solothurn
Sign. Confess, pasch, in Tempio B. V. Immac. Solodori, 1818.

Druckblatt. Grösse 7 X2,3 cm (VI 12880).

1819 Le Landeron NE
Confessio paschalis, Landerone An 18XIX. Handschriftlich: B.

Druckblatt. Grösse: 7,3 X2,6 cm (VI 12882).

1839 Liestal BL
Zeugnis der österlichen Beichte, abgelegt in der katholischen
Pfarrkirche in Liestal 1839.
Druckblatt. Grösse: 6,6 X2,9 cm (VI 47006).

1839 Alvaschein, Tinzen GR
MDCCCXXXIX Anima mia che fai /

Ama il tuo Dio che t'ama/
Amor da te sol brama /
E tu non l'ami ancor?/
Phoedus Pasch. in Praep. Taliuni.

Druckblatt. Grösse: 9,5 x6 cm (VI 24243).

1845 Einsiedeln SZ

Signum Confessionis factae in Ecclesia B. V. M. Einsidlensis,
Anno 1845. Daneben das Gnadenbild von Einsiedeln.
Druckblatt. Grösse: 8,9 X5 cm (VI 41782 m).

1881 BergSG?
Sign. Confess, et Commun. Pasch, in Ecclesia paroch. Berg
1881.

Druckblatt. Grösse: 8,8 X3 cm (VI 12879).


	Beichtzettel

