Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 73 (1977)

Heft: 3-4: Geburtstagsausgabe fur Hans Trampy
Artikel: Beichtzettel

Autor: Huber, Ernst J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beichtzettel

Von Ernst [. Huber

In der Geschichte vom «Heiligen Antonius von Padua» schreibt
Wilhelm Busch:

«In allen Kirchen, nah und fern,

Ging er zur Beichte oft und gern,
Und gab der Beichte Zettel willig
An andere Knaben — aber billig.»

Um diese Beichtzettel — Zeugnis fiir die abgelegte Beichte — geht es
im folgenden Aufsatz. Ausgangspunkt bildet die Beichtzettelsamm-
lung des Schweizerischen Museums fiir Volkskunde in Basel. Diese
Kollektion soll nidher vorgestellt werden. Sie wird erginzt durch die
Sammlung von Pater Hieronymus Haas, O.S.B., Mariastein SO, und
die Dokumentation zur Volkskultur in Europa, Sammlung Rolf Thal-
mann, Basel.

Eine Vorbemerkung sei gestattet. Die Beichtzettel sind in der volks-
kundlichen und theologisch-liturgischen Forschung bisher kaum be-
achtet worden. Es findet sich daher wenig Literatur. Fiir die Verwen-
dung der Beichtzettel konnen daher nur zufillige Belege angefiihrt
werden.

Geschichte und Bedeutung der Beichtgettel

Das 4. Laterankonzil von 1215 verpflichtete jeden Christen zur jihr-
lichen Beichte und Kommunion. Da der Gldubige bei der Erfiillung
dieser Pflicht an seinen Dotfpfarrer gebunden war, ertbrigte sich eine
Bescheinigung dariiber. Wohl wurden vereinzelt Beichtregister vet-
langt. Das Registrieren der Beichtenden durch den Pfarrer gewann
erst nach der Reformation eine gewisse Bedeutung, konnte doch so
kontrolliert werden, wer dem alten Glauben treu geblieben war.
Schon 1530 befahl Erzherzog Ferdinand I. von Osterreich, der spitere
Konig und Kaiser, in einem Mandat unter Strafandrohung die Erfiil-
lung der Osterbeichte und Osterkommunion!. 1532 verlangte er in
einem weitern Mandat das Fiihren von Beichtregisternz. Wichtig dabei
ist, dass die Mandate von der weltlichen und nicht von der kirchlichen

I Hans-Wilhelm Rohde, Evangelische Bewegung und katholische Restauration
im dsterreichischen Breisgau unter Ferdinand I. und Ferdinand II. (1521-1595),
Diss. Freibutrg i.Br. 1957, 84.

2 Wie Anm. 1, 86.



Beichtzettel 171

Mariazell, 1782, VI 25602.

Pesuedor - i S s |

S, ma;imtliuneflch in fliiinden

O 340,
®fecbeit 1909 3. 3207

Miinchen, 19o9, Slg, Thalmann, Nr. 214.

.Confef {ionem Pafchalem

-~ peregit Voravii 176%,
A R A T e A
Vorau, Steiermark, 1767, VI 47005.

[T " g\t AT ST\ P\ N\ T\ TaNT AN AN NNy

Jeugnif >
der dterlichen Beicht, abgelegt in der
tatholifhen Bfavefivche in Lietal 1870,

[ NN N AN N e N N N NI NN N ]
Liestal, 1839, VI 47006.

Dfterbeidhte 1936
Benediftinerftift St. Gallus
in Bregeny

Bregenz, 1936, Slg. Haas.

Signum Confessionis 7 I
facte in Ecclesia B, V. M. I \, :
™ Einsidlensis. M ‘ '
Anno 1845, N

/ \( ¥ ." U

R RO IIDICICR MO

Einsiedeln, 1845, VI 41782 m.

SIGNUM CONFESSIONIS

Mariastein die

Mariastein, ca. 1950, Slg. Haas.



172 Ernst J. Huber

Obrigkeit ausgingen. Die weltliche Macht nahm die Reform der
Kirche in die Hand, zumal der Kirche damals die notige Autoritit
fehlte. Gleichzeitig fand so die Lehre, die dem Landesherrn die Ver-
antwortung fiir das leibliche und seelische Wohl seiner Untertanen
auftrug, ihre Verwirklichung3. Der Landesherr sorgte nicht nur fiir
Ruhe und Ordnung, sondern er schiitzte sein Volk auch vor Irrlehren.
Da die Enthaltung von der Beichte als Abfall von der katholischen
Kirche galt, war es dutch die Kontrolle der Beichtpflichtigen einfach,
die Abtrinnigen zu erkennen+. Wie weit die Kontrollen gingen, zeigt
Franz Grass mit einem Beispiel aus Kufstein. Die Beichtregister muss-
ten von den Pfarrern den Gerichtsbeh6rden tibergeben werden, welche
sie der Landesregierung zur Kontrolle weiterzureichen hattens.

Mit der Tridentinischen Reform nahm die katholische Kirche die
Kontrolle iiber den Sakramentenempfang wieder fester in die eigenen
Hinde. So verlangte Katl Borromius, dass der Pfarrer nur dem die
Kommunion spenden diirfe, der bei ihm gebeichtet habe oder ihm
einen Beichtzettel bringe. Papst Benedikt XIV. schwichte diese For-
derung so ab, dass der Pfarter nur von jenen eine Beichtbescheinigung
verlangen solle, denen er nicht vertrauen konne.% Besonders wichtig
wurde der Beichtzettel, nachdem der Gliubige die freie Pfarrer- und
Kirchenwahl fiir die Etfiillung der Beichtpflicht erhalten harte?, denn
jetzt schien eine Kontrolle erst recht nétig. Die Kirche schaffte sich
mit der Beichtkontrolle ein Mittel zur Erziehung der Gliubigen, aber
gleichzeitig handhabte sie den Beichtzwang als Machtmittel, indem
sie die Sakramente, Kommunion und hl. Olung, bei nicht nachgewie-
sener Beichte verweigern konnte.

Uber die Art und Weise der Kontrolle fehlen genaue Angaben.
Einerseits heisst es, der Kommunionempfang sei nur mit dem Beicht-
zettel moglich8, anderseits wird vom Brauch in Osterreich berichtet,
dass der Pfarrer bis zum Ende des 19. Jahrhunderts jeweilen nach
Ostern von Haus zu Haus ging und die Beichtzettel einsammelte?. Die
Kontrolle erfolgte also erst nach dem Kommunionempfang, konnte

3 Wie Anm. 1, 93.

4 Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistiimer Tirols, Inns-
bruck 1950, 171f.

5 Wie Anm. 4, 172.

6 Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon, Freiburg i, Br., 2, Aufl. 1883, II, 267.

7 Liturgia Sacra oder die Gebrduche und Alterthiimer der katholischen Kitche,
hg. von Joseph Matzohl und Joseph Schneller, Luzern 1840, IV, so5, und Ludwig
Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter, Freiburg
i. Br. 1936, 84.

8 Artikel Beichtzettel in LThK 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1958.

9 Wie Anm. 6, 267.



Beichtzettel 173

also nur disziplinire Folgen haben. Die beiden Varianten ergeben sich
vielleicht daraus, dass die Beichtzettel nur partikularrechtlich vor-
geschrieben waren, dass also die Vorschriften von Bistum zu Bistum
verschieden sein konnten.

Gustav Gugitz macht auf eine weitere Verwendungsmdglichkeit
aufmerksam: Der Beichtzettel als Frithform des Pilger- und Andachts-
bildchensto. Die Beichtzettel eines Wallfahrtsortes waren vielfach mit
dem entsprechenden Gnadenbild verziert. Maria Tafer] kannte zuerst
keine kleinen Andachtsbilder, da man nur Beichtzettel mit dem Gna-
denbild verteiltet!. Dieser Hinweis fithtt zu einem Rechtsbrauch in
der Innerschweiz: Das Beibringen des Beichtzettels als Teil einer
Strafe der weltlichen Obrigkeit galt als Zeichen fiir geleistete Busse.
«So wird im Juni 1756 Lunzi Tobler wegen tbler Auffithrung, ...,
etwas Zeits in Turm gelegt, dann hat er eine Wallfahrt auf die Rigi zu
machen, allda zu beichten und kommunizieren und dem Herrn
Ammann den Beichtzettel zu bringen...»? Fir die Jahre 1753 und
1766 finden sich noch zwei dhnliche Urteile, die ebenfalls aus Kiiss-
nacht am Rigi stammen'3.

Im spiten 19. und zo. Jahrhundert nahm die Bedeutung der Beicht-
zettel vor allem in den Stidten immer mehr ab. Bei der grossen Bevil-
kerungszahl liess sich eine Kontrolle nicht mehr durchfiihten; zudem
wurde der Kommunionempfang nicht mehr mit der Beichte verbun-
den. Erste Beichte, Erstkommunion und die Brautbeichte blieben der
Kontrolle linger unterworfen. In Mariastein holten sich bis um 1950
viele elsdssische Brautleute ihren Beichtzettel, damit sie zur kirchlichen
Trauung zugelassen werden konnten. Seit der Liturgiereform des
II. Vatikanums haben die Beichtzettel noch mehr an Bedeutung ver-
loren, sind aber keineswegs verschwunden, wie einzelne Beispiele aus
den siebziger Jahren zeigen.

Ihr Dasein fristen die Bussenzettel aber nur noch in den Museen
und andern Sammlungen. Da sie jetzt noch einigermassen greifbar
sind, konnte eine grossere Untersuchung die praktische Bedeutung
der Beichtzettel im Leben des Einzelnen, seinem Verhiltnis zu Kirche
und Staat, Bruderschaft und Zunft, im Spannungsfeld von Weltgeist-
lichen und Ordensleuten tiefer ergriinden.

10 Gustav Gugitz, Das kleine Andachtsbild in den &sterreichischen Gnaden-
stitten, Wien 1950, 2.

1 Wie Anm. 10, 86.

12 Alois Trutmann, Kiissnachter Denkwiirdigkeiten, ohne Ort, 56 (Kantons-
bibliothek Schwyz S 194).

13 Wie Anm. 12, 56. Alfred Schaller-Donauer, Sagen und Legenden, Sitten und
Brduche aus Kiissnacht am Rigi, Kiissnacht o, J., 45.



174 Etnst J. Hubet

Form und Inhalt der Beichtzettel

Die dussere Gestaltung der Beichtzettel (es gibt auch Kommunion-
zettel, die eine dhnliche Form haben) blieb lange Zeit, zum Teil bis ins
20. Jahrhundert, sehr einfach und niichtern. Der ilteste in diesem Zu-
sammenhang bekannt gewordene Beichtzettel von 16884 trigt nur
die Jahreszahl und ein Bibelzitat. Der ilteste Beleg aus der Museums-
sammlung (VI 47005) von 1767 fithrt an die Ortsangabe, die Jahres-
zahl und die gedruckte Bestitigung, dass die Beichtpflicht erfiillt sei
(vgl. Abb.). Spitere Beichtzettel enthalten auch den Namen der Kit-
che, in der sie ausgegeben worden sind. Diese Art scheint sich vor
allem in Pfarrkirchen bewihrt zu haben. Wallfahrtskirchen verzieren
ihre Beichtzettel meist mit dem entsprechenden Gnadenbild. So bildet
Gustav Amweg in seinem Buch einen Beichtzettel aus dem italieni-
schen Loreto ab, der schon 1724 das Gnadenbild aufweist!s. In Maria
Zell dominiert gar das Erinnerungsgnadenbild den Bescheinigungs-
text. Die Sammlung des Museums beginnt fiir Maria Zell im Jahre
1782 und reicht mit 36 Beichtzetteln bis 1939. Aus dieser relativ
schmalen Basis ergibt sich: Bis 1880 dnderten die Bildmotive hiufig.
Von 1889 bis 1912 erschien eine Serie. Von 1914 bis 1939 erschien
wiederum nur eine Serie, die nach einer fotografischen Vorlage ge-
druckt war. Fir das Jahr 1939 wurde ein graphisch vollig neuer Typ
geschaffen.

Waren die alten Zettel nur einseitig bedruckt, so sind etwa seit der
Jahrhundertwende bei vielen beide Seiten bedruckt. Diese Beichtzettel
sind zugleich als kleine Andachtsbilder zu betrachten. In der letzten
Ausprigung sind es reine Andachtsbilder, da der eigentliche Beicht-
zettel dank einer Perforierung leicht abgerissen werden kann (Samm-
lung Rolf Thalmann, Nr. 214 aus dem Jahre 1909). Bemerkenswert
bei diesem Zettel ist, dass er numeriert ist; wohl alsHilfe, um die Zahl
der Beichtenden festzustellen. Bei einigen Beichtzetteln findet sich der
Name des Ponitenten oder des Beichtvaters oder beide Namen.

Zur Sprache, die auf den Beichtzetteln verwendet wurde, ldsst sich
keine allgemeine Aussage formulieren. Auf den alten Zetteln steht der
Text in lateinischer Sprache. Aber schon der Beichtzettel von Liestal
(seit 1835 eine katholische Diaspora-Gemeinde) von 1839 (VI 47006)
ist in deutscher Sprache gedruckt. In Maria Zell bleibt der Text bis
1931 lateinisch. Vielfach ist der Text aufgeteilt; die eigentliche Be-

14 Heiliger Dienst, Werkblitter herausgegeben vom Liturgischen Institut
Erzabtei St. Peter Salzburg 3 (1949), Folge 1/2, 16.
Is Gustav Amweg, Les arts dans le Jura, Porrentruy 1937, I, 195.



Beichtzettel 175

scheinigung ist in lateinischer Sprache, das Gebet oder das Bibelzitat
in deutscher Sprache gedruckt. Jingere Beichtzettel weisen auf der
Riickseite eine Erklirung auf, die verlangt, dass man im Ungliicksfall
oder im Todesfall einen katholischen Priester rufen soll (Sammlung
Rolf Thalmann, Nr. 235, von 1958).

Die Sammlung von Beichtzetteln
im Sechweizerischen Museum fiir Volkskunde, Basel

Das Museum besitzt ca. 180 Beichtzettel aus den Jahren 1767-1960.
Die meisten stammen aus Osterreich. Daneben gibt es viele aus Un-
garn, einige wenige aus Frankreich und Italien. Es ist nicht mdglich,
alle Beichtzettel vorzustellen. Die Liste gibt nur Belege aus der
Schweiz wieder:

1818 Solothurn
Sign. Confess. pasch. in Templo B. V. Immac. Solodori, 1818.
Druckblatt. Grosse 7 X 2,3 cm (VI 12880).

1819 Le Landeron NE
Confessio paschalis, Landerone An 18XIX. Handschriftlich: B.
Druckblatt. Grosse: 7,3 x 2,6 cm (VI 12882).

1839 Liestal BL
Zeugnis der osterlichen Beichte, abgelegt in der katholischen
Pfarrkirche in Liestal 18309.
Druckblatt. Grosse: 6,6 x 2,9 cm (VI 47000).

1839 Alvaschein, Tinzen GR
MDCCCXXXIX Anima mia che fai? /
Ama il tuo Dio che t’ama/
Amor da te sol brama |/
E tu non 'ami ancor?/
Phoedus Pasch. in Praep. Taliuni.
Druckblatt. Grosse: 9,5 x6 cm (VI 24243).

1845 Einsiedeln SZ
Signum Confessionis factae in Ecclesia B. V. M. Einsidlensis,
Anno 1845. Daneben das Gnadenbild von Einsiedeln.
Druckblatt. Grosse: 8,9 x5 cm (VI 41782 m).

1881 Berg SG?
Sign. Confess. et Commun. Pasch. in Ecclesia paroch. Berg
1881.
Druckblatt. Grosse: 8,8 x 3 cm (VI 12879).



	Beichtzettel

