
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 72 (1976)

Heft: 3-4

Artikel: Antonio Gramsci : "eine irreversible Kehrtwendung in der Ausrichtung
der volkskundlichen Studien in Italien und anderswo"

Autor: Baumer, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung in der
Ausrichtung der volkskundlichen Studien

in Italien und anderswo» '

Von Iso Baumer

i. Die Wirkung Gramscis

Cirese behauptet, dass zwischen 1950 und i960 «alle volkskundlichen

Untersuchungen, die mit einem Minimum an Problembcwusstsein

geschrieben wurden, sich mit der Position Gramscis auseinandergesetzt

haben, und viele sind direkt davon inspiriert»2, und weiterhin:

«das entscheidende theoretische Moment stellt zweifellos die
Publikation der 'Beobachtungen über die Folklore' dar (1950), die
A. Gramsci 20 Jahre zuvor im Gefängnis geschrieben hatte»3. Diese

Wirkung wollen wir kurz schildern und dann anhand des Werkes
Gramscis eine Auskunft auf die uns bewegende Frage nach seiner
Relevanz für das volkskundliche Forschen holen.

Die Bedeutung, die der italienische Marxist Antonio Gramsci in der
volkskundlichen Forschung - nach dem Urteil Alberto Maria Cireses

zu schliessen, in wachsendem Masse - einnimmt, beginnt sich unmit-

1 Das Zitat stammt von A.M. Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne,
Palermo 1973, 55. - Zum Leben: Antonio Gramsci, geb. 21.1.1891 in Ales
(Sardinien). Ab T911 Studium der Linguistik und Philosophie in Turin; ein Buckel
von früher Kindheit an, schwache Konstitution und die Übernahme politischer
Aktivität verhindern den Abschluss des Sttidiums. Mitglied der sozialistischen
Partei, ab 1915 politische Artikel und Theaterkritiken in der sozialistischen Presse.

1919 Redaktions-Sekretär der sozialistischen Kulturzcitschrift «Ordine Nuovo».
Seit der Gründung der kommunistischen Partei 1921 Mitglied der Komintern
in Moskau, dann in Wien. 1924 Wahl zum Abgeordneten, Rückkehr nach Italien
unter dem Schutz der parlamentarischen Immunität. Verhaftung durch die
Faschisten im Oktober 1926, Verurteilung zu 20 Jahren Flaft (1928). Unter dem
Druck einer internationalen Aktion von Politikern, Schriftstellern und Künstlern

wurde 1934 dem schwerkranken Gefangenen der jahrelang verweigerte
Klinikaufenthalt gewährt. Sechs Tage nach der definitiven Aufhebung der Haft
starb er am 27.4.1937. - Zu den Werken: Lettere dal carcere (Briefe aus dem Kerker),
Torino, Einaudi, i. Aufl. 1947, 3. Aufl. 1972. (XLVIII und 954 S.). -Quaderni
del carcere (Gefängnishefte), 6 Bände, Torino, Einaudi 1948-51 (insgesamt 1904 S.).

- Kritische Ausgabe (Edizione critica dell'Istituto Gramsci, a cura di Valentino
Gerratana) 4 Bände, Torino, Einaudi 1975 (insgesamt LXVIII und 3369 Seiten).

- Schriften 1914-1926, 5 Bände, Torino, Einaudi 1958-1971 (insgesamt 2607
Seiten). - Auf deutsch: Philosophie der Praxis, eine Auswahl, hrsg. und übers,
von Christian Riechers, Frankfurt a.M. 1967. - Briefe aus dem Kerker, (Ausw.)
hrsg. und übers, von Gerhard Roth, Frankfurt a.M. 1972. - Ueber den
mutmasslichen Zusammenhang zwischen körperlichem Gebrechen und geistiger
Weltbewältigung vgl. Theodor Haecker, Der Buckel Kierkegaards, Zürich 1946.

2 A.M. Cirese (Anm. 1), 218.
3 Ibid.



172 Iso Baumer

telbar nach der Publikation des fünften Bandes der Quaderni del carcere

auszuwirken, worin unter dem Titel Letteratura e vita nationale u. a. die

sechs folgenschweren Seiten «Osservazioni sul Folclore» zu finden
sind (215-221), also 1950. Schon im folgenden Jahr fand in Rom,
organisiert von der «Fondazione Gramsci», eine sechstägige Diskussion

mit drei Hauptthemen statt, von denen eines « Gramsci e il
Folclore» lautete4. Die drei Hauptredner dieser Sektion waren Ernesto
de Martino (1908-1965), Vittorio Santoli (1901-1971) und Paolo
Toschi (1893-1974). Ob das Votum de Martinos gedruckt wurde,
entzieht sich meiner Kenntnis ; der Beitrag Santolis erschien noch im
gleichen Jahr5; Toschi fasste seine Ausführungen im Tagungsbericht,
den er in seiner Zeitschrift Lares veröffentlichte, selber zusammen6.
Schon damals meldete sich Alberto Maria Cirese zum Wort, der ab

i960, von der Unterscheidung Gramscis zwischen classi egemoniche

und classi subalterne ausgehend, die Volkskunde neu definierte als «Studio

dei dislivelli inferni di cultura delle società superiori» (Studium
der kulturellen Niveauunterschiede innerhalb der höheren
Gesellschaften)7. - Weitere Kongresse über Gramsci mit nachfolgender
Publikation der Akten fanden 1958 und 1967 statt8, der bedeutendste

Beitrag aus der Sicht der Volkskunde stammt wiederum von Alberto
Maria Cirese9. Viele volkskundliche Publikationen Italiens beziehen
sich in der Tat ausdrücklich oder einschlussweise auf Gramsci.

4 Lares 17 (1951) 153F - Quellenangaben von Zitaten aus den Werken Gramscis

folgen im Text mit den in Italien üblichen Abkürzungen (nach den Titeln
der Bände der ersten Ausgabe der Quaderni) :

MS // materialismo storico PP Passato e Presente

I Gli Intellettuali S G Scritti Giovanili
R II Risorgimento Lett Lettere dal carcere
Mach Note su Machiavelli 2000 p. Due mila pagine di Gramsci,
LVN Letteratura e vita nazionale 2 Bde., Milano 1964

Eine synoptische Tabelle in der kritischen Edition (s. Anm. 1) und ein ausführliches

Stichwortregister darin erleichtern die Identifikation meiner Zitate.
5 Vittorio Santoli, Tre osservazioni su Gramsci e il folclore, in: Società 7

(1951) 389-397, nachgedruckt in:/ Canti popolari italiani, Ricerche e questioni,
nuova ediz. accr., Firenze 1968, 219-228.

6 Vgl. Anm. 4.
7 In einer Vorlesung Cagliari 1961/62, dann in: Ethnologia Europaea 1 (1967)

12-29 und grundlegend in seinem Buch Cultura egemonica (vgl. Anm. 1).
8 Studi Gramsciani, Roma 1959; Gramsci e la cultura contemporanea, 2 vol., Roma

1969-1970.
9 Concezione del mondo, filosofia spontanea e folclore in Gramsci, in: Gramsci

e la cultura contemporanea 2 (1970) 299-328, neu abgedruckt in : Demologia e Folklore.
Studi in memoria di Giuseppe Cocchiara, Palermo 1974, 105-142 und 432F
sowie in : A. M. Cirese, Intellettuali, folklore, istinto di classe, Note su Verga, Deledda,
Scotellaro, Gramsci, Torino 1976 (Einaudi Paperbacks 70), 63-104.



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 173

Eine Antwort auf die Frage, warum Gramsci in Kreisen der Volkskunde

- und natürlich weit darüber hinaus - dieses Echo gefunden
hat, könnte also lauten: weil man die Resonanz organisiert hat, in
Vorträgen, Vorlesungen und Publikationen. Doch wäre diese

Antwort doch ein wenig zu einfach, denn m. E. liegen im Werk Gramscis
selbst genügend Elemente bereit, die es verdienen, aufgenommen,
kritisch betrachtet und beherzigt zu werden.

Man kann aber auch sagen: Die Zeit war reif für eine Neu-Ausrich-

tung der volkskundlichen Studien. In der ersten Hälfte des vergangenen

Jahrhunderts verband sich die Freude an der Entdeckung der

Volksdichtung mit dem Enthusiasmus der italienischen
Freiheitsbewegung, mit dem frühen Risorgimento. Gegen Ende des 19.
Jahrhunderts setzt sich, bei allem vorherrschenden Interesse für
Volksliteratur, die historisch-kritische Methode durch, die sich später mit
dem Idealismus und Ästhetizismus Benedetto Croces verband. Zuvor
jedoch verbreiteten sich auch in Italien die evolutionistischen Thesen

im Bereich von Sitten und Gebräuchen. Zwischen den beiden
Weltkriegen etablierte sich, neben der Volkskunde Crocescher Ausprägung,

die historisch-geographische Methode, die - im übrigen Europa
- den Anstoss zu dialektologischen und volkskundlichen Atlanten gab.
Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs ging man den sozialen und

politischen Ursachen nach, die sich hinter den volkskundlich interessanten

Erscheinungen verbargen. ' ° In dieser Situation fielen die wenigen

Bemerkungen Gramscis auf fruchtbaren Boden, da hinter den

vielleicht nicht so sensationellen Aussagen eine Persönlichkeit
weltpolitischen Zuschnitts und von grossem moralischem Prestige stand.

Der Einflus Gramscis löste nicht nur in der Volkskunde, sondern im
italienischen Kulturleben insgesamt denjenigen des Kulturphilosophen

Benedetto Croce (1866-195 2) ab, von dem gesagt wurde, dass

« er seinem Lande die verbindliche Ideologie seiner bürgerlichen Epoche

(schuf) und ihm damit zu einem neuen geistigen Bewusstsein

(verhalf)»11. Beide Aussagen - über den Einfluss Gramscis wie über
den Croces - müssen aber dahingehend relativiert werden, dass

sowohl Croce wie Gramsci nicht ausschliesslich und unangefochten
herrschten bzw. herrschen ; neben dem Idealismus neuhegelianischer
Prägung (Gentile, Croce) und dem historischen Materialismus vom

10 Nach A.M. Cirese, Cultura egemonica (Anm. i), 121-224.
11 A. Hübscher, zit. in: Lexikon der Philosophie (begr. von Heinrich Schmidt,

hrsg. von.G. Schischkoff), 9. Aufl. München 9974, 100. - Gramsci ist in diesem
Lexikon nicht erwähnt.



174 fso Baumer

Typus Labriolas und Gramscis muss zumindest noch eine weitere
bedeutende Denkrichtung erwähnt werden, der christliche Spiritualismus,

dessen bedeutendster Vertreter Michele Federico Sciacca (1908-
1975) war12. Auf die Volkskunde aber haben nur Croce und Gramsci

eingewirkt.
Nach diesen Vorbemerkungen kommen wir zum Thema, das wir in

zwei Teile gliedern : Gramscis Aussagen zur Volkskunde und Gramscis

Begegnung mit dem Volksleben.

2. Gramscis Aussagen %ur Volkskunde

a) Der theoretische Rahmen

Um Gramscis Aussagen zur Volkskunde richtig beurteilen zu können,

müssen wir sie in den theoretischen Rahmen stellen, in den sie

gehören. Gramscis Analyse der Gesellschaft unterscheidet, wie im
orthodoxen Marxismus, die ökonomische Basis (die struttura) und den

ideologischen Überbau (die stiperstrittturd). Dann beginnt er aber zu
zu differenzieren : der Überbau zerfällt in die zivile Gesellschaft und die

politische Gesellschaft (società civile, società politica). Die Vermittler
zwischen Struktur und Suprastruktur sind die Gebildeten (gli intellettuali),

und zwar in doppelter Hinsicht : in der künftigen, historisch sich

jetzt schon abzeichnenden menschlichen Gesellschaft sind sie die organischen

Gebilde der fundamentalen Klassen, die gegenwärtig noch
subalterne Klassen sind (die Bauern und Arbeiter) - vorläufig werden die
Gebildeten allerdings noch überwiegend von den mittleren und oberen
Schichten der hegemonischen Klassen, dem Bürgertum, gestellt, sind
aber historisch bereits überwundene, nur mehr traditionelle Exponenten
eben dieser dem Untergang geweihten Klassen; weiter sind die Gebildeten

aber auch berufen, den heute noch subalternen, aber implizit
schon fundamentalen Klassen die qualitativ höchste Form der
Weltanschauung, die Philosophie, zu vermitteln, im konkreten Fall die

«Philosophie der Praxis» bzw. den historischen Materialismus. - Die
politische und die zivile Gesellschaft gliedern sich folgendermassen:
die politische Gesellschaft - die «Form» - besteht im wesentlichen aus

Verwaltung (Bürokratie) und Armee ; sie übt die eigentliche
Zwangsherrschaft aus und beruht somit auf Geivalt, und das gilt vom bürgerlichen

Staat in seiner gegenwärtigen Gestalt wie für den kommuni-

12 Ivo Höllhuber, Geschichte der italienischen Philosophie von den Anfängen des

19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, München-Basel 1969; Michele Federico
Sciacca, Italien, 2. Alio. Nürnberg 1968 (Kultur der Nationen 2).



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 175

stischen Staat in seinen Anfängen; die zivile Gesellschaft - der
«Inhalt» - besteht aus der Ideologie der herrschenden Klasse (in Kunst,
Wirtschaft und Theorie der Wissenschaften) einerseits und der
Weltanschauung andererseits, die in allen Schichten verbreitet ist und die
sich in vier Erscheinungsformen findet : in der Philosophie, im Alltagssinn

(common sense), in der Religion und in der Folklore ; die Gesellschaft

wird ideologisch gelenkt durch Institutionen wie Kirche,
Schule, Massenmedien samt allen dazu gehörigen technischen Mitteln

; die Wirkweise der zivilen Gesellschaft wird Hegemonie genannt
und beruht auf dem Konsens. Das Ziel ist, sowohl die Klassen wie die

politische Gesellschaft verschwinden zu lassen und eine nur auf Konsens

bauende zivile Gesellschaft einzurichten, in der die Philosophie,
als einzige kohärente und konsistente Weltanschauung, die Ideologie
der nun zur Hegemonie gelangten fundamentalen Klasse darstellt, in
der - dank der Mitarbeit der Gebildeten - die Residuen von Alltagssinn,

Religion und Folklore mehr und mehr zurücktreten13.
Aus dieser differenzierten Analyse der Gesellschaft greifen wir nun

die beiden Bereiche Religion und Folklore heraus. Die Religion selber

kann, wie die Weltanschauung überhaupt, von einer wissenschaftlichen

Systematisierung (der Theologie) über den religiösen Alltagssinn bis

zur Volksreligion, d. h. der Religion der subalternen Klassen, reichen14,
und auch die Folklore kann - so extrapoliere ich nun im Sinne Gramscis

- eine systemähnliche hochstehende Form (etwa in einem Mythen-
Korpus), eine weitverbreitete mittlere Schicht traditioneller
Verhaltensnormen und eine Unterschicht von Aberwissen und Aberglauben
irgendwelcher internalisierter dumpfer Regeln umfassen.

Aus der ganzen Darstellung geht hervor, dass Religion und Folklore
zu überwinden sind; damit man sie aber überwinden kann, müssen
sie sehr genau studiert werden. Und so macht sich denn Gramsci an
eine kühle, bohrende Analyse religiöser und folkloristischer Phänomene.

Überlegen geisselt er den primitiven Antiklerikalismus vieler
Kommunisten, der nicht besser ist als der Antiklerikalismus der

Bourgeois, und er achtet die jungen praktizierenden Katholiken, die
mit den Kommunisten in praktischen sozialen Fragen zusammenarbeiten

möchten; er, Gramsci, gehe eben nicht zur Messe, weil er
nicht gläubig sei15.

13 Hugues Portelli, Gramsci e le bloc historique, Paris 1972 (Coll. SUP, Le
Politique 3).

14 Hugues Portelli, Gramsci et la question religieuse, Paris 1974.
15 Giuseppe Fiori, Vita di Antonio Gramsci, 1. Aufl. 1966, 4. Aufl. Bari 1973

(Universale Laterza 39) 123.



176 Iso Baumer

Nachdem der theoretische Rahmen abgesteckt ist, können die

Aussagen Gramscis zu Volksreligiosität und Folklore allgemein überprüft
werden.

b) Religion

Im Gegensatz zu Croce, der Religion und Ideologie gleichsetzt,
definiert Gramsci präziser: von Religion kann man sprechen, wenn
folgende drei Elemente vorliegen : der Glaube an eine (evtl. mehrere)
transzendente personale Gottheit(en) ; das Gefühl, von diesen höheren
Wesen, die den Kosmos total beherrschen, abhängig zu sein; ein

System von Beziehungen, Kult genannt, zwischen den Menschen und
den Göttern (Mach. 292). Zumeist befasst sich Gramsci mit der
katholischen Religion. Die verschiedenen Niveaus innerhalb dieser

Religionsform unterscheiden sich einmal - in bezug auf die Form - nach

dem Grad der inneren Einheit und Kohäsion, bzw. nach dem Grad
der Systematizität, sodann - in bezug auf die soziale Relevanz - nach
der Schicht, in der sie verbreitet sind ; beide Kriterien hängen miteinander

zusammen: je atomisierter die soziale Gruppe, desto zersplitterter

ihr religiöser Glaube; je heterogener die Gruppe, desto fragmentarischer

ihre Weltanschauung. Es gibt den Katholizismus der Bauern,
der Kleinbürger und Arbeiter in den Städten, der Frauen und der

Intellektuellen, und sogar dieser ist «verschleiert und inkohärent»
(MS 120) ; der Glaube der Intellektuellen ist eben nicht immer identisch

mit der wissenschaftlich ausgearbeiteten Theologie; anderswo
unterscheidet er die Religion des hohen Klerus und der Mönche, die

des Weltklerus und die des Volkes (I 19). Aber selbst die verfeinerte
Form von Religion ist, verglichen mit dem modernen Denken
(gemeint ist der Marxismus) nur «Folklore» (LVN 216).

Das Urchristentum, vor der Konstantinischen Wende, war noch

organischer Ausdruck der beherrschten Klassen und somit historisch

richtig, ja sogar notwendig; durch die Verbindung mit den herrschenden

Klassen wird es zu deren traditionellem Ausdruck und lebt somit
als historisches Fossil weiter. Es mag heute noch authentische Christen

geben, sagt er bei Anlass der Seligsprechung des Turiner Sozialapostels
G.B. Cottolengo oder unter Anspielung auf Franz von Assisi oder
Charles Péguy, aber keine authentische christliche Religion mehr (SG
108, 110). Die religiösen Volksbewegungen des Mittelalters sind
Gramsci sympathisch, etwa die Tertiaren des hl. Franziskus, weil sich
darin eine Rückkehr zu den Ursprüngen und das Entstehen eines

Nationalgefühls abzeichnet (I 82), ebenso die katholische Volkspartei



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 177

Italiens (Partito Popolare Italiano) nach dem Ersten Weltkrieg, weil
diese von unten, von der Basis her, aufgebaut war; die Partei wurde
dann vom Vatikan im Zusammenhang mit der Annäherung an den
Fascismus fallen gelassen.

Gramsci wirft der katholischen Religion vor, ein Gemisch von plattem

Materialismus und spekulativem Spiritualismus zu sein: die
Natur wird, kraft des Schöpfungsaktes Gottes, als eine apriorische,
objektive, materielle Realität aufgefasst, der Mensch dafür als mit
einem davon unabhängigen, reinen Geist begabt (MS 138). Die
Religiosität der Italiener sei oberflächlich (R 12), eine Mischung von
Rationalität und primitivem Mystizismus bzw. Skeptizismus und
krassem Aberglauben (ibid.), die fatalistische Verfallenheit ans
Lotterieunwesen ist charakteristisch für die passive und tagediebische
Haltung der Katholiken, die sich mit einem Gebet um Gnade (oder
eben Lottogewinn) begnügen und dann den Effekt, die Hände im
Schoss, abwarten, ganz im Gegensatz zur aktiven Lebensgestaltung
der Protestanten - Gramsci bezieht sich hier bewusst auf Max Webers

Untersuchungen (Mach. 291); die volkstümliche Religion hat sich
mit dem Heidentum vermischt und ist in diesem Stadium verblieben
(LVN 108); die Bauern sind abergläubisch (Lett. 1.12.30), sie bewahren

gegenüber Natur und Zufall eine magische, mittelalterliche, eben

religiöse Mentalität (MS 3 3) ; der volksreügiöse Materiaüsmus ist
trivial, niedrig, abergläubisch und hexengläubig (MS 82); die Religion
ist Mythologie (MS 94). Auf das Volk wirken Predigten und Riten, es

kann die Diskussionen einer Kaste nicht mitverfolgen (I 22); um das

Volk bei der Stange zu halten, muss die Kirche immer wieder Wellen
von Fanatismus erregen, sei es - auf Gemeindeebene - die Volksmission

mit Aufrichtung eines grossen Gedenkkreuzes, sei es - auf
Weltebene - die Eucharistischen Kongresse (I 80) ; die Herabsetzung des

Erstkommunion-Alters auf 7 Jahre unter Pius X. wird als Quell von
Terror und als Strategie der Kirche gekennzeichnet, die Kinder so früh
als möglich mit grossem zeremoniellem Aufwand an sich zu binden
(Mach. 241); in einem Brief aus dem Kerker bezeichnet er das erste
Schulexamen für weit wichtiger als die Erste Kommunion (Lett.
19.6.32), jenes ist ein bedeutenderer Initiationsritus fürs soziale Leben
als diese; das Volk verbindet sich mit Gott vermittels der Heiligen
(I 79) ; Neuerungen wurden in der Kirche immer ^//erlegt, nicht vor-

gelegt, und nur mit dem Strick um den Hals akzeptiert (Mach. 233);
die Kirche so gut wie der Nationalsozialismus beweisen ihr tiefes
kulturelles Niveau durch ihre Entlehnungen bei der Folklore (Mach.
268/9) (es sind wohl Prozessionen und Aufmärsche gemeint); die



178 Iso Baumer

Kirche verlangt vor allem äussere Adhäsion, vor allem Empfang jener
Sakramente, die am meisten der sozialen Kontrolle unterliegen, wie
Taufe, Ehe, Beerdigung (letzte Wegzehrung) usw. (LVN 184).

Die katholische Organisation der Massenmedien und das Verlagswesen

scheinen Gramsci vorbildlich (MS 33-40), er steht bewundernd

vor den Schaufenstern katholischer Buchhandlungen mit der
Unmasse von Kleinbroschüren in Massenauflagen (2000 p., I 193 1916);
ebenso vorbildlich findet er die Taktik, die Herrschenden zu bekehren,

um so die Massen zu vereinnahmen - er denkt etwa an die Weihe
einheimischer Bischöfe in Missionsländern (I 83); die Kirche ist, in
paternalistischem Sinn, demokratisch organisiert, indem ein Bauernoder

Handwerkersohn durchaus Bischof oder gar Papst werden kann

(Mach. 253).
Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Gramsci in seiner

Analyse und Wertung der Religion keine der fünf Dimensionen ausser
acht lässt, die Charles Y. Glock als konstitutiv herausgestellt hat16:

Glaube, Praxis, Erleben, Wissen, Wirkungen bzw. die ideologische, die

visuelle, die erfahrungshafte, die intellektuelle und die konsequentielle
Dimension. Die Faktendarstellung ist zutreffend, die Auswahl der
Fakten und ihre Interpretation geschieht unter dem Vorzeichen des

historischen Materialismus, mit der Absicht, über die Interpretation
hinaus auch mit zu bewirken, was mit historischer Notwendigkeit
über kurz oder lang sowieso kommen muss : nämlich das Verschwinden

jeglicher Form von Religion.

c) Folklore

Mit der Folklore steht es nicht besser. Doch muss zunächst geklärt
werden, was Gramsci unter Volk und Folklore versteht. Volk ist «das

Ensemble der subalternen und instrumentalen Klassen jeder Art von
Gesellschaft, die bis jetzt existiert hat» (LVN 215), m.a.W., die
beherrschten Klassen. Ihnen gegenüber stehen die herrschenden Schichten,

die tonangebenden («offiziellen») kulturell gehobenen Teile einer

bestimmten Gesellschaft (ibid.). Wenn man «Folklore» sagt, muss

man genau unterscheiden zwischen «Existenz der Folklore», «Kenntnis

von der Folklore» und «Wissenschaft von der Folklore» (LVN
217). Da Gramsci als Träger der «Folklore» das Volk bezeichnet,
können wir «Volksleben», «Kenntnis von Volksleben» und «Volks-

16 Über die Dimensionen der Religiosität, in: Joachim Matthes, Kirche und

Gesellschaft, Einführung in die Religions-Soziologie II, Reinbek 1969 (rde 312/3)
150-168.



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 179

künde» sagen. «Volksleben» meint aber nicht nur die phänomenal
feststellbaren Sitten und Bräuche usw., sondern vor allem die dahinter
stehende Welt- und Lebensauffassung (concezione del mondo e della vita)
(LVN 215, 220). «Volkskunde» ist auf dem Holzweg, wenn sie die
folkloristischen Fakten als pittoreske Elemente, bizarre und abwegige
Phänomene studiert ; es handelt sich um eine « sehr ernste und
ernstzunehmende Sache» (LVN 218); sie ist aber auch auf dem Holzweg,
wenn sie sich ausschliesslich mit methodologischen Fragen und der
Klassifikation des gesammelten Materials herumschlägt (LVN 215)
und sich der Frage «Wem nützt die Folklore?» (als Volksleben wie
als Volkskunde) verschliesst (LVN 217), Folklore als Volksleben ist
heute, nach Gramsci, ein im Grunde schon überwundenes Relikt, ja
ein Sammelsurium von Relikten - wirr nebeneinander gestellt und
mehrfach geschichtet - von Welt und Lebensanschauungen früherer
Zeiten und/oder höheren kulturellen Schichten (auch heutiger) -
Überbleibsel und Abfall (LVN 217). In mancher Hinsicht ist «Folklore»

auch Reflex der kulturellen Lebensbedingungen eines Volkes

(LVN 216), und sie muss überwunden werden (LVN 217). «Volkskunde»

als Wissenschaft ist das Mittel dieser Überwindung: die präzise

wissenschaftliche Erforschung muss den Weg über die

Lehrerbildungsanstalten in die Schulen nehmen, damit auf diese Weise die

falschen und schlechten Auffassungen durch die richtigen und guten
ersetzt werden. Gramscis Anliegen ist eminent pädagogisch, oder wenn
man will, praktisch : es geht ihm um die intellektuelle und moralische

Erneuerung der jungen Generation. Es sei nur knapp angemerkt, dass

diese Erneuerung nach Gramsci nicht automatisch im Gefolge von
strukturellen Änderungen (also durch Änderungen der Produktionsverhältnisse)

erfolgt, sondern nur durch die Tätigkeit der Gebildeten,
die als organische Vertreter der fundamentalen Klassen deren gefühls-
mässig-leidenschaftlich erfasste historische Rolle nach wissenschaftlichen

Prinzipien durchzusetzen vermögen und diese bislang subalternen

Klassen zur Hegemonie führen. Das ganze ist primär ein geistiger
Vorgang, wenn auch dialektisch mit ökonomischen Entwicklungen
verknüpft, und nicht mechanistisch-materialistisch zu verstehen17.

Gramsci befasst sich auch mit der Einteilung des Gegenstandsbereiches

der Volkskunde (LVN 215). Die sogenannte «geistige
Volkskunde» liegt ihm am nächsten: Religion des Volkes, Moral des Volkes

(Maximen für das praktische Verhalten, und Bräuche, die sich
davon ableiten oder sie erzeugt haben, LVN 216), Kunst des Volkes (vor

17 Jacques Texicr, Gramsci, Paris 1966 (Philosophes de tous les temps) 50.



i8o Iso Baumer

allem handwerkliche Kunst, LVN 220), Recht des Volkes (Meinungen

und Vorstellungen über die einer Gruppe zustehenden Rechte,
LVN 219), sodann Volkslieder (die nicht dadurch definiert sind, dass

sie «vom Volk» oder «für das Volk» komponiert wurden, sondern
dadurch, dass sie vom Volk akzeptiert sind und seiner Welt- und
Lebensauffassung Ausdruck verleihen, LVN 220) und immer wieder
Volksliteratur (wobei er dem, was man heute Trivialliteratur nennt,
seine ständige Aufmerksamkeit zuwendet, so gut wie dem Kino und
der Presse, LVN passim); in diesem Zusammenhang erwähnt er die
toscanischen maggi (Volksschauspiele), die cantastorie in Süditalien und
die Dichterwettkämpfe in Sardinien und Sizilien (LVN 130), oder er

vergleicht eine albanische mit einer sardischen Legende (P.P. 223); in
volkstümlichen Schauspielaufführungen interessierte ihn nicht nur das

Stück und die Art seiner Aufführung, sondern ebensosehr das Mittun
der Zuschauer, ihre verhaltene Angst, die entfesselten Leidenschaften

(Lett. 19.3.27). Die Trivialliteratur zeichnet sich durch ihre Schwarz-
Weiss-Malerei aus, d. h. durch ihre klare Einteilung in Gut und Böse

(Lett. 7.4.30), und durch ihre überschwengliche und pathetische Süss-

lichkeit (Lett. 4.4.32); sie wird von Spekulanten verbreitet und serien-

mässig fabriziert (2000 p., 1,305-307,1918). Diese Literatur, aber mehr
noch Volksdichtung und Stücke melodramatischen Liedschaffens,
verleiten das Volk dazu, der armseligen, niedrigen, verächtlichen
Lebenswirklichkeit zu entfliehen und in die weinerliche, honigfliessende
Atmosphäre von Helden und Heldinnen zu flüchten; der volksläufig
gewordene Verdi ist stark schuld daran, und darum ist die eingängige
Melodie, die einem verlogenen Gedanken Form und Bestand verleiht,
pestilenzisch (LVN 200, PP 148). Regionalliteratur, die auf Pittoreskes

und Sensationelles aus ist, die eigenartige und bizarre Gebräuche

schildert, ist unehrlich - sie müsste Arbeit und Mühe schildern (LVN
15); für eine wissenschaftliche Erforschung des Volkes ist aber das

Studium all dieser Phänomene unerlässlich; man muss die legendären
Anfänge der Geschichtsschreibung ebenso berücksichtigen (Lett.
28.9.31) wie etwa Predigtsammlungen und Andachtsbücher, was etwa

Groethuysen in seinen «Origines de Fesprit bourgeois en France» für die

Zeit vor der Französischen Revolution getan hat (Lett. 8.8.27,22.4.29);
es geht darum, die unmerkliche Entwicklung im Denken des Volkes,
in seinen Sitten und Gebräuchen zu verfolgen und sie als «Zeichen der
Zeit» zu deuten (LVN 65).

Beiläufig erwähnt Gramsci eine grosse Zahl volkstümlicher
Verhaltensformen, immer in der Absicht, sie kritisch zu interpretieren :

Blutrache, Bestrafung von Verführern von Mädchen (Lett. 15.4.31), über-



Antonio Gramsci - «cine irreversible Kehrtwendung...» i8i

haupt das sexuelle Leben (Mach. 322), das Verhältnis von Brauch und
Gesetz (Mach. 134), die Mode (P.P. 226), brauchtümliche
Messerstecherei der Pugliesen (Lett. 4.4.27), die ideologischen Folgen der
weltweiten Verbreitung von Jazz als Musik und Tanz (Lett. 27.2.28).

Auch in bezug aufdie «Folklore» ist festzuhalten, dass Gramsci viele
Fakten sieht, sie scharf analysiert und wegweisende Aufgaben stellt.
Und wenn wir bedenken, dass Gramsci um 1930 herum schreibt, ohne

spezifische Fachausbildung (wenngleich er von Haus aus, als Linguist
und Dialektologe, Affinitäten zur Volkskunde hatte), dazu unzulänglich

dokumentiert, dann müssen wir ihm Scharfsinn und Weitsicht
attestieren. Die Hauptforderungen, die er stellt, lauten : Zur Forschung
gehört, über die Sammlung, Klassifikation und Beschreibung des

Materials hinaus, die Interpretation; und über die Theorie hinaus

muss sich die Wissenschaft die Praxis zu eigen machen.

Zum zweitenmal müssen wir feststellen, dass Gramsci eigentlich auf
die Überwindung seiner Studienobjekte hinzielt: wir sahen es schon
in bezug auf die Religion, nun gilt das auch für das Volksleben ; denn
beide stellen die niedrigsten Stufen von Weltanschauung dar. An ihre
Stelle - man könnte, drittens, auch noch den Gemeinsinn nennen, der

zwar höher steht, aber auch noch nicht ausreicht - muss als kohärente,
systematische Weltanschauung der wissenschaftliche Marxismus (oder
besser: die «Philosophie der Praxis») treten, d.h. jene Philosophie,
die das konkrete Leben umgestaltet, die schicksalshaft akzeptierte
Trennung Von Herrschenden und Beherrschten aufhebt und damit
jenen sozialen und geistigen Standard erreicht, der Religion und Folklore

überflüssig werden lässt.

j. Gramscis Begegnung mit dem Volksleben

a) Gemüt und Verstand

Die Darstellung von Gramscis Auffassungen zur «Folklore» bleibt
unvollständig, wenn sie sich auf seine theoretischen Bemühungen
beschränkt. Diese stehen alle unter dem Vorzeichen seiner marxistischen

Philosophie, die er ständig ausarbeitet und an vielfältigsten
kulturgeschichtlichen Themen erprobt. Man kann bei Gramsci nicht
von einem fertigen System reden, sondern höchstens von einem
System im Werden, und dieses Werden kann heute, seit wir die

Edizione critica haben, besser nachgezeichnet werden. Die Einflüsse
sind komplex, denken wir nur an den starken Einschlag Croces im
Denken Gramscis - aber Croce war Schüler des Marxisten Antonio



182 Iso Baumer

Labriola (i 843-1904); und die linguistische und dialektologische
Schulung in Turin, vor allem durch Matteo Bartoli, war bedeutsam
für die Interessenausrichtung und die Arbeitsmethode. Immerhin
heben sich einige Grundlinien des dialektisch-historischen Materialismus

Gramscis aus seinen Tausenden von Fragmenten, Notizen, Artikeln

und Briefen heraus.

Für unser Thema sind nun alle Aussagen Gramscis wichtig, in denen

er, ohne primär systematische Absicht, seinen Erinnerungen ans Volksleben

freien Lauf lässt, worin er selbst eine aktive Rolle gespielt hat18.

18 Die vorliegende Arbeit unterscheidet gemäss den modernen Erkenntnissen

von der menschlichen Kommunikation - vgl. etwa Paul Watzlawick u.a.,
Menschliche Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien, 4. unveränd. Aufl.
Bern 1974 (1. Aufl. 1969) - den Inhalts- und den Beziehungsaspekt einer Aussage
bzw. eines Verhaltens. Tm ersten Teil unserer Arbeit haben wir die Aussagen
Gramscis über die Volkskunde sachlich geordnet zusammengestellt und in ihrem
Inhaltsaspekt aufgezeigt. Damit begnügen sich alle bisherigen einschlägigen
Studien. Es geht aber auch darum, zu verstehen, wie Gramsci zu seinen Aussagen
kam, wie sie - aus seinem eigenen Lebens- und Werk-Kontext - zu gewichten
und zu werten sind; die eigentümliche Paradoxie, die darin besteht, eine Forschung
liebevoll zu betreiben, um den Forschungsgegenstand auszurotten, weist auf einen
verborgenen Bruch in der Intention Gramscis hin. Darum ist hier ein kleiner
Exkurs zur «Psychographic» Gramscis vqnnöten. Die innere Einstellung Gramscis

zu den von ihm erwähnten Fakten ist uns heute nur mehr indirekt zugänglich:

aus Zeugnissen, wie sie v.a. in der Biographie Fioris gesammelt sind, und
aus seinen Briefen. Sie erlauben einen Blick in ein potentiell reiches Gemüts-
lebcn, das wegen der bedrückenden sozialen Lage der Familie und des stets
prekären, bisweilen katastrophalen gesundheitlichen Zustandes verschüttet war.
Gramsci musste eine ungeheure Willensenergie aufwenden, um von klein ah
auch nur physisch zu überleben, und seine fieberhafte intellektuelle Tätigkeit als

Journalist und vor allem im Kerker diente weitgehend dem gleichen Zweck.
«Ich habe nur fürs Gehirn gelebt, nicht fürs FIcrz» (Fiori, Anm. 15, 116); «während

ich früher beinahe stolz darauf war, mich zu isolieren, spüre ich nun die

ganze Armseligkeit, die Dürre, die Kleinlichkeit eines Lebens, das einzig aus
Willensanstrengung besteht» (Lett. 3.8.31); am aufschlussreichstcn ist wohl
folgendes Bekenntnis: «Seit vielen, vielen Jahren bin ich daran gewöhnt, zu denken,
es bestehe eine absolute, beinahe schicksalshafte Unmöglichkeit, dass ich je
geliebt werden könne. Als Kind, mit zehn Jahren, habe ich so über meine Eltern
zu denken begonnen» (Fiori, Anm. 15, 116). - Man muss also bei Gramsci
ein grosses affektives Defizit feststellen, das leider auch in der Ehe nicht aufgefüllt
w;erden konnte - im Gegenteil. Die Ehe war einmal belastet durch die vordringlichen

Aufgaben des Parteifunktionärs, denen sich alles Privatleben unterzuordnen

hatte, sodann infolge der politischen Lage, die die Aufenthaltszeiten Julija
Schuchts an der Seite Gramscis sehr beschränkte, und schliesslich durch die
Kerkerhaft, genauer gesagt durch die Distanz Italien-Moskau. Darüber hinaus
lag auch bei Julija Schucht eine Anlage zu psychischer Labilität vor. Sie war
künstlerisch sehr sensibel - aber Gramsci lief ihr einmal vom Violinspiel nervös und
aufgebracht davon; sie hatte zwar eine revolutionär angehauchte, aber doch
gutbürgerliche, freidenkerische Erziehung mit romantischem Einschlag genossen,
und die ständig in Europa vereint oder getrennt herumvagabundierende Familie



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 183

b) Volksleben

Die Mutter lehrte den kleinen vier- bis fünfjährigen Knaben
Gedichte aufsagen und ahmte dabei auf dem Tisch mit ihren Händen die

Trommelwirbel nach19. Er selbst las Robinson Crusoe und andere

Bücher, da er der körperlichen Deformität wegen nicht an allen Spielen

der Kameraden teilnehmen konnte20; diese Lektüre reste ihn
dann zu ihm zugänglichen Spielen an (Lett. 12.9.32). Er bastelte sich

Spielzeuge, Schiffchen und Wägelchen21, er fing Eidechsen und liess

flache Steine übers Wasser hüpfen22. All diese Erinnerungen tauchen
beim Kontakt mit den eigenen und fremden Kindern auf; anlässlich
des letzten Besuchs zu Hause, 1924, spielte er lange mit einer Nichte
von 4 Jahren23, mit den Kindern des Redaktionssekretärs der «Unità»
in Mailand kroch er auf dem Boden herum, während er sich unbeobachtet

glaubte24; seiner Frau schrieb er von Wien nach Moskau: «Ich
möchte Dich nahe haben; ich fände, meine ich, die unglaublichsten
Sachen heraus, um Dich zufrieden zu stellen, um Dich zum Lächeln

zu bringen. Ich würde Uhren aus Kork machen, Violinen aus Papier¬

bot den fünf Töchtern und dem einzigen Sohn keine Geborgenheit und keinen
seelischen Halt. Zudem dominierte Evgenija Schlicht, die übrigens Gramsci
zuerst kennengelernt hatte, über Julija und begleitete sie überall hin (in Rom
wohnte sie bei Julija, Gramsci aber ausserhalb in einem Zimmer!), ja sie übernahm
betont Mutterstelle an Delio und Giuliano, den beiden Kindern von Antonio
und Julija, während Tatjana in der Zeit der Kerkerhaft Gramscis sozusagen die
Stelle der Gattin einnahm, die nicht nur weit weg in Moskati wohnte, sondern
die auch, mit Unterbrüchen, jahrelang in Nervensanatorien weilte und Gramsci
in zehn Jahren Gefängnis kaum ein Dutzend, meist kurze, förmliche, distanzierende

Briefe sandte. Übrigens ist eine Auswahl dieser Briefe sowie der Briefe
Tatjanas erst zu Beginn des Jahres 1976 erschienen; danach lebt Julija Schucht
noch immer in einer psychiatrischen Klinik in Moskau friedlich dahin. (Adele
Cambria, Amore come rivoluzione. Tre sorelle per un rivoluzionario: Lc lettere della
moglie e delle cognate di Antonio Gramsci, Milano 1976). Bezeichnenderweise
war Gramsci einer unproblematischen und spontanen Liebe nur zur Mutter und
zu den beiden Kindern fähig, und diese Liebe nährt sich eindeutig aus der
Erinnerung an sardisches Volksleben. Flier brechen die verschütteten Gemütsquellen
auf, die Hass-Liebe Gramscis zur Volkskunde wird verständlich. - Im ganzen
muss aber gesagt werden, dass Gramsci seiner eigenen Gefühlswelt nicht recht
zum Ausdruck verhelfen konnte und die Gefühlswelt seiner Frau nicht verstand
(er weigerte sich während drei Jahren, von ihrer psychischen Krankheit Notiz zu
nehmen und empfahl Willensübungen zur Überwindung der «Gesundheitsstörungen»,

ausreichenden Schlaf, geordnete Arbeit usw.!).
19 Fiori (Anm. 15) 19.
20 Ibid. 22.
21 Ibid. 20.
22 Ibid. 22.
23 Ibid. 216F
24 Ibid. 233.



184 Iso Baumer

mache, Eidechsen aus Wachs mit zwei Schwänzen, - kurz und gut, ich
würde das ganze Repertoire meiner sardischen Erinnerungen
ausschöpfen. Und ich würde Dir noch andere Geschichten erzählen,
immer noch wunderbarere, aus meiner etwas wilden und primitiven
Kindheit, die so verschieden war von der Deinen. Und dann, dann
würde ich Dich umarmen und Dich küssen, um Dich ganz lebendig
in mir zu fühlen, Du Leben meines Lebens, das Du bist» (2000 p., II,
37; 1924). In kurzen Ferientagen mit dem Söhnchen Delio im Südtirol

- Julia war schon nach Moskau weggefahren - bastelte Gramsci
wieder Spielzeuge, zündete Feuer im Freien an und wollte ihm ein
sardisches Volkslied beibringen, wogegen sich die beiden Schwägerinnen

wehrten25. Er erinnert sich an Kirchweihfeste mit Pferderennen,
den Ständen der Nougat-Verkäufer, den Bühnen für die Dichter-Wettkämpfe26;

er beschreibt die berühmten «feste lunghe», mehrtägige,
kirchlich-folkloristische Festlichkeiten ausserhalb des Dorfes bei einer

nur noch diesen Zwecken dienenden Kirche (Lett. 19.10.31)27.
Kindern, die ihr Bett nässten, so erzählt er, drohte man auf der

Fleugabel aufzuspiessen und sie mit Werg zu verbrennen (Lett. 25.4.27);
man glaubte in seinem Dorf an unterirdische Strömungen unter dem

Bett, die den Schlaf beeinflussen (Lett. 1.7.29); für die Aussteuer der
Braut wurde feines Linnen verwendet (und darum ist dieses zu
vornehm für den Waschlappen, den ihm Tatjana ins Gefängnis brachte)
(Lett. 7.11.27); für sein Kind liess er seiner Frau von einem Genossen
ein sardisches Häubchen überbringen (2000 p., II, 62; 1924); Kinder
werden in Sardinien von den Eltern schon früh zur Heirat versprochen
(Lett. 21.11.27); die Familienbande sind dort sehr eng, geradezu
gewalttätig und leidenschaftlich28; noch 1922, beim ersten Aufenthalt
in Moskau, hat er der künftigen Schwägerin Evgenia Schucht, die im
Spital lag, ein Weichnachtsbäumchen angezündet, und 1927 fragt er
Tatjana, ob sie den Brauch immer noch übe (Lett. 19.12.27) ; er behauptet,

gegenüber Glückwünschen tief abgeneigt zu sein, wünscht dann
aber doch zum Geburts- und Namenstag eine Foto der Kinder mit
ihrer Mutter (Lett. 23.1.37); zweimal erinnert er Tatjana daran, dass sein

Namenspatron nicht der hl. Antonius von Padua (mit Fest im Juni),
sondern der hl. Antonius der Einsiedler sei (mit Fest am 22. Januar,
seinem Geburtstag) (Lett. 26.3.27, 16.6.30), und immer versucht er an

25 Ibid. 239.
26 Ibid. 23.
27 Vgl. Clara Gallini, Il consumo del sacro, Feste lunghe in Sardegna, Bari 1971.

(Biblioteca di cultura moderna 714) 24-25, Nr. 63 auf Tafel I.
28 Fiori (Anm. 15) 208.



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 185

den Namenstag der Mutter Giuseppina am 19. März zu denken

(Lett. 23.3.31), den von Tatjana am 12. Januar vergisst er - wie
seinen eigenen -, würde nicht eben Tatjana ihm immer wieder gratulieren

(Lett. 26.1.31, 23.3.31).
Die sardische Heimat bleibt ständiger Bezugspunkt: er freut sich

über sa panischedda, einen Keks aus Nüssen, Mandeln und gekochtem
Most, den ihm die Mutter auf Weihnachten geschickt hat (Lett. 29.12.
30) oder über Wildfleisch im Öl (Lett. 25.4.32); er lobt das sardische

Yoghurt, das von dreckigen, stinkenden Hirten fabriziert wird (Lett.
23.3.31, 7.4.31); er informiert sich bei der Schwester Grazietta bis ins
einzelne über die Essgewohnheiten der Taglöhner, der Halbpächter,
der Hirten, der LIandwerker: über die Art der Speisen, die Art der

Zubereitung, ihre Lläufigkeit usw. - genau dargestellt über eine ganze
Woche hin (Lett. 13.9.31).

Als Student holte er im Auftrag von Prof. Bartoli Informationen
über die Bedeutung und Form bestimmter sardischer Wörter29; er

empfiehlt, den Neffen Franco sardi sch aufwachsen zu lassen, und erachtet

es als Irrtum, für die Nichte Edmea seinerzeit das Sardische abgelehnt

und das Italienische empfohlen zu haben, es sei eine Zwangsjacke
gewesen, die die Phantasie eingeengt habe (Lett. 26.3.27). Er verlangt
nach sardischen Volksliedern, bittet um genaue Beschreibung des
Ablaufs der Feste («Mutter, denk nicht, das seien Dummheiten und Dinge
ohne Hand und Fuss, sendet cabli né eoa,» wörtlich: ohne Kopf und
Schwanz, Lett. 3.10.27), bittet um einen volksliterarischen Text («die
Predigt des Paters v\ntiochus an das Volk von Masuddas», Lett. 27.6.

27); er zitiert Sprichwörter und Redewendungen («di pazienza ne ho
kentii domos eprus» - «an Geduld habe ich hundert Häuser und mehr»,
Lett. 26.2.27); er schickt der Frau eine sardische Volkserzählung,
damit sie sie dem Söhnchen vorerzähle und empfiehlt der Schwester

Teresina, Volksgeschichten zu erzählen (Lett. 16.11.31). Über mehrere
Briefe hin dauert die Erörterung über die «Donna Bisodia», die in der

Vorstellung einer Tante aus der Anrufung «dona nobis hodie» im
Pater Noster zur Person geworden war und als gleiche Figur auch im
Piemont bekannt war (Lett. 16.11.31, 16.2.32). Er übersetzt mehrere
Märchen der Gebrüder Grimm ins Italienische (Lett. p. 561, N. i).

Wie sich um 1936 wegen seiner unheilbaren Krankheit eine vorzeitige

Haftentlassung abzeichnet, denkt er an eine Rückkehr nach
Sardinien - gewiss gut für die Gesundheit, aber aus politischen Gründen

29 Ibid. 94.



i86 Iso Baumer

doch einengend, «ein neuer Lebensabschnitt würde beginnen, ein
alter definitiv zum Abschluss kommen» (Lett. p. 856, 863).

c) Religion

Auch religiöse Erinnerungen sind zahlreich. Der Vater praktizierte
wenig, die Mutter war aber offenbar recht fromm und trug ihre vielen

Sorgen stets vor Gott30. Antonio Gramsci verlor seinen Glauben unter
dem Einfluss von Croce31; seine Weigerung, zu praktizieren, erboste
sehr eine Tante, die ihn, als er noch ein kleines Kind war, durch Einreiben

der Füsschen mit dem Ol, das vor einer Madonnenstatue brannte,
von tagelang dauernden lebensgefährlichen Blutungen geheilt hatte

(Lett. 7.9.31). Er wird wütend, wenn er in Tatjana viel Bemühung um
ihn entdeckt, wenn sie consolatrix afffictorum spielt - ein Zitat aus der
Lauretanischen Litanei zur Madonna (Lett. 26.12.32). Er hofft, die

Mutter lasse keine Messen lesen für den guten Ausgang des Prozesses

(Lett. 6.2.28). Nachdem er ihr auseinandergesetzt hat, dass für ihn
«Unsterblichkeit der Seele» nur heisst, in der Erinnerung eines andern

weiterzuleben, fügt er rasch bei: «Im übrigen musst Du nicht glauben,

ich möchte Deine religiösen Überzeugungen verletzen» (Lett.
15.6.31). Immerhin, bis 1930 hat er eine Medaille («medaglietta» - es

könnte sich aber auch um ein privates Abzeichen, z. B. des Parlamentariers,

handeln) bei sich, die er dann aus administrativen Gründen
(«Wertgegenstände können nicht im Gefängnis-Magazin aufbewahrt
werden») Tatjana schickt (Lett. 7.4.30). Im Fieberdelirium, da er sich
dem Tode nahe wähnt, phantasiert er von der Unsterblichkeit der
Seele «in realistischem und historizistischem Sinn, als notwendiges
Überleben unserer nützlichen und notwendigen Handlungen, als ihre

Einkörperung im historischen Prozess»; und aus Angst, man bringe
ihm einen Priester herein, der seine Schwäche ausnützen könnte, redet

er pausenlos von der Nutzlosigkeit der Religion (Lett. 24.7.33). Nach
der Gehirnblutung, die innert 24 Stunden zum Tode führen sollte,
musste Tatjana Priester und Schwestern fernhalten, die sich um den
Sterbenden bemühen wollten (Lett. pp. 915-919).

4. Gramsci und die heutige Volkskunde

Es geht Gramsci ähnlich wie Croce: Croces Ansehen, das er seiner

politischen Haltung zur Zeit des Faschismus verdankt, ist weitgehend

30 Ibid. 11 f.
31 Ibid. 86.



Antonio Gramsci - «eine irreversible Kehrtwendung...» 187

unabhängig von seinem Werk32, und so kann man auch Antonio
Gramsci, unabhängig von seinen Ideen, ob seiner konsequenten
Geisteshaltung nur Achtung zollen. Doch mit einer Sympathie-Erklärung
ist es nicht getan. Sein Denken, aber auch sein Leben, zwingt zur
Auseinandersetzung. In bezug auf Folklore und Religion, insoweit sie ins
Gebiet der Volkskunde fallen, möchten wir folgende Überlegungen
anstellen :

1. Voraussetzung sauberer Forschung ist das ehrliche Bemühen um
den Gegenstand, ein Bemühen, das nicht von Kuriositätshascherei,
Neugier, Sensationslust oder von distanzierter Herablassung
getrübt sein darf. Hier kann man Gramsci nur beistimmen.
Persönlich meine ich, dass Gramsci auch in der Forderung Recht hat,
in der Forschung müsse man über Sammlung und Klassifizierung
des Materials zur Interpretation, d.h. Sinndeutung, vorstossen.
Soziales Handeln ist symbolisches Handeln, und die Resultate dieses

Handelns, in sozialen Strukturen wie in materiellen Konkretionen,
sind wiederum - u.a. - symbolisch, d.h. polysemantisch, zu
verstehen.

3 Die Forderung nach Einbezug der Praxis ist m. E. zu differenzieren.
In der radikalen Weise, wie sie Gramsci aufstellt, lehne ich sie ab,
und zwar aus zwei Gründen: Mir leuchtet nicht ein, dass

weltanschaulich so klare Grenzen vorliegen, dass man die Kennzeichen
so hübsch alternativ anordnen kann, wie es Cirese im Gefolge
Gramscis tut:
folkloristisch vs. offiziell
subaltern vs. hegemonisch
einfach vs. gebildet
unorganisch vs. organisch
fragmentarisch vs. einheitlich
implizit vs. explizit
degradiert vs. original
mechanisch vs. intentional
passiv vs. aktiv33.

Sodann bin ich nicht überzeugt, dass das von Gramsci angestrebte
Ziel das richtige sei: Ich halte Folklore, Religion und Alltagssinn
nicht für Relikte von Weltanschauungen, die noch endgültig zu
überwinden sind, und die Philosophie der Praxis nicht für jene
Ideologie, die mit allen Mitteln durchzusetzen ist. Wenn man aber
nicht die klare Marschrichtuns: kennt, die der Marxismus anbietet,
dann kann man auch nicht globale Veränderungen provozieren,
deren Tragweite keineswegs abzusehen ist.

32 M.F. Sciacca (Anm. 12) 177-179.
33 A.M. Cirese, Concezione (Anm. 9).



188 Iso Baumer

Wohl aber kann der Praxisbezug in zweifacher Weise realisiert werden:

einmal regional und thematisch begrenzt, wenn der
Volkskundler bei einem entsprechenden Forschungsvorhaben kompetente
Mitarbeiter beizieht; so hat Ernesto De Martino bei seiner
Untersuchung des Taranteltanzes in Süditalien neben dem Kulturanthropologen

und Ethno-Musikologen auch den Psychologen und den

Psychiater sowie eine Sozialfürsorgerin beigezogen34, da sich der
Tarantelwahn als kulturell immer weniger integriertes, abirrendes
Phänomen erwies, das den ihm Verfallenen keine ausreichende
psychische Rekompensation für soziale Missstände bot. Die zweite

Möglichkeit, praktisch auf die Welt einzuwirken, ist die Sprache,
deren Handlungsaspekt von der neuesten Sprachwissenschaft immer
deutlicher hervorgehoben wird, im Gefolge der Fortschritte, die die

Handlungstheorie und die Handlungslogik machen (s. Anm. 37).

4. Die «Philosophie der Praxis» von Antonio Gramsci hat einen extrem
intellektualistischen und voluntaristischen Grundzug, der deutlich
den Stempel seines Autors trägt. Der Marxismus will die Welt ja nicht
nur interpretieren, sondern auch, unter Anspannung aller Kräfte,
verändern. Ein missionarischer, ja fanatischer Zug ist ihm eigen.
Nur von 1922 bis 1926, in den ersten Jahren der Liebe zu Julija
Schucht, wird die z.T. freiwillige, z.T. von Parteiinteressen diktierte
Isolation und Selbstverleugnung durchbrochen. Als er nach seiner

ersten Liebesnacht in Moskau frühmorgens unauffindbar blieb - ein

wichtiges Telegramm war aus Italien angekommen - alarmierte man
die GPU, die Geheimpolizei, was ihn wenig scherte: er hatte für
einen Moment die individuelle Freiheit wiedergefunden. Und am
6. Oktober 1924 schrieb er Julija, die seine finanzielle Llnterstützung
aus weiss Gott welchen Prinzipien verweigern wollte, er hätte damit
nur zeigen wollen, dass er auch auf diese Weise an ihrem Leben Anteil

haben möchte; das finanzielle Opfer, das das Geschenk ihm
bedeutete, hätte ihn an seine entbehrungsreiche Jugend erinnert, und
er hätte gewünscht, sowie damals hätte ein Geschenk Bande der
Gemeinschaft und Solidarität knüpfen können, und zuletzt wörtlich :

«Du glaubst, die beste aller kommunistischen Gesellschatten könne
solche Bedingungen individueller Beziehungen fundamental ändern
Für ein hübsches Weilchen gewiss nicht!»35

34 E. De Martino, La terra del rimorso, Milano 1961.
35 Fiori (Anm. 15) 210. - Flier stellt Gramsci das Entscheidende heraus, was

ihm selber nur selten möglich war: die Fähigkeit, sich selbst etwas schenken zu
lassen und dafür schlicht dankbar zu sein.



Antonio Gramsci - «cine irreversible Kehrtwendung...» 189

Die Volkskunde hat sich lange Zeit dagegen gewehrt, die «entfremdende»

Arbeit - v. a. in Fabriken, Bergwerken usw. - wie sie von der
sozialkritischen Literatur seit der Mitte des 19.Jahrhunderts herausgestellt

wurde, mit zu berücksichtigen. Sie war vorwiegend bäuerliche

Volkskunde mit unverkennbar nostalgischem Einschlag. Nach
dem Aufkommen einer Stadt- und Industrie-Volkskunde unter
Einbezug des produktiven Leistungshandelns wandte man sich
vermehrt auch dem reproduktiven Handeln zu : dem Gebären und
Aufziehen, dem Ernähren und Bekleiden, dem Spielen und Wohnen -
und zwar im banalen Alltag;; es ist der Bereich, der traditionell der
Frau zukommt und der Männerarbeit nicht ebenbürtig gilt, obwohl
er an Arbeitszeit und Arbeitsaufwand ebensoviel - wenn nicht mehr

- abfordert; alle diese vielen Tätigkeiten verlangen von der
vornehmlich dadurch beanspruchten Frau sehr wohl «Leistung»
(nach innen, aufdie Familie gerichtet). Auch hier können sich

Normen, Sitten und Gebräuche ausbilden, traditionelle Verhaltensweisen,

und es macht den Eindruck, dass Gramsci diesen Bereich zwar
vorläufig zum Studium empfiehlt, aber im Hinblick auf eine

Überwindung. Dabei haben gerade hier - über die materielle
Bedürfnisbefriedigung hinaus - viele unabdingbare Gefühlselemente ihren
Platz, die Gramsci im konkreten Alltag durchaus hoch schätzte:
traditionelle Speisen, Kinderspiele, Kinderverse, Kinderlieder, ja
auch Kult- und Spielhandeln anlässlich mehrtägiger Wallfahrtsfeste
(«feste lunghe»).
All jene, die auf den Spuren Gramscis wandelnd, an die Liquidation
von Volksleben und Volkskunde zugunsten einer utopischen
klassenlosen Gesellschaft unter der Leitung einer kohärenten Einheits-
Ideologie denken und daran arbeiten, sind daran zu erinnern, dass

Gramsci selber im konkreten Leben und in entscheidenden
«Grenzsituationen» alle Kraft aus den «einfachen Formen» schöpfte, da er
mit allen Fasern in Heimat, in überblickbarer Gemeinschaft, in
zweckfreier Geborgenheit verwurzelt war.
Die unnachahmliche Charakterisierung Gramscis durch den jungen
Freund Piero Gobetti (1901-1926), einen liberalen Anti-Faschisten,
fasst alles Gesagte am besten zusammen36.

36 Aus: Piero Gobetti, La rivoluzione liberale, Torino 1949, zitiert nach:
Riccardo Marches, Panorama. Antologia di scrittori italiani contemporanei, Firenze
1969, 145-148 und Gianfranco Contini, Letteratura dell'Italia unita 1861-1968,
Firenze 1968, 566-568. - «Antonio Gramsci hat den Kopf eines Revolutionärs;

sein Antlitz scheint von seinem Willen geprägt, grob und schicksalshaft
geschnitzt aus innerster Notwendigkeit, die ohne Diskussion angenommen wer-



19° Iso Baumer

7. Abschliessend: Von Gramsci können wir die unbefangene
Beobachtung, die scharfe Analyse und den Mut zur Interpretation, deren

Voraussetzungen bei ihm ganz explizit daliegen, lernen; darüber
hinaus können wir jene sporadischen Korrekturen, die er - selten

genug - in sein strenges, aktivistisches Prinzipiensystem einfügte,
kräftiger nachzeichnen, bedenkend, dass der Mensch nicht nur
Handelnder sein darf: er muss sich als Beschenkten und Geschenk-Bedürftigen

annehmen; Wille und Verstand machen nicht das ganze
Menschenleben aus, das Gemüt gehört unabdingbar mit dazu. -
Das ist vielleicht kein «volkskundliches» Fazit, aber jedenfalls ein
kultur-anthropologisches.37

Bei dieser Arbeit handelt es sich um einen mehrfach überarbeiteten Vortrag,
der zum erstenmal an der Universität München (Institut für deutsche und vergleichende

Volkskunde) am 12.Juni 1975 gehalten und (in veränderter Fassung)
am 5. Mai 1976 über das Radio der deutschen und rätoromanischen Schweiz
gesendet wurde. Ich danke Herrn Prof. Dr. Leopold Kretzenbacher und Herrn
Dozenten Dr. Helge Gerndt für die Einladung nach München, die mich zu der
seither nicht mehr abgebrochenen Beschäftigung mit Gramsci veranlasste.

den musste : das Gehirn hat den Körper übermannt. Das Flaupt herrscht über die
kranken Glieder, es scheint nach logischen Proportionen gebaut, die für einen
sozialen Plan nötig sind, und von der Anstrengung bewahrt es eine rohe
undurchdringliche Ernsthaftigkeit; nur die beweglichen und unschuldigen, aber beherrschten

und von der Bitterkeit verschleierten Augen unterbrechen biswrcilen mit der
Güte des Pessimisten die beharrliche Kraft seiner Rationalität. Die Stimme ist
schneidend wie die ätzende Kritik, die Ironie vergiftet sich in Sarkasmus, das
mit der Tyrannei der Logik gelebtc Dogma raubt den Trost des Humors. In
seiner offenen Ehrlichkeit ist das Gewicht eines unzugänglichen Zorns; aus der
Verdammnis seiner Einsamkeit, die Vertraulichkeiten verachtet, steigt die schmerzliche

Übernahme von Verantwortlichkeiten, die stärker sind als das Leben, hart
wie das Geschick der Geschichte; seine Revolte ist bisweilen Ressentiment,
bisweilen der tiefere Zorn des Inselbewohners, der sich nur in der Tat eröffnen
kann, der sich aus jahrhundertelanger Sklaverei nur befreien kann, wenn er in
die Befehle und die missionarische Energie etwas Tyrannisches einbringt. Instinkt
und Gefühle verbergen sich gleichermassen in der Anerkennung der Notwendigkeit

eines in der Form und den logischen Verknüpfungen überstrengen
Lebensrhythmus; wo keine heitere und harmonische Einheit sein kann, tritt der Zwang
an ihre Stelle, und die Ideen beherrschen die Gefühle und den Überschwang.
Die Liebe für die kategorische und dogmatische Klarheit, die dem Ideologen
und dem Träumer eigen ist, untersagen ihm die Sympathie und die Kommunikation,

so dass unter der Glut der Nachforschungen und der Erfahrungen der
direkten Umfrage, unter der ethischen Sorge um das Programm ein trockener
Rigorismus und eine kosmische Tragödie liegen, die der Nachsicht keinen Atemraum

gewähren.»
37 Über den Einbezug der Handlungstheoric in die Volkskunde s. meine

Arbeit: Wallfahrt als Handlungsspiel. Ein Beitrag zum Verständnis religiösen
Handelns, Bern/Frankfurt a.M. 1976.


	Antonio Gramsci : "eine irreversible Kehrtwendung in der Ausrichtung der volkskundlichen Studien in Italien und anderswo"

