Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 72 (1976)

Heft: 3-4

Artikel: Antonio Gramsci : "eine irreversible Kehrtwendung in der Ausrichtung
der volkskundlichen Studien in Italien und anderswo"

Autor: Baumer, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung in der
Ausrichtung der volkskundlichen Studien
in Italien und anderswo»!

Von Iso Baumer
1. Die Wirkung Gramscis

Cirese behauptet, dass zwischen 1950 und 1960 «alle volkskund-
lichen Untersuchungen, die mit einem Minimum an Problembewusst-
sein geschrieben wurden, sich mit der Position Gramscis auseinander-
gesetzt haben, und viele sind direkt davon inspiriert»2, und weiter-
hin: «das entscheidende theoretische Moment stellt zweifellos die
Publikation der ‘Beobachtungen iiber die Folklore’ dar (1950), die
A. Gramsci 20 Jahre zuvor im Gefingnis geschrieben hatte»3. Diese
Wirkung wollen wir kurz schildern und dann anhand des Werkes
Gramscis eine Auskunft auf die uns bewegende Frage nach seiner
Relevanz fiir das volkskundliche Forschen holen.

Die Bedeutung, die der italienische Marxist Antonio Gramsci in der
volkskundlichen Forschung — nach dem Urteil Alberto Maria Cireses
zu schliessen, in wachsendem Masse — einnimmt, beginnt sich unmit-

! Das Zitat stammt von A.M. Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne,
Palermo 1973, 55. — Zum Leben: Antonio Gramsci, geb. 21.1.1891 in Ales (Sar-
dinien). Ab 1911 Studium der Linguistik und Philosophie in Turin; ein Buckel
von frither Kindheit an, schwache Konstitution und die Ubernahme politischer
Aktivitdt verhindern den Abschluss des Studiums. Mitglied der sozialistischen
Partei, ab 1915 politische Artikel und Theaterkritiken in der sozialistischen Presse.
1919 Redaktions-Sekretidr der sozialistischen Kulturzeitschrift « Ordine Nuovo».
Seit der Grindung der kommunistischen Partei 1921 Mitglied der Komintern
in Moskau, dann in Wien. 1924 Wahl zum Abgeordneten, Riickkehr nach Italien
unter dem Schutz der parlamentarischen Immunitit. Verhaftung durch die
Faschisten im Oktober 1926, Verurteilung zu 20 Jahren Haft (1928). Unter dem
Druck einer internationalen Aktion von Politikern, Schriftstellern und Kiinst-
lern wurde 1934 dem schwerkranken Gefangenen der jahrelang verweigerte
Klinikaufenthalt gewahrt. Sechs Tage nach der definitiven Aufhebung der Haft
starb et am 27.4.1937. — Zu den Werken: Lettere dal carcere (Briefe aus dem Kerker),
Torino, Einaudi. 1. Aufl. 1947, 3. Aufl. 1972. (XLVIII und 954 S.). — Quaderni
del carcere (Gefingnishefte), 6 Binde, Torino, Einaudi 1948—51 (insgesamt 1904 S.).
— Kritische Ausgabe (Edizione critica dell’Istituto Gramsci, a cura di Valentino
Gerratana) 4 Binde, Torino, Einaudi 1975 (insgesamt LXVIII und 3369 Seiten).
— Schriften 1914-1926, 5 Binde, Torino, Einaudi 1958-1971 (insgesamt 2607
Seiten). — Auf deutsch: Philosophie der Praxis, eine Auswahl, hrsg. und uberts.
von Christian Riechers, Frankfurt a. M. 1967. — Briefe aus dem Kerker, (Ausw.)
hrsg. und tibers. von Gerhard Roth, Frankfurt a.M. 1972. — Ueber den mut-
masslichen Zusammenhang zwischen korperlichem Gebrechen und geistiger
Weltbewiltigung vgl. Theodor Haecker, Der Bucke! Kierkegaards, Zirich 1946.

2 A.M. Cirese (Anm. 1), 218.

3 Ibid.



172 Iso Baumer

telbar nach der Publikation des fiinften Bandes der Quaderni del carcere
auszuwirken, worin unter dem Titel Letteratura e vita nagionale u.a. die
sechs folgenschweren Seiten «Osservazioni sul Folclore» zu finden
sind (215-221), also 1950. Schon im folgenden Jahr fand in Rom,
organisiert von der «Fondazione Gramsci», eine sechstigige Diskus-
sion mit drei Hauptthemen statt, von denen eines « Gramsci e il Folc-
lore» lautetet. Die drei Hauptredner dieser Sektion waren Ernesto
de Martino (1908-1965), Vittorio Santoli (19o1-1971) und Paolo
Toschi (1893-1974). Ob das Votum de Martinos gedruckt wurde,
entzieht sich meiner Kenntnis; der Beitrag Santolis erschien noch im
gleichen Jahrs; Toschi fasste seine Ausfithrungen im Tagungstericht,
den er in seiner Zeitschrift Lares veroffentlichte, selber zusammens.
Schon damals meldete sich Alberto Maria Cirese zum Wort, der ab
. 1960, von der Unterscheidung Gramscis zwischen classi egemoniche
und ¢lassi subalterne ausgehend, die Volkskunde neu definierte als «Stu-
dio dei dislivelli interni di cultura delle societa superiori» (Studium
der kulturellen Niveauunterschiede innerhalb der hoheren Gesell-
schaften)?. — Weitere Kongresse iiber Gramsci mit nachfolgender
Publikation der Akten fanden 1958 und 1967 statt®, der bedeutendste
Beitrag aus der Sicht der Volkskunde stammt wiederum von Alberto
Marja Cirese®. Viele volkskundliche Publikationen Italiens beziehen
sich in der Tat ausdriicklich oder einschlussweise aut Gramsci.

4 Lares 17 (1951) 153f. — Quellenangaben von Zitaten aus den Werken Gram-
scis folgen im Text mit den in Ttalien iiblichen Abkiirzungen (nach den Titeln
der Binde der ersten Ausgabe der Quaderni):

MS 1/ materialismo storico PP Passato e Presente

1 Gli Intellettuali SG Seritti Giovanili

R 1/ Risorgimento Lett Lettere dal carcere

Mach  Note su Machiavelli 2000 p. Due mila pagine di Gramsci,
LVN  Letteratura e vita nagionale 2 Bde., Milano 1964

Eine synoptische Tabelle in der kritischen Edition (s. Anm. 1) und ein ausfiihr-
liches Stichwortregister darin erleichtern die Identifikation meiner Zitate.

5 Vittorio Santoli, Tre osservazioni su Gramsci e il folclore, in: Soceta 7
(1951) 389-397, nachgedruckt in: I Canti popolari italiani, Ricerche e questioni,
nuova ediz. accr., Firenze 1968, 219—228.

6 Vgl. Anm. 4.

7 In einer Vorlesung Cagliari 1961/62, dann in: Ethnologia Enropaca 1 (1967)
12—29 und grundlegend in scinem Buch Cultura egemonica (vgl. Anm. 1).

8 Studi Gramsciani, Roma 1959; Gramsci e la cultura contemporanea, 2 vol., Roma
1969—1970.

9 Concezione del mondo, filosofia spontanea e folclore in Gramsci, in: Gramsci
e la cultura contemporanea 2 (1970) 299—328, neu abgedruckt in: Demologia ¢ Folklore.
Studi in memoria di Giuseppe Cocchiara, Palermo 1974, 105-142 und 432f.
sowie in: A. M. Citese, Intellettuali, folklore, istinto di classe, Note su Verga, Deledda,
Scotellaro, Gramsci, Torino 1976 (Einaudi Paperbacks 70), 63-104.



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 173

Eine Antwort auf die Frage, warum Gramsci in Kreisen der Volks-
kunde - und natiirlich weit dartiber hinaus — dieses Echo gefunden
hat, konnte also lauten: weil man die Resonanz organisiert hat, in
Vortrigen, Votlesungen und Publikationen. Doch wire diese Ant-
wort doch ein wenig zu einfach, denn m. E. liegen im Werk Gramscis
selbst geniigend Elemente bereit, die es verdienen, aufgenommen,
kritisch betrachtet und beherzigt zu werden.

Man kann aber auch sagen: Die Zeit war reif fir eine Neu-Austich-
tung der volkskundlichen Studien. In der ersten Hilfte des vergange-
nen Jahrhunderts verband sich die Freude an der Entdeckung der
Volksdichtung mit dem Enthusiasmus der italienischen Freiheits-
bewegung, mit dem frithen Risorgimento. Gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts setzt sich, bei allem vorherrschenden Interesse fur Volks-
literatur, die historisch-kritische Methode durch, die sich spiter mit
dem Idealismus und Asthetizismus Benedetto Croces verband. Zuvor
jedoch verbreiteten sich auch in Italien die evolutionistischen Thesen
im Bereich von Sitten und Gebriuchen. Zwischen den beiden Welt-
kriegen etablierte sich, neben der Volkskunde Crocescher Auspri-
gung, die historisch-geographische Methode, die — im brigen Europa
— den Anstoss zu dialektologischen und volkskundlichen Atlanten gab.
Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs ging man den sozialen und
politischen Ursachen nach, die sich hinter den volkskundlich interes-
santen Erscheinungen verbargen.!0In dieser Situation fielen die weni-
gen Bemerkungen Gramscis auf fruchtbaren Boden, da hinter den
vielleicht nicht so sensationellen Aussagen eine Personlichkeit welt-
politischen Zuschnitts und von grossem moralischem Prestige stand.

Der Einflus Gramscis 16ste nicht nur in der Volkskunde, sondern im
italienischen Kulturleben insgesamt denjenigen des Kulturphiloso-
phen Benedetto Croce (1866—1952) ab, von dem gesagt wurde, dass
«er seinem Lande die verbindliche Ideologie seiner biirgerlichen Epo-
che (schuf) und ihm damit zu einem neuen geistigen Bewusstsein
(verhalf)»11. Beide Aussagen — iiber den Einfluss Gramscis wie {iber
den Croces — miissen aber dahingehend relativiert werden, dass so-
wohl Croce wie Gramsci nicht ausschliesslich und unangefochten
herrschten bzw. herrschen; neben dem Idealismus neuhegelianischer
Prigung (Gentile, Croce) und dem historischen Materialismus vom

10 Nach A.M. Cirese, Cultura egemonica (Anm. 1), 121—224.

1t A, Hiibscher, zit. in: Lexzkon der Philosophie (begr. von Heinrich Schmidt,
hrsg. von.G. Schischkoff), 9. Aufl. Miinchen 9974, 100. — Gramsci ist in diesem
Lexikon nicht erwihnt,



174 Iso Baumer

Typus Labriolas und Gramscis muss zumindest noch eine weitere be-
deutende Denkrichtung erwihnt werden, der christliche Spiritualis-
mus, dessen bedeutendster Vertreter Michele Federico Sciacca (1908—
1975) war!2, Auf die Volkskunde aber haben nur Croce und Gramsci
eingewirkt.

Nach diesen Vorbemerkungen kommen wir zum Thema, das wit in
zwei Teile gliedern: Gramscis Aussagen zur Volkskunde und Gram-
scis Begegnung mit dem Volksleben.

2. Gramscis Aussagen 3ur Volkskunde
a) Der theoretische Rahwmen

Um Gramscis Aussagen zur Volkskunde richtig beurteilen zu kon-
nen, missen wir sie in den theoretischen Rahmen stellen, in den sie
gehoren. Gramscis Analyse der Gesellschaft unterscheidet, wie im
orthodoxen Marxismus, die 6konomische Basis (die s#ruztura) und den
ideologischen Uberbau (die superstruttura). Dann beginnt er aber zu
zu differenzieren: der Uberbau zerfillt in die zivile Gesellschaft und die
politische Gesellschaft (societa civile, societa politica). Die Vermittler
zwischen Struktur und Suprastruktur sind die Gebildeten (g/7 intellet-
tuali), und zwar in doppelter Hinsicht: in der kiinftigen, historisch sich
jetzt schon abzeichnenden menschlichen Gesellschaft sind sie die organi-
schen Gebilde der fundamentalen Klassen, die gegenwirtig noch sub-
alterne Klassen sind (die Bauern und Arbeiter) - vorldufig werden die
Gebildeten allerdings noch tiberwiegend von den mittleren und oberen
Schichten der hegemonischen Klassen, dem Biirgertum, gestellt, sind
aber historisch bereits iberwundene, nur mehr #raditionelle Exponenten
eben dieser dem Untergang geweihten Klassen; weiter sind die Gebil-
deten aber auch berufen, den heute noch subalternen, aber implizit
schon fundamentalen Klassen die qualitativ héchste Form der Welt-
anschauung, die Philosophie, zu vermitteln, im konkreten Fall die
«Philosophie der Praxis» bzw. den historischen Materialismus. — Die
politische und die zivile Gesellschaft gliedern sich folgendermassen:
die politische Gesellschaft — die « Form» — besteht im wesentlichen aus
Verwaltung (Biuirokratie) und Armee; sie iibt die eigentliche Zwangs-
herrschaft aus und beruht somit auf Gewa/t, und das gilt vom biirger-
lichen Staat in seiner gegenwirtigen Gestalt wie fliir den kommuni-

12 [yvo Hollhuber, Geschichte der italienischen Philosophie von den Anfingen des
19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, Munchen-Basel 1969; Michele Federico
Sciacca, ltalien, 2. Aufl. Nirnberg 1968 (Kultur der Nationen 2).



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 175

stischen Staat in seinen Anfingen; die zivile Gesellschaft — der «In-
halt» — besteht aus der Ideologie der herrschenden Klasse (in Kunst,
Wirtschaft und Theorie der Wissenschaften) einetseits und der Welt-
anschauung andererseits, die in allen Schichten verbreitet ist und die
sich in vier Erscheinungsformen findet: in der Philosophie, im Alltags-
sinn (common sense), in der Religion und in der Folklore; die Gesell-
schaft wird ideologisch gelenkt durch Institutionen wie Kirche,
Schule, Massenmedien samt allen dazu gehorigen technischen Mit-
teln ; die Wirkweise der zivilen Gesellschaft wird Hegemonie genannt
und beruht auf dem Konsens. Das Ziel ist, sowohl die Klassen wie die
politische Gesellschaft verschwinden zu lassen und eine nur auf Kon-
sens bauende zivile Gesellschaft einzurichten, in der die Philosophie,
als einzige kohirente und konsistente Weltanschauung, die Ideologie
der nun zur Hegemonie gelangten fundamentalen Klasse darstellt, in
der — dank der Mitarbeit der Gebildeten — die Residuen von Alltags-
sinn, Religion und Folklore mehr und mehr zuriicktreten?s.

Aus dieser differenzierten Analyse der Gesellschaft greifen wir nun
die beiden Bereiche Religion und Folklore heraus. Die Religion selber
kann, wie die Weltanschauung tiberhaupt, von einer wissenschaftlichen
Systematisierung (der Theologie) iber den religiosen Alltagssinn bis
zur Volksreligion, d. h. der Religion der subalternen Klassen, reichen4,
und auch die Folklore kann — so extrapoliere ich nun im Sinne Gram-
scis — eine systemdhnliche hochstehende Form (etwa in einem Mythen-
Korpus), eine weitverbreitete mittlete Schicht traditioneller Verhal-
tensnormen und eine Untetschicht von Aberwissen und Aberglauben
irgendwelcher internalisierter dumpfer Regeln umfassen.

Aus der ganzen Darstellung geht hervor, dass Religion und Folklore
zu Uberwinden sind; damit man sie aber iiberwinden kann, miissen
sie sehr genau studiert werden. Und so macht sich denn Gramsci an
eine kithle, bohrende Analyse religioser und folkloristischer Phano-
mene. Uberlegen geisselt er den primitiven Antiklerikalismus vieler
Kommunisten, der nicht besser ist als der Antiklerikalismus der
Bourgeois, und er achtet die jungen praktizierenden Katholiken, die
mit den Kommunisten in praktischen sozialen Fragen zusammen-
arbeiten mdochten; er, Gramsci, gehe eben nicht zur Messe, weil er
nicht glaubig sei's.

13 Hugues Portelli, Gramsci e le bloc bistorique, Paris 1972 (Coll. SUP, Le Poli-
tique 3).

4 Hugues Portelli, Gramsci et la question religiense, Paris 1974.

s Giuseppe Fiori, Vita di Antonio Gramsci, 1. Aufl. 1966, 4. Aufl. Bari 1973
(Universale Laterza 39) 123.



176 ‘ Iso Baumer

Nachdem der theoretische Rahmen abgesteckt ist, kénnen die Aus-
sagen Gramscis zu Volksreligiositit und Folklore allgemein iiberpriift
werden.

b) Religion

Im Gegensatz zu Croce, der Religion und Ideologie gleichsetzt,
definiert Gramsci priziser: von Religion kann man sprechen, wenn
folgende drei Elemente vorliegen: der Glaube an eine (evtl. mehrere)
transzendente personale Gottheit(en) ; das Gefiihl, von diesen hoheren
Wesen, die den Kosmos total beherrschen, abhingig zu sein; ein
System von Beziehungen, Kult genannt, zwischen den Menschen und
den Gottern (Mach. 292). Zumeist befasst sich Gramsci mit der katho-
lischen Religion. Die verschiedenen Niveaus innerhalb dieser Reli-
gionsform unterscheiden sich einmal — in bezug auf die Form — nach
dem Grad der inneren Einheit und Kohision, bzw. nach dem Grad
der Systematizitit, sodann — in bezug auf die soziale Relevanz — nach
der Schicht, in der sie verbreitet sind; beide Kriterien hingen mitein-
ander zusammen: je atomisierter die soziale Gruppe, desto zersplitter-
ter ihr religioser Glaube; je heterogener die Gruppe, desto fragmenta-
rischer ihre Weltanschauung. Es gibt den Katholizismus der Bauern,
der Kleinbiirger und Arbeiter in den Stiddten, der Frauen und der
“Intellektuellen, und sogar dieser ist «verschleiert und inkohirent»
(MS 120); der Glaube der Intellektuellen ist eben nicht immer iden-
tisch mit der wissenschaftlich ausgearbeiteten Theologie; anderswo
unterscheidet er die Religion des hohen Klerus und der Ménche, die
des Weltklerus und die des Volkes (I 19). Aber selbst die verfeinerte
Form von Religion ist, verglichen mit dem modernen Denken (ge-
meint ist der Marxismus) nur «Folklore» (LVN 216).

Das Utrchristentum, vor der Konstantinischen Wende, war noch
organischer Ausdruck der beherrschten Klassen und somit historisch
richtig, ja sogar notwendig ; durch die Verbindung mit den herrschen-
den Klassen wird es zu deren traditionellem Ausdruck und lebt somit
als historisches Fossil weiter. Es mag heute noch authentische Christen
geben, sagt er bei Anlass der Seligsprechung des Turiner Sozialapostels
G.B. Cottolengo oder unter Anspielung auf Franz von Assisi oder
Charles Péguy, aber keine authentische christliche Religion mehr (SG
108, 110). Die religiosen Volksbewegungen des Mittelalters sind
Gramsci sympathisch, etwa die Tertiaren des hl. Franziskus, weil sich
darin eine Riickkehr zu den Urspriingen und das Entstehen eines
Nationalgefiihls abzeichnet (I 82), ebenso die katholische Volkspartei



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 177

Italiens (Partito Popolare Italiano) nach dem Ersten Weltkrieg, weil
diese von unten, von der Basis her, aufgebaut war; die Partei wutrde
dann vom Vatikan im Zusammenhang mit der Anniherung an den
Fascismus fallen gelassen.

Gramsci wirft der katholischen Religion vor, ein Gemisch von plat-
tem Materialismus und spekulativem Spiritualismus zu sein: die
Natur wird, kraft des Schopfungsaktes Gottes, als eine apriorische,
objektive, materielle Realitit aufgefasst, der Mensch dafiir als mit
einem davon unabhingigen, reinen Geist begabt (MS 138). Die
Religiositit der Italiener sei oberflichlich (R 12), eine Mischung von
Rationalitit und primitivem Mystizismus bzw. Skeptizismus und
krassem Aberglauben (ibid.), die fatalistische Verfallenheit ans Lot-
terieunwesen ist charakteristisch fiir die passive und tagediebische
Haltung der Katholiken, die sich mit einem Gebet um Gnade (oder
eben Lottogewinn) begniigen und dann den Effekt, die Hinde im
Schoss, abwarten, ganz im Gegensatz zur aktiven Lebensgestaltung
der Protestanten — Gramsci bezieht sich hier bewusst auf Max Webets
Untersuchungen (Mach. 291); die volkstiimliche Religion hat sich
mit dem Heidentum vermischt und ist in diesem Stadium verblieben
(LVN 108); die Bauern sind abergldubisch (Lett. 1.12.30), sie bewah-
ren gegeniiber Natur und Zufall eine magische, mittelalterliche, eben
religiose Mentalitidt (MS 33); der volksreligiose Materialismus ist tri-
vial, niedrig, abergldubisch und hexengliubig (MS 82); die Religion
ist Mythologie (MS 94). Auf das Volk wirken Predigten und Riten, es
kann die Diskussionen einer Kaste nicht mitverfolgen (I 22); um das
Volk bei der Stange zu halten, muss die Kirche immer wieder Wellen
von Fanatismus erregen, sei es — auf Gemeindeebene — die Volksmis-
sion mit Aufrichtung eines grossen Gedenkkreuzes, sei es — auf Welt-
ebene — die Eucharistischen Kongresse (I 80); die Herabsetzung des
Erstkommunion-Alters auf 7 Jahre unter Pius X. wird als Quell von
Terror und als Strategie der Kirche gekennzeichnet, die Kinder so frith
als moglich mit grossem zeremoniellem Aufwand an sich zu binden
(Mach. 241); in einem Brief aus dem Kerker bezeichnet er das erste
Schulexamen fiir weit wichtiger als die Erste Kommunion (Lett.
19.6.32), jenes ist ein bedeutenderer Initiationsritus flrs soziale Leben
als diese; das Volk verbindet sich mit Gott vermittels der Heiligen
(I 79); Neuerungen wurden in der Kirche immer axferlegt, nicht »or-
gelegt, und nur mit dem Strick um den Hals akzeptiert (Mach. 233);
die Kirche so gut wie der Nationalsozialismus beweisen ihr tiefes kul-
turelles Niveau durch ihre Entlehnungen bei der Folklore (Mach.
268/9) (es sind wohl Prozessionen und Aufmirsche gemeint); die



178 Iso Baumer

Kirche verlangt vor allem dussere Adhidsion, vor allem Empfang jener
Sakramente, die am meisten der sozialen Kontrolle unterliegen, wie
Taufe, Ehe, Beerdigung (letzte Wegzehrung) usw. (LVN 184).

Die katholische Organisation der Massenmedien und das Verlags-
wesen scheinen Gramsci vorbildlich (MS 33-40), er steht bewundernd
vor den Schaufenstern katholischer Buchhandlungen mit der Un-
masse von Kleinbroschiiren in Massenauflagen (2000 p., I 193 19106);
ebenso vorbildlich findet er die Taktik, die Herrschenden zu bekeh-
ren, um so die Massen zu vereinnahmen — er denkt etwa an die Weihe
einheimischer Bischofe in Missionslindern (I 83); die Kirche ist, in
paternalistischem Sinn, demokratisch organisiert, indem ein Bauern-
oder Handwerkersohn durchaus Bischof oder gar Papst werden kann
(Mach. 253).

Zusammentfassend kann gesagt werden, dass Gramsci in seiner
Analyse und Wertung der Religion keine der fiinf Dimensionen ausser
acht lisst, die Charles Y. Glock als konstitutiv herausgestellt hat16:
Glaube, Praxis, Erleben, Wissen, Wirkungen bzw. die ideologische, die
visuelle, die erfahrungshafte, die intellektuelle und die konsequentielle
Dimension. Die Faktendarstellung ist zutreffend, die Auswahl der
Fakten und ihre Interpretation geschieht unter dem Vorzeichen des
historischen Materialismus, mit der Absicht, iiber die Interpretation
hinaus auch mit zu bewirken, was mit historischer Notwendigkeit
tiber kurz oder lang sowieso kommen muss: nimlich das Verschwin-
den jeglicher Form von Religion.

¢) Folklore

Mit der Folklore steht es nicht besser. Doch muss zunichst geklart
werden, was Gramsci unter Volk und Folklore versteht. Volk ist «das
Ensemble der subalternen und instrumentalen Klassen jeder Art von
Gesellschaft, die bis jetzt existiert hat» (LVN 215), m.a.W., die be-
herrschten Klassen. Ihnen gegeniiber stehen die herrschenden Schich-
ten, die tonangebenden («offiziellen») kulturell gehobenen Teile einer
bestimmten Gesellschaft (ibid.). Wenn man «Folklore» sagt, muss
man genau unterscheiden zwischen «Existenz der Folklore», « Kennt-
nis von der Folklore» und «Wissenschaft von der Folklore» (LVIN
217). Da Gramsci als Triger der «Folklore» das Volk bezeichnet,
konnen wir «Volksleben», « Kenntnis von Volksleben» und «Volks-

16 Uber die Dimensionen der Religiositit, in: Joachim Matthes, Kirche und
Gesellschaft, Einfithrung in die Religions-Soziologie II, Reinbek 1969 (rde 312/3)
150-168.



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 179

kunde» sagen. «Volksleben» meint aber nicht nur die phinomenal
feststellbaren Sitten und Briuche usw., sondern vor allem die dahinter
stehende Welt- und Lebensauffassung (concezione del mondo ¢ della rita)
(LVN 215, 220). «Volkskunde» ist auf dem Holzweg, wenn sie die
folkloristischen Fakten als pittoreske Elemente, bizarre und abwegige
Phinomene studiert; es handelt sich um eine «sehr ernste und ernstzu-
nehmende Sache» (LVN 218); sie ist aber auch auf dem Holzweg,
wenn sie sich ausschliesslich mit methodologischen Fragen und der
Klassifikation des gesammelten Materials herumschligt (LVIN 215)
und sich der Frage «Wem niitzt die Folklore?» (als Volksleben wie
als Volkskunde) verschliesst (LVN 217), Folklore als Volksleben ist
heute, nach Gramsci, ein im Grunde schon tberwundenes Relikt, ja
ein Sammelsurium von Relikten — wirr nebeneinander gestellt und
mehrfach geschichtet — von Welt und Lebensanschauungen friiherer
Zeiten und/oder hoheren kulturellen Schichten (auch heutiger) —
Uberbleibsel und Abfall (LVN 217). In mancher Hinsicht ist «Folk-
lore» auch Reflex der kulturellen Lebensbedingungen eines Volkes
(LVN 216), und sie muss iiberwunden werden (LVN 217). «Volks-
kunde» als Wissenschaft ist das Mittel dieset Uberwindung: die pri-
zise wissenschaftliche Erforschung muss den Weg tiber die Lehrer-
bildungsanstalten in die' Schulen nehmen, damit auf diese Weise die
falschen und schlechten Auffassungen durch die richtigen und guten
ersetzt werden. Gramscis Anliegen ist eminent pidagogisch, oder wenn
man will, praktisch: es geht ihm um die intellektuelle und moralische
Etneuerung der jungen Generation. Es sei nur knapp angemerkt, dass
diese Erneuerung nach Gramsci nicht automatisch im Gefolge von
strukturellen Anderungen (also durch Andetungen der Produktions-
verhiltnisse) erfolgt, sondern nur durch die Tatigkeit der Gebildeten,
die als organische Vertreter der fundamentalen Klassen deren gefiihls-
missig-leidenschaftlich erfasste historische Rolle nach wissenschaft-
lichen Prinzipien durchzusetzen vermogen und diese bislang subalter-
nen Klassen zur Hegemonie fithren. Das ganze ist primiér ein geistiger
Vorgang, wenn auch dialektisch mit 6konomischen Entwicklungen
verkniipft, und nicht mechanistisch-materialistisch zu verstehen!”.
Gramsci befasst sich auch mit der Einteilung des Gegenstands-
bereiches der Volkskunde (LVN z215). Die sogenannte «geistige Volks-
kunde» liegt ihm am néchsten: Religion des Volkes, Moral des Vol-
kes (Maximen fiir das praktische Verhalten, und Briuche, die sich da-
von ableiten oder sie erzeugt haben, LVN 216), Kunst des Volkes (vor

17 Jacques Texier, Gramsci, Paris 1966 (Philosophes de tous les temps) so.



180 Iso Baumer

allem handwerkliche Kunst, LVN 220), Recht des Volkes (Meinun-
gen und Vorstellungen iiber die einer Gruppe zustehenden Rechte,
LVN 219), sodann Volkslieder (die nicht dadurch definiert sind, dass
sie «vom Volk» oder «fiir das Volk» komponiert wurden, sondetn
dadurch, dass sie vom Volk akzeptiert sind und seiner Welt- und
Lebensauffassung Ausdruck vetleihen, LVN 220) und immer wieder

Volksliteratur (wobei er dem, was man heute Trivialliteratur nennt, -
~ seine stindige Aufmerksamkeit zuwendet, so gut wie dem Kino und
der Presse, LVN passim); in diesem Zusammenhang erwihnt er die
toscanischen maggi (Volksschauspiele), die cantastorie in Stditalien und
die Dichterwettkampfe in Sardinien und Sizilien (LVN 130), oder er
vergleicht eine albanische mit einer sardischen Legende (P.P. 223); in
volkstiimlichen Schauspielauffihrungen interessierte ihn nicht nur das
Stiick und die Art seiner Auflihrung, sondern ebensosehr das Mittun
der Zuschauer, ihre verhaltene Angst, die entfesselten Leidenschaften
(Lett. 19.3.27). Die Trivialliteratur zeichnet sich durch ihre Schwarz-
Weiss-Malerei aus, d.h. durch ihre klare Einteilung in Gut und Bose
(Lett. 7.4.30), und durch ihre iberschwengliche und pathetische Siiss-
lichkeit (Lett. 4.4.32); sie wird von Spekulanten verbreitet und serien-
missig fabriziert (2000 p., I, 305307, 1918). Diese Literatur, aber mehr
noch Volksdichtung und Stiicke melodramatischen Liedschaflens, ver-
leiten das Volk dazu, der armseligen, niedrigen, verichtlichen Lebens-
wirklichkeit zu entflichen und in die weinerliche, honigfliessende
Atmosphire von Helden und Heldinnen zu fliichten; der volksliufig
gewordene Verdi ist stark schuld daran, und darum ist die eingidngige
Melodie, die einem verlogenen Gedanken Form und Bestand verleiht,
pestilenzisch (LVN 200, PP 148). Regionalliteratur, die aut Pittores-
kes und Sensationelles aus ist, die eigenartige und bizarre Gebriuche
schildert, ist unehrlich — sie musste Arbeit und Mihe schildern (LVIN
15); fiir eine wissenschaftliche Erforschung des Volkes ist aber das
Studium all dieser Phinomene unerlisslich; man muss die legendiren
Anfinge der Geschichtsschreibung ebenso beriicksichtigen (Lett.
28.9.31) wie etwa Predigtsammlungen und Andachtsbiicher, was etwa
Groethuysen in seinen «Origines de I’esprit bourgeois en Francex» fiir die
Zeit vor der Franzosischen Revolution getan hat (Lett. 8.8.27,22.4.29);
es geht darum, die unmerkliche Entwicklung im Denken des Volkes,
in seinen Sitten und Gebriuchen zu verfolgen und sie als «Zeichen der
Zeit» zu deuten (LVN 65).

Beildufig erwihnt Gramsci eine grosse Zahl volkstiimlicher Verhal-
tensformen, immer in der Absicht, sie kritisch zu interpretieren: Blut-
rache, Bestrafung von Verfiihrern von Midchen (Lett. 15.4.31), Uibet-



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 181

haupt das sexuelle Leben (Mach. 322), das Verhiltnis von Brauch und
Gesetz (Mach. 134), die Mode (P.P. 226), brauchtiimliche Messer-
stecherei der Pugliesen (Lett. 4.4.27), die ideologischen Folgen der
weltweiten Verbreitung von Jazz als Musik und Tanz (Lett. 27.2.28).

Auch in bezug auf die « Folklore» ist festzuhalten, dass Gramsci viele
Fakten sieht, sie scharf analysiert und wegweisende Aufgaben stellt,
Und wenn wir bedenken, dass Gramsci um 1930 herum schreibt, ohne
spezifische Fachausbildung (wenngleich er von Haus aus, als Linguist
und Dialektologe, Affinitidten zur Volkskunde hatte), dazu unzuling-
lich dokumentiert, dann miissen wir ihm Scharfsinn und Weitsicht
attestieren. Die Hauptforderungen, die er stellt, lauten: Zur Forschung
gehort, dber die Sammlung, Klassifikation und Beschreibung des
Materials hinaus, die Interpretation; und iiber die Theorie hinaus
muss sich die Wissenschaft die Praxis zu eigen machen.

Zum zweitenmal missen wir feststellen, dass Gramsci eigentlich auf
die Uberwindung seiner Studienobjekte hinzielt: wir sahen es schon
in bezug auf die Religion, nun gilt das auch fiir das Volksleben; denn
beide stellen die niedrigsten Stufen von Weltanschauung dar. An ihre
Stelle — man konnte, drittens, auch noch den Gemeinsinn nennen, der
zwar hoher steht, aber auch noch nicht ausreicht — muss als kohirente,
systematische Weltanschauung der wissenschaftliche Marxismus (oder
besser: die «Philosophie der Praxis») treten, d.h. jene Philosophie,
die das konkrete Leben umgestaltet, die schicksalshaft akzeptierte
Trennung von Herrschenden und Beherrschten aufhebt und damit
jenen sozialen und geistigen Standard erreicht, der Religion und Folk-
lore Gberfliissig werden lésst.

3. Gramscis Begegnung mit dem Volksleben

a) Gemiit und Verstand

Die Darstellung von Gramscis Auffassungen zur «Folklore» bleibt
unvollstindig, wenn sie sich auf seine theoretischen Bemiihungen
beschrinkt. Diese stehen alle unter dem Vorzeichen seiner marxisti-
schen Philosophie, die er stindig ausarbeitet und an vielfiltigsten
kulturgeschichtlichen Themen erprobt. Man kann bei Gramsci nicht
von einem fertigen System reden, sondern hochstens von einem Sy-
stem im Werden, und dieses Werden kann heute, seit wir die
Edizione critica haben, besser nachgezeichnet werden. Die Einfliisse
sind komplex, denken wir nur an den starken Einschlag Croces im
Denken Gramscis — aber Croce war Schiiler des Marxisten Antonio



182 Iso Baumer

Labriola (1843-1904); und die linguistische und dialektologische
Schulung in Turin, vor allem durch Matteo Bartoli, war bedeutsam
tir die Interessenausrichtung und die Arbeitsmethode. Immerhin
heben sich einige Grundlinien des dialektisch-historischen Materialis-
mus Gramscis aus seinen Tausenden von Fragmenten, Notizen, Arti-
keln und Briefen heraus.

Fiir unser Thema sind nun alle Aussagen Gramscis wichtig, in denen
er, ohne primir systematische Absicht, seinen Erinnerungen ans Volks-
leben freien Lauf lisst, worin er selbst eine aktive Rolle gespielt hat8.

18 Die vorliegende Arbeit unterscheidet gemiss den modernen Erkenntnis-
sen von der menschlichen Kommunikation — vgl. etwa Paul Watzlawick u.a.,
Menschliche Kommunikation. Formen, Storungen, Paradoxien, 4. unverind. Aufl.
Bern 1974 (1. Aufl. 1969) — den Inhalts- und den Bezichungsaspekt einer Aussage
bzw. eines Verhaltens. Im ersten Teil unserer Arbeit haben wir die Aussagen
Gramscis iiber die Volkskunde sachlich geordnet zusammengestellt und in ihrem
Inhaltsaspekt aufgezeigt. Damit begniigen sich alle bisherigen einschligigen Stu-
dien. Es geht aber auch darum, zu verstehen, wie Gramsci zu seinen Aussagen
kam, wie sie — aus seinem cigenen Lebens- und Werk-Kontext — zu gewichten
und zu werten sind; die cigentiimliche Paradoxie, die darin besteht, eine Forschung
liebevoll zu betreiben, um den Forschungsgegenstand auszurotten, weist auf einen
verborgenen Bruch in der Intention Gramscis hin. Darum ist hier cin kleiner
Exkurs zur «Psychographie» Gramscis vonnéten. Die innere Einstellung Gram-
scis zu den von ihm erwihnten Fakten ist uns heute nur mehr indirekt zuging-
lich: aus Zeugnissen, wie sie v.a. in der Biographie Fioris gesammelt sind, und
aus seinen Briefen. Sie erlauben einen Blick in ein potentiell reiches Gemiits-
leben, das wegen der bedriickenden sozialen Lage der Familie und des stets pre-
kiren, bisweilen katastrophalen gesundheitlichen Zustandes verschiittet war,
Gramsci musste eine ungeheure Willensenergie aufwenden, um von klein an
auch nur physisch zu tiberleben, und seine fieberhafte intellektuclle Titigkeit als
Journalist und vor allem im Kerker diente weitgehend dem gleichen Zweck.
«Ich habe nur fiirs Gehirn gelebt, nicht fiirs Herz» (Fiori, Anm. 15, 116); «wih-
rend ich frither beinahe stolz darauf war, mich zu isolieren, spiire ich nun die
ganze Armseligkeit, dic Diirre, die Kleinlichkeit eines Lebens, das einzig aus
Willensanstrengung besteht» (Lett. 3.8.31); am aufschlussreichsten ist wohl fol-
gendes Bekenntnis: «Seit vielen, vielen Jahren bin ich daran gewohnt, zu denken,
es bestehe cine absolute, beinahe schicksalshafte Unméglichkeit, dass ich je
geliebt werden konne. Als Kind, mit zehn Jahren, habe ich so iiber meine Eltern
zu denken begonnen» (Fiori, Anm. 15, 116). — Man muss also bei Gramsci
ein grosses affektives Defizit feststellen, das leider auch in der Ehe nicht aufgefiillt
werden konnte — im Gegenteil. Die Ehe war einmal belastet durch die vordring-
lichen Aufgaben des Parteifunktiondrs, denen sich alles Privatleben unterzuord-
nen hatte, sodann infolge der politischen Lage, die die Aufenthaltszeiten Julija
Schuchts an der Seite Gramscis sehr beschrinkte, und schliesslich durch dic
Kerkerhaft, genauer gesagt durch die Distanz Italien—Moskau. Dariiber hinaus
lag auch bei Julija Schucht eine Anlage zu psychischer Labilitit vor. Sie war
kiinstlerisch sehr sensibel — aber Gramsci lief ihr einmal vom Violinspiel nervés und
aufgebracht davon; sie hatte zwar eine revolutionir angehauchte, aber doch gut-
biirgerliche, freidenkerische Erziechung mit romantischem Einschlag genossen,
und die stindig in Europa vereint oder getrennt herumvagabundierende Familie



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 183

b) Volksleben

Die Mutter lehrte den kleinen vier- bis fiinfjahrigen Knaben Ge-
dichte aufsagen und ahmte dabei auf dem Tisch mit ihren Hinden die
Trommelwirbel nach?9. Er selbst las Robinson Crusoe und andere
Biicher, da er der korperlichen Deformitit wegen nicht an allen Spie-
len der Kameraden teilnehmen konnte2°; diese Lektiire regte ihn
dann zu ihm zuginglichen Spielen an (Lett. 12.9.32). Er bastelte sich
Spielzeuge, Schiffchen und Wigelchen?!, er fing Fidechsen und liess
flache Steine tibers Wasser hiipfen22. All diese Erinnerungen tauchen
beim Kontakt mit den eigenen und fremden Kindern auf; anldsslich
des letzten Besuchs zu Hause, 1924, spielte er lange mit einer Nichte
von 4 Jahren?3, mit den Kindern des Redaktionssekretirs der « Unita»
in Mailand kroch et auf dem Boden herum, wihrend er sich unbeob-
achtet glaubte?+; seiner Frau schrieb er von Wien nach Moskau: «Ich
mochte Dich nahe haben; ich finde, meine ich, die unglaublichsten
Sachen heraus, um Dich zufrieden zu stellen, um Dich zum Licheln
zu bringen. Ich wiirde Uhren aus Kork machen, Violinen aus Papier-

bot den fiinf Tochtern und dem einzigen Sohn keine Geborgenheit und keinen
scelischen Halt. Zudem dominierte Evgenija Schucht, die iibrigens Gramsci
zuerst kennengelernt hatte, iiber Julija und begleitete sie tiberall hin (in Rom
wohnte sze bei Julija, Gramsci aber ausserhalb in einem Zimmer!), ja sie ibernahm
betont Mutterstelle an Delio und Giuliano, den beiden Kindern von Antonio
und Julija, wihrend Tatjana in der Zeit der Kerkerhaft Gramscis sozusagen die
Stelle der Gattin einnahm, die nicht nur weit weg in Moskau wohnte, sondern
die auch, mit Unterbriichen, jahrelang in Nervensanatorien weilte und Gramsci
in zehn Jahren Gefingnis kaum ein Dutzend, meist kurze, formliche, distanzie-
rende Briefe sandte. Ubrigens ist eine Auswahl dieser Briefe sowie der Briefe
Tatjanas erst zu Beginn des Jahres 1976 erschienen; danach lebt Julija Schucht
noch immer in einer psychiatrischen Klinik in Moskau friedlich dahin. (Adele
Cambria, Amore come rivolugione. Tre sorelle per un rivoluzionario: Le lettere della
moglie e delle cognate di Antonio Gramsci, Milano 1976). Bezeichnenderweise
war Gramsci einer unproblematischen und spontanen Liebe nur zur Mutter und
zu den beiden Kindern fihig, und diese Liebe nihrt sich eindeutig aus der Erin-
nerung an sardisches Volksleben. Hier brechen die verschiitteten Gemiitsquellen
auf, die Hass-Liebe Gramscis zur Volkskunde wird verstindlich. — Im ganzen
muss aber gesagt werden, dass Gramsci seiner eigenen Gefiithlswelt nicht recht
zum Ausdruck verhelfen konnte und die Gefiihlswelt seiner Frau nicht verstand
(er weigerte sich wihrend drei Jahren, von ihrer psychischen Krankheit Notiz zu
nehmen und empfahl Willensilbungen zur Uberwindung der «Gesundheits-
storungeny, ausreichenden Schlaf, geordnete Arbeit usw.!).

19 Fiori (Anm. 15) 19.

20 Tbid. 22.

21 Jbid. zo0.

22 Ibid. 22.

23 Tbid. 216f.

24 Tbid. 233.



184 Iso Baumer

maché, Eidechsen aus Wachs mit zwei Schwinzen, — kurz und gut, ich
wiirde das ganze Repertoire meiner sardischen Erinnerungen aus-
schopfen. Und ich wiirde Dir noch andere Geschichten erzihlen,
immer noch wunderbarere, aus meiner etwas wilden und primitiven
Kindheit, die so verschieden war von der Deinen. Und dann, dann
wiirde ich Dich umarmen und Dich kiissen, um Dich ganz lebendig
in mir zu fihlen, Du Leben meines Lebens, das Du bist» (2000 p., II,
373 1924). In kurzen Ferientagen mit dem Séhnchen Delio im Sid-
tirol — Julia war schon nach Moskau weggefahren — bastelte Gramsci
wieder Spielzeuge, ziindete Feuer im Freien an und wollte ihm ein
sardisches Volkslied beibringen, wogegen sich die beiden Schwigerin-
nen wehrten?s. Er erinnert sich an Kirchweihfeste mit Pferderennen,
den Stinden der Nougat-Verkiuter, den Bithnen fir die Dichter-Wett-
kimpfe26; er beschreibt die berithmten «feste lunghe», mehrtigige,
kirchlich-folkloristische Festlichkeiten ausserhalb des Dotrfes bei einer
nur noch diesen Zwecken dienenden Kirche (Lett. 19.10.31)27.
Kindern, die ihr Bett ndssten, so erzihlt er, drohte man auf der Heu-
gabel aufzuspiessen und sie mit Werg zu verbrennen (Lett. 25.4.27);
man glaubte in seinem Dorf an unterirdische Stromungen unter dem
Bett, die den Schlat beeinflussen (Lett. 1.7.29); fiir die Aussteuer der
Braut wurde feines Linnen verwendet (und darum ist dieses zu vor-
nehm fiir den Waschlappen, den ihm Tatjana ins Getidngnis brachte)
(Lett. 7.11.27); fur sein Kind liess er seiner Frau von einem Genossen
ein sardisches Hiubchen iiberbringen (2000 p., II, 62; 1924); Kinder
werden in Sardinien von den Eltern schon friih zur Heirat versprochen
(Lett. 21.11.27); die Familienbande sind dort sehr eng, geradezu
gewalttitig und leidenschaftlich28; noch 1922, beim ersten Aufenthalt
in Moskau, hat er der kiinftigen Schwigerin Evgenia Schucht, die im
Spital lag, ein Weichnachtsbdumchen angeziindet, und 1927 fragt er
Tatjana, ob sie den Brauch immer noch tibe (Lett. 19.12.27); er behaup-
tet, gegeniiber Gliickwiinschen tief abgeneigt zu sein, wiinscht dann
aber doch zum Geburts- und Namenstag eine Foto der Kinder mit ih-
rer Mutter (Lett. 23.1.37); zweimal erinnert er Tatjana daran, dass sein
Namenspatron nicht der hl. Antonius von Padua (mit Fest im Juni),
sondern der hl. Antonius der Einsiedler sei (mit Fest am 22. Januar,
seinem Geburtstag) (Lett. 26.3.27, 16.6.30), und immer versucht er an

25 Tbid. 239.

26 Jbid. 23.

27 Vgl. Clara Gallini, I/ consumo del sacro, Feste lunghe in Sardegna, Bari 1971,
(Biblioteca di cultura moderna 714) 24-25, Nr. 63 auf Tafel 1.

28 Fiori (Anm. 15) 208,



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 185

den Namenstag der Mutter Giuseppina am 19. Mdrz zu denken
(Lett. 23.3.31), den von Tatjana am 12. Januar vergisst er — wie
seinen eigenen —, wiirde nicht eben Tatjana ihm immer wieder gratu-
lieren (Lett. 26.1.31, 23.3.31).

Die sardische Heimat bleibt stindiger Bezugspunkt: er freut sich
Uber sa parischedda, einen Keks aus Niissen, Mandeln und gekochtem
Most, den ihm die Mutter auf Weihnachten geschickt hat (Lett. 29.12.
30) oder iiber Wildfleisch im Ol (Lett. 25.4.32); er lobt das sardische
Yoghurt, das von dreckigen, stinkenden Hirten fabriziert wird (Lett..
23.3.31, 7.4.31); et informiert sich bei der Schwester Grazietta bis ins
einzelne iiber die Essgewohnheiten der TaglShner, der Halbpichter,
der Hirten, der Handwerker: tber die Art der Speisen, die Art der
Zubereitung, ihre Haufigkeit usw. — genau dargestellt tiber eine ganze
Woche hin (Lett. 13.9.31).

Als Student holte er im Auftrag von Prof. Bartoli Informationen
iiber die Bedeutung und Form bestimmter sardischer Worter29; er
empfiehlt, den Neflen Franco sardisch aufwachsen zu lassen, und erach-
tet es als Irrtum, fiir die Nichte Edmea seinerzeit das Sardische abge-
lehnt und das Italienische empfohlen zu haben, es sei eine Zwangsjacke
gewesen, die die Phantasie eingeengt habe (Lett. 26.3.27). Er verlangt
nach sardischen Volksliedern, bittet um genaue Beschreibung des Ab-
laufs der Feste (« Mutter, denk nicht, das seien Dummbheiten und Dinge
ohne Hand und Fuss, senga cabu né coa,» wortlich: ohne Kopf und
Schwanz, Lett. 3.10.27), bittet um einen volksliterarischen Text («die
Predigt des Paters Antiochus an das Volk von Masuddas», Lett. 27.6.
27); er zitiert Sprichworter und Redewendungen («di pazienza ne ho
kentu domos e prus» — «an Geduld habe ich hundert Hiuser und mehr»,
Lett. 26.2.27); er schickt der Frau eine sardische Volkserzihlung, da-
mit sie sie dem Sohnchen vorerzihle und empfiehlt der Schwester
Teresina, Volksgeschichten zu erzihlen (Lett. 16.11.31). Uber mehrere
Briefe hin dauert die Erorterung iiber die «Donna Bisodia», die in der
Vorstellung einer Tante aus der Anrufung «dona nobis hodie» im
Pater Noster zur Person geworden war und als gleiche Figur auch im
Piemont bekannt war (Lett. 16.11.31, 16.2.32). Er ibersetzt mehrere
Mirchen der Gebriider Grimm ins Italienische (Lett. p. 561, N. 1).

Wie sich um 1936 wegen seiner unheilbaren Krankheit eine vorzei-
tige Haftentlassung abzeichnet, denkt er an eine Riickkehr nach Sar-
dinien — gewiss gut fiir die Gesundheit, aber aus politischen Griinden



186 Iso Baumer

doch einengend, «ein neuer Lebensabschnitt wiirde beginnen, ein
alter definitiv zum Abschluss kommen» (Lett. p. 856, 863).

¢) Religion

Auch religiose Erinnerungen sind zahlreich. Der Vater praktizierte
wenig, die Mutter war aber offenbar recht fromm und trug ihre vielen
Sorgen stets vor Gott3°. Antonio Gramsci verlor seinen Glauben unter
dem Einfluss von Croce3!; seine Weigerung, zu praktizieren, erboste
sehr eine Tante, die ihn, als er noch ein kleines Kind war, durch Einrei-
ben der Fiisschen mit dem Ol, das vor einer Madonnenstatue brannte,
von tagelang dauernden lebensgefihrlichen Blutungen geheilt hatte
(Lett. 7.9.31). Er wird wiitend, wenn er in Tatjana viel Bemithung um
ihn entdeckt, wenn sie consolatrix afffictorum spielt — ein Zitat aus der
Lauretanischen Litanei zur Madonna (Lett. 26.12.32). Er hoflt, die
Mutter lasse keine Messen lesen fiir den guten Ausgang des Prozesses
(Lett. 6.2.28). Nachdem er ihr auseinandergesetzt hat, dass fiir ihn
«Unsterblichkeit der Seele» nur heisst, in der Erinnerung eines andern
weiterzuleben, fiigt er rasch bei: «Im tibrigen musst Du nicht glau-
ben, ich méchte Deine religiosen Uberzeugungen verletzen» (Lett.
15.6.31). Immerhin, bis 1930 hat er eine Medaille («medaglietta» — es
konnte sich aber auch um ein privates Abzeichen, z. B. des Parlamenta-
riers, handeln) bei sich, die er dann aus administrativen Griinden
(«Wertgegenstinde konnen nicht im Gefingnis-Magazin aufbewahrt
werden») Tatjana schickt (Lett. 7.4.30). Im Fieberdelirium, da er sich
dem Tode nahe wihnt, phantasiert er von der Unsterblichkeit der
Seele «in realistischem und historizistischem Sinn, als notwendiges
Uberleben unserer niitzlichen und notwendigen Handlungen, als ihre
Einkorperung im historischen Prozess»; und aus Angst, man bringe
ihm einen Priester herein, der seine Schwiche ausniitzen konnte, redet
er pausenlos von der Nutzlosigkeit der Religion (Lett. 24.7.33). Nach
der Gehirnblutung, die innert 24 Stunden zum Tode fithren sollte,
musste Tatjana Priester und Schwestern fernhalten, die sich um den
Sterbenden bemiithen wollten (Lett. pp. 915-919).

4. Gramsci und die heutige 1'olkskunde

Es geht Gramsci dhnlich wie Croce: Croces Ansehen, das er seiner
politischen Haltung zur Zeit des Faschismus verdankt, ist weitgehend

30 Ibid. 11f.
3t Thid, 86.



Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 187

unabhingig von seinem Werk32 und so kann man auch Antonio
Gramsci, unabhingig von seinen Ideen, ob seiner konsequenten Gei-
steshaltung nur Achtung zollen. Doch mit einer Sympathie-Erklirung
ist es nicht getan. Sein Denken, aber auch sein Leben, zwingt zur Aus-
einandersetzung. In bezug auf Folklore und Religion, insoweit sie ins
Gebiet der Volkskunde fallen, méchten wir folgende Uberlegungen
anstellen:

1. Voraussetzung sauberer Forschung ist das ehrliche Bemthen um
den Gegenstand, ein Bemiihen, das nicht von Kuriosititshascherei,
Neugier, Sensationslust oder von distanzierter Herablassung ge-
triibt sein darf. Hier kann man Gtamsci nur beistimmen.
Personlich meine ich, dass Gramsci auch in der Forderung Recht hat,
in der Forschung miisse man iiber Sammlung und Klassifizierung
des Materials zur Interpretation, d. h. Sinndeutung, vorstossen. So-
ziales Handeln jst symbolisches Handeln, und die Resultate dieses
Handelns, in sozialen Strukturen wie in materiellen Konkretionen,
sind wiederum — u.a. — symbolisch, d.h. polysemantisch, zu ver-
stehen.

3. Die Forderung nach Einbezug der Praxis ist m. E. zu differenzieren.
In der radikalen Weise, wie sie Gramsci aufstellt, lehne ich sie ab,
und zwar aus zwei Griinden: Mir leuchtet nicht ein, dass welt-
anschaulich so klare Grenzen vorliegen, dass man die Kennzeichen
so hiibsch alternativ anordnen kann, wie es Cirese im Gefolge
Gramscis tut:

folkloristisch VS. offiziell
subaltern vS. hegemonisch
einfach vS. gebildet
unorganisch Vs, organisch
fragmentatisch  vs. einheitlich
implizit Vs. explizit
degradiert vs. original
mechanisch vs. intentional
passiv vs. aktiv33,

Sodann bin ich nicht iiberzeugt, dass das von Gramsci angestrebte
Ziel das richtige sei: Ich halte Folklore, Religion und Alltagssinn
nicht fiir Relikte von Weltanschauungen, die noch endgiltig zu
tberwinden sind, und die Philosophie der Praxis nicht fir jene
Ideologie, die mit allen Mitteln durchzusetzen ist. Wenn man aber
nicht die klare Marschrichtung kennt, die der Marxismus anbietet,
dann kann man auch nicht globale Verinderungen provozieren, de-
ren Tragweite keineswegs abzusehen ist.

32 M.F. Sciacca (Anm. 12) 177-179.
33 A.M. Cirese, Concezione (Anm. 9).



188 Iso Baumer

Wohl aber kann der Praxisbezug in zweifacher Weise realisiert wet-
den: einmal regional und thematisch begrenzt, wenn der Volks-
kundler bei einem entsprechenden Forschungsvorhaben kompetente
Mitarbeiter beizieht; so hat Ernesto De Martino bei seiner Unter-
suchung des Taranteltanzes in Siiditalien neben dem Kulturanthro-
pologen und Ethno-Musikologen auch den Psychologen und den
Psychiatet sowie eine Sozialfiirsorgerin beigezogen34, da sich der
Tarantelwahn als kulturell immer weniger integriertes, abirrendes
Phinomen erwies, das den ihm Verfallenen keine ausreichende psy-
chische Rekompensation fiir soziale Missstinde bot. Die zweite
Moglichkeit, praktisch auf die Welt einzuwirken, ist die Sprache,
deren Handlungsaspekt von der neuesten Sprachwissenschaft immer
deutlicher hervorgehoben wird, im Getolge der Fortschritte, die die
Handlungstheorie und die Handlungslogik machen (s. Anm. 37).

4. Die «Philosophie der Praxis» von Antonio Gramsci hat einen extrem
intellektualistischen und voluntaristischen Grundzug, der deutlich
den Stempel seines Autors tragt. Der Marxismus will die Welt ja nicht
nur interpretieren, sondern auch, unter Anspannung aller Krifte,
verindern. Ein missionarischer, ja fanatischer Zug ist thm eigen.
Nur von 1922 bis 1926, in den ersten Jahren der Liebe zu Julija
Schucht, wird die z.T. freiwillige, z. T. von Parteiinteressen diktierte
Isolation und Selbstverleugnung durchbrochen. Als er nach seiner
ersten Liebesnacht in Moskau frithmorgens unauffindbar blieb — ein
wichtiges Telegramm war aus Italien angekommen — alarmierte man
die GPU, die Geheimpolizei, was ihn wenig scherte: er hatte fiir
einen Moment die individuelle Freiheit wiedergefunden. Und am
6. Oktober 1924 schrieb er Julija, die seine finanzielle Unterstiitzung
aus weiss Gott welchen Prinzipien verweigern wollte, er hitte damit
nur zeigen wollen, dass er auch auf diese Weise an ihrem Leben An-
teil haben méchte; das finanzielle Opfer, das das Geschenk ihm be-
deutete, hitte ihn an seine entbehrungsreiche Jugend erinnert, und
er hitte gewiinscht, so wie damals hitte ein Geschenk Bande der Ge-
meinschaft und Solidaritit knlpfen kénnen, und zuletzt wortlich:
«Du glaubst, die beste aller kommunistischen Gesellschatten kénne
solche Bedingungen individueller Beziehungen fundamental indern ?
Fiir ein hiibsches Weilchen gewiss nicht!»33

3+ E. De Martino, La ferra del rimorso, Milano 1961.

35 Fiori (Anm. 15) 210. — Hier stellt Gramsci das Entscheidende heraus, was
ihm selber nur selten moglich war: die Fiahigkeit, sich selbst etwas schenken zu
lassen und dafiir schlicht dankbar zu sein.



§.

Antonio Gramsci — «eine irreversible Kehrtwendung...» 189

Die Volkskunde hat sich lange Zeit dagegen gewehrt, die «entfrem-
dende» Arbeit —v. a. inFabriken, Bergwerken usw. — wie sie von der
sozialkritischen Literatur seit der Mitte des 19. Jahrhunderts heraus-
gestellt wurde, mit zu beriicksichtigen. Sie war vorwiegend biuer-
liche Volkskunde mit unverkennbar nostalgischem Einschlag. Nach
dem Aufkommen einer Stadt- und Industrie-Volkskunde unter Ein-
bezug des produktiven Leistungshandelns wandte man sich ver-
mehrt auch dem reproduktiven Handeln zu: dem Gebiren und Auf-
ziehen, dem Erndhren und Bekleiden, dem Spielen und Wohnen -
und zwar im banalen Alltag; es ist der Bereich, der traditionell der
Frau zukommt und der Minnerarbeit nicht ebenbtrtig gilt, obwohl
er an Arbeitszeit und Arbeitsaufwand ebensoviel — wenn nicht mehr
— abfordert; alle diese vielen Titigkeiten verlangen von der vor-
nehmlich dadurch beanspruchten Frau sehr wohl «Leistung»
(nach innen, auf die Familie gerichtet). Auch hier konnen sich Nor-
men, Sitten und Gebriuche ausbilden, traditionelle Verhaltenswei-
sen, und es macht den Eindruck, dass Gramsci diesen Bereich zwar
vorliufig zum Studium empfiehlt, aber im Hinblick auf eine Ubet-
windung. Dabei haben gerade hier — tiber die materielle Bediirfnis-
befriedigung hinaus — viele unabdingbare Gefiihlselemente ihren
Platz, die Gramsci im konkreten Alltag durchaus hoch schitzte:
traditionelle Speisen, Kinderspiele, Kinderverse, Kinderlieder, ja
auch Kult- und Spielhandeln anldsslich mehrtigiger Wallfahrtsfeste
(«feste lunghe»).

. All jene, die auf den Spuren Gramscis wandelnd, an die Liquidation

von Volksleben und Volkskunde zugunsten einer utopischen klas-
senlosen Gesellschaft unter der Leitung einer kohirenten Einheits-
Ideologie denken und daran arbeiten, sind daran zu erinnern, dass
Gramsci selber im konkreten Leben und in entscheidenden «Grenz-
situationen» alle Kraft aus den «einfachen Formen» schopfte, da er
mit allen Fasern in Heimat, in tuberblickbarer Gememschaft in
zweckireier Geborgenheit verwurzelt war.

Die unnachahmhche Charakterisierung Gramscis durch den jungen
Freund Piero Gobetti (1901-1926), einen liberalen Anti-Faschisten,
fasst alles Gesagte am besten zusammen3®,

36 Aus: Piero Gobetti, La rivolugione liberale, Torino 1949, zitiert nach: Ric-

cardo Marches, Panorama. Antologia di scrittori italiani contemporanei, Firenze
1969, 145-148 und Gianfranco Contini, Letieratura dell’Italia unita 1861-1968,
Firenze 1968, 566-568. — «Antonio Gramsci hat den Kopf eines Revolutio-
nirs; sein Antlitz scheint von seinem Willen geprigt, grob und schicksalshaft
geschnitzt aus innerster Notwendigkeit, die ohne Diskussion angenommen wer-



190 Iso Baumer

7. Abschliessend: Von Gramsci konnen wir die unbefangene Beob-
achtung, die scharfe Analyse und den Mut zur Interpretation, deren
Voraussetzungen bei ihm ganz explizit daliegen, lernen; dariiber
hinaus konnen wir jene sporadischen Korrekturen, die er — selten
genug — in sein strenges, aktivistisches Prinzipiensystem einfligte,
kriftiger nachzeichnen, bedenkend, dass der Mensch nicht nur Han-
delnder sein darf: er muss sich als Beschenkten und Geschenk-Be-
diirftigen annehmen; Wille und Verstand machen nicht das ganze
Menschenleben aus, das Gemdiit gehort unabdingbar mit dazu. —
Das ist vielleicht kein «volkskundliches» Fazit, aber jedenfalls ein
kultur-anthropologisches. 37

Bei dieser Arbeit handelt es sich um einen mehrfach iiberarbeiteten Vortrag,
der zum erstenmal an der Universitit Miinchen (Tnstitut fiir deutsche und verglei-
chende Volkskunde) am 12. Juni 1975 gchalten und (in veridnderter Fassung)
am 5. Mai 1976 iiber das Radio der deutschen und ritoromanischen Schweiz
gesendet wurde. Ich danke Herrn Prof. Dr. Leopold Kretzenbacher und Herrn
Dozenten Dr. Helge Gerndt fiir die Einladung nach Miinchen, die mich zu der
seither nicht mehr abgebrochenen Beschiftigung mit Gramsci veranlasste.

den musste: das Gehirn hat den Korper iibermannt. Das Haupt herrscht iiber die
kranken Glieder, es scheint nach logischen Proportionen gebaut, die fiir einen
sozialen Plan nétig sind, und von der Anstrengung bewahrt es eine rohe undurch-
dringliche Ernsthaftigkeit; nur die beweglichen und unschuldigen, aber beherrsch-
ten und von der Bitterkeit verschleierten Augen unterbrechen bisweilen mit der
Giite des Pessimisten die beharrliche Kraft seiner Rationalitit. Die Stimme ist
schneidend wie die dtzende Kritik, die Ironie vergiftet sich in Sarkasmus, das
mit der Tyrannei der Logik gelebte Dogma raubt den Trost des Humors. In
seiner offenen Ehrlichkeit ist das Gewicht eines unzuginglichen Zorns; aus der
Verdammnis seiner Einsamkeit, die Vertraulichkeiten verachtet, steigt die schmerz-
liche Ubernahme von Verantwortlichkeiten, die starker sind als das Leben, hart
wie das Geschick der Geschichte; seine Revolte ist bisweilen Ressentiment,
bisweilen der tiefere Zorn des Inselbewohners, der sich nur in der Tat erdéffnen
kann, der sich aus jahrhundertelanger Sklaverei nur befreien kann, wenn er in
die Befehle und die missionarische Energie etwas Tyrannisches einbringt. Instinkt
und Gefiihle verbergen sich gleichermassen in der Anerkennung der Notwendig-
keit eines in der Form und den logischen Verkniipfungen uberstrengen Lebens-
rhythmus; wo keine heitere und harmonische Einheit sein kann, tritt der Zwang
an ihre Stelle, und die Ideen beherrschen die Gefithle und den Uberschwang.
Die Liebe fir die kategorische und dogmatische Klarheit, die dem ldeologen
und dem Triumer eigen ist, untersagen ihm die Sympathie und die Kommuni-
kation, so dass unter der Glut der Nachforschungen und der Erfahrungen der
direkten Umfrage, unter der ethischen Sorge um das Programm ein trockener
Rigorismus und eine kosmische Tragodie liegen, die der Nachsicht keinen Atem-
raum gewihren.»

37 Uber den Einbezug der Handlungstheorie in die Volkskunde s. meine
Arbeit: Wallfahrt als Handlungsspiel. Ein Beitrag zum Verstindnis religiésen Han-
delns, Bern/Frankfurt a. M. 1976.



	Antonio Gramsci : "eine irreversible Kehrtwendung in der Ausrichtung der volkskundlichen Studien in Italien und anderswo"

