
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 72 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Teufelsbündner im 20. Jahrhundert : Hintergründe und
Folgeerscheinungen sogenannter "Blutverschreibungen"

Autor: Rudolph, Ebermut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Teufelsbündner im 20. Jahrhundert

Hintergründe und Folgeerscheinungen sogenannter «BlutverSchreibungen»

Von Ebermut Rudolph

I. Einleitung

Des Dichters Eugen Roth bekannter Reim: «Blut (sei) zwar ein
besondrer Saft - doch hat auch Tinte ihre Kraft» spiegelt ein Stück

Weltanschauung des 'aufgeklärten' Menschen wieder, dem magische
Bräuche aus Urväterzeiten lediglich ein mitleidiges Lächeln abzugewinnen

vermögen, der in diesen ein Stück atavistischer Reminiszenz
an vergangene Menschheitsepochen zu sehen vermag und nicht mehr.
Lebensbünde mit Blut zu besiegeln war vielen Kulturen, wenn nicht
den meisten überhaupt bekannt. Das Alte Testament vertritt die
Auffassung, dass sich im Blute eines lebenden Wesens dessen Lebensprinzip

verkörpere - in der Umgangssprache heute würde man sagen:
'Seele' - obwohl dieser Terminus mehr als vage ist und die verschiedensten

Vorstellungsgehalte zu umschliessen vermag. Die Idee als

solche mag auf empirischer Beobachtung beruht haben: Fliesst das

Blut aus dem Körper, entschwindet zuerst das Bewusstsein und später
das Leben selbst. Blut und Leben stehen also zumindest in engem
Zusammenhang '.

Die Sitte, einen Blutbund zu schliessen, ist auch heute noch nicht
ausgestorben. Psychologen wissen davon zu berichten, wie sich
Menschen, die einander sehr nahe stehen, gelegentlich einem fast
triebhaften Verlangen ausgesetzt sehen, das Blut des einen mit dem des

anderen zu vermischen, um einen Bund zu begründen, der tiefer wurzelt

als die geschlechtliche Vereinigung. Mit dem Austausch menschlichen

Blutes wird dabei ein gegenseitiges Verfallensein auf Lebenszeit
dokumentiert.

Diese beiden Komponenten : die Vorstellung vom Blut als Unterpfand

für menschliches Sein schlechthin wie der Brauch, dasselbe

stellvertretend von sich zu geben als Garantie einer unwiderruflich
gedachten Zugehörigkeit, haben seit der Antike zumindest, doch
wahrscheinlich schon viel früher den rein menschlichen Bereich trans-
zendiert und den Geisterpakt - noch urteilen wir wertfrei - im
Gefolge gehabt.

Unzählige Volkssagen aus dem deutschen Mittelalter bis hin zur
Neuzeit haben den 'Bund mit dem Teufel', dessen tragische Konse-

1 Mose V, K. 12, 23; Mose III, K. 17, 11.



34 Ebermut Rudolph

quenzen (für den menschlichen Vertragspartner) oder gelegentlich
tragikomische Folgen (für den Dämonenfürsten) zum Inhalt. Dann
nämlich, wenn sich dieser um die Früchte seines Bemühens oder den

Lohn seiner geleisteten Arbeit plötzlich geprellt sieht. Die aus dem

7. Jahrhundert überlieferte Legende von dem kilikischen Teufeis-
bündner Theophilos zeigte bereits die wichtigsten Sagenmotive, denen

wir bis in unsere Zeit hinein begegnen: Demütigung und
Zurückgesetztsein eines an sich frommseinwollenden Menschen, Nachgeben
der Versuchung, auf theologisch illegitimem Wege ein Defizit an
äusserem Erfolg zu kompensieren, Reue, Busse mit endlicher
Begnadigung des Sünders durch das Dazwischentreten einer heiligen Person,
in diesem Falle der 'Mutter Gottes', der Maria2.

Die Fülle mittelalterlicher Mysterienspiele, deren Eindrücklichkeit,
auf das Gemüt des Beschauers bezogen, nicht hoch genug
veranschlagt werden kann - wie andererseits das Einsickern vorderorientalischer

Magie mögen wesentlich zum geistigen Klima beigetragen
haben, in welchem das Motiv der Teufelsbündnerei mit der oft
zugehörigen Blutverschreibung zu derartiger Fruchtbarkeit
emporwuchern konnte, von der unsere Volkssagensammlungen bändeweise

Zeugnis abzulegen vermögen. Frühzeitig schon fand das Motiv
theologisch Verwendung. Tertullian sieht die Erlösung durch das Blut
Jesus Christi in einem durch dessen Vergiessen erfolgten «Loskauf
von den bösen Geistern»3. Origines meint, Jesus habe gar seine Seele

selbst dem Bösen als Lösegeld zu unserer Befreiung übergeben4.
Nach Gregor von Nyssa schnappte der Teufel gar wie ein gieriger
Fisch nach Jesus und verschlang mit dessen Menschheit zugleich die

Gottheit5, was ihm freilich aufdie Dauer nicht bekommen konnte.
Was alles an Motiven und Charakterzügen, auch äusserem Aussehen

aus dem Mythenbereich der Germanen, von deren Göttern, Riesen
und Naturgeistern auf 'unseren' Teufel übergegangen sein mag, -
man kann es bei Wünsche6 nachlesen, - soll hier nicht näher untersucht

sein. Eines steht fest : wir brauchen die alten Germanen nicht zu
bemühen, um Motive und Begleiterscheinungen des Teufelpaktes zu
verstehen. Allenfalls liefern ihre Sagen uns manches Material zum
besseren Verständnis des Rahmenwerkes. Der Kern als solcher bleibt
davon nahezu unberührt.

2 Handwörterbuch d. dt. Aberglaubens, VIII, Sp. 75 8f.
3 de juga c. 12; vgl. August Wünsche, Der Sagenkreis vom geprellten Teufel

(Leipzig-Wien 1905).
4 Wünsche (wie Anm. 3) 5.
5 Wünsche (wie Anm. 3) 8.
6 Wünsche (wie Anm. 3) 10-25.



Tcufclsbündner im 20. Jahrhundert 35

II

Das 'Faustische' am Teufelsbund

Für den Ertrag unserer Untersuchung mag es wenig erbringen, zu
ihrer Standortbestimmung aber erscheint es unerlässlich, auf ein

Moment einzugehen, das spätestens seit Goethe auch dem Bewusstsein

der Allgemeinheit als konstitutiv für den Teufelspakt zu erscheinen

begann, um unter Spengler beinahe zur Ideologie zu entarten -
das 'Faustische'. Wir verstehen darunter jenes dem forschenden Geist,
der sich im Widerspruch zur Meinung und den Gepflogenheiten seiner
Gesellschaft zu befinden vermag, eigentümlich-rastlose Bemühen, mit
bohrender Frage und masslosem Verlangen nicht nur den 'Dingen
auf den Grund' za gehen, sondern jenen archimedischen Punkt irgendwo

in oder ausserhalb der geschaffenen Welt zu erkunden, von dem
aus man diese aus den Angeln zu heben vermag. Nicht der von Jesus

von Nazareth gepredigte Glaube ist damit gemeint, welcher gleichfalls

- so erwähnt es das uns überlieferte Bildwort jedenfalls - 'Berge'
zu versetzen meint, sondern vielmehr jener bereits von Hybris
gezeichnete Griff nach den Sternen unter Umgehung der uns als

Lebensgrundlage gegebenen Naturgesetze.
«Zwar weiss ich viel-doch will ich alles wissen»: das ist der

Wahlspruch jenes Menschen, der die ihm gesetzten Schranken bedenkenlos

überspringen zu können glaubt und dabei die Konsequenzen nicht
achtet. Humanismus und Renaissance, jene Periode der Emanzipierung
flügge werdenden Wissenschaftsdranges gegenüber der kirchlichen
Ordo mochten dem Drang des 'Faustischen' zur hohen Entfaltung
verholfen haben, seine Ursprünge aber liegen tiefer und weiter zurück :

Das 'Ihr werdet sein wie Gott!', - von der Schlange gesprochen -
ist Impuls zur Freisetzung menschlicher Hybris, Einladung zum
Unerlaubten und auch Menschenunmöglichen, das daher zu seiner

Durchsetzung auch der aussermenschlichen Kräfte und Wesenheiten
bedarf. Und hier beginnt die Magie.

Unrichtig wäre es nun freilich, Teufelsbünder im allgemeinen wie
im besonderen durch die Brille des an unseren Klassikern geschulten
Intellektuellen als Menschen mit einer mehr oder weniger ausgeprägten

Veranlagung zum 'Faustischen' erkennen zu wollen. Der Dr.
Faustus auf der Traditionslinie Marlowe-Goethe repräsentiert wohl
einen ganz bestimmten Typus des Teufelsbündners, nicht jeder
Teufelsbündner aber ist gleichzeitig ein kleiner 'Faust'. Oder
deutlicher gesprochen: die allermeisten sind es nicht. Warnt Kretzen-



36 Ebermut Rudolph

bâcher7 bereits nachdrücklich davor, die von ihm geschilderten
Teufelsbündner unbesehen als 'Faustgestalten' zu katalogisieren («Sie
sind nicht Faust, sind sozusagen erst auf dem Wege zu ihm, dem

Ungebärdigsten von allen»)8, so lässt das uns vorliegende rezente
Material uns noch bescheidener werden - von echtem faustischem

Anliegen kaum eine Spur. Kurt Koch beschreibt in seinem bekannten
Werk 'Seelsorge und Okkultismus' eine Reihe ihm bekannt gewordener

Fälle:9 Ein junges Flüchtlingsmädchen, zur Prostituierten geworden

und wegen einer Geschlechtskrankheit inhaftiert, ritzt sich in der
Zelle den Finger und schreibt mit ihrem Blut auf ein Stück Papier
den Vertrag mit dem Teufel, dem sie - gegen ein menschenwürdigeres
Leben - ihre Seele verpfändet. - Eine andere junge Frau, in ihren
jugendlichen Idealen vom Zusammenbruch des Dritten Reiches
zutiefst enttäuscht, tut dasselbe im Zustande tiefster Verzweiflung. -
Ein seelisch Gebrochener bekennt bei der seelsorgerlichen Aussprache
im Rahmen einer Evangelisationswoche, er habe - in einer Zeit
wirtschaftlicher Not, im Jahre 1935 - auf Anraten eines Bekannten
einen Blutsvertrag unterschrieben und dafür tatsächlich die
benötigten 500 Reichsmark erhalten, unter zahlreichen okkulten
Begleiterscheinungen aber seine innere Ruhe verloren. Während seiner

zweieinhalbstündigen Beichte wurden vier anwesende Männer, sämtlich

gläubige Christen, von Zeit zu Zeit erschreckt durch ein Klopfen
an die Glasfenster, welche durch einen Holzladen allerdings gegen
direkte menschliche Berührung von aussen her abgeschirmt waren.

Ein i7Jähriger Junge kommt zu einem evangelistischen Vortrag
mit einem Neuen Testament in der einen und einem schwarzgebundenen

sog. '6. und 7. Buch Moses' in der anderen Tasche. Unter
einem Bilde Luzifers befindet sich die mit Blut geleistete Unterschrift
des Knaben. Ein Motiv für seine Tat wird nicht genannt. Als gemeinsam

für alle vier Fälle weiss der Autor zu berichten, «dass alle vier
okkult Behafteten vor der Blutverschreibung keine seelischen

Störungen hatten»10. Trotz der geleisteten Beichte aber wird keiner der

vier wieder frei von der - wie Koch es nennt - «dämonischen
Bindung». Es sind bei den von Koch genannten Beispielen doch sehr

schlichte und rudimentäre Motive, die zur Blutverschreibung führen,

7 L. Kretzenbacher, Teufelsbündner und Faustgestalten im Abendlandc
(Klagenfurt 1968) 13.

8 Kretzenbacher (wie Anm. 7) 16.
9 Kurt Koch, Seelsorge und Okkultismus (Evangelisationsverlag Berghatisen/

Baden; 15. Auflage, o.J.) 132-136.
10 Koch (wie Anm. 9) 135.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 37

das 'faustische' Moment fehlt vollständig; das Zeitklima scheint ihm
im Jahrhundert der Relativitätstheorie wie auch der Atomzertrümmerung

nicht sonderlich günstig.

III
Das neurotische Element

Bevor wir neueres Material besprechen, muss auf eine Arbeit
eingegangen werden, welche den Teufelsbund unter psychoanalytischem
Aspekt darzustellen sucht, Sigmund Freuds bekannten Aufsatz über
'Eine Teufelsneurose im siebzehnten Jahrhundert'11. Berichtet wird
uns die Geschichte des Malers Christoph Haitzmann, eines gebürtigen
Bayern, welcher - verzagt ob seines eigenen künstlerischen Unvermögens

sowie angesichts seiner ungesicherten wirtschaftlichen Existenz

- sich nach neunmaliger Versuchung dem Teufel verschrieb. Nun
aber hoffte er um seines Seelenheiles willen durch die Gnade der

Mutter Gottes von Mariazell in der Steiermark auf Rettung dadurch,
dass diese den Bösen zwinge, die von ihm mit seinem Blut besiegelte

Verschreibung herauszugeben.
Freud erkennt als Motiv für jenen unglückseligen Schritt des

bayrischen Malers, der später Klosterbruder werden sollte, dessen

Bedürfnis nach 'Vaterersatz'. Haitzmann verpflichtet sich nämlich
mit seinem Blut, für die ihm zugestandene Lebenszeit dem Satan «sein

leibeigener Sohn» zu sein. Dieser erscheint dem biederen Maler als

«ehrsamer älterer Bürgersmann mit braunem Vollbart, in rotem
Mantel, schwarzem Hut, die Rechte auf den Stock gestützt, einen
schwarzen Hund neben sich. Später wird seine Gestalt immer schrec k-
hafter, man möchte sagen mythologischer: Hörner, Adlerklauen,
Fledermausflügel werden zu ihrer Ausstattung verwendet. Zum
Schluss erscheint er als fliegender Drache»12. Freud sieht - seiner
bekannten Anschauung entsprechend - im Vater «also das individuelle
Urbild sowohl Gottes wie des Teufels»13, eine Vorstellung, zu der

von der Religionsgeschichte her zweifellos manches zu sagen wäre,
was hier aber nicht unsere Aufgabe ist. Da Haitzmanns Teufel
gelegentlich auch weibliche Geschlechtsmerkmale aufweist, nämlich

«grosse, hängende Brüste», die als das «positive Geschlechtszeichen
der Mutter» gedeutet werden, ist für den Psychoanalytiker die Ambivalenz

des Teufelsbildes gegeben.

11 Sigmund Freud, Gesammelte Werke 5. AliA., 13. Band (Frankfurt/M.,
1967): 'Eine Teufels-Neurose im 17. Jahrhundert'.

12 Freud (wie Anm. 11) 330.
13 Fretid (wie Anm. 11) 332.



38 Ebermut Rudolph

Freuds abschliessende Deutung: «Auch die üble Lebenslage des

Malers hätte keine Teufelsneurose bei ihm hervorgerufen, wenn aus

seiner Not nicht eine verstärkte Vatersehnsucht erwachsen wäre.
Nachdem aber die Melancholie und der Teufel abgetan waren, kam es

bei ihm noch zum Kampf zwischen der libidinösen Lebenslust und
der Einsicht, dass das Interesse der Lebenserhaltung gebieterisch
Verzicht und Askese fordere...» ; die Konsequenz: Haitzmann tritt ins
Kloster ein.

Freud gebührt zweifellos Dank dafür, dass er die neurotischen Züge
dieses historischen Teufelsbundes klargelegt hat und damit zugleich
den positivistischen Ansatz einer Deutung verlässt, wenn er schreibt:
«Die dämonologische Theorie jener dunklen Zeiten hat gegen alle

somatischen Auffassungen der 'exakten' Wissenschaftsperiode Recht
behalten,» und «Die Dämonen sind uns böse, verworfene Wünsche,
Abkömmlinge abgewiesener verdrängter Triebregungen. Wir lehnen
bloss die Projektion in die äussere Welt ab, welche das Mittelalter mit
diesen seelischen Wesen vornahm; wir lassen sie im Innenleben der

Kranken, wo sie hausen, entstanden sein»14. Mit dieser Schlussfolgerung

darf Freud der Zustimmung jenes Zweiges der heutigen
parapsychologischen Forschung sicher sein, der sich der sog. animistischen

Deutung dämonischer Erscheinungen verpflichtet weiss. Aber die
Zuverlässigkeit dieser Methode ist nicht völlig unumstritten; der
holländische Parapsychologe Tenhaeff aus Utrecht lässt in seiner
umfassenden Untersuchung 'Kontakte mit dem Jenseits'15 auch die Grenzen
der methodologischen Möglichkeiten der animistischen Betrachtungsweise

deutlich werden.

Fraglich ist darüberhinaus, ob man Freud zustimmen darf, wenn
dieser feststellt, die «Besessenheiten» (früherer Zeiten) entsprächen
«unseren Neurosen»16 - zu deren Erklärungen wir, hierin kann man
Freud zweifellos beipflichten, «wieder psychische Mächte
heranziehen». Nicht erklärt wird damit die Tatsache, dass heute 'Neurosen'
und 'Besessenheiten' sehr wohl nebeneinander zu existieren vermögen,
auch wenn zugegeben werden muss, dass sich das zahlenmässige
Verhältnis zwischen beiden vielleicht wie 1000:1 verhält. Zudem erscheinen

uns echte Besessenheiten allein schon wegen ihrer parapsychischen

Begleitumstände als ungleich kompliziertere Gebilde, als es die
üblichen Neurosen in der Regel zu sein pflegen. Freuds Neigung zum

14 Freud (wie Anm. 11) 317F.
15 W.H.C. Tenhaeff, Kontakte mit dem Jenseits? - Der Spiritismus-Report

(Universitas Berlin. Dt. Ausgabe; o.J.).
16 Freud (wie Anm. 11) 317.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 39

vorschnellen Wechsel von der induktiven Methode zur Deduktion
wird auch an diesem Beispiel deutlich, das für sich allein genommen
wohl wichtige Aspekte aufzudecken vermag, aber nicht als

Schulbeispiel genommen werden darf, weder was satanische Besessenheiten

noch was Teufelsbünde ganz allgemein betrifft. Hier hätte es eines

umfangreicheren Materialschatzes mit kritischen Vergleichen bedurft.
Ziel unserer Arbeit ist es, weitere Beispiele für einen solchen bereitzustellen,

ohne uns tiefer in das schwierige Gebiet der Psychoanalyse
hineinzubegeben.

IV
Der schwere Tod

Leider ist es kaum möglich, weitere derart detailliert wiedergegebene

Berichte über Blutverschreibungen, ihre Motive und Folgen zu
erhalten, wie sie im Falle Haitzmann aus der Hand eines geistlichen
Annalenschreibers vorliegen. In der Regel trägt das verfügbare Material

den Charakter des Sagenhaften und ist schwer kontrollierbar.
Nun ist es im oberschwäbischen Raum, in welchem der Verfasser
seine Forschungen betreibt, ein offenes Geheimnis, dass Blutverschreibungen

noch immer gelegentlich vorkommen. Sogenannte 'Schwarze

Magie' wird auf jeden Fall noch heute getrieben, aber gerade hier ist

man in der Regel aufs Hörensagen angewiesen. Nicht jedem, dem man
vorwirft, er beherrsche die 'schwarze Kunst' oder arbeite 'mit dem

Teufel', wird nachgesagt, er habe tatsächlich einen förmlichen Teufelspakt

geschlossen und ihn mit seinem Blut besiegelt. Man lässt hier
durchaus verschiedene Möglichkeiten und Abstufungen im Verhältnis
des Menschen zu dämonischen Wesen gelten.

Dabei lässt sich durch einen Besuch bei den solcherart Beschuldigten,

soweit sie noch am Leben und überhaupt erreichbar sind, sehr

oft feststellen, dass diese sich zwar mit Geheimwissenschaften befassen,

aber im Grunde genau so wenig vom Teufel wissen wollen wie
ihre Verdächtiger. Gerade die Geheimhaltung ihres Wissens, wie auch
die Grenznähe der sogenannten 'Weissen' zur 'Schwarzen' Magie,
etwa bei dem mit körperlichen Schmerzen verbundenen Diebesbann,

gibt Erklärungsmöglichkeiten für vorschnelle Beschuldigungen zur
Genüge.

Die einigermassen glaubhaften Fälle für echte Teufelsbündnerei
sind zumeist von Motiven begleitet, wie sie die Volkssage in grosser
Fülle bereithält: Während nach weitverbreiteter Ansicht noch der
Schadzauber nicht unbedingt durch einen Teufelspakt erklärt werden



40 Ebermut Rudolph

muss, sondern sehr wohl auch durch negativ gesteuerte Gedankenkraft

zustande kommen kann, sind manche Berichte über das Sterben

von Schwarzmagiern und vor allem über dessen spukhaften
Begleiterscheinungen bemerkenswert. Teufelserscheinungen in Sterbezimmern,

die sehr handgreifliche Formen anzunehmen und auch dem
nicht unmittelbar Betroffenen unheimlich zu werden vermögen, lassen

die Freudsche Verabsolutierung der Neurosen-Theorie doch etwas

fragwürdig werden. Hier handelt es sich gelegentlich um sehr
konkreten dämonischen Spuk, eine Feststellung, mit der aber nicht die
alte Streitfrage entschieden werden soll, was denn diese 'Dämonen' in
Wirklichkeit sind und wie sie zustande kommen. Von einer 'Projektion

aus dem Unbewussten' bis hin zur mythologischen These von
den 'abgefallenen Engeln' bieten sich da eine ganze Reihe von
Deutungsmöglichkeiten, von denen die eine letztlich so unbeweisbar ist
wie die andere. Eines lässt sich hier allerdings mit einiger Sicherheit
bereits sagen: Blosse 'Halluzinationen' sind es in vielen Fällen nicht.

Pater Friedrich Jussel vom Karmel-Kloster in Rankweil/Vorarlberg
erzählte mit kürzlich folgendes:

«In Innsbruck lebt noch eine Ordensschwester, die in der Krankenpflege tätig
ist. Ihren Namen weiss ich allerdings nicht. Diese Schwester hörte es nachts um
12 Uhr, als sie die Wache an einem Sterbebette hielt, unten an der Haustür
klingeln. Sic eilte hinunter: Draussen stand ein Herr mit schwarzem Frack und Zylinder.

Er eilte an der Schwester vorbei. Als diese sich umdrehte, sah sie, wie der
seltsame Besucher Bocksfüsse hatte. Sie ging hinatif in das Sterbezimmer, der
schwarze Herr war verschwunden. Der Patient war inzwischen verstorben und
trug Brandmale auf dem Leibe. Zuvor, als er noch bei Bewusstsein war, hatte er
den Beistand eines Priesters abgelehnt. Das ist noch gar nicht so lange her.»

Berichte dieser Art kann man heute noch gelegentlich zu hören
bekommen, und zwar nicht allein aus abgelegenen Landgebieten,
sondern auch aus städtischem Milieu. Da sie in den wenigsten Fällen

nachprüfbar sind, haben wir sie als Volkssagen zu werten, unbeschadet
der Tatsache, dass wir ihnen mit gutem Gewissen einen gewissen
Realitätswert zubilligen dürfen. Auf dem Gebiet gerade der Okkultsage

- und dazu gehören die Teufelsepiphanien - wird im allgemeinen
weit weniger geflunkert, als man anzunehmen geneigt wäre. Das
Unheimliche dieser dämonischen Begegnungen veranlasst in den meisten

Fällen eher zu ausgeprägter Zurückhaltung denn zur 'sagenhaften'

Übertreibung.
Interessant ist die jeweilige äussere Erscheinung des Bösen: In

städtischen Gebieten, aber nicht nur dort, erscheint er heute bevorzugt
als feingekleideter Herr - manchmal mit Frack und schwarzem Zylinder,

in Landgebieten mehr als Grüner Jäger mit Hahnenfeder.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 41

Schwarze Hunde mit roten Augen und feurigem Schlund, wie sie in
den Jahrzehnten nach dem Kriege auch noch von katholischen und
evangelischen Amtskollegen im Zusammenhang mit Okkulterlebnissen

wahrgenommen wurden, werden ebenfalls mit dem Teufel identifiziert.

Hier liesse sich freilich zurücktragen, ob dämonische Gestalten

in ihrer wie auch immer gearteten Erscheinung mit dem Bösen an
sich, dem 'Satanas' oder 'Diabolos' gleichzusetzen seien oder ob man
sich an eine - zumeist unsichtbar bleibende - 'Gegenwelt' mit
hierarchischer Ordnung oder doch verschiedenen Gruppen dämonischer

Wesen, die nebeneinander existieren, vorstellen will. Verschiedene

Beobachtungen warnen zur Vorsicht gegenüber der Freudschen
Auffassung von dämonischen Erlebnissen als halluzinatorischen
Ausprägungen von Neurosen: Warum erscheint der Teufel hier mit
Pferde-, dort mit Bocksfuss? Gewiss, das eine könnte mit Wotans
weissem achtfüssigem Schimmel, dem Sleipnir zusammenhängen, das

andere mehr mit den Böcken des Gewittergottes Donar, wenn nicht
bereits mit den altgriechischen Panen und Silenen. Nun erscheint
eine landschaftliche Zuordnung von Bocks- und Pferdefuss heute
aber nicht mehr möglich; unsere Informanten berichten einmal von
einem, dann wieder vom anderen, ohne dass Donar oder Wotan für
die betreffenden Menschen noch irgendwie von Bedeutung wären.
Zudem kommen Teufelsepiphanien auch bei absolut gesunden
Menschen vor, denen man eine Neurose allerhöchstens andichten könnte,
wenngleich mit nicht ganz gutem Gewissen. Wenn dem bayrischen
Maler Flaitzmann vor 300 Jahren der Teufel als ausgesprochene
'Vatergestalt' begegnet, um erst später - wie Freud es sieht und schildert,

'mythologische' Formen anzunehmen, so dürfte doch eine nicht
unbeträchtliche Anzahl rezenter Teufelserscheinungen auch den

Psychoanalytiker vor gewisse Rätsel stellen.

Wichtiger als die äusseren Erscheinungsformen des 'Bösen' sind
daher seine Verhaltensweisen: Leute, die mit ihm einen Blutbund
schlössen, gelten in der Regel als ihm auf ewig Verfallene. Das zeigt
sich besonders bei der Schilderung ihres Sterbens. Die heute noch
erhältlichen Berichte scheinen die überlieferte Volkssage zu bestätigen.
Teufelsbündnern wird fast ausnahmslos ein schwerer Tod nachgesagt.
So erzählte mir Konrad Bilgeri aus Hittisau im Bregenzer Wald
folgende nicht mehr näher zu datierende Überlieferung von einem

Hostienmagier aus seinem Heimatort:

«Da wurde ein Wilderer in der Jagdhütte von dem Jagdaufseher überrascht,
der rief: Komm raus, sonst erschiess ich dich! - Ich geh nicht raus! sagt der



42 Ebermut Rudolph

andere. - Da hat er geschossen. Der Mann aber hat die Kugel mit seiner Hand
aufgefangen, dem ist überhaupt nichts passiert.

Als der alt geworden war, war er abgemagert bis auf die Haut und die Knochen,
aber er hat nicht können sterben. Da ist ein alter Mann gekommen und hat
gesagt: Tragt ihn hinaus auf die Wiese, dann kann er sterben!

Auch der Pfarrer ist mehrmals dagewesen, aber er hat ihm nicht können helfen.
Man hat ihn dann hinausgetragen, und drei Stunden später war er tot. Bei dem
hat man dann in der Fland eine Hostie gefunden, unter der Haut. Der alte Mann
hatte nämlich gesagt: Untersucht den Mann, schaut ihn richtig an. Und dann
hat man die Hostie gefunden. Das hat man gut sehen können, die Hostie unter
der Haut, der ist ja ganz mager gewesen!»

Hostienmagie ist besonders in den Alpengebieten noch lange
verbreitet gewesen. Etwa um die Jahrhundertwende muss sich im Lesachtal

in Kärnten die Geschichte mit dem 'FIofer-Buam' abgespielt haben,
die mir - als Sage - in Vorarlberg erstmalig erzählt wurde. Genaueres

wusste Peter Webhofer, geboren 1939, ein in der katholischen
Laienbewegung aktiver Jungbauer aus Nostra zu berichten, in dessen

nächster Nachbarschaft sich die Angelegenheit zugetragen hatte. In
einer einleitenden Rahmenerzählung treten eine Reihe von Dorfautoritäten

auf, u.a. der Förster, wie der Lehrer, der gleichzeitig als

Geschäftsführer der Raiffeisenkasse fungiert und sich - als offensichtlich
Liberaler - weigert, beim Wandlungsläuten während der Messe seinen

Tätigkeitsbericht zu unterbrechen. Daraufhin wird er von einem
mit ihm verschwägerten Bauern mit den vielverheissenden Worten
zur Rede gestellt:

«Weisst du was, wenn du das erlebt hättest, was wir erlebt haben, dann glaubtest

du auch »

Die Namen der beiden Teufelsbündner waren Womayer, 'vulgo
Hofer', was der Hofbezeichnung entsprach. Peter Webhofer berichtet :

«Da waren die beiden Buben im Spiel. Man sagt, sie hätten bei der Kommunion

die Flostien nicht verschluckt, sondern mit heimgenommen. Von einem
Frischvetstorbenen hätten sie müssen einen Schuhnagel ausreissen und vom Friedhof

Erde mitnehmen - das hat das Volk erzählt - und nachher, wenn sie jagen
gegangen sind, seien die Gemsen stehen geblieben, und wenn sie auf eine Garns
geschossen haben, seien die Ftinken gespritzt!»

Der Bericht des den Lehrer kritisierenden Bauern wird so
wiedergegeben:

«Und nachher waren sie zusammen einmal mit die anderen Holzarbeiter in
der Holzknechtshüttc - wo sie gewildert harn. Und s'nachts nach dem Gebetläuten

- sein sie vom Teufel geplagt worden. Nur die zwei. Aber die anderen haben
auch keine Ruah nit ghabt, weil ja die zwei keine Ruah geben harn. Die sind im
Bett auf und nieder, da haben die anderen versucht, sie zu bändigen, aber sie
haben sie kaum niederhalten können. Und da haben die anderen, auf einen Tag
haben die gesagt: Das war zum Lachen, wenn wir die nit könnten bändigen -
aber die sein glei durch die Gegend geflogen. Erst beim Englischen Gruss,
beim Betläuten in der Früh, da wars wieder vorbei. Das ist um fünf Lingefähr.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 43

Und einer von denen ist nachher zur Bekehrung gekommen. Der hat eine
Wallfahrt gemacht nach Maria Luschari bei Tarvis, das heLite zu Italien gehört,
das ist ein Marienwallfahrtsort. Der ist dorthin, weil cr das ganze ni mehr aus-
gchalten hat. Einen Tag, vorher bevor er sich da bekehrt hat und zur Beichte
gangen ist, ist der Teufel noch einmal kommen in feuriger Gestalt, da ist der
Nachbar von tins, der ist dabei geween und seine Frau auch, und da hat er
schnell die Decke, die sie bei sich gehabt haben, haben sie geschwind über die
Frau geworfen, dass sie von dem ganzen nichts gesehen hat. Und wie er dann
später gestorben ist, das erzählt man allweil, dass er immer in eine Ecke geschaut
hat und gerufen: Da, da ist er! Und: Er will mi holn!»

Mein Informant bemerkt dazu aus eigener Reflexion, es sei durchaus

möglich, dass der Teufel nochmals erschienen sei. Dass er aber eine
Macht über den Sterbenden gehabt habe, das glaube er nicht. Als
regelmässiger Teilnehmer an Exerzitien kennt der Berichterstatter
einen katholischen Priester, der ihm aus eigenem Erleben von einer

Teufelsepiphanie an einem Sterbebett berichtete :

«Da war eine Schwester, die hat für ihn so viel gebetet, den Sterbenden,
und der hat den Priester akzeptiert Lind hat auch gesagt: Da steht er! Da steht
er! Und da hat der Priester gesagt: So, und jetzt schaust du sturheil auf mich
her Hat er den Exorzismus gebetet. Hat er ihm die Beichte abgenommen und
die letzte Ölung gegeben. Und anschliessend war er so ruhig, er hat die Hand des
Priesters nicht mehr ausgelassen, bis er verstorben war...

...also, es ist durchaus möglich, dass in der Sterbestunde der Teufel noch
einmal kommt. Der Priester, der ein guter Freund ist von mir, der hat gesagt:
Das Erlebnis war für ihn ein ganz tiefer Eindruck. Er hat ihn gesehen in der Ecke,
und er hat ihm, dem Sterbenden befohlen, ihn überhaupt nicht mehr anzusehen,
sondern ganz auf ihn zu blicken. Und der ist dann ganz selig verstorben!»

Pfarrer Johann Baptist Metzler aus Bizau im Bregenzer Wald (Jg.
1908) steuert zwei Berichte zum Fragenkomplex des schweren Todes
bei:

«In Albertschwende, da ist atich einmal ein Mann zum Sterben gekommen,
und da war der Kaplan dort, und das war ganz entsetzlich: der hat den Rosenkranz

weggeworfen, das Kruzifix weggeworfen, hat geschrien - alles mögliche
- und auf einmal sei er ganz ruhig gewesen und hat gesagt: Ihr habt keine
Ahnung, was der Satan mit mir gemacht hat. Das war alles wie Feuer, was ich
in die Hände bekommen habe.»

Der Sterbefall wird auf die Zeit vor dem Ersten Weltkrieg datiert.
Jahrzehnte später erlebt der Pfarrer selbst etwas Ähnliches :

«Ich hab nur einen einzigen Fall erlebt, das war ein Theater in dem Haus
jedesmal, wenn man versehen (die Sakramente gebracht) hat. Und der Mann
ist dann zum Sterben gekommen, und wir waren dort - also die Schwester und
ich - und auf einmal hats ein Gerappel gegeben. Der Mann hatte plötzlich vor
irgendetwas wahnsinnige Angst. Und ich hab gesagt: Um Gottes Wille - was
ischt denn mit dir los Schau, das ischt doch alles vom Herrn, du hascht doch alles
Gute gemacht... die Versöhnung (durch die Beichte und den Sakramentenempfang)

und der Herrgott nimmt dich sicher gut auf, hab nicht die Angst und
die Furcht vorm Sterben - Auf einmal ischt er ganz ruhig geworden und ganz
schön ruhig gestorben.»



44 Ebermut Rudolph

Kommentar des Informanten:
«Er hatte Angstgefühle, als ob eine satanische Macht ihn noch einmal abbringen

wollte - das sind die letzten Momente für den Satan, wenn er einen Menschen
nochmals packen kann. Und der versuchts ja bis zum Schluss, oder? - Und diesen

Mann hat er jedenfalls noch einmal so geplagt!»

Besessenheitsanaloge Zustände im Zusammenhang mit dem schweren

Tod von Schwarzmagiern und Teufelsbündnern werden häufig
erwähnt. Auch wenn im Einzelfall schwer kontrollierbar, treten doch
immer wieder dieselben Phänomene und Verhaltensweisen auf oder
werden wenigstens berichtet, so dass die Ähnlichkeit der Strukturen
des Geschehensablaufes den 'wahren Kern' wohl der meisten dieser
Berichte wahrscheinlich werden lässt. Die Fülle des Materials lässt

Sigmund Freuds These von der Analogie früherer Besessenheiten zu
unseren heutigen Neurosen fragwürdig erscheinen. Nicht bestritten
werden soll hingegen, dass sich aus Angstneurosen möglicherweise
Besessenheiten entwickeln können17, dass neurotische Persönlichkeiten

leichter infizierbar sein dürften als in sich gefestigte, und dass

Besessenheiten durch Massenpsychosen induziert werden können, wie
es das berühmte Beispiel von Loudon im Frankreich des 17.
Jahrhunderts bewies18.

V

Das nachtodliche Schicksal von Schwar^niagiern und Teufelsbündnern

Dass Schwarzmagier einen schweren Tod haben, gilt für den
Volksglauben wohl des gesamten deutschen Sprachgebietes noch immer als

ausgemachte Sache. Auch diejenigen, die einem solchen den letzten
Beistand leisten, bleiben von seinen Angstzuständen nicht unberührt.
So weiss die Sage zu berichten, ein Geistlicher, der in dem Ostallgäuer
Dorf Bodelsberg am Sterbebett eines Blutsverschriebenen gewesen sei,
habe anschliessend in die Wirtschaft müssen, um sich bei einem
Schnaps zu erholen. In Obergünzburg soll zu Beginn der zwanziger
Jahre eine Frau im dortigen Krankenhaus im Sterben gelegen haben.
Die sie betreuende Ordensfrau aber sei jede Nacht vor Angst
durchgeschwitzt bei einer ihr befreundeten Familie erschienen, um sich die

17 Fraglich ist, ob man hier statt von einer 'Besessenheit' (possessio
Inbesitznahme des Wesenskernes des Besessenen) nicht besser von einer 'Umses-
senheit' (circumsessio schwerwiegenden 'dämonischen' Gefährdung) der betr.
Person sprechen sollte. Zum Terminus aus der Sicht des Rituale Romanum
vgl. P. Adolf Rodewyk, S.J., Die dämonische Besessenheit in der Sicht des
Rituale Romanum (Aschaffenburg 1963) 209.

18 Vgl. K. Baschwitz, Hexen und Hexenprozesse (München 1963) 1644.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 45

Kleider zu wechseln. Die sterbende Frau habe jede Nacht den Teufel
gesehen und die ihr bei der Letzten Ölung verabreichte Hostie wieder
ausgespien.

Nach ihrem Tod aber sei die Frau 'schwarzblau' gewesen. Die
Verfärbung der Leiche wird sehr häufig berichtet, so dass auch hier ein
wahrer Kern sehr wohl zu vermuten ist, zumal auch von medizinischer
Seite auf die Möglichkeit einer Entstehung von Leberkrebs infolge
von magischer Betätigung hingewiesen wird19. Anderseits ist doch

grosse Vorsicht in bezug auf den Einzelfall geboten. Gerade wenn
bei Schwarzmagiern die Dunkelfärbung des Leichnams häufiger
vorkommen sollte als bei anderen Menschen - und die Dunkelfärbung
ist ja tatsächlich ein Indiz für Leberkrebs oder kann es wenigstens
sein, - scheint die Versuchung für den Erzähler nicht gering, einmal
in der Verfärbung der Leiche bereits den Beweis für schwarzmagische
Betätigung zu sehen, zum anderen aber, dem der schwarzmagischen
Betätigung Verdächtigten - um den Beweis zu erbringen - die

Dunkelfärbung seiner Leiche nachträglich anzudichten. Hier böte
sich ein wichtiges Forschungsgebiet für medizinisch wie parapsychologisch

gleichermassen Interessierte an.

Spukhafte Vorgänge auch nach dem Ableben eines Teufelsbünd-

ners, wie Veränderungen des Wetters, unerklärliche Verrückungen
seines Sarges usw. werden noch immer erzählt, datieren zumeist
allerdings aus der Zeit vor dem Ersten oder doch zumindest dem Zweiten
Weltkrieg, sind daher für uns kaum noch nachprüfbar. Johannes
Mayr, der im März 1974 im Alter von 87 Jahren in Rieder bei Markt-
oberdorf/Allgäu verstorbene Bauernvisionär und Seelenschauer, will
zwei Teufelsbeschwörer (die er mit Teufelsbündnern gleichsetzt)
selbst noch gekannt haben, diese seien aber schon gestorben:

«Ja, ja, die sein gestorbe, die hat mer überhaupt nicht mehr gefunde. Die
sind verschwunde. Da hets geheisse: Die hat der Teufel geholt!»

Der als Hexenbanner bekannte Bauer Andreas K. aus A. im
nördlichen Allgäu, der selbst die Leichen von Blutverschriebenen gesehen
haben will («die kann man kaum ansehen, die werden ganz schwarz»),
will Augenzeuge des Todeskampfes eines Schwarzmagiers gewesen
sein, der sich über eine ganze Woche hingezogen habe. Wer sich mit
seinem Blut dem Teufel verschrieben habe, der sei «kaum wieder
loszubekommen». Diese Leute gingen häufig zur Messe und
Kommunion, «um sich zu tarnen», das habe aber keinen Wert für sie,
zumal sie ihre Verschreibung bei der Beichte verschwiegen.

10 S. unter Wilhelm Bitter, Wunder und Magie in der Heilkunde, Kindler-
Taschenbücher, München o.J.



46 Ebermut Rudolph

Der häufige Kirchgang der Schwarzmagier wird allerorten noch
heute erwähnt, jedoch verschieden gedeutet, häufig als 'Tarnung' wie
hier, nicht weniger oft aber als Akt der Verzweiflung, um doch noch
dem 'Teufel' zu entrinnen. Auch hier muss einschränkend kommentiert

werden, dass im Falle einer Verdächtigung, handle es sich nun
um den Teufelsbund oder um Hexerei oder beides, es ziemlich gleichgültig

ist, wie sich der Verdächtigte verhält: Geht er in die Kirche,
so eben um sich zu 'tarnen' oder um dem Satansbund zu entkommen.
Geht er nicht, so weil er dem christlichen Glauben abgeschworen hat.
Das sehen die Kritiker des neuzeitlichen Hexenwahns im Gefolge der
Arbeit von Johann Kruse20 im allgemeinen durchaus richtig, nur
scheint der Rückschluss auf angebliche Irrealität von Teufelsbund
und Hexenwesen, so gut auch immer gemeint, doch etwas verfrüht.
Durch den zuvor genannten Informanten erfuhr ich von den etwa
um das Jahr 1967 stattgefundenen Bemühungen einer Schwarz-
magierin in der Nähe von Leutkirch, der es nach zweijährigen
Anstrengungen gelungen sei, sich von ihrem Teufelsbunde freizukaufen,
und zwar durch 30000 DM in bar. So etwas geschehe in aller Stille.
Damals habe eine andere Frau gegen den eben genannten Betrag das

Zauberbuch mitsamt dem Teufelspakt übernommen. Nachprüfen
lässt sich die Geschichte nicht. Aus den seelsorgerlichen Erfahrungen
meiner Amtskollegen, besonders auch der katholischen, weiss ich,
dass solche Vorkommnisse durchaus im Bereich des Möglichen liegen.

Während der in weissmagischen Praktiken erfahrene 'Sympathiedoktor'

(oder sein weibliches Pendant) seine bzw. ihre Kenntnisse
bewusst weiterzugeben suchen, damit noch anderen Menschen nach
dem eigenen Ableben geholfen werden kann, ist der Schwarzmagier

- nach der Volksmeinung - praktisch gezwungen, sich einen Nachfolger

zu suchen. Sonst - hier gehen die Aussagen auseinander -
stirbt er einen schweren Tod, kann vorerst überhaupt nicht sterben
oder - verliert seine Seele unwiderruflich an den Teufel.

Während hinsichtlich des schweren Todes Übereinstimmung
zwischen Volksmeinung und den Erfahrungen der ländlichen Pfarrer und
Seelsorger herrscht, gehen im Blick auf das nachtodliche Schicksal des

Teufelsbündners die Meinungen doch recht weit auseinander. Soviel
wir zu überblicken vermögen, dürfte es wenige Theologen geben,
die die Seele eines Schwarzmagiers auch nach dessen Abrenuntiation
dem Satan gegenüber, d.h. nach vorhandener Reue und abgelegter

20 J. Kruse, Hexen unter uns - Magie und Zauberdenken in unserer Zeit
(Glückstadt 1951).



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 47

Beichte mit anschliessendem Sakramentenempfang als tatsächlich
verloren ansehen würden. Im Volke aber wird vielerorten die - theologisch

anfechtbare - Meinung vertreten, wer einmal dem Teufel mit
seinem eigenen Blute einen Vertrag unterschrieben habe, der sei kaum
noch zu retten, auch durch die Beichte nicht. Gespalten aber ist die
Meinung in bezug auf die Konsequenz der Übergabe des Teufelspaktes

(mitsamt zugehörigem Zauberbuch) an einen Nachfolger. In
der Tat scheinen die Schrecken des Sterbevorgangs dadurch abgemildert

zu werden, und man hört kaum, dass sich der Teufel dann noch
blicken lasse. Gibt sich - wir fragen und argumentieren bewusst auf
der Erlebnisebene unserer Informanten - der Teufel aber damit
zufrieden, dass er statt der einen ihm bereits sicher gewesenen Seele nun
eine andere erhalten soll, und zwar in relativ später Zukunft Manche
meinen das, viele aber bezweifeln es mit dem überzeugenden Argument,

dass es dem Satan ja nur darum gehen könne, statt der einen

nun zwei Seelen zu bekommen, nicht aber, sich und seine von ihm
aus berechtigt erscheinenden Interessen auf die lange Bank schieben

zu lassen. Gelegentlich hört man die Meinung, wenn jemand einem
Sterbenden, um ihm zu helfen, 'das Buch' (und damit die 'schwarze

Kunst') abgenommen habe, ohne dieselbe zu seinen Gunsten zu
verwenden, er dann doch noch den Teufelspakt rückgängig machen
könne.

VI

Authentische Fälle

Im folgenden seien einige Berichte wiedergegeben von Teufelspakten

und Blutverschreibungen, die mir aus einigermassen
glaubwürdiger Quelle überliefert sind.

1. Die Ablösung des Teufelsb/indes

Berichterstatter ist ein Amtskollege des Verfassers, Jg. ca. 1910,
der während der sechziger Jahre als Seelsorger in einem
Nervenkrankenhaus tätig gewesen war. Dort hatte er mit einer Frau zu tun
gehabt, der die Psychiater nicht zu helfen vermochten. Die seelsorgerliche

Aussprache ergab, dass diese Frau einem Zirkel angehört hatte

(hierzulande auch 'Kreis' oder 'Clique' genannt), dessen Angehörige
sich sämtlich mit ihrem Blute dem Satan verschrieben und
nacheinander - soweit erinnerlich - durch Selbstmord oder einen anderen
unnatürlichen Tod geendet hatten. Jene Frau war als einzige am
Leben geblieben und nun ins Nervenkrankenhaus eingeliefert wor-



48 Ebermut Rudolph

den. Mein Bekannter liess sich die noch vorhandene Unterschrift zu

jenem Blutpakt aushändigen und vernichtete sie mit dem Gelöbnis,
etwaige negative Konsequenzen ganz auf sich nehmen zu wollen,
damit jene Frau völlig frei würde.

Die Folgen für meinen Amtskollegen waren verhängnisvoll:
Dieser erlebte einen totalen psychischen Zusammenbruch, litt jahrelang

an schweren Depressionen, die sich bis zu einem Selbstmordzwang

steigerten, um eines Tages als Patient in einer anderen

psychiatrischen Anstalt zu erwachen. Erst nach Jahren konnte er
seinen Dienst voll wieder aufnehmen. Ich enthalte mich bewusst einer

Wertung jenes Vorganges, zumal es sich bei meinem Berichterstatter

um einen sensiblen Menschentypus handelt. Bestätigt werden durch
seine Schilderungen immerhin die vielfachen Hinweise aufdie Gefahren
bestimmter okkulter Betätigungen21. Die Frau soll später wieder frei
von ihrer 'dämonischen Behaftung' geworden sein.

2. Besessenheit als Folge des Tenfelspaktes

Berichterstatter ist Pater Dr. Benedikt Zöllig, Jg. 1900, aus dem

Kapuzinerkloster in Zug in der Schweiz, der 1936 durch den damaligen

Bischof von Freiburg im Uechtland als Assistent eines anderen
Paters mit der Untersuchung eines Besessenheitsfalles beauftragt worden

war. Die doppelte Besessenheitsprobe - Verabreichung von wenigen

Tropfen Weihwasser in anderen Getränken sowie das stille Murmeln

des Exorzismus und die Beobachtung der Wirkung an der besessenen

Person, einer jungen Welschschweizerin, zeitigt ein positives
Ergebnis. Es kommt zu einer ganzen Reihe paranormaler Phänomene.
Ein Dämon 'Nimrod' stellt sich vor. Der als Exorzist tätige Pater

Spiritualis des Hauses, in dem jenes Mädchen untergebracht war,
bekommt einen Herzkrampf. Der Dämon verspottet den mir bekannten

Pater Benedikt wegen seiner angeblich zu grossen Schuhe - da

er keine ungebeichteten Sünden habe, müsse der Dämon sich an diesen

schadlos halten. Verspottet als <gute, liebe Doktoren und Arzte»,
die ihm nichts zuleide täten, werden auch die Fachmediziner einer

psychiatrischen Heilanstalt, die ihre Therapieversuche nach
sechswöchigen Bemühungen als gescheitert aufgeben mussten. Ich besitze
den gesamten Bericht des Schweizer Exorzisten auf Tonband, halte
ihn aber trotz seiner dramatischen Zuspitzung für unser Thema für
weniger interessant. Wichtig ist hingegen, dass bei jenem Mädchen

21 Ausführliches Material dazu bei K. Koch (wie Anm. 9).



Teufelsbündner im 20. Jahrhttndert 49

zur Zeit, als sie von den beiden Exorzisten besucht wurde - 23mal im
ganzen - eine Blutverschreibung gefunden wurde :

'Satan, ich will dir gehören für immer'

Diese Verschreibung war quittiert :

'Ja, ich behalte dich für immer : Satan Nimtod'

Letzteres war der Name des das Mädchen quälenden 'Dämons'.
Die Besessene wurde völlig befreit von jener dämonischen Behaftung
und heiratete jenen Protokollanten, der während der Exorzismen
anwesend war. Ihr Mann trägt den Doktortitel. Wie bei anderen
ähnlich gelagerten Fällen stammte jene junge Schweizerin aus familiär
schwierigen Verhältnissen und leistete ihre Unterschrift in einer inneren

und äusseren Notsituation. Die genauen Motive lassen sich nicht
mehr klären, nicht unmöglich wäre es, dass hier etwas Ähnliches wie
jener von Freud beschriebene Vaterkomplex mitspielt. Freilich gehen
auch hier die Begleiterscheinungen paranormaler Art weit über das

bei Neurosen Übliche hinaus.

3. Der Teufelspakt aus magisch orientiertem Machtstreben

Anklänge an 'faustisches' Streben freilich primitiv-magisch
orientierter Art lässt folgender Bericht erkennen, den ich einem jetzt bereits

pensionierten Amtskollegen aus Oberfranken, Jg. 1890, verdanke. Er
verdankt sein Wissen einem Bericht der Frau des heute noch lebenden
Teufelsbündners :

«Da kenn ich einen Mann, der atich öfter Zatiberei getrieben hat. Er ist in
die Kirche gegangen. Und nach der Kirche ist er dann heimgegangen und hat
daheim seine Zauberbücher gelesen und seine Zaubersprüche angewendet. Der
hat sich mit der Zauberei abgegeben und wusste nun irgendwie nicht mehr weiter.
Nun ist er nachts aufgewacht, und da ist aus der Wand heraus eine Hand gekommen,

hat ihm ein Blatt Papier hingehalten und einen Federhalter, dann hat ihm
die Hand einen Schnitt gemacht in den Unterarm, dass Blut rausgelaufen ist
und hat die Feder eingetunkt. Und dann musste er dieses Schriftstück unterschreiben.

Mit seinem Blut. Und da ist draufgestanden, dass der Satan ihm zu Hilfe
kommt und ihn unterstützt in allen seinen Dingen, die er da in seinem Namen
macht. So etwas habe ich nur einmal in meiner Gemeinde erlebt...»

Auch die Nachkommen solcher Teufelsbündner erleben nach Aussage

meines Gewährsmannes, die sich in diesem Punkt mit den

Darstellungen Kurt Kochs zu decken scheint, zuweilen bis ins dritte Glied
hinein furchtbare Anfechtungen, wenn sie sich nicht ganz zu Jesus
bekehrten. Erst im vierten Gliede hörten die Attacken des Bösen dann
für gewöhnlich auf.



jo Ebermut Rudolph

4. Der Teufelspakt aus Solidarität

Nicht selten begegnet man dem Motiv, dass eine Gruppe von
Leuten, oft jungen, sich dem Teufel verschreibt aus purer Neugier,
nur um zu sehen, was dabei herauskomme. So erzählte mir der im
Februar 1975 im Alter von 83 Jahren weit über die Grenzen Bayerns
hinaus bekannt gewesene Bauernheiler Johannes Forster in Kaufering
bei Landsberg von einem Mädchen Kreszentia, Jg. 1945, das sich im
Alter von 19 Jahren in der Wirtschaft ihrer Eltern im westlichen
Allgäu 'verschrieben' habe. Ein Kemptener Psychiater habe sie mit
seinen Elektroschocks nicht zu heilen vermocht, durch seine, Forsters,
Gebete sei sie wieder frei geworden:

«Die Filtern haben eine Gastwirtschaft gehabt, den 'Alpenblick', Lind da

waren einmal ein paar junge Kerle da, die haben gesagt: Du, Kreszenz, da muss
jedes unterschreibe, und du auch! Und so ein Kerl, der hat sich hingemacht,
das hat sie ganz gut gemerkt, wo er mal ein bissei so ncigschtochc hat. Fiat cr
ein Blut gehabt. Und hat ihr seinen Schreiber gebe, und sie hat unterschriebe
mit ihrem eigenen Blut. Und hats halt leide müsse: Sie war ja oft sieben, acht
Stunden im Wald, wenn sie der Satan geholt hat, und hat nicht wegkönne, und
nix. Die ischt ja heimkomme, dass cs tropft hat, grad im November oft, die
Nächte da! Die ist ganz einfach spurlos verschwunde, kein Mensch hats gesehc,
wo sie hin ischt. Kein Nachbar - garniemand. Da hat sie gesagt: Der reit mit
mir die ganze Nacht im Wald umeinand. Ich möcht heim... und kann nit heim
und darf nicht heim. Das ischt einmal von einem Nachmittag ein Uhr bis zum
anderen Tag neun Uhr ischt es komme...»

Der Fall schien mir der Nachprüfung wert, und so erschien ich
eines Tages bei den Eltern der jungen Dame, die inzwischen ihre
Gastwirtschaft aufgegeben hatten. Die Mutter ist heute 73 Jahre alt
und versuchte mir gegenüber die ganze Angelegenheit so weit wie
möglich herunterzuspielen. Das mit der 'Blutverschreibung' habe ihre
Tochter im Fieber geträumt, die Sache mit den 'Waldexkursionen'
wurde abgeleugnet, ihre Tochter sei krank gewesen und habe zu jener
Zeit im Bett gelegen. Mit dem Vorsatz, in Zukunft noch vorsichtiger
zu sein in bezug auf meine Informanten, die offensichtlich gelegentlich
doch 'Gespenstergeschichten' erfanden oder leichtgläubig
weitererzählten, war ich gerade dabei, das Haus wieder zu verlassen, als der
Vater jenes Mädchens eintraf. Dieser erwies sich als weniger zurückhaltend

und bestätigte mir in allen Einzelheiten den oben wiedergegebenen

Bericht von Johann Forster, so dass ich ein zweites Mal meine
Meinung ändern musste. Merkwürdige Erlebnisse im Zusammenhang
mit jenen an eine Besessenheit anklingenden Zuständen der Tochter
hatten tatsächlich stattgefunden:

1. Mehrmals sei das Mädchen ohne eigenes Zutun in ihrem Bett auf- Lind
niedergewippt worden, und zwar 30 bis 40 cm hoch.



Teufelsbündner im 20. Jahrhundert 51

2. 3~4mal sci sie die ganze Nacht hindurch durch den Wald geirrt, ohne sich
dabei irgendeine Erkältung zuzuziehen, obwohl sie nur mit ihrem Nachthemd
bekleidet gewesen sei und einmal am Morgen Schnee in ihren Haaren gehabt
habe.

3. Das Mädchen sei in der Dunkelheit aus ihrem Schlafzimmerfenster im ersten
Stock heruntergesprungen, ohne sich dabei den Fuss zu verstauchen (der
Fenstersims war ca. 4,00-4,20 m hoch). Kommentar des Vaters: 'Da muss es
einem doch die Haxen abreissen'.

4. Um weiteres Unheil zu verhindern, verlegte man die Tochter ins Erdgeschoss.
Dort aber «schoss sie wie im Flechtsprung durch die Fensterscheibe hinaus».
Das Fenster war total zerstört und wurde daraufhin von aussen verschraubt,
um eine Wiederholung zu verhindern. Das Mädchen aber habe keinen einzigen
Schnitt am ganzen Körper gehabt.

Neben dem 'Teufel' als Ursache jener merkwürdigen Zustände lässt
der Vater auch 'Hypnose' als Möglichkeit gelten. In bezug auf die
angebliche Blutverschreibung nimmt Vater W. eine vermittelnde
Position ein und erklärt, die Tochter habe es so gesagt:

«Es würde mich selbst interessieren, noch einmal etwas zu erfahren über diese
Sache, aber ich möchte sie heute nicht noch einmal danach fragen!»

Da auch ich gebeten wurde, der Sache nicht weiter nachzugehen,
bleibt nichts anderes übrig, als die Vorstellung als solche zu notieren,
dass junge Leute sich gegenseitig zu Blutverschreibungen animieren.
Sie ist relativ weit verbreitet.

5. Das abgelehnte Angebot

Landwirt Johannes P., Jg. 1907, hat seinen Hof im östlichen
Württemberg und gelobte sich in den dreissiger Jahren, obwohl anfänglich
HJ-Führer, der Mutter Gottes an. Er ist seither mit besonderen
Heilkräften ausgestattet, die er als Gebetserhörungen versteht. Auch er
weiss von merkwürdigen Anfechtungen zu berichten :

« Da wo ich angefange hab den Leuten zu helfe, da ham mich die dämonische
Kräfte einfach soweit bringe wolle, dass ich wieder zurückgang, dass ich einfach
nicht gege sie losgeh! Da isch einmal sogar der Teufel komme, am hellichte Tag
- gekleidet war der wie ein feiner Flerr - und hat mir eine ganze Fland voll
Hundertmerkscheine wolle gebe. Flab ich gesagt: Komm verschwinde! Du
gascht! »

Johannes P. ist ein starkleibiger Herr mit hellen Kinderaugen. Sein

grosser Hof ist bestens bewirtschaftet. Den Eindruck eines verschrobenen

Spintisierers macht er nicht.
Etwas Ähnliches erlebte Frau Emilie R., eine Heilerin aus F. am

Bodensee. In ihrem Fall bietet der Teufel keine Geldscheine für die

Aufgabe einer gegen seinesgleichen gerichteten religiösen Aktivität,
sondern versucht, einen momentanen finanziellen Engpass zu einem

Blutpakt auszunützen: Die Informantin ist etwa Jg. 1915, stammt aus



5 2 Ebermut Rudolph

dem nördlichen Schwarzwald und hat einen Russlanddeutschen geheiratet,

der als Metallarbeiter in einer Fabrik beschäftigt ist und von
seiner ländlichen Heimat her viel Verständnis für übersinnliche Dingeo
mitbringt. Frau R. hat nicht nur ein erstaunliches Spektrum an
paranormalen Merkwürdigkeiten bis hin zu sehr handfesten dämonischen

Spukgeschichten weiterzugeben, sie versteht es auch ausgezeichnet,
ihre Erfahrungen entsprechend zu artikulieren. Sie erwies sich als eine
meiner besten Erzählerinnen:

«Das war im Jahr 1954. Wir hatten Geldnot. Wir hatten uns eine Wirtschaft
gekauft und hatten uns 'verkauft'. Es war also ein Verlustgeschäft. Wir haben
fest gearbeitet, mein Mann und ich. Wir haben beide gebetet. Und mit Gottes
Hilfe gings immer, schrittweise aufwärts. Auf alle Fälle hab ich wieder das

ganze Geld ausbezahlt und ich hatte keinen Pfennig daheim. Na ja, cs kommt,
der Herrgott hilft. Ich bin in mein Bett gegangen, ich habe gebetet und bin leicht
eingeschlafen. Kaum bin ich so in leichtem Schlaf, seh ich, so auf einer Anhöhe,
drei Leichenwagen. Und aus jedem Leichenwagen wird ein schwarzer Sarg
gezogen. Ich seh es. Und sag: Für die muss ich alle beten. Die sind alle 'unten',
die haben keine Ruhe. Und wie ich das so sag, da steht, so zwei Meter von mir
weg, ein Mann und schaut mich an. Meine Blicke gehen zu ihm. Er kommt langsam

zu mir her. Und sagt: Komm, gib mir deine rechte Hand! Du kriegst Geld
von mir. Sag ich: Was? Nein! Nie! - Komm, s'tut nit weh. Bloss drei Tröpfle
Blut. Bloss drei Tröpfle Blut! Tat nit weh. Diese Woche hascht du noch so viel Geld.
Dass du die reichste sein kannst von F. Ich schau ihn an, ich sch ihn, ich mach 'n
Satz gegen ihn. Und sag: Nein, lieber will ich Rettich esse vom Mischthaufe!
Von dir nehm ich kein Geld!»

Erklärung: «Mein Schutzengel hat mir sofort gezeigt, mit wem ichs zu tun
hab »

«Und er verschwindet. Mit drohendem Blick. Er ischt weg...»

Lässt sich der Realitätsgehalt dieses Erlebnisses auch nicht genau
bestimmen, da es sich auch um eine Halluzination im Halbschlaf
gehandelt haben könnte, so hatte meine Informantin doch noch ein
anderes, sehr viel handgreiflicheres Erlebnis, das im folgenden
wiedergegeben werden soll.

6. Die Rettung eines Blutverschriebenen

«Das war im Jahr 64. Da kam ein Mann zu mir: gross, stattlich. Und wie er
vor mir steht, sag ich: Was habet Sie gemacht? In was habet Sie gelesen? Da
sagt er: Ich will ganz ehrlich sein. Aus Neugierde bin ich reingefloge und ich
bin verschriebe. Da sag ich: Und was wollet Sie dann von mir? Sie wisse doch
wo Sie hingehören? Da sagt cr: Ja, wochenlang bet ich schon in einer Marien-
kapell um Rettung. Ich will retour! Ich will retour! Ich will nicht bei ihm bleibe!
Helfe Sie mir! Helfe Sie mir! Ich werd jeden Tag durchsägt22, lebendig durch-

22 Wünsche (wie Anm. 3) berichtet von einer Sagemühle bei Loffenau/
Württemberg, wo der Tetifel ihm verfallene Menschen 'zersägen' möchte. Gott
abet schliesst mit ihm einen Vertrag, dass der Teufel das Wasser für seine Mühle
in Säcken den Berg herauftragen muss, wobei es immer wieder Pannen gibt.
Interessant ist, dass das Motiv des 'Zersägens' im südwestdeutschen Raum
offensichtlich Tradition hat.



Tcufelsbündncr im 20. Jahrhundert 5 3

sägt. Ich hab Schmerz, ich kann mir nicht mehr helfe und doch sieht mer keine
Wunde, ich hab rasende Schmerze!

Er hat mich erbarmt. Ei,r hat mich erbarmt. Und weil cr gesagt hat: er hat
zur Mutter Gottes gefleht - und das stimmt - da hab ich gesagt: Komme
Sie her, lasse Sie mich mal 's Kreuz auflege, da hab ich mit meine Hand drüber
gefahren (Informantin betätigt sich auch als Magnetopathin), cr wurde immer
an die Rippen durchsägt. Ich hab ihm die Schmerze runtergenomme. Dann habe
ich ihms Christi Kreuz gegebe und hab gesagt: Sie müsse jetzt dreimal täglich
das Gebet mache. Knicend, mit geweihte Kerze, andächtig, ganz andächtig,
sonst schaffe mir das nicht. Und sie komme mir - das war an einem Mittwoch, wo
er da war - Sie komme mir an einem Freitag wieder. Am Freitag, spätestens
10 Uhr müsse Sie da sein. Später dürfe Sie net komme. Um 11 Uhr müsse Sie
's Haus verlasse habe.

Er kam am Freitag prompt. Um 10 Uhr war er schon da. Ich sag: Komme Sie
rein - hoffentlich hat Ihnen der Satan nichts getan. Da sagte er: Bis jetzt noch
nicht. Er hat nicht verstände meine Worte, weil - in der Nacht ischt cr gekomme,
Sie wisset wen ich mein: Und hat gesagt zll mir: Was hascht du gemacht? Was
hascht Dll gemacht? Du hascht mir die Seel weggenommc. Na - han ich gesagt:
Die Seel ghört dem Herrgott, die gehört nit dir. - Die hat mir gehört! Die war
schon mein! - Na - han i gsagt: Dir gehört nur s'Verschwinde! Hau ab! Flau
ab! Aber schnell - und hielt ihms Kreuz entgege. Er sagt: Aber, das büscht
du mir! Dreimal: Aber das büscht Du mir! Das wirscht Du mir busse!

Tch hab gedacht: Ja, des glaub i, dass i büss - ich hab auch gebüsst. Gut, der
Mann war da um 10 Uhr, ich hab ihn reingnomme, ich hab ihm die Hände
aufglegt, ich hab ihms Kreuz aufglegt. Er sagt: Von der Stund an werd ich nicht
mehr dtirchsägt. Na, sag ich, das ischt ja schön, er ging voller Freude fort und
voller Dank. Na - sagt er: Hoffentlich passiert Ihnen nix! Na - hab ich gesagt:
Wolle mirs hoffe. Ich hab schon gewusst, dass es anders kommt: Mittags um
2 Uhr hab ich Stiche gekriegt in meinem Fuss. Und in die Sohle, und seither
gesundet mei Fuss gar nimmer. Das sind die furchtbare Satansstich...»

Die Plagen, mit denen unsere Informantin sich seither verfolgt sieht,

mögen für den Psychotherapeuten von Interesse sein. Für uns wichtig

ist, was jener Blutverschriebene, Angestellter einer oberschwäbischen

Behörde, der sich auf jenes Abenteuer einliess, um sich beruflichen

Erfolg garantieren zu lassen, über die Begleitumstände des

Teufelspaktes zu berichten weiss:

«Der hat mir damals erzählt: Wenn der in eine Wirtschaft komme ischt, dann
komme gleich 6, 7, 8, 10 Stück auf ihn zu (masslose Übertreibung, die wohl nur
der Kritiklosigkeit meiner Informantin zuzuschreiben ist), und sagen: Du machst
ja das Gleiche wie mir. Aber du treibscht es nit richtig. Des muscht Du noch
ganz anders mache. Er ischt aus seiner Wohnung ausgezogc, ischt in eine andere
Wohnung eingezoge, Lind da hats die Hatisfrau genauso gemacht und hat gsagt
Dll bischt ja der Gleiche wie ich. Und dann ischt die krank geworde. Und dann
hat seine Frau die Hausfrau gepflegt. Und er kam zu ihr runter, da hat sie gesagt:
Heut nacht habe sie mich hole wolle, aber ich bin net mitgegange, bin ich nochmal

davon komme. Heut in em Johr, muss i schterbe. Und s'Jahr drauf is sie
geschtorbe. Und da hat ihn des Graue gepackt was ihm blüht. Und da ischt er
dann zur Besinnung gekomme. Und die Mutter Gottes hat des Blut retour
gholt von der Hölle (gemeint: auf ihr Gebet hin). Durch des hat a Luzifer gesagt:
Nix ärgert mi so, als wann du das Gebet gibscht und die Seel hat mir gehört,



54 Ebermut Rudolph

net, und da hab i gsagt: Dir gehört garnix, die Seel gehört dem Heiland. Und
er hats ihm freigebe müsse. Und des war auch der Grund für meine schwere
Leiden».

Fazit: «Jetzt ischt er total befreit. Jetzt ischt cr ordentlich. Nie mehr geht der
Mann retour. Der Mann isch gerettet!»

VII

Rückblick

Abseits der Hauptstrassen des Weltgeschehens, aber nicht abseits

unseres Alltags, haben sich mythologische Exklaven des mittelalterlichen

Weltbildes erhalten, welches offensichtlich bei einer dafür
günstigen Bewusstseinshaltung jederzeit zu neuem Leben erweckt werden
kann. Da es uns in erster Linie um den Teufelsbund und die
Blutverschreibung geht, wurden Experimente mit Zauberbüchern, die in
weiterem Sinne auch zum Thema gehört hätten und gelegentlich in

merkwürdigen Spukerscheinungen resultieren, bewusst ausgeklammert.

Des Merkwürdigen ist auch so genug. Freuds mehrfach
erwähnte Neurosentheorie gibt keine tragfähige Basis ab für die Fülle
der Erfahrungen auf diesem Gebiet, weder was ihre Voraussetzungen
noch was ihre Begleitumstände betrifft. Zu ihrer Analyse müssen auch

Parapsychologie, Tiefenpsychologie sowie Religionsgeschichte und
nicht zuletzt Theologie herangezogen werden. Dabei steht zu vermuten,

dass vorläufig ein unerklärbarer Rest bleiben wird. Kann der

'Teufel', der heute noch immer nicht von der Bildfläche verschwunden

ist, wohl auch kaum als genuiner Widerpart Gottes, wie ihn die
Bibel verkündet, angesehen werden, so repräsentiert die Vielzahl der
als dämonisch verstandenen Erscheinungen doch das widergöttliche,
den Menschen seines Menschseins beraubende Prinzip in freilich sehr

farbigen Ausprägungen. Dass das Böse als solches existiert, wird man
schwerlich in Zweifel ziehen können. Woher es kommt und woher
seine Repräsentanten ihre 'Substanz', ihre äusseren Formen beziehen,
das sind Fragen, die, wenn überhaupt, dann wohl am besten auf
philosophischer, theologischer und religionsgeschichtlicher Ebene zu
klären wären23.

23 Einen ausführlichen Überblick über mythologische, religionsgeschichtliche
sowie erzähltechnischc Hintergründe von 'Teufelsmärchen und Teufcls-

sagen' gibt Lutz Röhrich in dem aus einer Tutzinger Akademietagung entstandenen

Sammelband 'Sagen unii ihre Deutung' (Göttingen 1965).


	Teufelsbündner im 20. Jahrhundert : Hintergründe und Folgeerscheinungen sogenannter "Blutverschreibungen"

