Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 72 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Teufelsbindner im 20. Jahrhundert : Hintergriinde und
Folgeerscheinungen sogenannter "Blutverschreibungen”

Autor: Rudolph, Ebermut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

33

Teufelsbiindner im 2o. Jahrhundert

Hintergrinde und Folgeerscheinungen sogenannter «Blutverschreibungen»

Von Ebermut Rudolph

1. Einleitung

Des Dichters Eugen Roth bekannter Reim: «Blut (sei) zwar ein
besondrer Saft — doch hat auch Tinte thre Kraft» spiegelt ein Stiick
Weltanschauung des ‘aufgeklirten’ Menschen wieder, dem magische
Briuche aus Urviterzeiten lediglich ein mitleidiges Licheln abzuge-
winnen vermogen, der in diesen ein Stiick atavistischer Reminiszenz
an vergangene Menschheitsepochen zu sehen vermag und nicht mehr.
Lebensbiinde mit Blut zu besiegeln war vielen Kulturen, wenn nicht
den meisten iiberhaupt bekannt. Das Alte Testament vertritt die Auf-
fassung, dass sich im Blute eines lebenden Wesens dessen Lebens-
prinzip verkorpere — in der Umgangssprache heute wiirde man sagen:
‘Seele’ — obwohl dieser Terminus mehr als vage ist und die verschie-
densten Vorstellungsgehalte zu umschliessen vermag. Die Idee als
solche mag auf empirischer Beobachtung beruht haben: Fliesst das
Blut aus dem Korper, entschwindet zuerst das Bewusstsein und spiter
das Leben selbst. Blut und Leben stehen also zumindest in engem
Zusammenhang?.

Die Sitte, einen Blutbund zu schliessen, ist auch heute noch nicht
ausgestorben. Psychologen wissen davon zu berichten, wie sich Men-
schen, die einander sehr nahe stehen, gelegentlich einem fast trieb-
haften Verlangen ausgesetzt sehen, das Blut des einen mit dem des
anderen zu vermischen, um einen Bund zu begriinden, der tiefer wur-
zelt als die geschlechtliche Vereinigung. Mit dem Austausch mensch-
lichen Blutes wird dabei ein gegenseitiges Verfallensein auf Lebenszeit
dokumentiert.

Diese beiden Komponenten: die Vorstellung vom Blut als Unter-
pfand fir menschliches Sein schlechthin wie der Brauch, dasselbe
stellvertretend von sich zu geben als Garantie einer unwiderruflich
gedachten Zugehorigkeit, haben seit der Antike zumindest, doch
wahrscheinlich schon viel frither den rein menschlichen Bereich trans-
zendiert und den Geisterpakt — noch urteilen wir wertfrei — im Ge-
folge gehabt.

Unzihlige Volkssagen aus dem deutschen Mittelalter bis hin zur
Neuzeit haben den ‘Bund mit dem Teufel’, dessen tragische Konse-

I Mose V, K. 12, 23; Mose III, K. 17, 11.



34 Ebermut Rudolph

quenzen (fir den menschlichen Vertragspartner) oder gelegentlich
tragikomische Folgen (fir den Didmonenfiirsten) zum Inhalt. Dann
nimlich, wenn sich dieser um die Friichte seines Bemiihens oder den
Lohn seiner geleisteten Arbeit plotzlich geprellt sieht. Die aus dem
7. Jahrhundert iberlieferte Legende von dem kilikischen Teufels-
bindner Theophilos zeigte bereits die wichtigsten Sagenmotive, denen
wir bis in unsere Zeit hinein begegnen: Demiitigung und Zurick-
gesetztsein eines an sich frommseinwollenden Menschen, Nachgeben
der Versuchung, auf theologisch illegitimem Wege ein Defizit an
dusserem Erfolg zu kompensieren, Reue, Busse mit endlicher Begna-
digung des Siinders durch das Dazwischentreten einer heiligen Person,
in diesem Falle der ‘Mutter Gottes’, der Maria2.

Die Fulle mittelaltetlicher Mysterienspiele, deren Eindriicklichkeit,
auf das Gemiit des Beschauers bezogen, nicht hoch genug veran-
schlagt werden kann — wie andererseits das Einsickern vorderorienta-
lischer Magie mogen wesentlich zum geistigen Klima beigetragen
haben, in welchem das Motiv der Teufelsbiindnerei mit der oft zu-
gehorigen Blutverschreibung zu derartiger Fruchtbarkeit empor-
wuchern konnte, von der unsere Volkssagensammlungen bindeweise
Zeugnis abzulegen vermégen. Frithzeitig schon fand das Motiv theo-
logisch Verwendung. Tertullian sieht die Erlésung durch das Blut
Jesus Christi in einem durch dessen Vergiessen erfolgten «Loskauf
von den bosen Geistern»3. Origines meint, Jesus habe gar seine Seele
selbst dem Bosen als Losegeld zu unserer Befreiung tbergebent.
Nach Gregor von Nyssa schnappte der Teufel gar wie ein gieriger
Fisch nach Jesus und verschlang mit dessen Menschheit zugleich die
Gottheits, was ithm freilich auf die Dauer nicht bekommen konnte.

Was alles an Motiven und Charakterziigen, auch dusserem Aussehen
aus dem Mythenbereich der Germanen, von deren Gottern, Riesen
und Naturgeistern auf ‘unseren’ Teufel iibergegangen sein mag, —
man kann es bei Wiinsche® nachlesen, — soll hier nicht niher unter-
sucht sein. Eines steht fest: wir brauchen die alten Germanen nicht zu
bemiithen, um Motive und Begleiterscheinungen des Teufelpaktes zu
verstehen. Allenfalls liefern ihre Sagen uns manches Material zum
besseren Verstindnis des Rahmenwerkes. Der Kern als solcher bleibt
davon nahezu unbertihrt.

2 Handworterbuch d. dt. Aberglaubens, VIII, Sp. 758f.

3 de juga c. 12; vgl. August Wiinsche, Der Sagenkreis vom geprellten Teu-
fel (Leipzig-Wien 1905).

4+ Winsche (wie Anm. 3) 5.

5 Wiinsche (wie Anm. 3) 8.

6 Wiinsche (wie Anm. 3) 10-25.



Teufelsbiindner im 20. Jahthundert 35

I
Das Faustische’ am Teufelsbund

Fir den Ertrag unserer Untersuchung mag es wenig erbringen, zu
ihrer Standortbestimmung aber erscheint es unerldsslich, auf ein
Moment einzugehen, das spitestens seit Goethe auch dem Bewusst-
sein der Allgemeinheit als konstitutiv fiir den Teufelspakt zu erschei-
nen begann, um unter Spengler beinahe zur Ideologie zu entarten —
das ‘Faustische’. Wir verstehen darunter jenes dem forschenden Geist,
der sich im Widerspruch zur Meinung und den Gepflogenheiten seiner
Gesellschaft zu befinden vermag, eigentiimlich-rastlose Bemiihen, mit
bohrender Frage und masslosem Verlangen nicht nur den ‘Dingen
auf den Grund’ zu gehen, sondern jenen archimedischen Punkt irgend-
wo in oder ausserhalb der geschaffenen Welt zu erkunden, von dem
aus man diese aus den Angeln zu heben vermag. Nicht der von Jesus
von Nazareth gepredigte Glaube ist damit gemeint, welcher gleich-
falls — so erwihnt es das uns tberlieferte Bildwort jedenfalls — ‘Berge’
zu versetzen meint, sondern vielmehr jener bereits von Hybris ge-
zeichnete Griff nach den Sternen unter Umgehung der uns als Lebens-
grundlage gegebenen Naturgesetze.

«Zwar weiss ich viel —doch will ich alles wissen»: das ist der Wahl-
spruch jenes Menschen, der die ihm gesetzten Schranken bedenkenlos
Uberspringen zu konnen glaubt und dabei die Konsequenzen nicht
achtet. Humanismus und Renaissance, jene Periode der Emanzipierung
fligge werdenden Wissenschaftsdranges gegentiber der kirchlichen
Ordo mochten dem Drang des ‘Faustischen’ zur hohen Entfaltung
verholfen haben, seine Urspriinge aber liegen tiefer und weiter zurtick:
Das ‘Thr werdet sein wie Gott!’, — von der Schlange gesprochen —
ist Impuls zur Freisetzung menschlicher Hybris, Einladung zum
Unerlaubten und auch Menschenunméglichen, das daher zu seiner
Durchsetzung auch der aussermenschlichen Krifte und Wesenheiten
bedarf. Und hier beginnt die Magie.

Unrichtig wire es nun freilich, Teufelsbiinder im allgemeinen wie
im besonderen durch die Brille des an unseren Klassikern geschulten
Intellektuellen als Menschen mit einer mehr oder weniger ausgeprig-
ten Veranlagung zum ‘Faustischen’ erkennen zu wollen. Der Dr.
Faustus auf der Traditionslinie Marlowe-Goethe reprisentiert wohl
einen ganz bestimmten Typus des Teufelsbiindners, nicht jeder
Teufelsblindner aber ist gleichzeitig ein kleiner ‘Faust’. Oder deut-
licher gesprochen: die allermeisten sind es nicht. Warnt Kretzen-



36 Ebermut Rudolph

bacher? bereits nachdriicklich davor, die von ihm geschilderten
Teufelsbiindner unbesehen als ‘Faustgestalten’ zu katalogisieren («Sie
sind nicht Faust, sind sozusagen erst aut dem Wege zu ihm, dem
Ungebidrdigsten von allen»)8, so ldsst das uns vorliegende rezente
Material uns noch bescheidener werden — von echtem faustischem
Anliegen kaum eine Spur. Kurt Koch beschreibt in seinem bekannten
Werk ‘Seelsorge und Okkultismus’ eine Reihe ihm bekannt geworde-
ner Fille:9 Ein junges Fliichtlingsméddchen, zur Prostituierten gewor-
den und wegen einer Geschlechtskrankheit inhaftiert, ritzt sich in der
Zelle den Finger und schreibt mit ihrem Blut auf ein Stiick Papier
den Vertrag mit dem Teufel, dem sie — gegen ein menschenwiirdigeres
Leben — ihre Seele verpfindet. — Eine andere junge Frau, in ihren
jugendlichen Idealen vom Zusammenbruch des Dritten Reiches zu-
tiefst enttiuscht, tut dasselbe im Zustande tiefster Verzweiflung. —
Ein seelisch Gebrochener bekennt bei der seelsorgerlichen Aussprache
im Rahmen einer Evangelisationswoche, er habe — in einer Zeit
wirtschaftlicher Not, im Jahre 1935 — auf Anraten eines Bekannten
einen Blutsvertrag unterschrieben und dafiir tatsichlich die be-
notigten soo Reichsmark erhalten, unter zahlreichen okkulten Be-
gleiterscheinungen aber seine innere Ruhe verloren. Wihrend seiner
zweieinhalbstiindigen Beichte wurden vier anwesende Ménner, simt-
lich gldubige Christen, von Zeit zu Zeit erschreckt durch ein Klopfen
an die Glasfenster, welche durch einen Holzladen allerdings gegen
direkte menschliche Beriihrung von aussen her abgeschirmt waren.
Ein 17jihriger Junge kommt zu einem evangelistischen Vortrag
mit einem Neuen Testament in der einen und einem schwarzgebun-
denen sog. ‘6. und 7. Buch Moses’ in der anderen Tasche. Unter
einem Bilde Luzifers befindet sich die mit Blut geleistete Unterschrift
des Knaben. Ein Motiv fur seine Tat wird nicht genannt. Als gemein-
sam fir alle vier Fille weiss der Autor zu berichten, «dass alle vier
okkult Behafteten vor der Blutverschreibung keine seelischen Sto-
rungen hatten»'°. Trotz der geleisteten Beichte aber wird keiner der
vier wieder frei von der — wie Koch es nennt — «dimonischen Bin-
dung». Es sind bei den von Koch genannten Beispielen doch sehr
schlichte und rudimentire Motive, die zur Blutverschreibung fiihren,

7 L. Kretzenbacher, Teufelsbiindner und Faustgestalten im Abendlande
(Klagenfurt 1968) 13.

8 Kretzenbacher (wie Anm. 7) 16.

9 Kurt Koch, Seelsorge und Okkultismus (Evangelisationsverlag Berghausen/
Baden; 15. Auflage, 0.].) 132-136.

to Koch (wie Anm. 9) 135.



Teufelsbiindner im 20, Jahrhundert 37

das ‘faustische’ Moment fehlt vollstindig; das Zeitklima scheint ihm
im Jahrhundert der Relativititstheorie wie auch der Atomzertrimme-
rung nicht sonderlich giinstig.

111
Doas neurotische Element

Bevor wir neueres Material besprechen, muss auf eine Arbeit ein-
gegangen werden, welche den Teufelsbund unter psychoanalytischem
Aspekt darzustellen sucht, Sigmund Freuds bekannten Aufsatz tiber
‘Eine Teufelsneurose im siebzehnten Jahrhundert’''. Berichtet wird
uns die Geschichte des Malers Christoph Haitzmann, eines gebiirtigen
Bayern, welcher — verzagt ob seines eigenen kiinstlerischen Unvermo-
gens sowie angesichts seiner ungesicherten wirtschaftlichen Existenz
— sich nach neunmaliger Versuchung dem Teufel verschrieb. Nun
aber hoffte er um seines Seelenheiles willen durch die Gnade der
Mutter Gottes von Mariazell in der Steiermark auf Rettung dadurch,
dass diese den Bosen zwinge, die von ihm mit seinem Blut besiegelte
Verschreibung herauszugeben.

Freud erkennt als Motiv fir jenen ungliickseligen Schritt des
bayrischen Malers, der spiter Klosterbruder werden sollte, dessen
Bediitfnis nach ‘Vaterersatz’. Haitzmann verpflichtet sich nimlich
mit seinem Blut, fiir die ihm zugestandene Lebenszeit dem Satan «sein
leibeigener Sohn» zu sein. Dieser erscheint dem biederen Maler als
«ehrsamer élterer Burgersmann mit braunem Vollbart, in rotem
Mantel, schwarzem Hut, die Rechte auf den Stock gestiitzt, einen
schwarzen Hund neben sich. Spiter wird seine Gestalt immer schrec k-
hafter, man mochte sagen mythologischer: Hérner, Adlerklauen,
Fledermausfligel werden zu ihrer Ausstattung verwendet. Zum
Schluss erscheint er als fliegender Drache»'2. Freud sieht — seiner be-
kannten Anschauung entsprechend — im Vater «also das individuelle
Urbild sowohl Gottes wie des Teufels»!3, eine Vorstellung, zu der
von der Religionsgeschichte her zweifellos manches zu sagen wire,
was hier aber nicht unsere Aufgabe ist. Da Haitzmanns Teufel gele-
gentlich auch weibliche Geschlechtsmerkmale aufweist, nimlich
«grosse, hingende Briiste», die als das «positive Geschlechtszeichen
der Mutter» gedeutet werden, ist fiir den Psychoanalytiker die Ambi-
valenz des Teufelsbildes gegeben.

1 Sigmund Freud, Gesammelte Werke 5. Aufl,, 13. Band (Frankfurt/M,,
1967): ‘Eine Teufels-Neurose im 17. Jahrhundert’.

12 Freud (wie Anm. 11) 330.

13 Freud (wie Anm, 11) 332,



38 Ebermut Rudolph

Freuds abschliessende Deutung: «Auch die tible Lebenslage des
Malers hitte keine Teufelsneurose bei ihm hervorgerufen, wenn aus
seiner Not nicht eine verstirkte Vatersehnsucht erwachsen wire.
Nachdem aber die Melancholie und der Teufel abgetan waren, kam es
bei ihm noch zum Kampf zwischen der libidinésen Lebenslust und
der Einsicht, dass das Interesse der Lebenserhaltung gebieterisch
Verzicht und Askese fordere...» ; die Konsequenz: Haitzmann tritt ins
Kloster ein.

Freud gebiihrt zweifellos Dank dafiir, dass er die neurotischen Ziige
dieses historischen Teufelsbundes klargelegt hat und damit zugleich
den positivistischen Ansatz einer Deutung verldsst, wenn er schreibt:
«Die dimonologische Theorie jener dunklen Zeiten hat gegen alle
somatischen Auffassungen der ‘exakten’ Wissenschaftsperiode Recht
behalten,» und «Die Dimonen sind uns bose, verworfene Wunsche,
Abkommlinge abgewiesener verdringter Triebregungen. Wir lehnen
bloss die Projektion in die dussere Welt ab, welche das Mittelalter mit
diesen seelischen Wesen vornahm; wir lassen sie im Innenleben der
Kranken, wo sie hausen, entstanden sein»'+, Mit dieser Schlussfolge-
rung darf Freud der Zustimmung jenes Zweiges der heutigen para-
psychologischen Forschung sicher sein, det sich der sog. animistischen
Deutung ddmonischer Erscheinungen verpflichtet weiss. Aber die Zu-
verldssigkeit dieser Methode ist nicht vollig unumstritten; der hol-
lindische Parapsychologe Tenhaeff aus Utrecht lisst in seiner umfas-
senden Untersuchung ‘Kontakte mit dem Jenseits’'s auch die Grenzen
der methodologischen Méglichkeiten der animistischen Betrachtungs-
weise deutlich werden.

Fraglich ist dariiberhinaus, ob man Freud zustimmen darf, wenn
dieser feststellt, die «Besessenheiten» (fritherer Zeiten) entsprichen
«unseren Neurosen»'® — zu deren Erklirungen wir, hierin kann man
Freud zweifellos beipflichten, «wieder psychische Michte heran-
zichen». Nicht erklirt wird damit die Tatsache, dass heute ‘Neurosen’
und ‘Besessenheiten’ sehr wohl nebeneinander zu existieren vermogen,
auch wenn zugegeben werden muss, dass sich das zahlenmissige Vet-
hiltnis zwischen beiden vielleicht wie 1000: 1 verhilt. Zudem erschei-
nen uns echte Besessenheiten allein schon wegen ihrer parapsychi-
schen Begleitumstinde als ungleich kompliziertere Gebilde, als es die
tiblichen Neurosen in der Regel zu sein pflegen. Freuds Neigung zum

14 Freud (wie Anm. 11) 317f.

s W.H.C. Tenhaeft, Kontakte mit dem Jenseits? — Der Spiritismus-Report
(Universitas Berlin. Dt. Ausgabe; o.].).

16 Freud (wie Anm. 11) 317.



Teufelsbiindner im zo. Jahrhundert 39

vorschnellen Wechsel von der induktiven Methode zur Deduktion
wird auch an diesem Beispiel deutlich, das fiir sich allein genommen
wohl wichtige Aspekte aufzudecken vermag, aber nicht als Schul-
beispiel genommen werden datf, weder was satanische Besessenheiten
noch was Teufelsbiinde ganz allgemein betrifft. Hier hitte es eines
umfangreicheren Materialschatzes mit kritischen Vergleichen bedurft.
Ziel unserer Arbeit ist es, weitere Beispiele fiir einen solchen bereitzu-
stellen, ohne uns tiefer in das schwierige Gebiet der Psychoanalyse
hineinzubegeben.

v
Der schwere Tod

Leider ist es kaum moglich, weitere derart detailliert wiedergege-
bene Berichte tiber Blutverschreibungen, ihre Motive und Folgen zu
erhalten, wie sie im Falle Haitzmann aus der Hand eines geistlichen
Annalenschreibers vorliegen. In der Regel trigt das verfiighare Mate-
rial den Charakter des Sagenhaften und ist schwer kontrollierbar.
Nun ist es im oberschwibischen Raum, in welchem der Verfasser
seine Forschungen betreibt, ein offenes Geheimnis, dass Blutverschrei-
bungen noch immer gelegentlich vorkommen. Sogenannte ‘Schwarze
Magie’ wird auf jeden Fall noch heute getrieben, aber gerade hier ist
man in der Regel aufs Horensagen angewiesen. Nicht jedem, dem man
vorwitft, er beherrsche die ‘schwarze Kunst’ oder arbeite ‘mit dem
Teufel’, wird nachgesagt, er habe tatsichlich einen férmlichen Teufels-
pakt geschlossen und ihn mit seinem Blut besiegelt. Man lisst hier
durchaus verschiedene Méglichkeiten und Abstufungen im Verhaltnis
des Menschen zu dimonischen Wesen gelten.

Dabei lisst sich durch einen Besuch bei den solcherart Beschuldig-
ten, soweit sie noch am Leben und tberhaupt erreichbar sind, sehr
oft feststellen, dass diese sich zwar mit Geheimwissenschaften befas-
sen, aber im Grunde genau so wenig vom Teufel wissen wollen wie
ihre Verdichtiger. Gerade die Geheimhaltung ihres Wissens, wie auch
die Grenznihe der sogenannten ‘Weissen’ zur ‘Schwarzen’ Magie,
etwa bei dem mit korperlichen Schmerzen verbundenen Diebesbann,
gibt Erklirungsmaoglichkeiten fiur vorschnelle Beschuldigungen zur
Gentige.

Die einigermassen glaubhaften Fille fiir echte Teufelsbiindnerei
sind zumeist von Motiven begleitet, wie sie die Volkssage in grosser
Fille bereithdlt: Wihrend nach weitverbreiteter Ansicht noch der
Schadzauber nicht unbedingt durch einen Teufelspakt erklirt werden



40 Ebermut Rudolph

muss, sondern sehr wohl auch durch negativ gesteuerte Gedanken-
kraft zustande kommen kann, sind manche Berichte iber das Sterben
von Schwarzmagiern und vor allem itber dessen spukhaften Begleit-
erscheinungen bemerkenswert. Teufelserscheinungen in Sterbezim-
mern, die sehr handgreifliche Formen anzunehmen und auch dem
nicht unmittelbar Betroffenen unheimlich zu werden vermogen, lassen
die Freudsche Verabsolutierung der Neurosen-Theorie doch etwas
fragwiirdig werden. Hier handelt es sich gelegentlich um sehr kon-
kreten ddmonischen Spuk, eine Feststellung, mit der aber nicht die
alte Streitfrage entschieden werden soll, was denn diese ‘Didmonen’ in
Wirklichkeit sind und wie sie zustande kommen. Von einer ‘Projek-
tion aus dem Unbewussten’ bis hin zur mythologischen These von
den ‘abgefallenen Engeln’ bieten sich da eine ganze Reihe von Deu-
tungsmoglichkeiten, von denen die eine letztlich so unbeweisbar ist
wie die andere. Eines ldsst sich hier allerdings mit einiger Sicherheit
bereits sagen: Blosse ‘Halluzinationen’ sind es in vielen Fillen nicht.

Pater Friedrich Jussel vom Karmel-Kloster in Rankweil/Vorarlberg
erzihlte mit kirzlich folgendes:

«In Innsbruck lebt noch eine Ordensschwester, die in der Krankenpflege titig
ist. Thren Namen weiss ich allerdings nicht. Diese Schwester horte es nachts um
12 Uhr, als sie die Wache an einem Sterbebette hielt, unten an der Haustiir klin-
geln. Sie eilte hinunter: Draussen stand ein Herr mit schwarzem Frack und Zylin-
der. Er eilte an der Schwester vorbei. Als diese sich umdrehte, sah sie, wie der
seltsame Besucher Bocksfiisse hatte. Sie ging hinauf in das Sterbezimmer, der
schwarze Herr war verschwunden. Der Patient war inzwischen verstorben und

trug Brandmale auf dem Leibe. Zuvor, als er noch bei Bewusstsein war, hatte er
den Beistand eines Priesters abgelehnt. Das ist noch gar nicht so lange her.»

Berichte dieser Art kann man heute noch gelegentlich zu héren
bekommen, und zwar nicht allein aus abgelegenen Landgebieten, son-
dern auch aus stidtischem Milieu. Da sie in den wenigsten Fillen
nachpriif bar sind, haben wir sie als Volkssagen zu werten, unbeschadet
der Tatsache, dass wir ihnen mit gutem Gewissen einen gewissen
Realititswert zubilligen dirfen. Auf dem Gebiet gerade der Okkult-
sage —und dazu gehoren die Teufelsepiphanien — wird im allgemeinen
weit weniger geflunkert, als man anzunehmen geneigt wire. Das
Unheimliche dieser dimonischen Begegnungen veranlasst in den mei-
sten Fillen eher zu ausgeprigter Zuriickhaltung denn zur ‘sagen-
haften’ Ubertreibung.

Interessant ist die jeweilige dussere Erscheinung des Bosen: In
stadtischen Gebieten, aber nicht nur dort, erscheint er heute bevorzugt
als teingekleideter Herr — manchmal mit Frack und schwarzem Zylin-
der, in Landgebieten mehr als Griiner Jiger mit Hahnenfeder.



Teufelsbiindner im zo. Jahthundett 41

Schwarze Hunde mit roten Augen und feurigem Schlund, wie sie in
den Jahrzehnten nach dem Kriege auch noch von katholischen und
evangelischen Amtskollegen im Zusammenhang mit Okkulterlebnis-
sen wahrgenommen wurden, werden ebenfalls mit dem Teufel identi-
fiziert. Hier liesse sich freilich zurtickfragen, ob dimonische Gestalten
in ihter wie auch immer gearteten Erscheinung mit dem Bésen an
sich, dem ‘Satanas’ oder ‘Diabolos’ gleichzusetzen seien oder ob man
sich an eine — zumeist unsichtbar bleibende — ‘Gegenwelt’ mit hier-
archischer Ordnung oder doch verschiedenen Gruppen dimonischer
Wesen, die nebeneinander existieren, vorstellen will. Verschiedene
Beobachtungen warnen zur Vorsicht gegeniiber der Freudschen Auf-
fassung von dimonischen Eflebnissen als halluzinatorischen Aus-
prigungen von Neurosen: Warum erscheint der Teufel hier mit
Pferde-, dort mit Bocksfuss? Gewiss, das eine konnte mit Wotans
weissem achtfiissigem Schimmel, dem Sleipnir zusammenhingen, das
andere mehr mit den Bocken des Gewittergottes Donar, wenn nicht
bereits mit den altgriechischen Panen und Silenen. Nun erscheint
eine landschaftliche Zuordnung von Bocks- und Pferdefuss heute
aber nicht mehr moglich; unsere Informanten berichten einmal von
einem, dann wieder vom anderen, ohne dass Donar oder Wotan fiir
die betreffenden Menschen noch irgendwie von Bedeutung wiren.
Zudem kommen Teufelsepiphanien auch bei absolut gesunden Men-
schen vor, denen man eine Neurose allerhéchstens andichten konnte,
wenngleich mit nicht ganz gutem Gewissen. Wenn dem bayrischen
Maler Haitzmann vor 3oo Jahren der Teufel als ausgesprochene
‘Vatergestalt’ begegnet, um erst spiter — wie Freud es sieht und schil-
dert, ‘mythologische” Formen anzunehmen, so durfte doch eine nicht
unbetrichtliche Anzahl rezenter Teufelserscheinungen auch den
Psychoanalytiker vor gewisse Ritsel stellen.

Wichtiger als die dusseren Erscheinungsformen des ‘Bésen’ sind
daher seine Verhaltensweisen: Leute, die mit ihm einen Blutbund
schlossen, gelten in der Regel als ihm auf ewig Verfallene. Das zeigt
sich besonders bei der Schilderung ihres Sterbens. Die heute noch
erhiltlichen Berichte scheinen die tbetlieferte Volkssage zu bestitigen.
Teufelsbindnern wird fast ausnahmslos ein schwerer Tod nachgesagt.
So erzihlte mir Konrad Bilgeri aus Hittisau im Bregenzer Wald fol-
gende nicht mehr niher zu datierende Uberlieferung von einem
Hostienmagier aus seinem Heimatort:

«Da wurde ein Wilderer in der Jagdhutte von dem Jagdaufseher iiberrascht,
der rief: Komm raus, sonst erschiess ich dich! — Ich geh nicht raus! sagt der



42 Ebermut Rudolph

andere. — Da hat er geschossen. Der Mann aber hat die Kugel mit seiner Hand auf-
gefangen, dem ist iiberhaupt nichts passiert.

Als der alt geworden war, war er abgemagert bis auf die Haut und die Knochen,
aber er hat nicht konnen sterben. Da ist ein alter Mann gekommen und hat ge-
sagt: Tragt ihn hinaus auf die Wiese, dann kann er sterben!

Auch der Pfarrer ist mehrmals dagewesen, aber er hat ihm nicht kénnen helfen.
Man hat ihn dann hinausgetragen, und drei Stunden spiter war er tot. Bei dem
hat man dann in der Hand eine Hostie gefunden, unter der Haut. Der alte Mann
hatte ndmlich gesagt: Untersucht den Mann, schaut ihn richtig an. Und dann
hat man die Hostie gefunden. Das hat man gut sechen konnen, die Hostie unter
der Haut, der ist ja ganz mager gewesen!»

Hostienmagie ist besonders in den Alpengebieten noch lange ver-
breitet gewesen. Etwa um die Jahrhundertwende muss sich im Lesach-
tal in Karnten die Geschichte mit dem ‘Hofer-Buam’ abgespielt haben,
die mir — als Sage — in Vorarlberg erstmalig erzihlt wurde. Genaueres
wusste Peter Webhoter, geboren 1939, ein in der katholischen Laien-
bewegung aktiver Jungbauer aus Nostra zu berichten, in dessen
nichster Nachbarschaft sich die Angelegenheit zugetragen hatte. In
einer einleitenden Rahmenerzihlung treten eine Reihe von Dorfautori-
titen auf, u.a. der Forster, wie der Lehrer, der gleichzeitig als Ge-
schiftsfuhrer der Raiffeisenkasse fungiert und sich — als offensichtlich
Liberaler — weigert, beim Wandlungslduten wihrend der Messe seinen
Titigkeitsbericht zu unterbrechen. Daraufhin wird er von einem
mit ihm verschwigerten Bauern mit den vielverheissenden Worten
zur Rede gestellt:

«Weisst du was, wenn du das erlebt hittest, was wir erlebt haben, dann glaub-
test du auch!»

Die Namen der beiden Teufelsbiindner waren Womayer, ‘vulgo
Hofer’, was der Hof bezeichnung entsprach. Peter Webhofer berichtet :

«Da waren die beiden Buben im Spiel. Man sagt, sic hitten bei der Kommu-
nion die Hostien nicht verschluckt, sondern mit heimgenommen. Von einem
Frischverstorbenen hitten sie miissen einen Schuhnagel ausreissen und vom Fried-
hof Erde mitnehmen — das hat das Volk erzihlt — und nachher, wenn sie jagen

gegangen sind, seien die Gemsen stehen geblieben, und wenn sie auf eine Gams
geschossen haben, seien die Funken gespritzt!»

Der Bericht des den Lehrer kritisierenden Bauern wird so wieder-
gegeben:

«Und nachher waren sic zusammen cinmal mit die anderen Holzarbeiter in
der Holzknechtshiitte — wo sie gewildert ham. Und s’nachts nach dem Gebet-
lduten — sein sie vom Teufel geplagt worden. Nur die zwei. Aber die anderen haben
auch keine Ruah nit ghabt, weil ja die zwei keine Ruah geben ham. Die sind im
Bett auf und nieder, da haben die anderen versucht, sie zu bindigen, aber sie
haben sie kaum niederhalten kénnen. Und da haben die anderen, auf einen Tag
haben die gesagt: Das wir zum Lachen, wenn wir die nit konnten bandigen —
aber die sein glei durch die Gegend geflogen. Erst beim Englischen Gruss,
beim Betlduten in der Friith, da wars wieder vorbei. Das ist um fiinf ungefihr.



Teufelsbiindner im zo. Jahrhundert 43

Und einer von denen ist nachher zur Bekehrung gekommen. Der hat eine
Wallfahrt gemacht nach Maria Luschari bei Tarvis, das heute zu Italien gehort,
das ist ein Marienwallfahrtsort. Der ist dorthin, weil er das ganze ni mehr aus-
gehalten hat. Einen Tag, vorher bevor er sich da bekehrt hat und zur Beichte
gangen ist, ist der Teufel noch einmal kommen in feuriger Gestalt, da ist der
Nachbar von uns, der ist dabei geween und seine Frau auch, und da hat er
schnell die Decke, die sie bei sich gehabt haben, haben sie geschwind iiber die
Frau geworfen, dass sie von dem ganzen nichts gesehen hat. Und wie er dann
spiter gestorben ist, das erzihlt man allweil, dass er immer in cine Ecke geschaut
hat und gerufen: Da, da ist er! Und: Er will mi holn!»

Mein Intormant bemerkt dazu aus eigener Reflexion, es sei durch-
aus moglich, dass der Teufel nochmals erschienen sei. Dass er aber eine
Macht iiber den Sterbenden gehabt habe, das glaube er nicht. Als
regelmissiger Teilnehmer an Exerzitien kennt der Berichterstatter
einen katholischen Priester, der ihm aus eigenem Erleben von einer
Teufelsepiphanie an einem Sterbebett berichtete:

«Da war eine Schwester, die hat fiit ihn so viel gebetet, den Sterbenden,
und der hat den Priester akzeptiert und hat auch gesagt: Da steht er! Da steht
er] Und da hat der Priester gesagt: So, und jetzt schaust du sturheil auf mich
her! Hat er den Exorzismus gebetet. Hat er ihm die Beichte abgenommen und
die letzte Olung gegeben. Und anschliessend war er so ruhig, et hat die Hand des
Priesters nicht mehr ausgelassen, bis er verstorben war...

..also, es ist durchaus moglich, dass in der Sterbestunde der Teufel noch
einmal kommt. Der Priester, der ein guter Freund ist von mir, der hat gesagt:
Das Erlebnis war fiir ihn ein ganz tiefer Eindruck. Er hat ihn gesehen in der Ecke,
und er hat ihm, dem Sterbenden befohlen, ihn iiberhaupt nicht mehr anzusehen,
sondern ganz auf ihn zu blicken. Und der ist dann ganz selig verstorben!»

Pfarrer Johann Baptist Metzler aus Bizau im Bregenzer Wald (Jg.
1908) steuert zwei Berichte zum Fragenkomplex des schweren Todes

bei:

«In Albertschwende, da ist auch einmal ein Mann zum Sterben gekommen,
und da war der Kaplan dort, und das war ganz entsetzlich: der hat den Rosen-
kranz weggeworfen, das Kruzifix weggeworfen, hat geschrien — alles mogliche
— und auf einmal sei er ganz ruhig gewesen und hat gesagt: Ihr habt keine
Ahnung, was der Satan mit mir gemacht hat, Das war alles wie Feuer, was ich
in die Hinde bekommen habe.»

Der Sterbefall wird auf die Zeit vor dem Ersten Weltkrieg datiert.
Jahrzehnte spiter etlebt der Pfarrer selbst etwas Ahnliches:

«Ich hab nur cinen einzigen Fall erlebt, das war ein Theater in dem Haus
jedesmal, wenn man versehen (die Sakramente gebracht) hat. Und der Mann
ist dann zum Sterben gekommen, und wir waren dort — also die Schwester und
ich — und auf einmal hats ein Gerappel gegeben. Der Mann hatte plotzlich vor
irgendetwas wahnsinnige Angst. Und ich hab gesagt: Um Gottes Wille — was
ischt denn mit dir los ? Schau, das ischt doch alles vom Herrn, du hascht doch alles
Gute gemacht... die Verséhnung (durch die Beichte und den Sakramenten-
empfang) und der Herrgott nimmt dich sicher gut auf, hab nicht die Angst und
die Furcht vorm Sterben! — Auf einmal ischt er ganz ruhig geworden und ganz
schon ruhig gestorben.»



44 Ebermut Rudolph

Kommentar des Informanten:

«Er hatte Angstgefiihle, als ob eine satanische Macht ihn noch einmal abbrin-
gen wollte — das sind die letzten Momente fiir den Satan, wenn er einen Menschen
nochmals packen kann. Und der versuchts ja bis zum Schluss, oder? — Und die-
sen Mann hat er jedenfalls noch einmal so geplagt!»

Besessenheitsanaloge Zustinde im Zusammenhang mit dem schwe-
ren Tod von Schwarzmagiern und Teufelsbiindnern werden hiufig
erwihnt. Auch wenn im Einzelfall schwer kontrollierbar, treten doch
immer wieder dieselben Phinomene und Verhaltensweisen auf oder
werden wenigstens berichtet, so dass die Ahnlichkeit der Strukturen
des Geschehensablaufes den ‘wahren Kern’ wohl der meisten dieser
Berichte wahrscheinlich werden lisst. Die Fille des Materials ldsst
Sigmund Freuds These von der Analogie friherer Besessenheiten zu
unseren heutigen Neurosen fragwiirdig erscheinen. Nicht bestritten
werden soll hingegen, dass sich aus Angstneurosen moglicherweise
Besessenheiten entwickeln konnen!7, dass neurotische Personlich-
keiten leichter infizierbar sein diirften als in sich gefestigte, und dass
Besessenheiten durch Massenpsychosen induziert werden kénnen, wie
es das beriihmte Beispiel von Loudon im Frankreich des 17.Jaht-
hunderts bewies!s.

v

Das nachtodliche Schicksal von Schwargmagiern und Tenfelsbiindnern

Dass Schwarzmagier einen schweren Tod haben, gilt tiir den Volks-
glauben wohl des gesamten deutschen Sprachgebietes noch immer als
ausgemachte Sache. Auch diejenigen, die einem solchen den letzten
Beistand leisten, bleiben von seinen Angstzustinden nicht unberihrt.
So weiss die Sage zu berichten, ein Geistlicher, der in dem Ostallgduer
Dort Bodelsberg am Sterbebett eines Blutsverschriebenen gewesen sei,
habe anschliessend in die Wirtschaft miissen, um sich bei einem
Schnaps zu erholen. In Obergiinzburg soll zu Beginn der zwanziger
Jahre eine Frau im dortigen Krankenhaus im Sterben gelegen haben.
Die sie betreuende Ordensfrau aber sei jede Nacht vor Angst durch-
geschwitzt bei einer ihr befreundeten Familie erschienen, um sich die

17 Fraglich ist, ob man hier statt von einer ‘Besessenheit’ (possessio = In-
besitznahme des Wesenskernes des Besessenen) nicht besser von einer ‘Umses-
senheit’ (circumsessio = schwerwiegenden ‘dimonischen’ Gefihrdung) der betr.
Person sprechen sollte. Zum Terminus aus der Sicht des Rituale Romanum
vgl. P. Adolf Rodewyk, S.J., Die ddmonische Besessenheit in der Sicht des
Rituale Romanum (Aschaffenburg 1963) 209.

18 Vgl. K. Baschwitz, Hexen und Hexenprozesse (Munchen 1963) 1644.



Teufelsbiindner im zo0. Jahrhundert 45

Kleider zu wechseln. Die sterbende Frau habe jede Nacht den Teufel
gesehen und die iht bei der Letzten Olung verabreichte Hostie wieder
ausgespien.

Nach ihrem Tod aber sei die Frau ‘schwarzblau’ gewesen. Die Ver-
tirbung der Leiche wird sehr hdufig berichtet, so dass auch hier ein
wahrer Kern sehr wohl zu vermuten ist, zumal auch von medizinischer
Seite auf die Moglichkeit einer Entstehung von Leberkrebs infolge
von magischer Betitigung hingewiesen wird!®. Anderseits ist doch
grosse Vorsicht in bezug auf den Einzelfall geboten. Gerade wenn
bei Schwarzmagiern die Dunkelfirbung des Leichnams hiufiger vor-
kommen sollte als bei anderen Menschen — und die Dunkelfirbung
ist ja tatsichlich ein Indiz fiir Leberkrebs oder kann es wenigstens
sein, — scheint die Versuchung fiir den Erzihler nicht gering, einmal
in der Vertirbung der Leiche bereits den Beweis fiir schwarzmagische
Betitigung zu sehen, zum anderen aber, dem der schwarzmagischen
Betitigung Verdichtigten — um den Beweis zu erbringen - die
Dunkelfarbung seiner Leiche nachtriglich anzudichten. Hier bote
sich ein wichtiges Forschungsgebiet fiir medizinisch wie parapsycho-
logisch gleichermassen Interessierte an.

Spukhafte Vorginge auch nach dem Ableben eines Teufelsbiind-
ners, wie Verinderungen des Wetters, unerkldrliche Verriickungen
seines Sarges usw. werden noch immer erzihlt, datieren zumeist aller-
dings aus der Zeit vor dem Ersten odet doch zumindest dem Zweiten
Weltkrieg, sind daher fiir uns kaum noch nachpriifbar. Johannes
Mayr, der im Mirz 1974 im Alter von 87 Jahren in Rieder bei Markt-
oberdorf/Allgiu verstorbene Bauernvisionir und Seelenschauer, will
zwei Teufelsbeschworer (die er mit Teufelsbiindnern gleichsetzt)
selbst noch gekannt haben, diese seien aber schon gestorben:

«Ja, ja, die sein gestorbe, die hat mer iiberhaupt nicht mehr gefunde. Die
sind verschwunde. Da hets geheisse: Die hat der Teufel geholt!»

Der als Hexenbanner bekannte Bauer Andreas K. aus A. im nord-
lichen Allgéu, der selbst die Leichen von Blutverschriebenen gesehen
haben will («die kann man kaum ansehen, die werden ganz schwarzy),
will Augenzeuge des Todeskampfes eines Schwarzmagiers gewesen
sein, der sich iiber eine ganze Woche hingezogen habe. Wer sich mit
seinem Blut dem Teufel verschrieben habe, der sei «kaum wieder
loszubekommen». Diese Leute gingen hdufig zur Messe und Kom-
munion, «um sich zu tarnen», das habe aber keinen Wert fiir sie,
zumal sie ihre Verschreibung bei der Beichte verschwiegen.

19§, unter Wilhelm Bitter, Wunder und Magie in der Heilkunde, Kindlet-
Taschenbucher, Miinchen o.].



46 Ebermut Rudolph

Der hiufige Kirchgang der Schwarzmagier wird allerorten noch
heute erwihnt, jedoch verschieden gedeutet, hiufig als ‘Tarnung’ wie
hier, nicht weniger oft aber als Akt der Verzweitlung, um doch noch
dem “Teufel’ zu entrinnen. Auch hier muss einschrinkend kommen-
tiert werden, dass im Falle einer Verdichtigung, handle es sich nun
um den Teufelsbund oder um Hexerei oder beides, es ziemlich gleich-
giiltig ist, wie sich der Verdichtigte verhilt: Geht er in die Kirche,
so eben um sich zu ‘tarnen’ oder um dem Satansbund zu entkommen.
Geht er nicht, so weil er dem christlichen Glauben abgeschworen hat.
Das sehen die Kritiker des neuzeitlichen Hexenwahns im Gefolge der
Arbeit von Johann Kruse?° im allgemeinen durchaus richtig, nur
scheint der Riickschluss auf angebliche Irrealitit von Teufelsbund
und Hexenwesen, so gut auch immer gemeint, doch etwas verfriiht.
Durch den zuvor genannten Informanten erfuhr ich von den etwa
um das Jahr 1967 stattgefundenen Bemiihungen einer Schwarz-
magierin in der Nihe von Leutkirch, der es nach zweijihrigen An-
strengungen gelungen sei, sich von ihrem Teufelsbunde freizukaufen,
und zwar durch 30oco0 DM in bar. So etwas geschehe in aller Stille.
Damals habe eine andere Frau gegen den eben genannten Betrag das
Zauberbuch mitsamt dem Teufelspakt tbernommen. Nachprifen
lasst sich die Geschichte nicht. Aus den seelsorgerlichen Erfahrungen
meiner Amtskollegen, besonders auch der katholischen, weiss ich,
dass solche Vorkommnisse durchaus im Bereich des Moglichen liegen.

Wihrend der in weissmagischen Praktiken erfahrene ‘Sympathie-
doktor’ (oder sein weibliches Pendant) seine bzw. ihre Kenntnisse
bewusst weiterzugeben suchen, damit noch anderen Menschen nach
dem eigenen Ableben geholfen werden kann, ist der Schwarzmagier
- nach der Volksmeinung — praktisch gezwungen, sich einen Nach-
folger zu suchen. Sonst — hier gehen die Aussagen auseinander —
stirbt er einen schweren Tod, kann vorerst iiberhaupt nicht sterben
oder — verliert seine Seele unwiderruflich an den Teufel.

Wihrend hinsichtlich des schweren Todes Ubereinstimmung zwi-
schen Volksmeinung und den Erfahrungen der lindlichen Pfarrer und
Seelsorger herrscht, gehen im Blick aut das nachtodliche Schicksal des
Teufelsbiindners die Meinungen doch recht weit auseinander. Soviel
wir zu iberblicken vermogen, dirfte es wenige Theologen geben,
die die Seele eines Schwarzmagiers auch nach dessen Abrenuntiation
dem Satan gegeniiber, d.h. nach vorhandener Reue und abgelegter

20 J, Kruse, Hexen unter uns — Magie und Zauberdenken in unserer Zeit

(Gliickstadt 1951).



Teufelsbiindner im 20. Jahrhundert 47

Beichte mit anschliessendem Sakramentenemptang als tatsichlich ver-
loren ansehen wiirden. Im Volke aber wird vielerorten die — theolo-
gisch anfechtbare — Meinung vertreten, wer einmal dem Teufel mit
seinem eigenen Blute einen Vertrag unterschrieben habe, der sei kaum
noch zu retten, auch durch die Beichte nicht. Gespalten aber ist die
Meinung in bezug auf die Konsequenz der Ubergabe des Teufels-
paktes (mitsamt zugehorigem Zauberbuch) an einen Nachfolger. In
der Tat scheinen die Schrecken des Sterbevorgangs dadurch abgemil-
dert zu werden, und man hort kaum, dass sich der Teufel dann noch
blicken lasse. Gibt sich — wir fragen und argumentieren bewusst auf
der Erlebnisebene unserer Informanten — der Teufel aber damit zu-
frieden, dass er statt der einen ihm bereits sicher gewesenen Seele nun
eine andere erhalten soll, und zwar in relativ spiter Zukunft? Manche
meinen das, viele aber bezweifeln es mit dem iiberzeugenden Argu-
ment, dass es dem Satan ja nur darum gehen konne, statt der einen
nun zwei Seelen zu bekommen, nicht aber, sich und seine von ihm
aus berechtigt erscheinenden Interessen auf die lange Bank schieben
zu lassen. Gelegentlich hoért man die Meinung, wenn jemand einem
Sterbenden, um ihm zu helfen, ‘das Buch’ (und damit die ‘schwarze
Kunst’) abgenommen habe, ohne dieselbe zu seinen Gunsten zu ver-
wenden, er dann doch noch den Teufelspakt riickgingig machen
kénne.

VI

Authentische Falle

Im folgenden seien einige Berichte wiedergegeben von Teufels-
pakten und Blutverschreibungen, die mir aus einigermassen glaub-
wirdiger Quelle tbetliefert sind.

1. Die Ablosung des Teufelsbundes

Berichterstatter ist ein Amtskollege des Verfassers, Jg. ca. 1910,
der wihrend der sechziger Jahre als Seelsorger in einem Nerven-
krankenhaus titig gewesen war. Dort hatte er mit einer Frau zu tun
gehabt, der die Psychiater nicht zu helfen vermochten. Die seelsorger-
liche Aussprache ergab, dass diese Frau einem Zirkel angehort hatte
(hierzulande auch ‘Kreis’ oder ‘Clique’ genannt), dessen Angehdrige
sich simtlich mit ihrem Blute dem Satan verschrieben und nach-
einander — soweit erinnerlich — durch Selbstmord oder einen anderen
unnatiirlichen Tod geendet hatten. Jene Frau war als einzige am
Leben geblieben und nun ins Nervenkrankenhaus eingeliefert wor-



48 Ebermut Rudolph

den. Mein Bekannter liess sich die noch vorhandene Unterschrift zu
jenem Blutpakt aushindigen und vernichtete sie mit dem Geltbnis,
etwaige negative Konsequenzen ganz auf sich nehmen zu wollen,
damit jene Frau vollig frei wiirde.

Die Folgen fiir meinen Amtskollegen waren verhingnisvoll:
Dieser erlebte einen totalen psychischen Zusammenbruch, litt jahre-
lang an schweren Depressionen, die sich bis zu einem Selbstmord-
zwang steigerten, um eines Tages als Patient in einer anderen
psychiatrischen Anstalt zu erwachen. Erst nach Jahren konnte er
seinen Dienst voll wieder aufnehmen. Ich enthalte mich bewusst einer
Wertung jenes Vorganges, zumal es sich bei meinem Berichterstatter
um einen sensiblen Menschentypus handelt. Bestitigt werden durch
seine Schilderungenimmerhin die vielfachen Hinweise auf die Gefahren
bestimmter okkulter Betitigungen?!. Die Frau soll spiter wieder frei
von ihrer ‘dimonischen Behaftung’ geworden sein.

2. Besessenbeit als Folge des Teufelspaktes

Berichterstatter ist Pater Dr. Benedikt Zollig, Jg. 1900, aus dem
Kapuzinetkloster in Zug in der Schweiz, der 1936 durch den damali-
gen Bischof von Freiburg im Uechtland als Assistent eines anderen
Paters mit der Untersuchung eines Besessenheitsfalles beauftragt wor-
den war. Die doppelte Besessenheitsprobe — Verabreichung von weni-
gen Tropten Weihwasser in anderen Getrinken sowie das stille Mur-
meln des Exorzismus und die Beobachtung der Wirkung an der beses-
senen Person, einer jungen Welschschweizerin, zeitigt ein positives
Ergebnis. Es kommt zu einer ganzen Reihe paranormaler Phinomene.
Ein Dimon ‘Nimrod’ stellt sich vor. Der als Exorzist titige Pater
Spiritualis des Hauses, in dem jenes Midchen untergebracht war,
bekommt einen Herzkrampf. Der Dimon verspottet den mir bekann-
ten Pater Benedikt wegen seiner angeblich zu grossen Schuhe - da
er keine ungebeichteten Stinden habe, miisse der Dimon sich an die-
sen schadlos halten. Verspottet als « gute, liebe Doktoren und Arzte»,
die ihm nichts zuleide titen, werden auch die Fachmediziner einer
psychiatrischen Heilanstalt, die ihre Therapieversuche nach sechs-
wochigen Bemithungen als gescheitert aufgeben mussten. Ich besitze
den gesamten Bericht des Schweizer Exorzisten auf Tonband, halte
ihn aber trotz seiner dramatischen Zuspitzung fiir unser Thema fiir
weniger interessant. Wichtig ist hingegen, dass bei jenem Midchen

21 Ausfithrliches Material dazu bei K. Koch (wie Anm. g).



Teufelsbiindner im 20. Jahrhundert 49

zur Zeit, als sie von den beiden Exorzisten besucht wurde — 23mal im
ganzen! — eine Blutverschreibung gefunden wurde:

‘Satan, ich will dir geh6ren fir immer’

Diese Verschreibung war quittiert:

‘Ja, ich behalte dich fiir immer: Satan! Nimrod’

Letzteres war der Name des das Midchen quilenden ‘Didmons’.
Die Besessene wurde vollig befreit von jener dimonischen Behaftung
und heiratete jenen Protokollanten, der wihrend der Exorzismen
anwesend war. Thr Mann trigt den Doktortitel. Wie bei anderen
dhnlich gelagerten Fillen stammte jene junge Schweizerin aus familidr
schwierigen Verhiltnissen und leistete thre Unterschrift in einer inne-
ren und dusseren Notsituation. Die genauen Motive lassen sich nicht
mehr kliren, nicht unméglich wire es, dass hier etwas Ahnliches wie
jener von Freud beschriebene Vaterkomplex mitspielt. Freilich gehen
auch hier die Begleiterscheinungen paranormaler Art weit tiber das
bei Neurosen Ubliche hinaus.

3. Der Teufelspakt aus magisch orientiertemn Machtstreben

Anklinge an ‘faustisches’ Streben freilich primitiv-magisch orien-
tierter Art lisst folgender Bericht erkennen, den ich einem jetzt bereits
pensionierten Amtskollegen aus Oberfranken, Jg. 1890, verdanke. Er
verdankt sein Wissen einem Bericht der Frau des heute noch lebenden
Teufelsbiindners:

«Da kenn ich einen Mann, der auch 6fter Zauberei getrieben hat. Er ist in
die Kirche gegangen. Und nach der Kirche ist er dann heimgegangen und hat
daheim seine Zauberbiicher gelesen und seine Zauberspriiche angewendet. Der
hat sich mit der Zauberei abgegeben und wusste nun irgendwie nicht mehr weiter.
Nun ist er nachts aufgewacht, und da ist aus der Wand heraus eine Hand gekom-
men, hat ihm ein Blatt Papier hingehalten und einen Federhalter, dann hat ihm
die Hand einen Schnitt gemacht in den Unterarm, dass Blut rausgelaufen ist
und hat die Feder eingetunkt. Und dann musste er dieses Schriftstiick unterschrei-
ben. Mit seinem Blut. Und da ist draufgestanden, dass der Satan ihm zu Hilfe

kommt und ihn unterstiitzt in allen seinen Dingen, die er da in seinem Namen
macht. So etwas habe ich nur einmal in meiner Gemeinde etlebt...»

Auch die Nachkommen solcher Teufelsbiindner erleben nach Aus-
sage meines Gewihrsmannes, die sich in diesem Punkt mit den Dat-
stellungen Kurt Kochs zu decken scheint, zuweilen bis ins dritte Glied
hinein furchtbare Anfechtungen, wenn sie sich nicht ganz zu Jesus
bekehrten. Erst im vierten Gliede horten die Attacken des Bosen dann
tiir gewohnlich auf.



50 Ebermut Rudolph

4. Der Teufelspakt aus Solidaritit

Nicht selten begegnet man dem Motiv, dass eine Gruppe von
Leuten, oft jungen, sich dem Teufel verschreibt aus purer Neugier,
nur um zu sehen, was dabei herauskomme. So erzihlte mir der im
Februar 1975 im Alter von 83 Jahren weit Gber die Grenzen Bayerns
hinaus bekannt gewesene Bauernheiler Johannes Forster in Kaufering
bei Landsberg von einem Midchen Kreszentia, Jg. 1945, das sich im
Alter von 19 Jahren in der Wirtschaft ihrer Eltern im westlichen
Allgiu ‘verschrieben” habe. Ein IKKemptener Psychiater habe sie mit
seinen Elektroschocks nicht zu heilen vermocht, durch seine, Forsters,
Gebete sei sie wieder frei geworden:

«Die Eltern haben einc Gastwirtschaft gehabt, den ‘Alpenblick’, und da
waren einmal ein paar junge Kerle da, die haben gesagt: Du, Kreszenz, da muss
jedes unterschreibe, und du auch! Und so ein Kerl, der hat sich hingemacht,
das hat sic ganz gut gemerkt, wo er mal ein bissel so ncigschtoche hat. Hat er
cin Blut gehabt. Und hat ihr seinen Schreiber gebe, und sie hat unterschriebe
mit ihrem cigenen Blut. Und hats halt leide miisse: Sie war ja oft sieben, acht
Stunden im Wald, wenn sie der Satan geholt hat, und hat nicht wegkénne, und
nix. Die ischt ja heimkomme, dass es tropft hat, grad im November oft, die
Nichte da! Die ist ganz einfach spurlos verschwunde, kein Mensch hats gesehe,
wo sie hin ischt. Kein Nachbar — garniemand. Da hat sie gesagt: Der reit mit
mir die ganze Nacht im Wald umeinand. Ich mocht heim... und kann nit heim

und darf nicht heim. Das ischt cinmal von einem Nachmittag cin Uhr bis zum
anderen Tag neun Uhr ischt es komme...»

Der Fall schien mir der Nachpriifung wert, und so erschien ich
eines Tages bei den Eltern der jungen Dame, die inzwischen ihre
Gastwirtschaft aufgegeben hatten. Die Mutter ist heute 73 Jahre alt
und versuchte mir gegeniiber die ganze Angelegenheit so weit wie
moglich herunterzuspielen. Das mit der ‘Blutverschreibung’ habe ihre
Tochter im Fieber getrdumt, die Sache mit den “Waldexkursionen’
wurde abgeleugnet, ihre Tochter sei krank gewesen und habe zu jener
Zeit im Bett gelegen. Mit dem Vorsatz, in Zukunft noch vorsichtiger
zu sein in bezug auf meine Informanten, die offensichtlich gelegentlich
doch ‘Gespenstergeschichten’ erfanden oder leichtgliubig weiter-
erzahlten, war ich gerade dabei, das Haus wieder zu verlassen, als der
Vater jenes Midchens eintraf. Dieser erwies sich als weniger zurtck-
haltend und bestitigte mir in allen Einzelheiten den oben wiedergege-
benen Bericht von Johann Forster, so dass ich ein zweites Mal meine
Meinung indern musste. Merkwiirdige Erlebnisse im Zusammenhang
mit jenen an eine Besessenheit anklingenden Zustinden der Tochter
hatten tatsichlich stattgefunden:

1. Mehrmals sei das Madchen ohne eigenes Zutun in ihrem Bett auf- und nieder-
gewippt worden, und zwar 30 bis 40 cm hoch.



Teufelsbiindner im 2o, Jahrhundert 51

2. 3—4mal sei sie die ganze Nacht hindurch durch den Wald geirrt, ohne sich
dabei irgendeine Erkiltung zuzuziehen, obwohl sie nur mit ihrem Nachthemd
bekleidet gewesen sei und einmal am Morgen Schnee in ihren Haaren gehabt
habe.

3. Das Midchen sei in der Dunkelheit aus ihrem Schlafzimmerfenster im etsten
Stock heruntergesprungen, ohne sich dabei den Fuss zu verstauchen (der
Fenstersims war ca. 4,00—4,20 m hoch). Kommentar des Vaters: ‘Da muss es
einem doch die Haxen abreissen’.

4. Um weiteres Unheil zu verhindern, verlegte man die Tochter ins Erdgeschoss.
Dort aber «schoss sie wie im Hechtsprung durch die Fensterscheibe hinaus».
Das Fenster war total zerstért und wurde daraufhin von aussen verschraubt,
um eine Wiederholung zu verhindern. Das Midchen aber habe keinen einzigen
Schnitt am ganzen Korper gehabt.

Neben dem “Teufel’ als Ursache jener merkwirdigen Zustinde ldsst
der Vater auch ‘Hypnose’ als Moglichkeit gelten. In bezug auf die
angebliche Blutverschreibung nimmt Vater W. eine vermittelnde

Position ein und erklirt, die Tochter habe es so gesagt:

«Es wiirde mich selbst interessieren, noch einmal etwas zu erfahren iiber diese
Sache, aber ich mochte sie heute nicht noch einmal danach fragen!»

Da auch ich gebeten wurde, der Sache nicht weiter nachzugehen,
bleibt nichts anderes ibrig, als die Vorstellung als solche zu notieren,
dass junge Leute sich gegenseitig zu Blutverschreibungen animieren.
Sie ist relativ weit verbreitet.

s. Das abgelebnte Angebot

Landwirt Johannes P., Jg. 1907, hat seinen Hof im &stlichen Wiirt-
temberg und gelobte sich in den dreissiger Jahren, obwohl anfinglich
H]J-Fihrer, der Mutter Gottes an. Er ist seither mit besonderen Heil-
kriften ausgestattet, die er als Gebetserhorungen versteht. Auch er
weiss von merkwiirdigen Anfechtungen zu berichten:

«Da wo ich angefange hab den Leuten zu helfe, da ham mich die dimonische
Krifte einfach soweit bringe wolle, dass ich wieder zuriickgang, dass ich einfach
nicht gege sie losgeh! Da isch einmal sogar der Teufel komme, am hellichte Tag
— gekleidet war der wie ein feiner Herr — und hat mir eine ganze Hand voll
Hundertmerkscheine wolle gebe. Hab ich gesagt: Komm verschwinde! Du
gascht!»

Johannes P. ist ein starkleibiger Herr mit hellen Kinderaugen. Sein
grosser Hof ist bestens bewirtschaftet. Den Eindruck eines verschro-
benen Spintisierers macht er nicht.

Etwas Ahnliches erlebte Frau Emilie R., eine Heilerin aus F. am
Bodensee. In ihrem Fall bietet der Teufel keine Geldscheine fiir die
Aufgabe einer gegen seinesgleichen gerichteten religiosen Aktivitit,
sondern versucht, einen momentanen finanziellen Engpass zu einem
Blutpakt auszuniitzen: Die Informantin ist etwa Jg. 1915, stammt aus



52 Ebermut Rudolph

dem nordlichen Schwarzwald und hat einen Russlanddeutschen gehei-
ratet, der als Metallarbeiter in einer Fabrik beschiftigt ist und von
seiner lindlichen Heimat her viel Verstindnis fir tibersinnliche Dinge
mitbringt. Frau R. hat nicht nur ein erstaunliches Spektrum an para-
normalen Merkwiirdigkeiten bis hin zu sehr handfesten dimonischen
Spukgeschichten weiterzugeben, sie versteht es auch ausgezeichnet,
ihre Erfahrungen entsprechend zu artikulieren. Sie erwies sich als eine
meiner besten Erzihlerinnen:

«Das war im Jahr 1954. Wir hatten Geldnot. Wir hatten uns cine Wirtschaft
gekauft und hatten uns ‘verkauft’. Es war also ein Verlustgeschift. Wir haben
fest gearbeitet, mein Mann und ich. Wir haben beide gebetet. Und mit Gottes
Hilfe gings immer, schrittweise aufwirts. Auf alle Fille hab ich wieder das
ganze Geld ausbezahlt und ich hatte keinen Pfennig daheim. Na ja, ¢s kommt,
der Hetrgott hilft. Ich bin in mein Bett gegangen, ich habe gcbutct und bin lClCht
cingeschlafen. Kaum bin ich so in leichtem Schlaf, sch ich, so auf einer Anhéohe,
drei Leichenwagen. Und aus jedem Leichenwagen w1rd cin schwarzer b’irg
gezogen. Ich seh es. Und sag: Fiir die muss ich alle beten. Die sind alle ‘unten’.
die haben keine Ruhe. Und wie ich das so sag, da steht, so zwei Meter von mir
weg, ein Mann und schaut mich an. Meine Blicke gehen zu ihm. Er kommt lang-
sam zu mir her. Und sagt: Komm, gib mir deine rechte Hand! Du kriegst Geld
von mir. Sag ich: Was? Nein! Nie! — Komm, s’tut nit wch. Bloss drei Tropfle
Blut. Bloss drei Tropfle Blut! Tit nit weh. Diese Woche hascht du noch so viel Geld.
Dass du die reichste sein kannst von F. ! Ich schau ihn an, ich seh ihn, ich mach ’
Satz gegen ihn. Und sag: Nein, lieber will ich Rettich esse vom Mischthaufe!
Von dir nehm ich kein Geld!»

Erklirung: «Mein Schutzengel hat mir sofort gezeigt, mit wem ichs zu tun
hab!»

«Und er verschwindet. Mit drohendem Blick. Er ischt weg...»

Lisst sich der Realititsgehalt dieses Erlebnisses auch nicht genau
bestimmen, da es sich auch um eine Halluzination im Halbschlaf
gehandelt haben konnte, so hatte meine Informantin doch noch ein
anderes, sehr viel handgreiflicheres Erlebnis, das im folgenden wiedet-
gegeben werden soll.

6. Die Rettung eines Blutverschriebenen

«Das war im Jahr 64. Da kam ein Mann zu mir: gross, stattlich. Und wie er
vor mir steht, sag ich: Was habet Sie gemacht? In was habet Sie gelesen? Da
sagt er: Ich will ganz chrlich sein. Aus Neugierde bin ich reingefloge und ich
bin verschriebe. Da sag ich: Und was wollet Sie dann von mir? Sie wisse doch
wo Sie hingehoren? Da sagt er: Ja, wochenlang bet ich schon in einer Marien-
kapell um Rettung. Ich will retour! Ich will retour! Ich will nicht bei ihm bleibe!
I—Iclfc Sie mir] Helfe Sie miz! Ich werd ieden Tag durchsigt??, lebendig durch-

22 Wiinsche (wie Anm. 3) berichtet von eciner Sagcmuhlc bei Loffenau/
Wiirttemberg, wo der Teufel ihm verfallene Menschen ‘zersigen” michte. Gott
abet schliesst mit ihm einen Vertrag, dass der Teufel das Wasser fiir seine Muhle
in Sicken den Berg herauftragen muss, wobei es immer wieder Pannen gibt.
Interessant ist, dass das Motiv des ‘Zersidgens’ im siidwestdeutschen Raum offen-
sichtlich Tradition hat.



Teufelsbiindner im 20. Jahrhundert 53

sagt. Ich hab Schmerz, ich kann mit nicht mehr helfe und doch sieht mer keine
Wunde, ich hab rasende Schmerze!

Er hat mich erbarmt. Er hat mich erbarmt. Und weil er gesagt hat: er hat
zur Mutter Gottes gefleht — und das stimmt — da hab ich gesagt: Komme
Sie her, lasse Sie mich mal ’s Kreuz auflege, da hab ich mit meine Hind driiber
gefahren (Informantin betitigt sich auch als Magnetopathin), er wurde immer
an die Rippen durchsigt. Ich hab ihm die Schmerze runtergenomme. Dann habe
ich ithms Christi Kreuz gegebe und hab gesagt: Sie miisse jetzt dreimal tiglich
das Gebet mache. Knieend, mit geweihte Kerze, andichtig, ganz andichtig,
sonst schaffe mir das nicht. Und sie komme mir — das war an einem Mittwoch, wo
er da war — Sie komme mir an einem Freitag wieder. Am Freitag, spitestens
1o Uhr miisse Sie da sein. Spiter diirfe Sie net komme. Um 11 Uhr miisse Sie
’s Haus verlasse habe.

Er kam am Freitag prompt. Um 10 Uhr war er schon da. Ich sag: Komme Sie
rein — hoffentlich hat Thnen der Satan nichts getan. Da sagte er: Bis jetzt noch
nicht. Er hat nicht verstande meine Worte, weil — in der Nacht ischt er gekomme,
Sie wisset wen ich mein: Und hat gesagt zu mir: Was hascht du gemacht? Was
hascht Du gemacht? Du hascht mir die Seel weggenomme. Na — han ich gesagt:
Die Seel ghort dem Herrgott, die gehért nit dir. — Die hat mir gehért! Die war
schon mein! — Na — han i gsagt: Dir gehort nur s’Verschwinde! Hau ab! Hau
ab! Aber schnell — und hielt ihms Kreuz entgege. Er sagt: Aber, das biischt
du mir! Dreimal: Aber das biischt Du mir! Das wirscht Du mir biisse!

Tch hab gedacht: Ja, des glaub i, dass i biiss — ich hab auch gebiisst. Gut, der
Mann war da um 1o Uhr, ich hab ihn reingnomme, ich hab ihm die Hinde
aufglegt, ich hab ihms Kreuz aufglegt. Er sagt: Von der Stund an werd ich nicht
mehr durchsigt. Na, sag ich, das ischt ja schén, et ging voller Freude fort und
voller Dank, Na — sagt er: Hoffentlich passiert Thnen nix! Na — hab ich gesagt:
Wolle mirs hoffe. Ich hab schon gewusst, dass es anders kommt: Mittags um
2 Uhr hab ich Stiche gekriegt in meinem Fuss. Und in die Sohle, und seither
gesundet mei Fuss gar nimmer. Das sind die furchtbare Satansstich...»

Die Plagen, mit denen unsere Informantin sich seither verfolgt sieht,
mogen fir den Psychotherapeuten von Interesse sein. Fiir uns wich-
tig ist, was jener Blutverschriebene, Angestellter einer oberschwibi-
schen Behorde, der sich auf jenes Abenteuer einliess, um sich beruf-
lichen Erfolg garantieren zu lassen, Gber die Begleitumstinde des
Teutelspaktes zu berichten weiss:

«Der hat mit damals erzihlt: Wenn der in eine Wirtschaft komme ischt, dann
komme gleich 6, 7, 8, 10 Stiick auf ihn zu (masslose Ubertreibung, die wohl nur
der Kritiklosigkeit meiner Informantin zuzuschreiben ist), und sagen: Du machst
ja das Gleiche wie mir. Aber du treibscht es nit richtig. Des muscht Du noch
ganz anders mache. Er ischt aus seiner Wohnung ausgezoge, ischt in eine andere
Wohnung eingezoge, und da hats die Hausfrau genauso gemacht und hat gsagt
Du bischt ja der Gleiche wie ich. Und dann ischt die krank geworde. Und dann
hat seine Frau dic Hausfrau gepflegt. Und er kam zu ihr runter, da hat sie gesagt:
Heut nacht habe sie mich hole wolle, aber ich bin net mitgegange, bin ich noch-
mal davon komme. Heut in em Joht, muss i schterbe. Und s’ Jahr drauf is sie
geschtorbe, Und da hat ihn des Graue gepackt was ihm bliht. Und da ischt er
dann zur Besinnung gekomme. Und die Mutter Gottes hat des Blut retour
gholt von der Holle (gemeint: auf ihr Gebet hin). Durch des hat a Luzifer gesagt:
Nix drgert mi so, als wann du das Gebet gibscht und die Seel hat mir gehort,



54 Ebermut Rudolph

net, und da hab i gsagt: Dir gehort garnix, die Seel gehort dem Heiland. Und
er hats ihm freigebe miisse. Und des war auch der Grund fiir meine schwere
Leiden»,

Fazit: « Jetzt ischt er total befreit. Jetzt ischt er ordentlich. Nie mehr geht der
Mann retour. Der Mann isch gerettet!»

VII
Riickblick

Abseits der Hauptstrassen des Weltgeschehens, aber nicht abseits
unseres Alltags, haben sich mythologische Exklaven des mittelalter-
lichen Weltbildes erhalten, welches offensichtlich bei einer dafiir giin-
stigen Bewusstseinshaltung jederzeit zu neuem Leben erweckt werden
kann. Da es uns in erster Linie um den Teufelsbund und die Blut-
verschreibung geht, wurden Experimente mit Zauberbiichern, die in
weiterem Sinne auch zum Thema gehort hitten und gelegentlich in
merkwiirdigen Spukerscheinungen resultieren, bewusst ausgeklam-
mert. Des Merkwiirdigen ist auch so genug. Freuds mehrfach er-
wihnte Neurosentheorie gibt keine tragfihige Basis ab fiir die Fille
der Erfahrungen auf diesem Gebiet, weder was ihre Voraussetzungen
noch was ihre Begleitumstinde betrifit. Zu ihrer Analyse missen auch
Parapsychologie, Tiefenpsychologie sowie Religionsgeschichte und
nicht zuletzt Theologie herangezogen werden. Dabei steht zu vermu-
ten, dass vorliufig ein unerklirbarer Rest bleiben wird. Kann der
“Teufel’, der heute noch immer nicht von der Bildfliche verschwun-
den ist, wohl auch kaum als genuiner Widerpart Gottes, wie ihn die
Bibel verkiindet, angesehen werden, so reprisentiert die Vielzahl der
als dimonisch verstandenen Erscheinungen doch das widergéttliche,
den Menschen seines Menschseins beraubende Prinzip in treilich sehr
farbigen Ausprigungen. Dass das Bose als solches existiert, wird man
schwerlich in Zweifel ziehen kénnen. Woher es kommt und woher
seine Reprisentanten ihre ‘Substanz’, ihre dusseren Formen beziehen,
das sind Fragen, die, wenn iiberhaupt, dann wohl am besten auf philo-
sophischer, theologischer und religionsgeschichtlicher Ebene zu
kliren wiren2s,

23 Einen ausfithrlichen Uberblick iiber mythologische, religionsgeschicht-
liche sowie erzihltechnische Hintergriinde von “Teufelsmirchen und Teufels-
sagen’ gibt Lutz Roéhrich in dem aus einer Tutzinger Akademietagung entstan-
denen Sammelband ‘Sagen und ihre Deutung’ (Gottingen 19065).



	Teufelsbündner im 20. Jahrhundert : Hintergründe und Folgeerscheinungen sogenannter "Blutverschreibungen"

