
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers "Ring"

Autor: Boesch, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring»1

Von Bruno Boesch, Freiburg i.Br.

Der ums Jahr 1400 entstandene «Ring» des Heinrich Wittenwiler
ist in verschiedenster Hinsicht eine unerschöpfliche Quelle und greift
in fast alle Lebensgebiete des Spätmittelalters ein. Die Aufgabe, die
noch immer die primäre ist, ihn als Sprachkunstwerk zu fassen, darf
unter unserm Aspekt, der das Recht ins Auge fasst, für einmal
vernachlässigt werden.

Der Dichter war Jurist am bischöflichen Flofgericht zu Konstanz,
vielleicht Hofmeister2; er stammte aus einer Ministerialenfamilie des

Hinterthurgaus, aus Wittenwil, die im nahen Städtchen Wil wie in
Lichtensteig verbürgert war. Zur Landschaft des untern Toggenburg
muß Wittenwiler noch enge Beziehungen gehabt haben, denn dort
lässt er seine Bauerngeschichte spielen, nennt Orte, auch ganz
unbedeutende, mit Namen und zeigt sich ganz allgemein über bäuerliches
Leben aus erster Hand unterrichtet.

Die Dichtung beruht stofflich auf einem Bauernhochzeitsschwank
des 14. Jhs., genannt Meier Betz3. Aus den 680 Versen der längeren
Variante ist ein stattliches gereimtes Epos von 9700 Versen geworden,
das nur in einer einzigen vom Dichter korrigierten Abschrift erhalten
ist. Im Mittelpunkt steht auch hier die Bauernhochzeit, welche der
Schwank zum Thema hat; dazu kommt als Auftakt ein Bauernturnier
und als gewichtiger Schluss ein Bauernkrieg, zu welchem sich die
übliche Streiterei beim Hochzeitsessen ausweitet. Der Krieg nimmt
europäische Ausmasse an, spiegelt aber, soweit Zeitgeschichte hineinspielt,

in ein paar Einzelzügen die Fehden der Appenzellerkriege wieder.

1 Nach einem Vortrag, gehalten an der Tagung der Abteilung für Rechtliche
Volkskunde der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde vom 27./28. Sept. 1974
in Sigmaringen. Zitate nach der Ausgabe von Edmund Wiessner, in: Deutsche
Lit. in Entwicklungsreihen, Leipzig 1931 und Kommentarband Leipzig 1936.
Neudruck in der Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt. Dazu : E. Wiessner, Der
Wortschatz von H. Wittenwilers Ring, hrg. von B. Boesch, Bern 1970.

2 Nach einer noch ungedruckten Freiburger Dissertation von Jörg Bismark
über «Adlige Lebensformen in Wittenwilers Ring». Zu den Standesfragen vgl.
Bernward Plate, Narren- und Ständesatire in Heinrich Wittenwilers Ring, Dte.
Vierteljahresschrift 48 (1974) 47 ff. Vgl. ferner Elmar Mittler, Das Recht in Elein-
rich Wittenwilers «Ring», in: Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte
20 (Freiburg i.Br. 1966), bes. 158ff. Helmut Birkhan, Das Historische im «Ring»
des Heinrich Wittenwiler, in: Österr. Akademie d. Wiss. Sitzungsberichte 287,
Wien 1973.

3 Der Bauernhochzeitsschwank, Meier Betz und Metzen hochzit, hrg. von
Edmund Wiessner, Altdeutsche Textbibliothek Nr. 48 (1956).



130 Bruno Boesch

Mit der Teilnahme dämonischer Mächte sowie Gestalten der Flelden-

sage wächst er ins Mythische.
Im Kontrast dazu stehen die umfänglichen lehrhaften Partien: der

Hochzeiter Bertschi Triefnas, der sein Eheexamen abzulegen hat,
erhält eine ausgebreitete Belehrung über all das, was ein rechter
Ehemann wissen muss, in Tausenden von Versen. So klar verständlich
und entsprechend gut gebaut diese Lehren auch sind,4 sie gehen doch
weit über das hinaus, was ein Bauernbursche, der wie Bertschi als

Tölpel gezeichnet ist, verkraften kann und sind an ein burgerlich-
patrizisches Publikum einer Stadt wie Konstanz gerichtet. Sowohl
Bauernhandlung wie Lehren bringen eine grosse Zahl kultur- und
geistesgeschichtlich interessanter Einzelheiten, die - so sehr sie oft
parodistisch überzogen sind - doch Einblick ins alltägliche Leben und
in den Wissensstand der Zeit bieten. Hier ist auch die Volkskunde
angesprochen; dabei sollen hier nur Fragen zur Sprache kommen, die
sich auf der etwas unfesten Gratlinie zwischen Volkskunde und Recht

bewegen, wobei ich mich aus Zeitgründen beschränke auf die

Vorgänge bei der Eheschliessung, Teile des Familienrechts also5. Andere
Themen rechtlicher und religiöserVolkskunde wären die Laienbeichte,
das Glockenläuten, das Kerbholz, die astrologischen Beziehungen der

Wochentage, Fragen des Strafrechts wie die Blutrache, der Zweikampf
als Gottesurteil, die Kriegserklärung mit dem Handschuh, der Ritterschlag

vor der Schlacht usw.
In der Arbeit von Elmar Mittler über « Das Recht in Wittenwilers

Ring» (vgl. Anm. 2) sind alle Rechtsfragen behandelt. Ich lege hier
das Gewicht auf die Verknüpfung rechtlicher Vorgänge mit dem
Brauchtum und ziehe dafür vor allem das Buch von Hanns Bächtold
heran6. Die Frage, inwieweit wir es in Wittenwilers Dichtung mit
Reflexen der spätmittelalterlichen Wirklichkeit zu tun haben, gewinnt

4 Dazu Jürgen Babendreier, Studien zur Erzählweise in Eleinrich Wittenwilers
«Ring», Diss. Kiel 1973. Alois Wolf, Überlegungen zu Wittenwilers «Ring»,
in: Festschrift f. Gerhard Cordes, Bd. 1 (Neumünster 1973) 2o8ff.

s Dazu die Monographie von Charles G. Fehrenbach, Marriage in Wittenwilers

'Ring', Diss. The Catholic University of America, Studies in German,
Vol. XV, Washington 1941. FI. Conrad, Deutsche Rechtsgeschichte, Bd. I.
Familienrecht, 5338". R. Köbner, Die Eheauffassung des ausgehenden Mittelalters,

Archiv f. Kulturgeschichte 9, 1911. R. Schmidt-Wiegand, Hochzeitsbräuche,

in: Handwörterbuch der deutschen Rechtsgeschichte II, i86ff.
6 Die Gebräuche bei Verlobung und Hochzeit mit besonderer Berücksichtigung

der Schweiz. Eine vergleichend volkskundliche Studie. Schriften der
Schweiz. Ges. f. Volkskunde 11, Basel 1914. Vgl. auch Franz Kondziella,
Volkstümliche Sitten und Bräuche im mhd. Volksepos, in: Wort und Brauch 8. Heft,
Breslau 1912. Christian Rubi, Hochzeit im Bernerland, Bern-Wabern 1971.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 131

am volkskundlichen Material eine besondere Bedeutung, da das

Brauchtum ein Rohmaterial ganz besonderer Art ist für einen Dichter,

der es in seiner Gestaltung darauf abgesehen hat, menschliches
Flandeln in seiner törichten Verirrung auf die Spitze zu treiben, ohne
aber dabei den festen Boden glaubhafter Wirklichkeit je ganz unter
den Füssen zu verlieren.

Einen Auftakt in der Hochzeitsgeschichte des Ring bildet der
Sippenrat (V. 2629fr.). Die Ehe war ursprünglich nicht allein Sache

der engeren Familie, sondern auch der Sippe, der ganzen Verwandtschaft.

Wollte der junge Mann eine eigene Familie gründen, so kamen
Eltern und Freunde zu einem Familienrat zusammen. Hier sollte
geklärt werden, ob die Heirat des jungen Mannes sich mit der Ehre
und dem Stand der eigenen Sippe vereinbaren liess. Es wurden mit
grosser Sorgfalt und Strenge Vermögen und soziale Stellung, später
auch der Glaube der zukünftigen Braut geprüft.

Parallel zur Einberufung des Sippenrats Bertschis ruft auch Fritz,
der Vater der Braut - sie heisst Mätzli Rüerenzumpf -, seine
Verwandten und Freunde zusammen, um die Gründe für oder gegen eine
Hochzeit zu erwägen.

Und nam auch seinen freunt dar Zuo:
Der erste was der Ochsenchroph,
Der ander haisset Lärenchoph,
Den dritten nempt man Lastersak,
Der vierd sei Uotz der Übelgsmak,
Straub und Härtel Saichinchruog
Und ander erber leut genuog. (V. 3618fr.)

Zahlreiche Belege beweisen, dass wir es hier mit einem verbreiteten
Brauch zu tun haben. So steht auch in der Quelle des Meier Betz,
V. 11 ff:

Des ward maier Betz ze rat;
Schnei und gar getrat
Bracht er biderlüt darzuo : (vgl. Metzen hochzit, V. 11 ff.)

Ich erinnere nur an Nib. 49ff.

Im rieten sine mage und ander sine man,
Sit er uf staete minne tragen wolde wän,
daz er eine danne würbe diu im möhte zemen7.

Ein solcher Familienrat fand sich in der neueren Zeit noch in der
Schwalm und im Egerland. Hier waren der Bräutigam, die Väter,
deren Schwäger, die Paten, sonstige nahe Verwandte aus demselben

7 Auch in den von Adalbert Keller veröffentlichten Fastnachtsspielen Nr. 7
und 58 tritt der Familienrat in Aktion.



132 Bruno Boesch

Dorf und dieser oder jener Nachbar zugegen. Der Brauch hat sich
bis in unser Jahrhundert im Kanton Wallis erhalten8.

Der grosse Familienrat Bertschis teilt sich in zwei Parteien. Die
Männer raten fast alle von einer Heirat ab, die Frauen plädieren mit
grossem Eifer dafür. Der schrift- und bücherkundige Schreiber Hen-
ritze entscheidet schliesslich die Debatte zugunsten der Ehe. Im Verlauf

der Ehedebatte erfahren wir einige Gepflogenheiten, welche die
Lebensweise der mittelalterlichen Bauern beleuchten. Für unser
Thema möchteich den Ausspruch der Fro Follipruoch herausgreifen:

Suoch ein weib nicht verr hin dan! (2788)

Es gilt also das Sprichwort: Heirate über den Mist, so weisst du,
wer sie ist9. Das Misstrauen gegen alles Fremde ist für bäuerliches
Denken besonders typisch.
Neben den im vorigen Jahrhundert noch fast völlig fehlenden Verkehr
treten auch alte Feindschaften zwischen den einzelnen Gemeinden
hindernd auf. So hatten die romanischen Lugnezer (Graubünden)
gegen die deutschen Walser ein direktes Heiratsverbot erlassen.
Landschaftliche Gegensätze, sprachliche Verschiedenheiten, letzte Reste
einer früheren politischen Zersplitterung machten sich bei der
Eheschliessung vielfach noch geltend10.

«Die Bieler Bürgerin, die einen Fremden», «er kenne ein Handwerk
oder nicht», ohne des Rats Erlaubnis heiratete, wurde nach dem

Kirchgang mit dem Mann aus der Stadt gewiesen. Selbst ortsansässigen

Fremden wurde die Heirat erschwert. In St.Gallen wurde 1592
festgesetzt «den Fremden wird die Flochzeit allhie zu haben gänzlich
abgestrickt. Wenn aber die Braut eine Bürgerin wäre, soll die Zulassung

einem Kleinen Rat anheimgestellt werden.»11
Nachdem der Familienrat beschlossen hat, der Hochzeit zuzustimmen,

werden nach alter dörflicher Sitte die Brautwerber von der Sippe
ausgewählt, die bei Fritz um die Hand Mätzlis anhalten sollen :

Da mit so wurden aus gezelt
Zwen der besten und derwelt
Daz was der Schreiber sinnereich
Und Rüerenmost im selber gleich. (V. 3 5 3 5 ff.)

«Auf den rechtlichen Anschauungen und Gewohnheiten und
gestützt durch die biblischen, namentlich alttestamentlichen Verhält-

8 Bächtold (wie Anm. 6) 14 ff. Kondziella (wie Anm. 6) 9 ff.
9 Schweizerisches Idiotikon 4, 538.
10 Bächtold (wie Anm. 6) 272 ff.
11 Bächtold (wie Anm. 6) 10.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 133

nisse, deren Einfluss auf unsere Volkssitte nicht zu unterschätzen ist,
ruht die Sitte, dass der Vater dem Sohn die Frau gibt, oder dass er
ihm das Mädchen nennt, das er ihm gerne zur Frau geben möchte
und ihn um seine Meinung fragt.»12 So auch im Volksbrauch. An
die Stelle des Vaters treten, zunächst nur wenn dieser schon gestorben
ist, andere Verwandte und Freunde des jungen Mannes. Das ist wohl
auch im Ring der Fall, denn der Vater Bertschis wird nirgends
erwähnt.

Also trafen seu da hin:
Zuo Fritzen haus stuond in der sin.
Der seu fragt: «Wo hin also»?
«Um ein sach»! sei sprachent do.
«Lass uns gen»! Henritze sprach:
«Wis es ist ein endleich sach!
Es ist ein sach, und ist so gros:
Kain sach die ward nie ier genos». (V. 3545 ff.)

Wenn der Werber, sei es nun der Freier selbst oder ein Abgesandter,
in das Haus der Umworbenen kommt, so fällt er nicht mit der Tür ins
Haus. Mit erkünstelter Harmlosigkeit und vielen Umschweifen und

Weitläufigkeiten spricht er von diesem und jenem, vom Wetter und

von der Ernte, vom Stall und vom Vieh und fragt dann schliesslich,
ob nicht eine Kuh oder ein Pferd zu verkaufen sei. Erst nach diesen

Umwegen fängt er an, von dem eigentlichen Zweck seines Kommens
zu sprechen und bringt die Werbung vor13.

Dieses Vorschützen eines Handels bei der Werbung scheint eine alte

indogermanische Sitte zu sein. Man nennt das Freien auch
«Kuhkaufen», «auf den Stärkehandel» oder «ins Fleu gehen». Der Werber
findet dann die Ware zu teuer und fragt: «Wie steht's mit der Tochter?»

In anderen Ländern erkundigt er sich, ob nicht ein Rebhuhn

zugeflogen sei. Überall werden allerlei Bilder und Symbole verwendet,
um die Werbung zum Ausdruck zu bringen14. So sagen auch Bertschis

Werber nicht sofort, was sie zu Fritz führt.
Um ein sach! sei sprachen do. (V. 3548)

Auffällig ist ebenfalls, dass die Werber ihren Auftrag nachts oder
doch zumindest am Abend ausführen, indem sie mit Fritz in ein Gasthaus

ziehen. Dies geschieht keineswegs zufällig, sondern scheint ein
alter Brauch gewesen zu sein.

Der Brautvater lehnt eine weitere Erörterung des Antrags vorläufig
ab:

12 Bächtold (wie Anm. 6) 15. Kondziella (wie Anm. 6) 104.
13 Bächtold (wie Anm. 6) 27.
14 E.H.Meyer, Deutsche Volkskunde, Berlin und Leipzig 1921, 169.



134 Bruno Boesch

Und sprach: «Der red habt imer danch!
Dar zuo so schol man haben rat
Des morgens fruo und nit so spat.» (V. 3608)

Er spielt in dem ganzen Handel, wie Rüerenmost geahnt hatte, den

Spröden, läßt aber deutlich durchblicken, wie günstig er innerlich der
Sache gegenübersteht.

Selbst wenn der Freier dem Vater des Mädchens angenehm ist, wird
vielfach eine längere oder kürzere Bedenkzeit erbeten: Fahls der

Tochter vmb die gefreyet / oder angehalten wird / Vatter / oder Vogt / den

Werbern %u willfahren bedacht ist: soll er sie (die Werber) auff ein geraumbten

tag f widerumben %u sich in sein behausung bescheiden...15

Der Bräutigam wird durch den Brautvater einem Brautexamen
unterworfen.

«So sitz da nider», sprach do Fritz,
«Und sag uns etwas deiner witz!
Chanst den paternoster so?»
«Ja do», äntwurt Pertschi do.
«Daz avemari und den glauben
Auch da mit an alles laugen?
So sag auf eben, nicht enlach!»
Triefnas der huob an und sprach: (V. 38ioff.)

Das Brautexamen umfasst 1. eine Prüfung über die rudimento fidei,
2. eine Nachforschung über etwaige Ehehindernisse (z.B.
Blutsverwandtschaft ersten Grades) und 3. die Unterrichtung über die

künftigen Standespflichten16. Das Brautexamen hat sich aus der für
die kirchliche Verkündigung notwendigen Anmeldung beim Geistlichen

entwickelt und diente wie diese dazu, festzustellen, ob sich der
Heirat keine kirchlichen und rechtlichen Flindernisse entgegenstellten.
Schon in der alten Kirche'hatte sich der Pfarrer dabei auch zu über-

zeugen, dass das Brautpaar genügend religiöse Kenntnisse hatte und
seine Pflichten im Ehestand kannte, weil die Eheschliessung mit
vorhergehender und nachfolgender Kommunionfeier und Beichte
verbunden wurde17. Doch werden die Fragen an Bertschi nicht von einem

Geistlichen, sondern von einem Laien gestellt. Lässt sich daraus der
Schluss gewinnen, dass zu dieser Zeit, wo ja Laientrauung und kirchliche

Trauung noch getrennt nebeneinander bestanden, die Laien diese

Form des Brautexamens von den Geistlichen übernahmen Dass
Laien das Brautexamen abhalten, ist meines Wissens sonst nicht über-

15 Bächtold (wie Anm. 6) 33.
16 E. Wiessner, Kommentar (wie Anm. 1) 147. Zum Brautexamen auch

Fehrenbach (wie Anm. 5) 152fr. Rubi (wie Anm. 6) 20.
17 Bächtold (wie Anm. 6) 254.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 135

liefert. Es wird der Dichter selber sein, der das Examen im Rahmen
der Lehre an sich zieht. Er lässt den Vater fragen und im Anschluss
daran die Wortführer der grossen Ehedebatte eine allgemeine Lebenslehre

ausbreiten. Das Eheexamen ist der Plebei, diese Lehre in Gang
zu bringen.

Das kirchliche Brautexamen hat sein Nachleben bis auf den heutigen
Tag. Auch nach der Reformation verlangten Schweizer Mandate und
Pveligionsordnungen das Brautexamen. Die Synode von Appenzell
Ausserrhoden beschloss im Jahre 1609: «Es sollen keine Eheleute

eingesegnet werden, ehe sie sich bei ihren Predigern erzeiget, ob sie

das Vaterunser, die Artikel des Glaubens und die Zehn Gebote beten
können. Die fremden Bräute, die von anderen Orten ins Land kommen,

soll der Pfarrer im ersten Monat nach der Hochzeit zu sich
beschicken und wie Einheimische examinieren»18.

Im unteren Fricktal wurde dem Pfarrer die Verlobung angezeigt,
worauf das Brautpaar an einem Abend zu ihm geladen wurde, um das

Examen über den Katechismus und das Sakrament in der Ehe
abzulegen. Konnten sie die Fragen nicht beantworten, so mussten sie

später noch einmal im Pfarrhaus erscheinen19.

Die eigentliche Handlungsschilderung im Ring setzt erst wieder
mit der Verlobungsszene ein.

Do nun der 1er ein end ward,
Fritzo der sprach an der vart:
«Nu dar, herr Perchtold, hörst du das?
Wilt es tuon und dannoh bas,
Das sag uns auf die treuwe dein:
So gib ich dir die tochter mein!» (V. 5201 ff.)

Die Bräuche bei der Verlobung bestanden ursprünglich in der

Festsetzung der vermögensrechtlichen Fragen und wenn es darüber zur
Einigung kam, im Abschluss eines mündlichen oder schriftlichen
Ehevertrages sowie in der meist unmittelbar darauffolgenden Übergabe
der Braut an den Bräutigam: der Eheschliessung20.

Die Verlobung (desponsatio, sponsalia) ist das Eheversprechen des

deutschen Rechts. Wenn auch die Form oft gewechselt hat, so blieb
der Inhalt doch gleich : Die Verlobung ist von der einen Seite (Gewalthaber

des Mädchens : Vater, Vormund) ein Versprechen, zur Ehe zu
geben, von der anderen Seite ein Versprechen, zur Ehe zu nehmen

18 Bächtold (wie Anm. 6) 255.
19 Bächtold (wie Anm. 6) 256.
20 Bächtold (wie Anm. 6) 57.



136 Bruno Boesch

unter Verpflichtung zur Preiszahlung21. Für das Mädchen spricht im
Ring der Vater; das Versprechen, zur Ehe zu geben, lautet so:

Nu dar, herr Perchtold, hörst du das?
Wilt es tuon und dannoht bas,
Das sag uns auf die treuwe dein:
So gib ich dir die tochter mein! (V. 5203ff.)

Das Versprechen zur Ehe zu nehmen seitens von Bertschi so :

Triefnass andacht die was gross
Gen seines lieben Mätzleins schoss
Und tett recht sam fuchs Rainhart,
Der umb die faissen hennen warb,
Und verhiess pei seinem aid,
Ze allen dingen sein berait,
Die ein fromer, weiser knecht
Laisten scholt und tuon von recht. (V. 5 207 ff.)

Aus dem Wesen des Verlobungsvertrages als dem eines

Kaufvertrages ergab sich für das alte Recht von selbst die Folge, dass die

Willenseinigung über den Verlobungsvertrag zwischen dem Bräutigam

und dem Gewalthaber, d. h. dem Inhaber des Mundium, Zustandekommen

musste. Der Verlobungsvertrag konnte nicht mit der Braut,
sondern nur mit dem Geschlechtsvormund der Braut rechtsgültig
geschlossen werden, und es stand dem Vormund ursprünglich das

Recht zu, seine Gewaltbefohlene auch gegen ihren Willen zu verheiraten,

da sie ja nur als Gegenstand des Verlobungsvertrages auftrat22.
Dies gilt nicht mehr für die Zeit des Mittelalters. Um der grossen Zahl
von Verlöbnissen, die durch Worte eingegangen wurden, rechtliche

Wirkung zu verleihen, wurde die Forderung eingeschärft, dass das

Eheversprechen vor Zeugen zu geschehen habe. Damit kämpfte man

gegen die «clandestina matrimonia» an23.

«Intersunt parentes et propinqui» sagt schon Tacitus (Germania
c. 18), die Lex Salica lässt die Verlobung im mallum vor sich gehen
(Lex Sal. 44), und in den Gedichten des Mittelalters wird stets der
Kreis der Versammelten, der Ring, erwähnt, in welchem die Ehe
geschlossen wird. So Kudrun 1648:

Do hiez man Ortrûnen zuo dem ringe gän
Und auch frouwen Hildburg die maget wol getan.

Nachdem nun Fritz seine Einwilligung und Bertschi sein Versprechen

vor Zeugen gegeben haben, werden zwei der Besten als Boten

21 R. Sohm, Das Recht der Eheschliessung aus dem deutschen und kanoni-
stischen Recht geschichtlich entwickelt. Weimar 1875, 22,

22 Sohm (wie Anm. 21) 30.
23 Bächtold (wie Anm. 6) 91,



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 137

ausgewählt, um Mätzli von der Verlobung in Kenntnis zu setzen, die
nach alter Sitte nicht anwesend war.

Die eilten drat
Und kament ze den selben stunden
An die stat, da seu sei funden,
Und sprachent: «Wiss, wir schüllen han
Daz pettenprot: du hast ein man,»
Des was fto Mätzli sunder fro.
«Wer ist der dann?» sprach seu do.
«Das ist, trun, Pertschi Triefnas.» (V. 5218fr.)

Die erstaunte Frage gehört zum Brauchtum, das sie erfordert. Nach
der Handlung selber war eine Werbung bereits erfolgt: Mätzli muss
deshalb wissen, um wen es geht.

Nachdem das Mädchen beigebracht ist, wird die Ehe sofort
vollzogen, d.h. unmittelbar auf die Verlobung findet die Trauung oder
traditio statt, vollzogen durch den Bauern Ochsenchroph, auf Grund
der gegenseitigen Willenserklärung von Braut und Bräutigam, die
Ehe einzugehen.

Do seu nun zuo den andern chämen,
«Hört in gottes namen! Amen,»
Sprach Ochsenchropf. «Hie schol geschehen
Ein ee; des scholt es mir verjehen:
Sag an, Perchtold, pei deinr trüw
(Got woll, daz es dich nicht gerüwl),
Wilt du Mätzen zuo der ee?» (V. 5243(1.)

Und mocht recht gesprechen: «Ja!»
Dar umb so war sein antwurt: «Gra!»
Des ward do nicht geachtet so.
Zuo Mätzen chert er sich aldo
Und sprach: «Nu sag auch, Mätzel, an:
Wilt du Pertschin ze dem man?» (V. 5257ff.)

Do sprach sei: «Sta, gevelt es dir.»
Also ward mit paider gir
Die ee ieso geschaffen
An schuoler und an phaffen. (an ohne) (V. 5273fr.)

Die häufigste Form der Trauung war die Traditio durch den Vater
des Mädchens. Sie blieb bis in den Anfang des 13. Jahrhunderts hin
die allgemeingültige. Schon in der zweiten Hälfte des Mittelalters,
dann aber vor allem gegen Ende desselben, treten Umwälzungen ein.
Die alten Prozess- und Trauungsfeierlichkeiten entschwanden dem

allgemeinen Bewusstsein, und die Zeit des Fürsprechers {orator), des

gelehrten Anwalts der Parteien, begann, der das ganze Verfahren
leitete und den Beteiligten Wort und Handlung an die Hand gab. Bei
dem allgemeinen Verfall des alten deutschen Rechts ging auch die



138 Bruno Boesch

alte Geschlechtsvormundschaft unter. Die Sippe lockerte sich, die
Vatergewalt wurde geschmälert, die Frau erhielt persönliche
Selbständigkeit; sie musste ihren Ehekonsens erteilen, und der rechtliche
Zwang zur Verlobung, wenn er von der Sippe jemals zugelassen worden

war, fiel weg.
Die Form, in der die Eheschliessung in dieser Zeit vorgenommen

wurde, ist ein seltsames Gemisch von Altem und Neuem24. Dies
spiegelt sich auch im Ring wieder. So scheint der Verlobung zunächst
die alte Rechtsform zugrundezuliegen, wonach der Ehevertrag nur
zwischen Bräutigam und Vater geschlossen wurde, während Mätzli
nicht in Erscheinung tritt. Bei der eigentlichen Trauung aber wird
auch Mätzli um ihre Zustimmung gefragt. Ohne die Zustimmung der
Braut kann die Eheschliessung nicht rechtskräftig werden. An die
Stelle des alten Geschlechtsvormunds tritt ein Dritter, dessen Wahl
dem Brautpaar frei stand. Der Sprecher der Verwandten im Ring ist
Ochsenchropf (5245), offenbar der Alteste aus dem Geschlecht der
Braut. Er ergreift auch im Familienrat (3645) zuerst das Wort; später
(5497fr.) beschenkt er das Brautpaar nach dem Ältesten aus der Sippe
des Bräutigams, der unmittelbar nach dem Brautvater an die Reihe
kommt. Ebenfalls nicht verwandt mit den zu Trauenden ist der Laie,
der im Märe vom Helmbrecht die Trauung vornimmt:

uf stuont ein alter grise,
der was der worte wise;
der künde so getaniu dine. (V. I507ff.)

Die Fragen Ochsenchropfs an Bertschi und Mätzli (vgl. oben) sind
Formeln, die durch Brauch und Recht festgelegt waren. Im Meier
Helmbrecht wird die Frage jeweils dreimal gestellt (V. 1511 ff.).

Vor der Zustimmung zur Ehe (der Trauung also) soll sich die Braut
zum Scheine wehren: so will es der Brauch. Mätzli wird entsprechend
belehrt :

Des sprach fro Mätzel so zuo in:
«Ich waiss nicht, wie ich gparen schol.»
Die ein die sagt: «Ich 1er dichs wol.
So man dier hevet also an:
«Wilt du Pertschin ze dem man?»
So scholt du dich des ersten weren
Enwech: daz stet dir wol ze eren.» (V. 52366°.)

Aus dem «sich wehren» wird eine handgreifliche Szene:

Mätz gedacht ier an daz lerren
Und ward sich heven an ze werren:

24 Bächtold (wie Anm. 6) 203.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 139

Mit füessen und mit elnpogen
Schluog sei umb so wol gezogen,
Daz der frawen wol auf vier
Vielend nider also schier. (V. 5 263 ff.)

Schon ein Zeitgenosse Dantes, Francesco Barberino, der 1318-1320
ein Buch «Del Reggimento e costumi di donna» geschrieben hat, zeigt
darin der Braut, wie sie sich bei der Werbung und dem Ringwechsel
zu verhalten habe: «Die Braut strecke die Hand nicht nach ihrem
Verlobten aus, sondern lasse sie wie gezwungen nehmen. Wenn sie gefragt
wird, ob sie einwillige, so antworte sie erst beim dritten Mal (vgl.
Meier Helmbrecht V. 1511 ff.) und dann sanft und leise. Je jünger sie

ist, desto grösserer Widerstand ziemt sich ihr.»25 Nach anderen
Volksbräuchen soll es geräuschvoller zugehen. In Thüringen muss die
Braut gewaltig heulen, wenn sie auf dem Kammerwagen in das Haus
des Bräutigams fährt.

Der Brauch lässt verschiedene Deutungsmöglichkeiten zu.
Unwahrscheinlich ist seine Interpretation als Überbleibsel früheren
Brautraubes. Andere meinen, es könnte die Befürchtung zugrunde
liegen, dass durch eine allzugrosse Bereitwilligkeit der Braut, ein neues
Heim und Schicksal aufzusuchen, der Neid und Zorn höherer Mächte

hervorgerufen wird. Es soll den Haus- und Ahnengeistern, in deren

Hut die Braut bisher gestanden hat, gezeigt werden, wie schwer es ihr
wird, nun diesen Schutz zu verlassen26.

Doch denkt die Braut bei ihrem Sträuben kaum an Gefahren von
neidisch lauernden Dämonen, sie hat viel näherliegende Gründe, nicht
zu eilig in den neuen Zustand einzutreten. In den Hochzeitsliedern
wird darüber manches angedeutet. Bei der «Abdankung der Braut
von ihren Eltern» nimmt die Braut unter Tränen einen rührenden
Abschied. Denn in ihrem Elternhaus ging es ihr gut, nun geht sie in
ein fremdes Haus ins Ungewisse. Die Gäste singen: «Raus, Bräutle,
raus Deine guten Tage sind aus. Wärst du bei deiner Mutter geblieben.

»27 Was individuell empfunden wurde, zählt für den Brauch nicht :

es ist ein «zum Scheine Handeln», keinesfalls bedeutet dieses
Sichwehren einen ernstzunehmenden Widerstand der Braut gegen die

eingegangene Verbindung. Nach seinem Wortlaut setzt der Trauungsritus

mit Frage und Antwort der Beteiligten den beiderseitigen
Ehekonsens voraus. Über ihn heisst es in der Kudrun:

25 K.Bartsch, Gesammelte Vorträge und Aufsätze, Freiburg 1883, 391 ff.
26 P. Sartori, Sitte und Brauch I, Leipzig 1910, 77.
27 J. Hanika, Die «verlassene Braut» im Hochzeitsbrauch und die Aufgebotsszene

in Wittenwilers «Ring», Bayer. Jb. f. Volkskunde 1957, 105.



140 Bruno Boesch

Ez was noch her der zite ein site also getan,
daz kein frouwe solde nemen nimmer man
ezn wäre ir beider wille. (1034)

Auch die Ansicht des Ring-Dichters ist es, dass eine Ehe auf
beiderseitiger Liebe sich gründen sollte, womit er über den Konsens noch
hinausgeht :

Hörr zuo, was der weis gepeut:
Von rehter liebschaft sich die leut
Nemen schüllen, nit umb gelt,
So sein seu sälig in der weit. (3485ff., vgl. i624ff.)

Tatsächlich ist ja auch der ganze Vorgang im Ring eine Liebesheirat,

wenn wir an die Werbung und was sich da alles abspielt, denken.
Die rechtliche Form, in der diese Eheschliessung dann vor sich geht,
ist aber der geschilderte, an das Einverständnis des Vaters gebundene
Ablauf, der im Vollzug dann den gegenseitigen Konsens mitein-
schliesst. In «Metzen hochzit» findet sich zur Frage ein bezeichnender
Zusatz :

Metze, gich, wiltu Betzen han zu der ee?
Sy schwaig, er vorseht sy me.
Sy sprach: ja haist michs min muoter.

Ganz entsprechend im Volksbrauch: so antwortet in Rossnitz
(Schlesien) die Tochter auf die Frage ihres Vaters :

Bist du willens, des N.N. christliche Ehefrau zu werden?, mit einer
Träne im Auge: Was Vater und Mutter wollen, das will ich auch28.

Hier konkurriert (und dies bis in unser bürgerliches Zeitalter) das

Recht mit dem Brauchtum: eine Praxis, die sowohl das Recht einer

von der Kirche unabhängigen freien Eheschliessun? kennt als auch
die Beschränkungen, welche Kirche und Brauchtum mit ihrem Gebot
der Achtung vor Vater und Mutter den Ehewilligen auferlegen.

28 Kondziella (wie Anm. 6) 114. In der Minncbelehrung des Schreibers Hen-
ritzc heisst es zwar zunächst:

Und der wei im ein allain
Unter allen frawen gmain,
Die im aller pest behag

Doch fährt er fort:
Die auch sein geleiche sei
An jugent und auch art da pei;
Won der ze hoch im stigen wil,
Der fleugt inn graben ze dem zil. (iÖ7off.)

Vgl. 2661:
Ich han mir eineu ausderkorn,
Die mir ze Salden ist geporn.
Ich muoss sei han, es tuot mir not:
Anders ich würd ligen tot.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 141

Allgemein gilt die Sitte, das Eheversprechen durch irgendein
Geschenk zu bestätigen, das der Bräutigam der Braut als Pfand, als

Zeugnis des Versprechens, sie zu ehelichen, gibt. Dieses Ehepfand
wird meist als ein Rest des alten Brautkaufs angesehen, als eine
Anzahlung an denjenigen, der beide Teile verband. Es wird aber von
anderen auch nur als blosses Rechtsmittel, den Vertrag sicherzustellen,
betrachtet und dafür Isidorus Hispalensis Etym. IX 7,6 angeführt.
Er sagt dort : Dicta autem arrha a re pro quo traditur. Est autem arrha
non solum sponsio conjugalis, sed etiam pro qualibet promissa re data, ut
compleatur.

Bis ins 19. Jahrhundert war nur der Bräutigam verpflichtet, der
Braut ein Pfand zu geben. Dieser Brauch ist in manchen Gegenden
auch heute noch erhalten. Allerdings ist es in der Schweiz und den
meisten Ländern üblich geworden, sich gegenseitig Geschenke zu
machen. Ihre Bedeutung als Ehepfänder ist nicht immer einwandfrei
zu erkennen. Platte man ein Ehepfand übergeben oder angenommen,
so war dies für beide Teile bindend.

Wie die übrigen Ehepfänder, so kommt auch das «Handgeld», der

Ehepfennig, nur selten allein vor, sondern wird meistens mit anderen
Pfändern gegeben: sehr oft zusammen mit dem Ehering, der eine

spezielle Form des Plandgeldes ist. Er ist fast überall an die Stelle
der ursprünglichen Münze getreten.

Des nam so Pertschi fürher do
Ein fingerli geworcht also:
Es was von plei und überzint,
Mit einem stain, sam ich es vind,
Der hiess ein sapheir von glas;
Dar umb von hartz ein gsmeltze was,
Mit naswasser durch laseurt;
Dar zuo was es euch gesteurt
Mit zwain perlen von den äugen
Aus dem visch: daz schult es glauben.
Er stiess iers ieso an die hand. (V. 5 277 ff.)

Zwar spricht auch die alte Kirche von Trau- und Brautringen, aber
sie hat sie zu keiner Zeit vorgeschrieben; sie hat die bestehenden
Bräuche einfach gebilligt. Wie Bertschi, gibt auch heute noch an
manchen Orten nur der Bräutigam der Braut einen Ring. Im Walliser
Lötschental tragen die verheirateten Männer keinen Ring, die Frauen
dagegen zwei, von Gold oder Silber, einen an der linken und einen

an der rechten bland, die sie beide zusammen erst bei der Trauung
erhalten. Ebenso gab in Spirigen (Kanton Uri) früher nur der Bräutigam

der Braut einen Ring29. Ab 1200 findet sich auch schon die Sitte,

29 Bächtold (wie Anm. 6) 154.



142 Bruno Boesch

den Ring zu wechseln. Meistens handelt es sich aber nicht um eine

förmliche Verlobung, sondern nur um die Eingehung eines engeren
Liebesverhältnisses, das vielleicht durch Austausch von Ringen befestigt

werden soll30.

Erst unter dem Einfluss der Kirche wurde der Ringwechsel bei der

Trauung zum Zeichen des gegenseitigen Treuegelöbnisses eingeführt.
In der Schweiz tritt der Ringwechsel im 17. Jahrhundert auf. Um
diese Zeit scheint er in St.Gallen und Basel üblich gewesen zu sein.
Aus dem Ende des 18. Jahrhunderts ist er für Graubünden bezeugt31.

Nach der Trauung (durch Ochsenchropf an schuoler und an pfaffen
(an ohne) 5 276) wird der Bräutigam geprügelt :

Sccht, da huob sich söleich schand,
Den preutgan an ze lauffen,
Im har und part aus rauften,
Also daz er an der vart
Mit enander glatzocht ward!
Bertschi waint, die andern sungen
Und für die tür her aus drungen; (V. 5288ff.)

Die Quelle betont ausdrücklich

Als dann ist der pauren sit. (Meier Betz in)
Der Brauch verlangt manchmal ein längeres oder kürzeres Prügeln

oder nur einen einzelnen Schlag. Dieses Schlagen kann auf verschiedene

Weise gedeutet werden : 1. als Trennen und Überleiten von dem

bisherigen Zustand in einen neuen, also ein Initiationsritus, 2. als

Scheuchen, Abwehr oder Austreibung Unglück bringender Dämonen,

3. als Vermittlung von Leben, Fruchtbarkeit und Glück32. In
zahlreichen Fällen ist freilich die Unterscheidung zwischen den
verschiedenen Ursachen und Zwecken des brauchmäßigen Schlags nicht
mit Sicherheit anzugeben. Durch einen Schlag wird zum Ausdruck
gebracht, dass der Mensch in einen neuen Stand, in eine neue Würde

eingeführt werden soll, wodurch ihm besondere Rechte erteilt und
bestimmte Pflichten auferlegt werden. So kennzeichnet der Schlag die

Aufnahme des Knaben in die Gemeinschaft der Jünglinge und Männer

und in die Geheimbünde der Naturvölker. Oft wird als Grund der

30 J. Grimm, Rechtsaltertümer I, S. 244. Elandwörterbuch zur deutschen
Rechtsgeschichte I, 840f. O. Zallinger, Die Ringgaben bei der Heirat und das

Zusammengeben im mittelalterlich-deutschen Recht. Österr. Akademie der
Wissenschaften, Phil.-histor. Klasse. Sitzungsberichte 212, 4. Abh., Wien 1931.
R. Köstler, Ringwechsel und Trauung. Sav. Zs. f. Rechtsgeschichte (Kanon.
Abt.) 53 (1953) 135.

31 Bächtold (wie Anm. 6) 159.
32 Hwb. des deutschen Aberglaubens VII, Sp. 1091.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 143

Schläge eine Tapferkeitsprobe in der Ertragung von Schmerzen oder
die Gewöhnung daran angegeben oder auch die Stärkung der

Zeugungskraft oder allgemeine Kräftigung. In Niedermorschweiler (Kreis
Mülhausen) gibt der Ehrenknabe, wenn die Brautleute am Altar
knien, dem Bräutigam eine Ohrfeige und sagt :

« Gang ab dr Gassa »

Immermann (in seinem Münchhausen) beschreibt eine Verprüge-
lung des Bräutigams in der Kirche und lässt den Pfarrer dazu den
Kommentar geben: «Dieses Abklopfen des Bräutigams nach der

Trauung ist ein uralter Brauch, den sich die Leute nicht nehmen
lassen.»33 Die Erklärung als Initiationsritus liegt nahe: Diese Interpretation

könnte auch für die Prügelszene im Ring zutreffen, vor allem

wenn es nur die Altersgenossen Bertschis sein sollten, die über ihn
herfallen, was aber aus dem Text nicht deutlich hervorgeht.

Mit Verlobung und Trauung (durch einen Laien) schliesst der erste
Teil des Geschehens ab, den man als Heirat nach dem eigentlichen
Wortsinn bezeichnen kann: hi-rät, «Hausversorgung». Der zweite
Teil ist der festliche Anlass : Festessen und Begehung des Brautbetts

(Beilager) und - soweit im Mittelalter schon vorhanden - Kirchgang
und kirchlicher Segen. Hochge^tte - mittelhochdeutsch allgemein
«Fest», löst im Alemannischen älteres bruflaufab : älterer Ausdruck für
das Fest, den Brauttanz vor allem.

Die altrechtliche Zweitaktigkeit der Eheschliessung kommt z.B.
im Elztal durch die Unterscheidung von Heiratstag und Plochzeitstag
noch zum Ausdruck: Heirat ist der Tag der Verlobung, an dem der

hiiret, der Ehevertrag zwischen den beteiligten Familien abgeschlossen
wird (so noch 1706), Hochzeit der Tag des öffentlichen Kirchgangs34.

Welchen Einfluss nimmt im Ring nun die Kirche auf die

Eheschliessung Bei der Schilderung der Hochzeit stossen wir auf einen
scheinbaren Widerspruch. Wenn es in den V. 5 274ff heisst:

Also ward mit paider gir
Die ee ieso geschaffen
An schuoler und an pfaffen,

so ist man erstaunt, bald darauf zu hören:

Also giengen seu da mit
Ze chirchen do: das was der sitt.

33 J. Vincke, Volkstum und Recht, aus kirchenrechtlicher und volkstümlicher
Sicht, Düsseldorf 1937, 13.

34 R. Schmidt-Wiegand, in Hwb. d. deutschen Rechtsgeschichte II, Sp. 186 und
I, Sp. 517. E.E.Müller, Wortgeschichte und Sptachgegensatz im Alemannischen,

Bern i960, 470". K.S.Bader, in: Schau-ins-Land 1963,114.



144 Bruno Boesch

Da die Eheschliessung an einem Samstag stattfindet (5360), ist
dieser Kirchgang der gewohnt sonntägliche (das was der sitt). Es wird
keine besondere Brautmesse erwähnt. Es geht um die Verkündigung
der Ehe in der Öffentlichkeit der Kirche zwecks Feststellung von
Ehehindernissen, bei Anlass des Sonntagsgottesdienstes.

Do nu die mess ein end genam,
Der pharrer huob ze sagen an:
«Hört ihr frauwen und ir knecht!
Wisst, es ist der kirchen recht,
daz einr ein chan in nemen schol
Offenleich (so tuot er wol),
Nicht so haimlech, ane phaffen! (V. 5397fr.)

Mit offenleich soll vor allem die heimliche, clandestine Ehe verhindert

werden, bei der die von der Kirche gebotenen Ehehindernisse
nicht beachtet werden. Daraufhin wird dem Pfarrer öffentlich
widersprochen, unmittelbar nach der Aufforderung, Ehehindernisse geltend
zu machen:

Des wurdens älleu lâchent do
und gen dem pharrer sprechend so:
Wisst, die e was geschaffen
Vor münchen und vor phaffen!
Dar umb so nem im ieder gsell
Ein frauwen, do er gernest well! (V, 54270".)

In der Lehre von den Sakramenten heisst es an anderer Stelle:

Wie sälich priester orden sei
Und wie guot die hailig ee,
Doch lat mans an der sele we. (V. 401 iff.)

Die Bauern bestehen also darauf, dass die Ehe ohne die Mitwirkung
der Kirche gültig geschlossen werden kann, und auch der Dichter
bestreitet ihnen dieses alte Recht nicht. Die Ehe als Institution jedoch
wird heilig genannt (so auch V. 7035, vgl. 2387F), doch fällt die Seele

des Ehelosen nicht der Verdammung anheim.
An dieser Stelle muss zuerst darauf eingegangen werden, wie es zu

der Einmischung der Kirche in das weltliche Geschäft der Eheschliessung

kommen konnte. Die Kirche trat zunächst nur in bezug auf die
Ehehindernisse und die Durchsetzung des Prinzips der Unlöslichkeit
der Ehe reformierend auf und modifizierte das Eheschliessungsrecht
nur insoweit, als es mit Rücksicht auf diese beiden Bestrebungen nötig
wurde. Mit dem Ziel, ihren Machtbereich und Einfluss zu erweitern,
suchte sie dann die Trauung für den Priester in Anspruch zu nehmen,
nachdem sie nicht mehr ausschliesslich durch den Geschlechtsvormund

vorgenommen wurde. Im 12. und 13. Jahrhundert über-



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 145

nimmt dann des öfteren der Priester die Aufgabe des Dritten, das

Brautpaar zusammenzugeben35.
In derselben Zeit erscheinen zahlreiche Verbote der Trauung durch

Laien36. Das Konzil von Trier 1227 verbietet sie zuerst: Prohibemus,

ne laici, quicunqiie sint, attthoritate suo sine sacerdote aliquos matrimonialiter
audeant conjungere.

Weiter geht das Konzil von Magdeburg 1370, das verbietet: Ne
quis laicus, cujiisciinque etiam conditionis status, velpraeminentiae fuerit, prae-
sumat aliquos copulare in domibus vel extra ecclesiam. Die Wiederholung
dieser Verbote durch folgende Konzile, vor allem das Tridentinische,
zeigen, dass die Durchführung dieser Massregel auf grosse Schwierigkeiten

stiess. In mehr oder weniger konsequenter Weise setzte die

Kirche aber ihren Kampf fort.
Zu Anfang des 12. Jahrhunderts erwähnen literarische Zeugnisse

bereits die priesterliche Einsegnung. Ende 12. und 13. Jahrhundert
pflegen die höfischen Dichter, wo sie von geschlossenen Ehen erzählen,

zugleich die Trauung von Priesterhand oder doch ein vor der

Kirchgemeinde abgelegtes Bekenntnis zu erwähnen, aber nicht als

wäre diese benedictio oderprofessio eine unumgängliche Bedingung: nur
weil es so anständig und glückverheissend sei (z. B. im Erec Plartmanns

von Aue, V. 2ii7ff. und Armer Heinrich V. i5i2ff.). Die volkstümlichen

Dichter dagegen wissen nur von einem Verlöbnis vor Zeugen
aus dem Laienstand37.

Im Bauernhochzeitsschwank wie im Ring weist der Verfasser deutlich

darauf hin, dass weder «Schüler (Geschulte) noch Pfaffen» bei
der Eheschliessung zugegen sind (MB v. 40, Mh v. 44, Ring 5275).

Im Gegensatz zum Ring ziehen Betz und Metz in der Quelle
folgerichtig erst am Morgen nach dem Beilager im fröhlichen Geleit ihrer
Hochzeitsgäste zur Kirche und werden am Schluss des Gottesdienstes

vom Priester zusammengegeben:

Metzen hochzit V. 3 06 ff.

Do zogt mänglich uff die fart,
Der mit ir zu der kilchen wolt.

V. 3i8ff:

35 E. Friedburg, Das Recht der Eheschliessung in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Leipzig 1865, 78. Otto Opet, Btauttradition und Konsensgespräch
in mittelalterlichen Trauungsritualien, Berlin 1910, 3off. und 68.

36 Bächtold (wie Anm. 6) 210.
37 Wackernagel, ZfdA. 2, 548f.



146 Bruno Boesch

Man gabs ze samen, als nu ie
Da her die lüt hant getan;
Die brut hiess man daz pätz enphan :

Daz buoch bot ir der mesner.

Das Brautpaar küsst das Bild des Gekreuzigten, das im Messbuch

am Anfang des Kanons steht, wenn der Messner es darreicht; aus

pacem dare macht die Volkssprache das pät%.
Die Trauung durch den Laien konnte überall stattfinden. Noch zu

Beginn unseres Jahrhunderts wurde die kirchliche Trauung bei den
Bauern in den Marschen meistens im Wirtshaus abgehalten, nur in den
seltenen Ausnahmefällen in der Kirche und dann unmittelbar der

Ziviltrauung folgend38.
Der wachsende Einfluss der Kirche zeigte sich darin, dass auch die

Trauung in den Bereich des Gotteshauses verlegt wurde. Aber obwohl
der Priester nach und nach an die Stelle des Mundw~alts und des
trauenden Dritten trat, blieben beide Akte, die Trauung und die

Eheeinsegnung, bis ins lO.Jahrhundert hinein fast allgemein zwei
getrennte Akte, auch wenn sie von derselben Person, dem Priester,
vollzogen wurden und zeitlich aneinander anschlössen.

Die Trauung ante foras ecclesiae war vor dem Konzil von Trient fast

allgemein üblich und wurde auch nachher noch von einzelnen Ritualien

vorgesehen. Die Kirche passte sich hier der Landessitte an: so

wurde die Trauung z.B. nach dem Lausanner, dem Strassburger und
dem Salzburger Rituale, wie auch den alten Konstanzer Urkunden an
der Kirchentür vorgenommen. Von dieser Sitte rührt auch die
verbreitete Bezeichnung «Braut- oder Ehetür» her, womit an manchen

Orten Türen der Kirche benannt werden, vor welchen die Trauung
früher stattfand39. So lesen wir z.B. im Lohengrin:

also quâmens vür das tuom. der ê nu anderweide
verjähens vor des münsters tür
dem biscof von Mênze, der si nù hin vür
bräht in den kör (6837ft".)

wo dann die Messe erfolgte.
Von einer eigentlichen kirchlichen Trauungsszene wie in «Metzen

hochzit» (V. 317) ist im «Ring» keine Spur vorhanden. Die Bedeu-

38 Bächtold (wie Anm. 6) 208. L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Diözese

Sitten, Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 22: Ehen sollen in einem
ehrenwerten Hause abgeschlossen werden und nicht in Winkeln, Scheunen,
Ställen und ähnlichen Orten. Gegen clandestine Kopulation vgl. auch Opet
(wie Anm. 35) 46.

39 E. Fehrle, Deutsche Hochzeitsbräuche, Jena 1937, 15. L. Carlen (wie Anm.
38) 19. L.A. Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter,

Freiburg i.Br. 1936, 143fr.



Fragen rechtlichet Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 147

tung des kirchlichen Aktes gipfelt nach dem Ausspruch des Priesters

in zwei Momenten : Die Ehe erhält einen öffentlichen Charakter und
durch das Aufgebot eine rechtliche Grundlage. Das Aufgebot
geschieht vor allem Volk :

Daz wir chündin überlaut
Von dem preutgom und der praut
Und vor allem volk dar zuo
In der kirchen spat und fruo,
Ob iemant war und wesen scholt,
Der da wider sprechen wolt.
Dar umb gepeut ich pei dem pan:
Wer der ist, der bwären chan,
Daz die nicht redleich sei,
Der sag es ze der vart hie pei! (V. 5411fr.)

Das Aufgebot war zuerst in der fränkischen Kirche üblich. Karl der
Grosse verlangte in einem Capitulare von 802 : Conjunctiones facere non

praesumat, antequam episcopi presbyteri cum seniores populi consanguinitatem

diligenter exquirant, et tum cum benedictione jungantur*0.
Das Anliegen des Kapitulars ist weder die priesterliche benedictio

noch die Verfügung, dass Ehen, denen sie fehlt, keine rechtsgültigen
Ehen seien. Die Verordnung legt vielmehr den Nachdruck auf das

Aufgebot, um etwaige Ehehindernisse festzustellen41. Von der Kirche
verlangt und durchgeführt wurde das Aufgebot erst unter Innozenz
III. durch das Laterankonzil 1215, das sich gegen die heimlichen Ehen
wandte. Jeder, der die Verkündigung in der Kirche mitanhörte und
ein Hindernis kannte, war verpflichtet, dem Geistlichen davon sofort
Mitteilung zu machen. Im 14. und 15. Jahrhundert scheint es häufig
vorgekommen zu sein, dass gegen eines der Brautleute ein früheres,
zu Recht bestehendes Eheversprechen geltend gemacht und Einspruch
gegen die verkündete Ehe erhoben wurde. Hiervon legen die
zahlreichen Gesetze gegen widerrechtliche «Ansprachen um die Ehe»

Zeugnis ab42. So erfolgt auch im Ring ein Einspruch :

Des chroch ein altes weib her für
An einem Stab; sei sprach: «Ich spür,
Daz Pertschi mit des tiefeis rat
Sein treuw an mir geprochen hat.
Es ist ein jar und nicht vil me,
Daz er mir schlechtz verhiess die ee.» (V. 5421 ff.)

40 Sohm (wie Anm. 21) 181.
41 Bächtold (wie Anm. 6) 264. Kondziella (wie Anm. 6) 13. E.W.Keil,

Deutsche Sitte und Sitdichkeit im 13. Jh. nach den damaligen deutschen Predigern,

Dresden 1931, 99.
42 Bächtold (wie Anm. 6) 276.



148 Bruno Boesch

Dass solche Einsprüche in spasshafter oder boshafter Weise
tatsächlich erfolgten, zeigen eine Reihe von Belegen, so einer aus Basel

vom Jahr 1538: Als %it Hüningen ein brutlouffgsin j und man sy hett

ingesegnet I und der priester gfrogt j obyemants etwas irrung / wisse etc / hatt...
Peter überlitt inn gespotts wise gredt j beit, halt still, min schwiger spricht inn
anA3 In der Lebensgeschichte des armen Mannes im Tockenburg, Uli
Bräkers, lesen wir: «Endlich wart im Oktober unsre Hochzeit öffentlich

verkündet. Itzt... spielte mir ein niederträchtiger Kerl noch einen
Streich, dass er im Namen seines Bruders, der in piemontesischen
Diensten stand, Ansprachen auf meine Braut machte, die aber bald vor
ungültig erkannt wurden.»44 K. S. Bader macht darauf aufmerksam,
dass durch lächerliche Einzelheiten verzerrte Schilderungen von
Ratssitzungen oft realen Gegebenheiten der Zeit entsprachen, dass somit
dörfliche Gegebenheiten exakt beschrieben wurden45. Der Brauch der
Eheeinsprache erscheint im süddeutschen, österreichischen und
ostmitteldeutschen Bereich mit Einschluss slawischer Nachbargebiete in
verschiedenen Abwandlungen.

Zu den Grundelementen des Brauches gehören:

1. Eine weibliche Person tritt auf, die sich als die «alte», d.h. die
frühere, angeblich verlassene, Braut ausgibt. Sie erscheint unmittelbar
bevor die wirkliche Braut kommt und die Ehe des Bräutigams mit
ihr geschlossen wird.

2. Die alte Braut behauptet, der Bräutigam habe ihr die Ehe versprochen,

sie macht ihr älteres Anrecht auf die Ehe geltend.

3. Der Bräutigam weist sie zurück und fertigt sie ab, oft durch ein

Geldgeschenk.

Der Brauch wird von den einzelnen Forschern verschieden gedeutet

: Die Braut soll vor Unheil geschützt werden ; Unheil aber droht ihr
am Plochzeitstage von den Geistern, und diese müssen abgewehrt werden.

Die Unterschiebung einer falschen Braut soll nicht denBräutigam,
sondern die Dämonen täuschen, damit sie die rechte, die sie bedrohen,
nicht herausfinden können.

Demgegenüber halten wir uns besser an unseren Dichter. In der
Szene im Ring handelt es sich zwar um eine «Ansprache um die Ehe » ;

diese ist aber nicht ernst gemeint46. Wir haben es nicht mit einer

43 E.E. Müller, Wortgeschichte (wie Anm. 34) 53. Hanika (wie Anm. 27) 104.
44 Nach der Ausgabe von 1789 in Reclams Bücherei 1965, S. 153.
43 AfdA 81 (1970) 159.
46 Hanika (wie Anm. 27) 107.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 149

«mannstollen Alten» zu tun, wie Wiessner behauptet47, wenn sie sich
auch grotesker Weise als solche ausgibt. Es handelt sich vielmehr um
eine vorgetäuschte Ansprache : Das alte Weib handelt im Auftrag der
Hochzeitsgesellschaft. Hier zeigt sich einer der Fälle des «Offenen-
zum-Scheine-Handelns», der im besonderen der Kategorie der

Scheinberechtigungen und Scheinverpflichtungen zuzuordnen ist. Der
Grundzug dieser Fälle ist, dass das Recht eine Verpflichtung oder
Berechtigung, die durchaus bestehen könnte, nicht direkt durch ein
schroffes «Nein» ablehnt, sondern ihr eine scheinbare Berechtigung
zugesteht.

Die Bauern wehren sich in einer Scheinhandlung gegen den Eingriff
der Kirche. Das kirchliche Recht hat sich aber bereits soweit
durchgesetzt, dass es nicht rundweg abgelehnt wird. Man sucht seine

Wirkung aber dadurch abzuschwächen, dass man eine Einsprache erheben
lässt, die nur eine Verspottung einer wirklichen Einsprache ist, die in
unserem Falle um so krasser wirkt, als ein altes Weib sich als verlassene
Braut des jungen Bräutigams aufspielt. Zweck des Vorganges ist es, in
verstellter Weise zum Ausdruck zu bringen, es bestehe kein
Ehehindernis. Da die meisten Einsprachen durch Geltendmachung eines

früheren Eheversprechens erhoben worden sind, wird eine «Ansprache
um die Ehe» als Einkleidung gewählt. Die Bauern begnügen sich
damit aber nicht, sondern erklären dem Pfarrer ausserdem noch recht
deutlich, wie die ganze Sache gemeint ist und was sie denken : Wisst,
die e was geschaffen / vor manchen und vor phaffen! (5429). Die Sache erledigt

sich, indem sie sich selbst ad absurdum führt; der Anspruch der
Kirche ist unnötig, die Ehe besteht nach eigenem, «uraltem» Gesetz.

Vielleicht liegt auch beim fusprimae noctis eine vergleichbare
Rechtsansprache vor, die zum Scheine geltend gemacht wird43.

Dem Rechtsverfahren der Einsprache wird nun im «Ring» freier
Lauf gelassen : Die Ansprache ist erhoben, und man gibt ihr statt. Die
Alte soll den Bräutigam erhalten, wenn sie den Beweis erbringt, dass

sie noch eine Ehe führen kann. Deshalb wird ihr eine Aufgabe gestellt:
Bertschi muss -, und zwar in der Kirche - die Hose ausziehen, und
die kurzsichtige Alte soll sie mit einer Kerze nach Läusen absuchen,
ohne die Bindfäden des Kleidungsstücks zu versengen. Es gelingt ihr
nicht, und damit ist die Einsprache in aller Förmlichkeit erledigt (V.
5433 ff). In seiner Schilderung treibt der Dichter also einen in der
Wirklichkeit der Zeit durchaus möglichen scherzhaften Einspruch
ausmalend auf die Spitze.

47 Kommentar (wie Anm. 1) 194.
48 Hdwb. d. deutschen Rechtsgeschichte II, 498.



150 Bruno Boesch

Dabei betont er bei Vorgängen des bäuerlichen Lebens, sie geschehen

nach unsrem recht (V. 5471), so wie sich die Bauern an anderer Stelle
auf den alten Gott beziehen (8574). Es macht ihm nichts aus, sich an
anderer Stelle wieder aufglos und schüft zu berufen, besitzt er doch als

Jurist Kenntnisse des römischen Rechts, die Bauern aber leben nach

ungeschriebenem Gewohnheitsrecht :

Dar umb nempt euch kain ungemach!
Nach ewer gwohnheit halt daz gricht
Und acht vil wench der ander gschrift! (8432ff.)49

ius antiquum, ius bonum.50

Nach älteren Quellen ging das Beilager dem kirchlichen Segen voraus

: Im Nibelungen- und Gudrunlied erfolgt nach der Verlobung das

Beilager und erst am anderen Morgen begeben sich die Paare feierlich
in das Münster.

Auch in Nürnberg scheint, nach dem Wortlaut einer aus dem

13. Jahrhundert stammenden Bestimmung, das Beilager dem Kirchgang

vorangegangen zu sein : E^ sol auch ein ieclich burger oder burgerin,
die die Hochzeit haben wollen, die praut des morgens, als si des ersten nahtes

beigelegen ist, %e kirchen füren.51
So allgemein war diese Sitte in Deutschland verbreitet, dass Bischot

Konrad von Salzburg im Jahre 1291 sich damit zufrieden gab, wenn
die Eheschliessung binnen Monatsfrist vor zwei oder drei Zeugen
gemeldet wurde.

Ebenso liegen die Verhältnisse im Bauernhochzeitsschwank. In beiden

Fassungen wird hier die Hochzeit für denselben Tag festgesetzt,
an dem das Eheverlöbnis stattfand. In der darauffolgenden Nacht wird
die Ehe vollzogen, und erst am folgenden Morgen geht man in die
Kirche. Wittenwiler verlegt die Schilderung der Hochzeitsnacht

dagegen hinter die Kirchenszene. Nach dem Kirchgang geht es unter
Musikbegleitung heimwärts in Bertschis Haus. Dort erfolgt alter Sitte

gemäss die Beschenkung des Brautpaares durch die Hochzeitsgäste,
die im Ring abweichend vom Quellengedicht mit der Heimsteuer
Mätzlis verbunden ist, die eigentlich in den Verlobungsakt gehört. Im
«Meier Betz» und «Metzen hochzit» sind diese zwei Akte scharf
voneinander getrennt : Die Heimsteuer Mätzlis wird nach der Verlobung
festgesetzt, die Beschenkung des Brautpaares findet erst nach dem

Hochzeitsmahl, mit dem die kirchliche Einsegnung des jungen Paares

49 Mittler (wie Anm. 2) 173.
50 G. Köbler, Das Recht im frühen Mittelalter, Köln/Wien 1971, 75.
51 Friedberg (wie Anm. 35) 82ff.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 151

besiegelt wird und vor dem Tanz unter der Dorflinde, dem letzten Akt
der ganzen Feierlichkeit, statt.

Wittenwiler geht hier eigene Wege und verbindet zwei ganz
verschiedene Dinge: Heimsteuer und das «Gaben», die Beschenkung.
Hier nimmt offenbar der Erzähler dem Juristen den Zügel aus der
Hand. Er schildert nur eine einzige Beschenkung der beiden Brautleute,

wobei anfangs allerdings der Brautvater das Wort hat. Von einer

Gegengabe Bertschis ist keine Rede: sie erfolgt erst als Morgengabe
(vgl. weiter unten). Vom Brautvater heisst es :

Des kam do Fritz und sprach also:
«Euwer eren bin ich fro.
Ungelük daz hause scheuch!
Dar zuo wil ich geben euch
Siben hennen und ein hann
Zu haimsteur: da gedenket an!
Dar zuo gib ich euch gestrak
Ein chotzen und ein strosak
Und auch einen kittel frisch. (V. 5461 ff.)

Die Braut wurde im Mittelalter wie noch heute von ihren Eltern und
Verwandten für die Ehe ausgestattet, und diese Mitgift war zugleich
eine Erbabfindung. Durch den Ausschluss der Frauen vom Landbesitz

ergibt sich, dass ursprünglich den Bräuten nur fahrende Habe mitgegeben

wurde. Natürlich setzte der rechtmässige Verlober (Eltern,
Brüder oder die nächsten Verwandten) die Mitgift fest52. Vieh
repräsentierte den grössten Wert der Mitgift, und noch heute besteht bei
den Bauern, namentlich in Bayern und Österreich, die Sitte, den
heiratenden Töchtern möglichst viel Vieh mitzugeben. Selbst arme Leute

sparen schon lange, um der Tochter wenigstens eine Kuh mitgeben zu
können.

Die klägliche Heimsteuer Mätzlis verrät, dass Fritz ein Habenichts
oder Filz ist und Bertschi geprellt wird53. Der Vater steuerte seine

Töchter bei der Heirat aus. Wenn er nicht so reich war, so erhielten sie

nur ein Bett, ein Polster, ein Kissen, zwei Leintücher, ein Tischtuch,
ein Becken und ein Badhemd54.

Der alte Brauch, von jeder Viehart wenigstens ein Stück mitzugeben,

lebt auch heute noch, wie aus dem Lippischen berichtet wird55.

52 K. Weinhold, Die deutschen Frauen im Mittelalter, Wien 1882, 326.
53 Wiessner, Kommentar (wie Anm. 1) 195.
54 Zellweger, Geschichte des Appenzeller Volkes I, 251fr.
55 K. Wehrhahn, Brautstand und Flochzeit im Lippischen, Zs. f. Volkskunde

44, NF 6, 1934, 55. EI. Dunker, Werbungs-, Verlobungs- und Hochzeitsbräuche
in Schleswig-EIolstein, Neumünster 1930, 103: zur Bettleite des 18.Jhs. auf
Helgoland.



152 Bruno Boesch

Das Schwein wird allerdings für gewöhnlich nicht lebend geliefert.
Von einem Bauernhof muss eine Kuh, ein Kalb, ein Flahn, ein Huhn,
eine Ente usw. mitgegeben werden ; je nach der Anzahl des vorhandenen

Viehs in ein oder mehreren Stücken. Auf einem Brautwagen darf
auch das Saatkorn (Roggen, Weizen, Gerste, Hafer) nicht fehlen; von
jeder Sorte muss etwas mitgenommen werden. Ausser einem ganzen
Brot werden Bohnen, Erbsen, Linsen und andere Früchte mitgegeben.

Im Ring schenkt Engelmar einen Haushund, Ochsenchropf eine
Katze namens Vach, Cholman ein Kitz, Jächel ein Kälbel, Öttel
Kriech eine kranke Ente. Dann kommen Sachgüter dran (V. 5475 ff.).

Die Reihenfolge der Gabenspender ist planvoll und offenbar dem
Herkommen angemessen: Auf den nächsten Verwandten des Bräutigams

folgt der Älteste aus der Sippe der Braut, dann der Älteste aus
Bertschis Sippe. Alle diese Geschenke geben ein ziemlich genaues
Bild von der Ausstattung einer mittelalterlichen Bauernwirtschaft, und
sie zeigen außerdem, wie gering der Wert der fahrenden Habe im
allgemeinen wohl war, verglichen mit dem des Bodens. Nur das Vieh
bildet mit diesem zusammen das wahre Vermögen, alles andere ist
zwar unentbehrlich, hat aber keinen eigentlichen Vermögenswert. Im
Meier Betz und Metzen hochzit geben die Gäste ihre Geschenke sich

gegenseitig zum Ärger.
Im heutigen Brauchtum des «Gabens» liessen sich viele Parallelen

nachweisen56.

Im Bauernhochzeitsschwank wird der Einzug des Brautpaares in die
Brautkammer unter dem herkömmlichen Geleite der Gäste geschildert.

Wittenwiler geht rasch darüber hinweg und direkt vom Nacht¬
en o

mahl der Hochzeitsgäste zur Schilderung der Brautnacht über.
Am Morgen geht die Flochzeitsgesellschaft in Metzen hochzit (V.

292 ff.) unter Jubel und Lärm ins Brautgemach und bringt ein Frühstück
an das Bett der jungen Eheleute und wünscht ihnen Glück. Im Ring
entsprechen dem zwei getrennte Episoden (V. 7050-7067 und 7124ft).
Nach der ersten Liebesvereinigung wird das Paar mit würzigen
Getränken gelabt, worauf die Gäste das Brautgemach wieder verlassen.

Des pracht man in do von Venedi
Ein suppen gmachet mit tragedi
Und auch von malvasei da mit:
Daz was ier aller pester sitt. (V. 705 8 ff.)57

Do assend seu und trunkend dar,
Bis daz sei wider chämen gar;

56 Weinhold (wie Anm. 52) 395. Schweiz. Idiotikon 2, 55.
57 Dem entspricht die Nachtsuppe bei Rubi (wie Anm. 6) 93.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 153

Da mit die geste bald hin für.
Die praut stuond auf und bschloss die tür. (V. 7062 ff.)

Am Morgen begibt sich (wie in Metzen hochzit) die ganze
Hochzeitsgesellschaft unter Lärm und Musik erneut in die Kammer und
beglückwünscht die Neuvermählten. Beide Bräuche haben ein langes
Nachleben58.

Was im Ring sich schon während der Hochzeitsnacht abspielt,
geschieht gewöhnlich erst am Morgen, nach den Glückwünschen an die
Neuvermählten: es wird ein Trunk gebracht, die Morgensuppe, oft
ein gebratenes Huhn dazu, das britttel htton.

Eine Einladungsformel, die aus dem Jahre 1679 bekannt ist, lautet:
Dass ihr wöllind kommen erstlich in sein des Ehren-Hoch^eiters Hauss und

Heimen an die ehrlich Morgensiippen und nach demselbigen an den christlichen

Kirchgang.59
Etwas zu üppig scheint dieses Essen nach einem Zeugnis vom Jahre

1722 ausgefallen zu sein: 14 Pfd. (eingenommen als Busse von der N.); hat
bei ihrer Hochzeit an der Morgensuppen %it vielgetrunken, dass darüber in der

Kirchen Argernuss entstanden.

Sogar gesetzliche Bestimmungen gegen den Brauch wurden erlassen.

Sowohl Morgensuppe wie Morgengabe vollziehen sich öffentlich.
Für die von fern her kommenden Gäste ist die Morgensuppe ein

Empfangsessen, wobei die Brautleute zum erstenmal ihre eheliche
Gemeinschaft bekunden60.

Bei einer Plochzeit im Zürcher Oberland, die ich 1936 miterlebte,
wurde vor dem Kirchgang, um 10 Uhr, eine volle Mahlzeit serviert,
die man als «Morgensuppe» bezeichnete. Sie war kein Ersatz für das

darauffolgende Hochzeitsessen.
Das Beschreiten des Ehebettes vor Zeugen war altgermanische und

durch das ganze Mittelalter festgehaltene Sitte. Die Ehe war erst völlig
rechtsgültig, sobald bezeugt werden konnte, dass eine Decke über das

Brautpaar gebreitet worden war. Der Brauch fand sich in allen Ständen,

am längsten in fürstlichen Geschlechtern. Milderungen traten
später dadurch ein, dass sich das Brautpaar völlig angekleidet niederlegte

und wieder aufstand, nachdem die Decke über es gelegt worden

war; darauf entfernten sich die Zeugen. In unserem Jahrhundert war
das öffentliche Beilager noch bei den Letten, Esten und Slowenen

58 Weinhold (wie Anm. 52) 399.
59 Schweiz. Idiotikon 7, 1244. Rubi (wie Anm. 6) 44t
60 E.FI. Meyer, Badisches Volksleben im 19. Jh. Strassburg 1900, S. 286ff.

Rubi (wie Anm. 6) 8, 12.



154 Bruno Boesch

üblich, wo der Pate das junge Paar zudeckte, nachdem es sich entkleidet

und niedergelegt hatte61.

Der kirchliche Brauch der Einsegnung des Ehebettes (er ist weit
verbreitet) dürfte dieses Brauchtum wohl voraussetzen und ihm eine

Art von nachträglicher Weihe verliehen haben62.

Im Charivari, in Elzach Schawari genannt, mag ein Rest des Beschrei-
tens der Brautkammer liegen: am Hochzeitsabend, wenn die Brautleute

ins Bett gehen, wird vor dem Haus eine Katzenmusik veranstaltet;

der Hochzeiter muss etwas spendieren63. Für Bertschi, der durch
eine vorgetäuschte Keuschheit seiner vom Arzt verführten Braut
hinters Licht geführt wurde, ist der Morgen schliesslich ein Anlass,
grosssprecherisch und guten Glaubens zu verkünden:

Mir gcviel nie kaine bas.

Wisst, daz sei ein junchfraw was! (7133t)

Es gibt auch in späterer Zeit zahlreiche Belege dafür, dass die
Unberührtheit der Braut der ganzen Hochzeitsgesellschaft mitgeteilt werden
musste.

Nach des Dichters Meinung, die er V. 3135 in der Ehebelehrung
vorgetragen hat, gilt es für die Frau nach kirchlichem Gebot, die
Keuschheit zu bewahren: sie soll sich vor allem hüten vor schtiolern und

vor pfaffen. Mit roter Farblinie gibt er auch das Rezept, wie eine verlorene

Jungfräulichkeit vorgetäuscht werden kann: er trägt es jedenfalls
als Lehre vor, die für das Mädchen ihren zweckbedingten Ernst hat64.

Im Anschluss an Bertschis Eröffnung wird die Morgengabe
überreicht.

Mir geviel nie kaini bas,
Wisst, daz sei ein jungfraw was!
Dar umb so gib ich dir vil drat
Ein par schuoch ze morgengab. (V. 71331!.)

Die Morgengabe ist ein Geschenk des Mannes In signis amoris für
die Übergabe der vollen Schönheit (in honore pulchritudinis) und der

Jungfräulichkeit (pretium virginitatis). Die Morgengabe trägt ihren
Namen von der Zeit des Gebens, dem Morgen nach der Plochzeits-

61 Kondziella (wie Anm. 6) 124.
62 P. Bas. Binder, Geschichte des feierlichen Ehesegens von der Entstehung

der Ritualien bis zur Gegenwart, Diss. Freiburg i.Br. 1938. P. Browe, S. L,
Beiträge zur Sozialethik des Mittelalters, Breslau 1932, 120t Rubi (wie Anm. 6)
65.

63 Nach mündlichen Mitteilungen. Vgl. Rubi (wie Anm. 6) 34.
64 R. Grieshammer, Sprachgestaltende Kräfte im geistlichen Schauspiel des

deutschen Mittelalters, Jena 1930, 30.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 155

nacht, und wurde in fahrender Fiabe oder in Geld, zuweilen in
Grundstücken gegeben65. Die Jungfräulichkeit als Voraussetzung wird vom
Dichter betont.

Im Schweizerischen Idiotikon finden sich historische Belege : Nach
Gesetzen, die für Unterwaiden bezeugt sind, hatte die Ehefrau vom
ersten Morgen ihrer Ehe an für den Fall des Absterbens ihres Mannes

Anspruch auf 100 Kronen. Über die Morgengabe kann sie frei
verfügen. Die morgentgab mag sì gen, wem sie will; lust't es sie, mag s' eim hund

an den swan^ binden. Ist da^ ein mann synem ewyb, ist si ein tochter, ein

morgengabe git, das mag der mann wol tuon der ersten nacht, so er von ir ufstat,
und mag sì die wysen mit zweien bidermannen, so soll es guot kraft han, wie vil
joch der summ istbb.

Bertschis Morgengabe für Mätzli sind ein Paar Schuhe. Schuhe

spielen im Plochzeitsbrauchtum eine grosse Rolle. Sie bilden ein
charakteristisches Brautgeschenk, welches die Braut vom Bräutigam
erhält, und sie muss sie am Hochzeitstag tragen67.

Man kann annehmen, dass durch das Schenken der Schuhe oder des

Hochzeitskleides die geschlechtsfremde Braut in die Sippe des Bräutigams

aufgenommen wird, während andererseits der Bräutigam durch
das Hemd (Geschenk der Braut bzw. ihrer Sippe) adoptiert werden
soll. Bächtold vermutet, dass auch die Geschenke, welche die Braut
denVerwandten des Bräutigams und dieser den ihren macht, ursprünglich

den Zweck hatten, ein künstliches Verwandtschaftsverhältnis
zwischen den beiden Familien (Sippen) zu begründen. Nur auf diese

Weise liessen sich auch andere Hochzeitsbräuche befriedigend erklären

: nach einer bei allen primitiven Völkern verbreiteten Vorstellung
ist das Kleidungsstück ein Teil der Persönlichkeit; legt man das Kleid
eines anderen an, so wird man ein Teil seiner Person68.

Ich habe eine kurze Auswertung der Flochzeitsgeschenke des

«Ring» nach volkskundlichen und rechtlichen Gesichtspunkten geboten,

wobei die rechtshistorische Vertiefung, die Einordnung in die

Zusammenhänge des deutschen Rechts sowie des Kirchenrechts dem
Rechtshistoriker vorbehalten bleiben muss. Der rechtliche Gehalt
lässt sich nicht immer sauber ablösen aus seiner Einkleidung in
dichterische Fiktion, die sich in den Stilmerkmalen grotesker Übertrei-

65 Weinhold (wie Anm. 52) 270. R.N. Cambridge, Das Recht im «Tristan»
Gottfrieds von Strassburg, Phil. Stud. u. Quellen 15, Berlin 1964,71.

66 Schweiz. Idiotikon 2, 54.
67 Bächtold (wie Anm. 6) 274. P. Sartori, Der Schuh im Aberglauben, Zs.

f. Volkskunde 4, 1894.
68 Bächtold (wie Anm. 6) 251.



156 Bruno Boesch

bung und phantasievoller Ausschmückung darbietet69. Es war auch
nicht Wittenwilers Absicht, Rechtskultur in realistischer Abschilderung

zu bieten, und es wäre falsch, alle seine Schilderungen als die
Wirklichkeit um 1400 zu nehmen. Andererseits ist die Welt auch nicht
mehr nur zeichenhaft im Sinne der hochmittelalterlichen Dichtung,
für welche die äusseren Erscheinungen ihre Sinngebung in ihrer
Durchsicht auf die Realia erfuhren. Für Wittenwiler hat die
Erscheinungswelt schon einen hohen Grad von Eigenwert und Realität, wenn
sie in der fieberhaften bäuerlichen Pervertierung aller christlichen
Werte mit ihrer Wirklichkeitsbesessenheit gleichzeitig nur ein Bild
für die Vanitas vanitatum untermauert. Doch stellt er dem bäuerlichen
Narrentum eine handfeste Lebenslehre gegenüber, an die man sich
halten kann, da sie die Dinge der Welt durchaus mit positiven Werten
versieht. Nur die unerhörte Polarität dieser beiden Stränge des Werks
von Narrheit und Lehre ist beängstigend und irrational.

Im Brauchtum bildet sich aber eine Brücke zwischen wirklicher Welt
und der Welt närrischer Verirrung: im Brauch lässt sich Narrentum
als Wirklichkeit fassen und umgekehrt scheint uns das Wirkliche des

Brauchs ein unwirklicher, im wahren Sinne des Wortes ver-rückter
Vorgang zu sein. Wittenwiler kann sich ans Brauchtum halten und
es als Bestandteil der närrischen Welt benutzen, ohne viel daran ändern

zu müssen: im Brauch ist menschliches Verhalten zwar verstellt,
verrückt, und wird doch von normalen, durchschnittlichen Menschen

befolgt, ja geradezu förmlich eingehalten. Dass Bauern Turniere
abhalten, scheint zunächst einfach eine Parodie ritterlicher Übung zu
sein, die an ungemässer Nachahmung auch die Sache selbst verspotten
will. Dem steht entgegen, dass Wittenwiler zusammen mit dem

Turniergeschehen auch eine Turnierlehre vorträgt, die zwar in erster
Linie für adlige und bürgerliche Zuhörer von Interesse sein konnte,
aber in ihrer Einkleidung in bäuerliches Milieu kein völlig unwirklicher,

verrückter Einfall ist; es hat tatsächlich Bauernturniere
gegeben70, und sie leben im Volksbrauch der Steiermark bis heute nach.
Selbst das Turnier der Haustiere im Ring (V. 1201 ff.) braucht nicht
nur Phantasie zu sein: es gibt z.B. im Wallis alljährlich Kuhkämpfe71.

Das rechtliche Brauchtum im Ring hält, den Beteiligten unbewusst,
frühere Rechtsanschauungen verballhornt fest, und Wittenwiler als

69 Vgl. B. Boesch, Zum Stilproblem in Eleinrich Wittenwilers Ring, in:
Philologia Deutsch, Festschrift W. Henzen, Bern 1965, 63fF.

70 Hilde Hügli, Der deutsche Bauer im Mittelalter, Bern 1929, 136ff.
71 Willy Gyr, Die Kuhkämpfe im Val d'Anniviers, SAVk 43 (1946) 176ft".



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 157

gelehrtem Jurist72 liegt offensichtlich daran, den neuen Rechtsanschauungen

die alten entgegenzustellen : dies ergibt einmal einen erwünschten

Kontrast, zum andern scheint es auch ein Akt gerechter Darstellung

zu sein: audiatur et altera pars. Dass er dies in distanzierter
Objektivität, aber nicht ohne humorvolles Gewährenlassen und stilles

Behagen tut, zeigt, wie eng er innerlich seinem Gegenstand doch
verbunden ist.

72 Mittler (wie Anm. 2) 164ff.


	Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers "Ring"

