Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers "Ring"
Autor: Boesch, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

129

Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ringn»!

Von Bruno Boesch, Freiburg 1. Br.

Der ums Jahr 1400 entstandene «Ring» des Heinrich Wittenwiler
ist in verschiedenster Hinsicht eine unerschopfliche Quelle und greift
in fast alle Lebensgebiete des Spitmittelalters ein. Die Aufgabe, die
noch immer die primire ist, ihn als Sprachkunstwerk zu fassen, darf
unter unserm Aspekt, der das Recht ins Auge fasst, fiir einmal ver-
nachlissigt werden.

Der Dichter war Jurist am bischoflichen Hofgericht zu Konstanz,
vielleicht Hofmeister?; er stammte aus einer Ministerialenfamilie des
Hinterthurgaus, aus Wittenwil, die im nahen Stidtchen Wil wie in
Lichtensteig verblrgert wat. Zur Landschaft des untern Toggenburg
mul3 Wittenwiler noch enge Beziehungen gehabt haben, denn dort
lisst er seine Bauerngeschichte spielen, nennt Orte, auch ganz unbe-
deutende, mit Namen und zeigt sich ganz allgemein tiber biuerliches
Leben aus erster Hand unterrichtet.

Die Dichtung beruht stofflich auf einem Bauernhochzeitsschwank
des 14. Jhs., genannt Meier Betz3. Aus den 68c Versen der lingeren
Variante ist ein stattliches gereimtes Epos von 9700 Versen geworden,
das nur in einer einzigen vom Dichter korrigierten Abschrift erhalten
ist. Im Mittelpunkt steht auch hier die Bauernhochzeit, welche der
Schwank zum Thema hat; dazu kommt als Auftakt ein Bauernturnier
und als gewichtiger Schluss ein Bauernkrieg, zu welchem sich die
tibliche Streiterei beim Hochzeitsessen ausweitet. Der Krieg nimmt
europiische Ausmasse an, spiegelt aber, soweit Zeitgeschichte hinein-
spielt,in ein paar Einzelziigen die Fehden der Appenzellerkriege wieder.

I Nach einem Vortrag, gehalten an der Tagung der Abteilung fiir Rechtliche
Volkskunde det Schweiz, Gesellschaft fiir Volkskunde vom 27./28. Sept. 1974
in Sigmaringen. Zitate nach der Ausgabe von Edmund Wiessner, in: Deutsche
Lit. in Entwicklungsreihen, Leipzig 1931 und Kommentarband Leipzig 1936.
Neudruck in der Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt. Dazu: E. Wiessner, Der
Wortschatz von H. Wittenwilers Ring, hrg. von B. Boesch, Bern 1970.

2 Nach einer noch ungedruckten Freiburger Dissertation von Jorg Bismark
tiber «Adlige Lebensformen in Wittenwilers Ring». Zu den Standesfragen vgl.
Betnward Plate, Natten- und Stindesatite in Heinrich Wittenwilers Ring, Dte.
Vierteljahresschrift 48 (1974) 47ff. Vgl. ferner Elmar Mittler, Das Recht in Hein-
rich Wittenwilers «Ring», in: Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte
20 (Freiburg i.Br. 1966), bes. 158 ff. Helmut Birkhan, Das Historische im «Ring»
des Heinrich Wittenwiler, in: Osterr. Akademie d. Wiss. Sitzungsberichte 287,
Wien 1973.

3 Der Bauetnhochzeitsschwank, Meier Betz und Metzen hochzit, hrg. von
Edmund Wiessner, Altdeutsche Textbibliothek Nrt. 48 (1956).



130 Bruno Boesch

Mit der Teilnahme dimonischer Michte sowie Gestalten der Helden-
sage wichst er ins Mythische.

Im Kontrast dazu stehen die umfinglichen lehrhaften Partien: der
Hochzeiter Bertschi Triefnas, der sein Eheexamen abzulegen hat, er-
hilt eine ausgebreitete Belehrung tber all das, was ein rechter Ehe-
mann wissen muss, in Tausenden von Versen. So klar verstindlich
und entsprechend gut gebaut diese Lehren auch sind,* sie gehen doch
weit tber das hinaus, was ein Bauernbursche, der wie Bertschi als
Tolpel gezeichnet ist, verkraften kann und sind an ein birgerlich-
patrizisches Publikum einer Stadt wie Konstanz gerichtet. Sowohl
Bauernhandlung wie Lehren bringen eine grosse Zahl kultur- und
geistesgeschichtlich interessanter Einzelheiten, die — so sehr sie oft
parodistisch tiberzogen sind — doch Einblick ins alltigliche Leben und
in den Wissensstand der Zeit bieten. Hier ist auch die Volkskunde
angesprochen; dabei sollen hier nur Fragen zur Sprache kommen, die
sich auf der etwas unfesten Gratlinie zwischen Volkskunde und Recht
bewegen, wobei ich mich aus Zeitgriinden beschrinke auf die Vor-
ginge bei der Eheschliessung, Teile des Familienrechts alsos. Andere
Themen rechtlicher und religitser Volkskunde wiren die Laienbeichte,
das Glockenlduten, das Kerbholz, die astrologischen Beziehungen der
Wochentage, Fragen des Strafrechts wie die Blutrache, der Zweikampf
als Gottesurteil, die Kriegserklirung mit dem Handschuh, der Ritter-
schlag vor der Schlacht usw.

In der Arbeit von Elmar Mittler iiber «Das Recht in Wittenwilers
Ring» (vgl. Anm. 2) sind alle Rechtsfragen behandelt. Ich lege hier
das Gewicht auf die Verknlipfung rechtlicher Vorginge mit dem
Brauchtum und ziehe dafir vor allem das Buch von Hanns Bichtold
heranS. Die Frage, inwieweit wir es in Wittenwilers Dichtung mit
Reflexen der spétmittelalterlichen Wirklichkeit zu tun haben, gewinnt

+ Dazu Jirgen Babendreier, Studien zur Erzihlweise in Heinrich Wittenwilers
«Ring», Diss. Kiel 1973. Alois Wolf, Uberlegungen zu Wittenwilers «Ring»,
in: Festschrift f. Gethard Cordes, Bd. 1 (Neumiinster 1973) 2081,

5 Dazu die Monographie von Charles G. Fehrenbach, Marriage in Witten-
wilers ‘Ring’, Diss. The Catholic University of America, Studies in German,
Vol. XV, Washington 1941. H. Conrad, Deutsche Rechtsgeschichte, Bd. I.
Familienrecht, 533ff. R. Kobner, Die Ehecauffassung des ausgehenden Mittel-
alters, Archiv f. Kulturgeschichte 9, 1911. R. Schmidt-Wiegand, Hochzeits-
brauche, in: Handworterbuch der deutschen Rechtsgeschichte 1I, 186ff.

¢ Die Gebriuche bei Verlobung und Hochzeit mit besonderer Beriicksichti-
gung der Schweiz. Eine vergleichend volkskundliche Studie. Schriften der
Schweiz. Ges. f. Volkskunde 11, Basel 1914. Vgl. auch Franz Kondziella, Volks-
tiimmliche Sitten und Briuche im mhd. Volksepos, in: Wort und Brauch 8, Heft,
Breslau 1912. Christian Rubi, Hochzeit im Bernerland, Bern-Wabern 1971.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 131

am volkskundlichen Material eine besondere Bedeutung, da das
Brauchtum ein Rohmaterial ganz besonderer Art ist fiir einen Dich-
ter, der es in seiner Gestaltung darauf abgesehen hat, menschliches
Handeln in seiner torichten Verirrung auf die Spitze zu treiben, ohne
aber dabei den festen Boden glaubhafter Wirklichkeit je ganz unter
den Fiissen zu verlieren.

Einen Auftakt in der Hochzeitsgeschichte des Ring bildet der
Sippentat (V. 2629f.). Die Ehe war urspringlich nicht allein Sache
der engeren Familie, sondern auch der Sippe, der ganzen Verwandt-
schaft. Wollte der junge Mann eine eigene Familie griinden, so kamen
Eltern und Freunde zu einem Familienrat zusammen. Hier sollte
geklirt werden, ob die Heirat des jungen Mannes sich mit der Ehre
und dem Stand der eigenen Sippe vereinbaren liess. Es wurden mit
grosser Sorgfalt und Strenge Vermdgen und soziale Stellung, spiter
auch der Glaube der zukinftigen Braut geprift.

Parallel zur Einberufung des Sippenrats Bertschis ruft auch Fritz,
der Vater der Braut — sie heisst Mitzli Rierenzumpf —, seine Ver-
wandten und Freunde zusammen, um die Griinde fiir oder gegen eine
Hochzeit zu erwigen.

Und nam auch seinen freunt dar zuo:

Der erste was der Ochsenchroph,

Der ander haisset Lirenchoph,

Den dritten nempt man Lastersak,

Der vierd sei Uotz der Ubelgsmak,

Straub und Hirtel Saichinchruog

Und ander erber leut genuog. (V. 3618f)

Zahlreiche Belege beweisen, dass wir es hier mit einem verbreiteten
Brauch zu tun haben. So steht auch in der Quelle des Meier Betz,
V.1l

Des ward maier Betz ze rat;
Schnel und gar getrat
Bracht er biderliit darzuo: (vgl. Metzen hochzit, V. 111L.)

Ich erinnere nur an Nib. 49fF.

Im rieten sine mage und ander sine man,

sit er uf staete minne tragen wolde win,

daz er eine danne wurbe diu im mohte zemen?.

Ein solcher Familienrat fand sich in der neueren Zeit noch in der
Schwalm und im Egerland. Hier waren der Briutigam, die Viter,
deren Schwiger, die Paten, sonstige nahe Verwandte aus demselben

7 Auch in den von Adalbert Keller veroffentlichten Fastnachtsspielen Nr. 7
und 58 tritt der Familienrat in Aktion.



132 Bruno Boesch

Dorf und dieser oder jener Nachbar zugegen. Der Brauch hat sich
bis in unser Jahrhundert im Kanton Wallis erhaltens.

Der grosse Familienrat Bertschis teilt sich in zwei Parteien. Die
Minner raten fast alle von einer Heirat ab, die Frauen plidieren mit
grossem Eifer dafiir. Der schrift- und buicherkundige Schreiber Hen-
ritze entscheidet schliesslich die Debatte zugunsten der Ehe. Im Ver-
lauf der Ehedebatte erfahren wir einige Gepflogenheiten, welche die
Lebensweise der mittelalterlichen Bauern beleuchten. Fiir unser
Thema mochte ich den Ausspruch der Fro Follipruoch herausgreifen:

Suoch ein weib nicht verr hin dan! (2788)

Es gilt also das Sprichwort: Heirate iiber den Mist, so weisst du,

wer sie ist? Das Misstrauen gegen alles Fremde ist fiir biuerliches
Denken besonders typisch.
Neben den im vorigen Jahrhundert noch fast véllig fehlenden Verkehr
treten auch alte Feindschaften zwischen den einzelnen Gemeinden
hindernd auf. So hatten die romanischen Lugnezer (Graubiinden)
gegen die deutschen Walser ein direktes Heiratsverbot erlassen. Land-
schaftliche Gegensitze, sprachliche Verschiedenheiten, letzte Reste
einer fritheren politischen Zersplitterung machten sich bei der Ehe-
schliessung vielfach noch geltend?e.

«Die Bieler Biirgerin, die einen Fremden», «er kenne ein Handwerk
oder nicht», ohne des Rats Erlaubnis heiratete, wurde nach dem
Kirchgang mit dem Mann aus der Stadt gewiesen. Selbst ortsansissi-
gen Fremden wurde die Heirat erschwert. In St. Gallen wurde 1592
festgesetzt «den Fremden wird die Hochzeit allhie zu haben ginzlich
abgestrickt. Wenn aber die Braut eine Biirgerin wire, soll die Zulas-
sung einem Kleinen Rat anheimgestellt werden.»1?

Nachdem der Familienrat beschlossen hat, det Hochzeit zuzustim-
men, werden nach alter dorflicher Sitte die Brautwerber von der Sippe
ausgewdhlt, die bei Fritz um die Hand Mitzlis anhalten sollen:

Da mit so wurden aus gezelt

Zwen der besten und derwelt

Daz was der Schreiber sinnereich
Und Rilerenmost im selber gleich. (V. 3535f.)

«Auf den rechtlichen Anschauungen und Gewohnheiten und ge-
stitzt dutch die biblischen, namentlich alttestamentlichen Verhilt-

8 Bichtold (wie Anm. 6) 14ff. Kondziella (wie Anm. 6) off.
9 Schweizerisches Idiotikon 4, 538.

1o Bichtold (wie Anm. G) 2721

It Bichtold (wie Anm. 6) 10.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 133

nisse, deren Einfluss auf unsere Volkssitte nicht zu unterschitzen ist,
ruht die Sitte, dass der Vater dem Sohn die Frau gibt, oder dass er
ihm das Midchen nennt, das er ihm gerne zur Frau geben mdochte
und ihn um seine Meinung fragt.»2 So auch im Volksbrauch. An
die Stelle des Vaters treten, zunichst nur wenn dieser schon gestorben
ist, andere Verwandte und Freunde des jungen Mannes. Das ist wohl
auch im Ring der Fall, denn der Vater Bertschis wird nirgends
erwahnt.

Also trafen seu da hin:

Zuo Fritzen haus stuond in der sin.

Der seu fragt: «Wo hin also»?

«Um ein sach»! sei sprachent do.

«Lass uns gen»! Henritze sprach:

«Wis es ist ein endleich sachl

Es ist ein sach, und ist so gros:

Kain sach die ward nie ier genos». (V. 3545ff.)

Wenn der Werber, sei es nun der Freier selbst oder ein Abgesandter,
in das Haus der Umworbenen kommt, so fillt er nicht mit der Thir ins
Haus. Mit erkiinstelter Harmlosigkeit und vielen Umschweifen und
Weitldufigkeiten spricht et von diesem und jenem, vom Wetter und
von der Ernte, vom Stall und vom Vieh und fragt dann schliesslich,
ob nicht eine Kuh oder ein Pferd zu verkaufen sei. Erst nach diesen
Umwegen fingt er an, von dem eigentlichen Zweck seines Kommens
zu sprechen und bringt die Werbung vor!s.

Dieses Vorschiitzen eines Handels bei der Werbung scheint eine alte
indogermanische Sitte zu sein. Man nennt das Freien auch «Kuh-
kaufen», «auf den Stirkehandel» oder «ins Heu gehen». Der Werber
findet dann die Ware zu teuer und fragt: «Wie steht’s mit der Toch-
ter?» In anderen Lindern erkundigt er sich, ob nicht ein Rebhuhn
zugeflogen sei. Uberall werden allerlei Bilder und Symbole verwendet,
um die Werbung zum Ausdruck zu bringen’s. So sagen auch Bert-
schis Werber nicht sofort, was sie zu Fritz fiihrt.

Um ein sach! sei sprachen do. (V. 3548)

Auffillig ist ebenfalls, dass die Werber ihren Auftrag nachts oder
doch zumindest am Abend ausfiihren, indem sie mit Fritz in ein Gast-
haus ziehen. Dies geschieht keineswegs zufillig, sondern scheint ein
alter Brauch gewesen zu sein.

- Der Brautvater lehnt eine weitere Erorterung des Antrags vorliufig
ab:

12 Bichtold (wie Anm. 6) 15. Kondziella (wie Anm. 6) 104.
13 Bichtold (wie Anm. 6) 27.
14 E,H. Meyer, Deutsche Volkskunde, Bertlin und Leipzig 1921, 169.



134 Bruno Boesch

Und sprach: «Det red habt imer danch!
Dar zuo so schol man haben rat
Des morgens fruo und nit so spat.» (V. 3608)

Er spielt in dem ganzen Handel, wie Riterenmost geahnt hatte, den
Sproden, 13t aber deutlich durchblicken, wie giinstig er innerlich der
Sache gegentibersteht.

Selbst wenn der Freier dem Vater des Méddchens angenehm ist, witd
vielfach eine lingere oder kiirzere Bedenkzeit erbeten: Fabls ... der
Tochter vmb die gefreyet | oder angehalten wird | Vatter | oder Vogt | den
Werbern gu willfabren bedacht ist: soll er sie (die Werber) auff ein geraumbten
tag | widerumben u sich in sein behausung bescheiden...'s

Der Brdutigam wird durch den Brautvater einem Brautexamen
unterworfen.

«So sitz da nidet», sprach do Fritz,

«Und sag uns etwas deiner witz!

Chanst den paternoster so?»

«Ja do», dntwurt Pertschi do.

«Daz avemari und den glauben

Auch da mit an alles laugen?

So sag auf eben, nicht enlach!»

Triefnas der huob an und sprach: ... (V. 3810ff.)

Das Brautexamen umfasst 1. eine Prifung tber die radimenta fidei,
2. eine Nachforschung Utber etwaige Ehehindernisse (z.B. Bluts-
verwandtschaft ersten Grades) und 3. die Unterrichtung iber die
kiinftigen Standespflichten?®. Das Brautexamen hat sich aus der fir
die kirchliche Verkiindigung notwendigen Anmeldung beim Geist-
lichen entwickelt und diente wie diese dazu, festzustellen, ob sich der
Heirat keine kirchlichen und rechtlichen Hindernisse entgegenstellten.
Schon in der alten Kirche;hatte sich der Pfarrer dabei auch zu ubet-
zeugen, dass das Brautpaar gentigend religiose Kenntnisse hatte und
seine Pflichten im Ehestand kannte, weil die Eheschliessung mit vor-
hergehender und nachfolgender Kommunionfeier und Beichte ver-
bunden wurde!?. Doch werden die Fragen an Bertschi nicht von einem
Geistlichen, sondern von einem ILaien gestellt. Lisst sich daraus der
Schluss gewinnen, dass zu dieser Zeit, wo ja Laientrauung und kirch-
liche Trauung noch getrennt nebeneinander bestanden, die Laien diese
Form des Brautexamens von den Geistlichen iibernahmen? Dass
Laien das Brautexamen abhalten, ist meines Wissens sonst nicht {iber-

15 Bichtold (wie Anm. 6) 33.

16 E. Wiessner, Kommentar (wie Anm. 1) 147. Zum Btrautexamen auch
Fehrenbach (wie Anm. 5) 152ff. Rubi (wie Anm. 6) 20,

17 Bichtold (wie Anm. 6) 254.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 135

liefert. Es wird der Dichter selber sein, der das Examen im Rahmen
der Lehre an sich zieht. Er lisst den Vater fragen und im Anschluss
daran die Wortfithrer der grossen Ehedebatte eine allgemeine Lebens-
lehre ausbreiten. Das Eheexamen ist der Hebel, diese Lehre in Gang
zu bringen.

Das kirchliche Brautexamen hat sein Nachleben bis auf den heutigen
Tag. Auch nach der Reformation verlangten Schweizer Mandate und
Religionsordnungen das Brautexamen. Die Synode von Appenzell
Ausserrhoden beschloss im Jahre 1609: «Es sollen keine Eheleute
eingesegnet werden, ehe sie sich bei ihren Predigern erzeiget, ob sie
das Vaterunser, die Artikel des Glaubens und die Zehn Gebote beten
koénnen. Die fremden Briute, die von anderen Orten ins Land kom-
men, soll der Pfarrer im ersten Monat nach der Hochzeit zu sich
beschicken und wie Einheimische examinieren»?8.

Im unteren Fricktal wurde dem Pfarrer die Verlobung angezeigt,
worauf das Brautpaar an einem Abend zu ihm geladen wurde, um das
Examen iiber den Katechismus und das Sakrament in der Ehe abzu-
legen. Konnten sie die Fragen nicht beantworten, so mussten sie
spiter noch einmal im Pfarrhaus erscheinen!o.

Die eigentliche Handlungsschilderung im Ring setzt erst wieder
mit der Verlobungsszene ein.

Do nun der ler ein end ward,

Fritzo der sprach an der vart:

«Nu dat, herr Perchtold, hotst du das?

Wilt es tuon und dannoh bas,

Das sag uns auf die treuwe dein:

So gib ich dir die tochter meinl» (V. szo1ff.)

Die Briuche bei der Verlobung bestanden urspriinglich in der Fest-
setzung der vermogensrechtlichen Fragen und wenn es dariiber zur
Einigung kam, im Abschluss eines miindlichen oder schriftlichen Ehe-
vertrages sowie in der meist unmittelbar darauffolgenden Ubergabe
der Braut an den Briutigam: der Eheschliessung?°.

Die Verlobung (desponsatio, sponsalia) ist das Eheversprechen des
deutschen Rechts. Wenn auch die Form oft gewechselt hat, so blieb
der Inhalt doch gleich: Die Vetrlobung ist von der einen Seite (Gewalt-
haber des Méadchens: Vater, Vormund) ein Versprechen, zur Ehe zu
geben, von der anderen Seite ein Versprechen, zur Ehe zu nehmen

18 Bichtold (wie Anm. 6) 255.
19 Bichtold (wie Anm. 6) 256.
20 Bichtold (wie Anm. 6) 57.



136 Bruno Boesch

unter Verpflichtung zur Preiszahlung?!, Fiir das Méidchen spricht im
Ring der Vater; das Versprechen, zur Ehe zu geben, lautet so:

Nu dar, herr Perchtold, hérst du das?

Wilt es tuon und dannoht bas,

Das sag uns auf die treuwe dein:
So gib ich dir die tochter mein! (V. 5203ff.)

Das Versprechen zur Ehe zu nehmen seitens von Bertschi so:

Triefnass andacht die was gross

Gen seines lieben Mitzleins schoss

Und tett recht sam fuchs Rainhart,

Der umb die faissen hennen warb,

Und verhiess pei seinem aid,

Ze allen dingen sein berait,

Die ein fromer, weiser knecht

Laisten scholt und tuon von recht. (V. 5207ff.)

Aus dem Wesen des Verlobungsvertrages als dem eines Kauf-
vertrages ergab sich fiir das alte Recht von selbst die Folge, dass die
Waillenseinigung tiber den Verlobungsvertrag zwischen dem Briuti-
gam und dem Gewalthaber, d.h. dem Inhaber des Mundium, zustande-
kommen musste. Der Verlobungsvertrag konnte nicht mit der Braut,
sondern nur mit dem Geschlechtsvormund der Braut rechtsgiltig
geschlossen werden, und es stand dem Vormund urspriinglich das
Recht zu, seine Gewaltbefohlene auch gegen ihren Willen zu verhei-
raten, da sie ja nur als Gegenstand des Verlobungsvertrages auftrat22,
Dies gilt nicht mehr fiir die Zeit des Mittelalters. Um der grossen Zahl
von Verlobnissen, die durch Worte eingegangen wurden, rechtliche
Wirkung zu verleihen, wurde die Forderung eingeschirft, dass das
Eheversprechen vor Zeugen zu geschehen habe. Damit kimpfte man
gegen die «clandestina matrimonia» an?3.

«Intersunt parentes et propinqui» sagt schon Tacitus (Germania
c. 18), die Lex Salica ldsst die Verlobung im mallum vor sich gehen
(Lex Sal. 44), und in den Gedichten des Mittelalters wird stets der
Kreis der Versammelten, der Ring, erwihnt, in welchem die Ehe
geschlossen wird. So Kudrun 1648:

Do hiez man Ortriinen zuo dem ringe gin

Und auch frouwen Hildburg die maget wol getin,

Nachdem nun Fritz seine Einwilligung und Bertschi sein Verspre-
chen vor Zeugen gegeben haben, werden zwei der Besten als Boten

21 R. Sohm, Das Recht der Eheschliessung aus dem deutschen und kanoni-
stischen Recht geschichtlich entwickelt. Weimar 1875, 22,

22 Sohm (wie Anm. 21) 30.

23 Bichtold (wie Anm. 6) 91,



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 137

ausgewihlt, um Mitzli von der Verlobung in Kenntnis zu setzen, die
nach alter Sitte nicht anwesend war.

... Die cilten drat
Und kament ze den selben stunden
An die stat, da seu sei funden,
Und sprachent: «Wiss, wir schiillen han
Daz pettenprot: du hast ein man,»
Des was fro Mitzli sunder fro.
«Wer ist der dann?» sprach seu do.
«Das ist, trun, Pertschi Triefnas.» (V. 5218ff.)

Die erstaunte Frage gehort zum Brauchtum, das sie erfordert. Nach
der Handlung selber war eine Werbung bereits etfolgt: Matzli muss
deshalb wissen, um wen es geht.

Nachdem das Midchen beigebracht ist, wird die Ehe sofort voll-
zogen, d.h. unmittelbar auf die Verlobung findet die Trauung oder
traditio statt, vollzogen durch den Bauern Ochsenchroph, auf Grund
der gegenseitigen Willenserklirung von Braut und Briutigam, die
Ehe einzugehen.

Do seu nun zuo den andern chamen,

«Hort in gottes namen! Amen,»

Sprach Ochsenchropf. «Hie schol geschehen
Ein ee; des scholt es mir verjehen:

Sag an, Perchtold, pei deinr tritw

(Got woll, daz es dich nicht geriiw!),

Wilt du Mitzen zuo der ee?» (V. 52431t.)

Und mocht recht gesprechen: «Jal»

Dar umb so war sein antwurt: «Gral»

Des ward do nicht geachtet so.

Zuo Mitzen chert er sich aldo

Und sprach: «Nu sag auch, Mitzel, an:

Wilt du Pertschin ze dem man?» (V. 5257f.)

Do sprach sei: «Sta, gevelt es dit.»

Also ward mit paider gir

Die ee ieso geschaffen

An schuoler und an phaffen. (4n = ohne) (V. 5273ff.)

Die haufigste Form der Trauung war die Traditio durch den Vater
des Midchens. Sie blieb bis in den Anfang des 13. Jahrhunderts hin
die allgemeingiiltige. Schon in der zweiten Halfte des Mittelalters,
dann aber vor allem gegen Ende desselben, treten Umwilzungen ein.
Die alten Prozess- und Trauungsfeierlichkeiten entschwanden dem
allgemeinen Bewusstsein, und die Zeit des Firsprechers (orafor), des
gelehrten Anwalts der Parteien, begann, der das ganze Verfahren
leitete und den Beteiligten Wort und Handlung an die Hand gab. Bei
dem allgemeinen Verfall des alten deutschen Rechts ging auch die



138 Bruno Boesch

alte Geschlechtsvormundschaft unter. Die Sippe lockerte sich, die
Vatergewalt wurde geschmilert, die Frau erhielt personliche Selb-
stindigkeit; sie musste ihren Ehekonsens erteilen, und der rechtliche
Zwang zur Verlobung, wenn er von der Sippe jemals zugelassen wor-
den war, fiel weg.

Die Form, in der die Eheschliessung in dieser Zeit vorgenommen
wurde, ist ein seltsames Gemisch von Altem und Neuem?4. Dies
spiegelt sich auch im Ring wieder. So scheint der Verlobung zunichst
die alte Rechtsform zugrundezuliegen, wonach der Fhevertrag nur
zwischen Briutigam und Vater geschlossen wurde, wihrend Mitzli
nicht in Erscheinung tritt. Bei der eigentlichen Trauung aber wird
auch Mitzli um ihre Zustimmung gefragt. Ohne die Zustimmung der
Braut kann die Eheschliessung nicht rechtskriftig werden. An die
Stelle des alten Geschlechtsvormunds tritt ein Dritter, dessen Wahl
dem Brautpaar frei stand. Der Sprecher der Verwandten im Ring ist
Ochsenchropf (5245), offenbar der Alteste aus dem Geschlecht der
Braut. Er ergreift auch im Familienrat (3645) zuerst das Wort; spater
(5497ff.) beschenkt er das Brautpaar nach dem Altesten aus der Sippe
des Briutigams, der unmittelbar nach dem Brautvater an die Reihe
kommt. Ebenfalls nicht verwandt mit den zu Trauenden ist der Laie,
der im Mire vom Helmbrecht die Trauung vornimmt:

uf stuont ein alter grise,

der was der worte wise;
der kunde so getaniu dinc. (V. 1507f.)

Die Fragen Ochsenchropfs an Bertschi und Mitzli (vgl. oben) sind
Formeln, die durch Brauch und Recht festgelegt waren. Im Meier
Helmbrecht wird die Frage jeweils dreimal gestellt (V. 1511fL.).

Vor der Zustimmung zur Ehe (der Trauung also) soll sich die Braut
zum Scheine wehren: so will es der Brauch. Mitzli wird entsprechend
belehrt:

Des sprach fro Mitzel so zuo in:

«Ich waiss nicht, wie ich gparen schol.»

Die ein die sagt: «Ich ler dichs wol.

So man dier hevet also an:

«Wilt du Pertschin ze dem man?»

So scholt du dich des ersten weren

Enwech: daz stet dir wol ze eren.» (V. 5236f.)

Aus dem «sich wehren» wird eine handgreifliche Szene:

Mitz gedacht ier an daz lerren
Und ward sich heven an ze werren:

24 Bichtold (wie Anm. 6) 203.




Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 139

Mit fiiessen und mit elnpogen

Schluog sei umb so wol gezogen,

Daz der frawen wol auf vier

Vielend nider also schier. (V. 5263ff.)

Schon ein Zeitgenosse Dantes, Francesco Barberino, der 13181320
ein Buch «Del Reggimento e costumi di donna» geschrieben hat, zeigt
darin der Braut, wie sie sich bei der Werbung und dem Ringwechsel
zu verhalten habe: «Die Braut strecke die Hand nicht nach ihrem Vet-
lobten aus, sondern lasse sie wie gezwungen nehmen. Wenn sie gefragt
wird, ob sie einwillige, so antworte sie erst beim dritten Mal (vgl.
Meier Helmbrecht V. 1511 f.) und dann sanft und leise. Je jlinger sie
ist, desto grosserer Widerstand ziemt sich ihr.»25 Nach anderen
Volksbriuchen soll es gerduschvoller zugehen. In Thiiringen muss die
Braut gewaltig heulen, wenn sie aut dem Kammerwagen in das Haus
des Briutigams fihrt.

Der Brauch ldsst verschiedene Deutungsmoglichkeiten zu. Un-
wahrscheinlich ist seine Interpretation als Uberbleibsel fritheren
Brautraubes. Andere meinen, es konnte die Befiirchtung zugrunde
liegen, dass durch eine allzugrosse Bereitwilligkeit der Braut, ein neues
Heim und Schicksal aufzusuchen, der Neid und Zorn hoherer Michte
hervorgerufen wird. Es soll den Haus- und Ahnengeistern, in deren
Hut die Braut bisher gestanden hat, gezeigt werden, wie schwer es ihr
wird, nun diesen Schutz zu verlassen29.

Doch denkt die Braut bei ihrem Striuben kaum an Gefahren von
neidisch lauernden Dimonen, sie hat viel niherliegende Griinde, nicht
zu eilig in den neuen Zustand einzutreten. In den Hochzeitsliedern
wird dariiber manches angedeutet. Bei der «Abdankung der Braut
von ihren Eltern» nimmt die Braut unter Trinen einen riihrenden
Abschied. Denn in ihrem Elternhaus ging es ihr gut, nun geht sie in
ein fremdes Haus ins Ungewisse. Die Giste singen: «Raus, Briutle,
raus! Deine guten Tage sind aus. Wirst du bei deiner Mutter geblie-
ben.»27 Was individuell empfunden wurde, zihlt fiir den Brauch nicht:
es ist ein «zum Scheine Handeln», keinesfalls bedeutet dieses Sich-
wehren einen ernstzunehmenden Widerstand der Braut gegen die ein-
gegangene Verbindung. Nach seinem Wortlaut setzt der Trauungs-
ritus mit Frage und Antwort der Beteiligten den beiderseitigen Ehe-
konsens voraus. Uber ihn heisst es in der Kudrun:

2

w

K. Bartsch, Gesammelte Vortrige und Aufsitze, Freiburg 1883, 391ff.

26 P, Sartori, Sitte und Brauch I, Leipzig 1910, 77.

27 J, Hanika, Die «vetlassene Braut» im Hochzeitsbrauch und die Aufgebots-
szene in Wittenwilers «Ring», Bayer. Jb. f. Volkskunde 1957, 105.



140 Bruno Boesch

Ez was noch her der zite ein site also getin,
daz kein frouwe solde nemen nimmer man
ezn wire ir beider wille. (1034)

Auch die Ansicht des Ring-Dichters ist es, dass eine Ehe auf beidet-
seitiger Liebe sich griinden sollte, womit er iiber den Konsens noch
hinausgeht:

Hotr zuo, was der wels gepeut:

Von rehter liebschaft sich die leut

Nemen schiillen, nit umb gelt,

So sein seu silig in der welt. (3485 ff., vgl. 16241.)

Tatsdchlich ist ja auch der ganze Vorgang im Ring eine Liebes-
heirat, wenn wir an die Werbung und was sich da alles abspielt, denken.
Die rechtliche Form, in der diese Eheschliessung dann vor sich geht,
ist aber der geschilderte, an das Einverstindnis des Vaters gebundene
Ablauf, der im Vollzug dann den gegenseitigen Konsens mitein-
schliesst. In « Metzen hochzit» findet sich zur Frage ein bezeichnender
Zusatz:

Metze, gich, wiltu Betzen han zu der ee?
Sy schwaig, er vorscht sy me.
Sy sprach: ja haist michs min muoter.

Ganz entsprechend im Volksbrauch: so antwortet in Rossnitz
(Schlesien) die Tochter auf die Frage ihres Vaters:
Bist du willens, des N.N. christliche Ehefrau zu werden?, mit einer
Trine im Auge: Was Vater und Mutter wollen, das will ich auch?8.

Hier konkurriert (und dies bis in unser blirgerliches Zeitalter) das
Recht mit dem Brauchtum: eine Praxis, die sowohl das Recht einer
von der Kirche unabhingigen freien Eheschliessung kennt als auch
die Beschrinkungen, welche Kirche und Brauchtum mit ihrem Gebot
der Achtung vor Vater und Mutter den Ehewilligen aufetlegen.

28 Kondziella (wie Anm. 6) 114. In der Minnebelehrung des Schreibers Hen-
ritze heisst es zwar zunichst:

Und der wel im ein allain

Unter allen frawen gmain,

Die im aller pest behag
Doch fihrt er fort:

Die auch sein geleiche sei

An jugent und auch art da pei;

Won det ze héch im stigen wil,

Der fleugt inn graben ze dem zil. (1670ff.)

Vgl 2661
Ich han mir eineu ausderkorn,
Die mit ze silden ist geporn.
Ich muoss sei han, es tuot mir not:
Anders ich wiird ligen tot.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 141

Allgemein gilt die Sitte, das Eheversprechen durch irgendein
Geschenk zu bestitigen, das der Briautigam der Braut als Pfand, als
Zeugnis des Versprechens, sie zu ehelichen, gibt. Dieses Ehepfand
wird meist als ein Rest des alten Brautkaufs angesehen, als eine An-
zahlung an denjenigen, der beide Teile verband. Es wird aber von
anderen auch nur als blosses Rechtsmittel, den Vertrag sicherzustellen,
betrachtet und dafir Isidorus Hispalensis Etym. IX 7,6 angefiihrt.
Er sagt dort: Dicta autem arrba a re pro quo traditur. Est autem arrba
non solum sponsio conjugalis, sed etiam pro qualibet promissa re data, nt
compleatur.

Bis ins 19. Jahrhundert war nur der Briutigam verpflichtet, der
Braut ein Pfand zu geben. Dieser Brauch ist in manchen Gegenden
auch heute noch erhalten. Allerdings ist es in der Schweiz und den
meisten Lindern iblich geworden, sich gegenseitig Geschenke zu
machen. Thre Bedeutung als Ehepfinder ist nicht immer einwandfrei
zu erkennen. Hatte man ein Ehepfand iibergeben oder angenommen,
so war dies fir beide Teile bindend.

Wie die tibrigen Ehepfinder, so kommt auch das « Handgeld», der
Ehepfennig, nur selten allein vor, sondern wird meistens mit anderen
Pfindern gegeben: sehr oft zusammen mit dem Ehering, der eine
spezielle Form des Handgeldes ist. Er ist fast tiberall an die Stelle
der urspriinglichen Minze getreten.

Des nam so Pertschi furher do

Ein fingerli geworcht also:

Es was von plei und tberzint,

Mit einem stain, sam ich es vind,

Der hiess ein sapheir von glas;

Dar umb von hartz ein gsmeltze was,

Mit naswassetr durch laseurt;

Dar zuo was es euch gesteurt

Mit zwain perlen von den augen

Aus dem visch: daz schiilt es glauben.

Er stiess iers ieso an die hand. (V. 52778.)

Zwar spricht auch die alte Kirche von Trau- und Brautringen, aber
sie hat sie zu keiner Zeit vorgeschrieben; sie hat die bestehenden
Briuche einfach gebilligt. Wie Bertschi, gibt auch heute noch an
manchen Orten nur der Briutigam der Braut einen Ring. Im Walliser
Lotschental tragen die verheirateten Minner keinen Ring, die Frauen
dagegen zwei, von Gold oder Silber, einen an der linken und einen
an der rechten Hand, die sie beide zusammen erst bei der Trauung
erhalten. Ebenso gab in Spirigen (Kanton Uri) frither nur der Brauti-

gam der Braut einen Ring29. Ab 1200 findet sich auch schon die Sitte,

29 Bichtold (wie Anm. 6) 154.



142 Bruno Boesch

den Ring zu wechseln. Meistens handelt es sich aber nicht um eine
térmliche Verlobung, sondern nur um die Eingehung eines engeren
Liebesverhiltnisses, das vielleicht durch Austausch von Ringen befe-
stigt werden soll3°,

Erst unter dem Einfluss der Kirche wurde der Ringwechsel bei der
Trauung zum Zeichen des gegenseitigen Treuegelobnisses eingefiihrt.
In der Schweiz tritt der Ringwechsel im 17.Jahrhundert auf. Um
diese Zeit scheint er in St.Gallen und Basel {iblich gewesen zu sein.
Aus dem Ende des 18. Jahrhunderts ist er fiir Graubiinden bezeugt3!.

Nach der Trauung (durch Ochsenchropt an schuoler und an pfaffen
(an = ohne) 5276) wird der Briutigam gepriigelt:

Secht, da huob sich séleich schand,

Den preutgan an ze lauffen,

Im har und patt aus rauffen,

Also daz er an der vart

Mit enander glatzocht ward!

Bertschi waint, die andern sungen
Und fir die tiir her aus drungen; (V. 5288f.)

Die Quelle betont ausdriicklich
Als dann ist der pauren sit. (Meier Betz 111)

Der Brauch verlangt manchmal ein lingeres oder kiirzeres Priigeln
oder nur einen einzelnen Schlag. Dieses Schlagen kann auf verschie-
dene Weise gedeutet werden: 1. als Trennen und Ubetleiten von dem
bisherigen Zustand in einen neuen, also ein Initiationsritus, 2. als
Scheuchen, Abwehr oder Austreibung Ungliick bringender Dimo-
nen, 3. als Vermittlung von Leben, Fruchtbarkeit und Glicks32. In
zahlreichen Fillen ist freilich die Unterscheidung zwischen den ver-
schiedenen Ursachen und Zwecken des brauchmiBigen Schlags nicht
mit Sicherheit anzugeben. Durch einen Schlag wird zum Ausdruck
gebracht, dass der Mensch in einen neuen Stand, in eine neue Wiirde
eingefiihrt werden soll, wodurch ihm besondere Rechte erteilt und
bestimmte Pflichten auferlegt werden. So kennzeichnet der Schlag die
Aufnahme des Knaben in die Gemeinschaft der Jinglinge und Min-
ner und in die Geheimbiinde der Naturvolker. Oft wird als Grund der

30 J. Grimm, Rechtsaltertiimer I, S. 244. Handworterbuch zur deutschen
Rechtsgeschichte I, 840f. O. Zallinger, Die Ringgaben bei der Heirat und das
Zusammengeben im mittelalterlich-deutschen Recht. Osterr. Akademie der Wis-
senschaften, Phil.-histor. Klasse. Sitzungsberichte 212, 4. Abh., Wien 1931,
R. Kostler, Ringwechsel und Trauung. Sav. Zs. f. Rechtsgeschichte (Kanon.
Abt.) 53 (1953) 135.

31 Bichtold (wie Anm. 6) 159.

32 Hwhb. des deutschen Aberglaubens VII, Sp. 1o91.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 143

Schlige eine Tapferkeitsprobe in der Ertragung von Schmerzen oder
die Gewohnung daran angegeben oder auch die Stirkung der Zeu-
gungskraft oder allgemeine Kriftigung. In Niedermorschweiler (Kreis
Miilhausen) gibt der Ehrenknabe, wenn die Brautleute am Altar
knien, dem Briutigam eine Ohtfeige und sagt:

«Gang ab dr Gassal»

Immermann (in seinem Minchhausen) beschreibt eine Verprige-
lung des Brautigams in der Kirche und lisst den Pfarrer dazu den
Kommentar geben: «Dieses Abklopfen des Bridutigams nach der
Trauung ist ein uralter Brauch, den sich die Leute nicht nehmen las-
sen.»33 Die Erklirung als Initiationsritus liegt nahe: Diese Interpreta-
tion konnte auch fiir die Priigelszene im Ring zutreflen, vor allem
wenn es nur die Altersgenossen Bertschis sein sollten, die {iber ihn
herfallen, was aber aus dem Text nicht deutlich hervorgeht.

Mit Verlobung und Trauung (durch einen Laien) schliesst der erste
Teil des Geschehens ab, den man als Heirat nach dem eigentlichen
Wortsinn bezeichnen kann: Ai-rif, «Hausversorgung». Der zweite
Teil ist der festliche Anlass: Festessen und Begehung des Brautbetts
(Beilager) und — soweit im Mittelalter schon vorhanden — Kirchgang
und kirchlicher Segen. Hochgegite — mittelhochdeutsch allgemein
«Fest», 16st im Alemannischen ilteres britlaunf ab: ilterer Ausdruck fiir
das Fest, den Brauttanz vor allem.

Die altrechtliche Zweitaktigkeit der Eheschliessung kommt z.B.
im Elztal durch die Unterscheidung von Heiratstag und Hochzeitstag
noch zum Ausdruck: Heirat ist der Tag der Verlobung, an dem der
hiiret, der Ehevertrag zwischen den beteiligten Familien abgeschlossen
wird (so noch 1706), Hochzeit der Tag des 6ffentlichen Kirchgangs34.

Welchen Einfluss nimmt im Ring nun die Kirche auf die Ehe-
schliessung ? Bei der Schilderung der Hochzeit stossen wir auf einen
scheinbaren Widerspruch. Wenn es in den V. 5274fF. heisst:

Also ward mit paider gir
Die ee ieso geschaffen
An schuoler und an pfaffen,

so ist man erstaunt, bald darauf zu horen:

Also giengen seu da mit
Ze chirchen do: das was der sitt.

33 J. Vincke, Volkstum und Recht, aus kirchenrechtlicher und volkstiimlicher
Sicht, Dusseldorf 1937, 13.

34 R. Schmidt-Wiegand, in Hwb. d. deutschen Rechtsgeschichte II, Sp. 186 und
I, Sp. s17. E.E. Miller, Wortgeschichte und Sprachgegensatz im Alemanni-
schen, Bern 1960, 47ff. K.S. Bader, in: Schau-ins-Land 1963, 114.



144 Bruno Boesch

Da die Eheschliessung an einem Samstag stattfindet (5360), ist
dieser Kirchgang der gewohnt sonntigliche (das was der sitt). Es wird
keine besondere Brautmesse erwihnt. Es geht um die Verkiindigung
der Ehe in der Offentlichkeit der Kirche zwecks Feststellung von
Ehehindernissen, bei Anlass des Sonntagsgottesdienstes.

Do nu die mess ein end genam,

Der pharrer huob ze sagen an:

«Hoért ihr frauwen und ir knecht!

Wisst, es ist der kirchen recht,

daz einr ein chan in nemen schol

Offenleich (so tuot er wol),
Nicht so haimlech, ane phaffen! (V. 5397ff)

Mit offenleich soll vor allem die heimliche, clandestine Ehe verhin-
dert werden, bei der die von der Kirche gebotenen Ehehindernisse
nicht beachtet werden. Daraufhin wird dem Pfarrer 6ffentlich widet-
sprochen, unmittelbar nach der Aufforderung, Ehehindernisse geltend
zu machen:

Des wurdens illeu lachent do

und gen dem phatrer sprechend so:

Wisst, die e was geschaffen

Vor munchen und vor phaffen!

Datr umb so nem im ieder gsell
Ein frauwen, do er gernest welll  (V, s4274.)

In der Lehre von den Sakramenten heisst es an anderer Stelle:

Wie silich priester orden sei
Und wie guot die hailig ee,
Doch lat mans an det sele we. (V. 4o11f.)

Die Bauern bestehen also darauf, dass die Ehe ohne die Mitwirkung
der Kirche giiltig geschlossen werden kann, und auch der Dichter
bestreitet ihnen dieses alte Recht nicht. Die Ehe als Institution jedoch
wird heilig genannt (so auch V. 7035, vgl. 2387f.), doch fallt die Secle
des Ehelosen nicht der Verdammung anheim.

An dieser Stelle muss zuerst darauf eingegangen werden, wie es zu
der Einmischung der Kirche in das weltliche Geschift der Eheschlies-
sung kommen konnte. Die Kirche trat zunichst nur in bezug auf die
Ehehindernisse und die Durchsetzung des Prinzips der Unléslichkeit
der Ehe reformierend auf und modifizierte das Eheschliessungsrecht
nur insoweit, als es mit Riicksicht auf diese beiden Bestrebungen nétig
wurde. Mit dem Ziel, ihren Machtbereich und Einfluss zu erweitern,
suchte sie dann die Trauung fiir den Priester in Anspruch zu nehmen,
nachdem sie nicht mehr ausschliesslich durch den Geschlechts-
vormund vorgenommen wurde. Im 12. und 13.Jahrhundert tber-



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 145§

nimmt dann des ofteren der Priester die Aufgabe des Dritten, das
Brautpaar zusammenzugeben3s.

In derselben Zeit erscheinen zahlreiche Verbote der Trauung durch
Laien3¢t, Das Konzil von Trier 1227 verbietet sie zuerst: Probibemus,
ne laici, quicungue sint, authoritate suo sine sacerdote aliquos matrimonialiter
audeant conjungere.

Weiter geht das Konzil von Magdeburg 1370, das verbietet: Ve
quis laicus, cujuscunque etiam conditionis status, vel praeminentiae fuerit, prae-
sumat aliquos copulare in domibus vel extra ecclesiam. Die Wiederholung
dieser Verbote durch folgende Konzile, vor allem das Tridentinische,
zeigen, dass die Durchfithrung dieser Massregel auf grosse Schwierig-
keiten stiess. In mehr oder weniger konsequenter Weise setzte die
Kirche aber thren Kampf fort.

Zu Anfang des 12.Jahrhunderts erwidhnen literarische Zeugnisse
bereits die priesterliche Einsegnung. Ende 12. und 13. Jahrhundert
pflegen die hofischen Dichter, wo sie von geschlossenen Ehen erzih-
len, zugleich die Trauung von Priesterhand oder doch ein vor der
Kirchgemeinde abgelegtes Bekenntnis zu erwihnen, aber nicht als
wirte diese benedictio oder professio eine unumgingliche Bedingung: nur
weil es so anstindig und gliickverheissend sei (z. B.im Erec Hartmanns
von Aue, V. 2117ff. und Armer Heinrich V. 1512f.). Die volkstiim-
lichen Dichter dagegen wissen nur von einem Verlobnis vor Zeugen
aus dem Laienstand37.

Im Bauernhochzeitsschwank wie im Ring weist der Verfasser deut-
lich darauf hin, dass weder «Schiiler (Geschulte) noch Pfaffen» bei
der Eheschliessung zugegen sind (MB v. 40, Mh v. 44, Ring 5275).
Im Gegensatz zum Ring ziehen Betz und Metz in der Quelle folge-
richtig erst am Morgen nach dem Beilager im fréhlichen Geleit ihrer
Hochzeitsgiste zur Kirche und werden am Schluss des Gottesdienstes
vom Priester zusammengegeben :

Metzen hochzit V. 3061

Do zogt minglich uff die fart,
Der mit it zu der kilchen wolt.

Y. s 184

35 E. Friedburg, Das Recht der Eheschliessung in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Leipzig 1865, 78. Otto Opet, Brauttradition und Konsensgesprich
in mittelalterlichen Trauungsritualien, Berlin 1910, 30ff. und 68.

36 Bichtold (wie Anm. 6) 210.

37 Wackernagel, ZfdA. 2, 548f.



146 Bruno Boesch

Man gabs ze samen, als nu ie

Da her die lit hant getan;

Die brut hiess man daz pitz enphan:
Daz buoch bot ir der mesner.

Das Brautpaar kiisst das Bild des Gekreuzigten, das im Messbuch
am Anfang des Kanons steht, wenn der Messner es darreicht; aus
pacem dare macht die Volkssprache das péizg.

Die Trauung durch den Laien konnte uberall stattfinden. Noch zu
Beginn unseres Jahrhunderts wurde die kirchliche Trauung bei den
Bauern in den Marschen meistens im Wirtshaus abgehalten, nur in den
seltenen Ausnahmefillen in der Kirche und dann unmittelbar der
Ziviltrauung folgends3s.

Der wachsende Einfluss der Kirche zeigte sich darin, dass auch die
Trauung in den Bereich des Gotteshauses verlegt wurde. Aber obwohl
der Priester nach und nach an die Stelle des Mundwalts und des trau-
enden Dritten trat, blieben beide Akte, die Trauung und die Ehe-
einsegnung, bis ins 16.Jahrhundert hinein fast allgemein zwei ge-
trennte Akte, auch wenn sie von derselben Person, dem Priester, voll-
zogen wurden und zeitlich aneinander anschlossen.

Die Trauung ante foras ecclesiae war vor dem Konzil von Trient fast
allgemein tblich und wurde auch nachher noch von einzelnen Ritua-
lien vorgesehen. Die Kitche passte sich hier der Landessitte an: so
wurde die Trauung z.B. nach dem Lausanner, dem Strassburger und
dem Salzburger Rituale, wie auch den alten Konstanzer Urkunden an
der Kirchentiir vorgenommen. Von dieser Sitte riihrt auch die ver-
breitete Bezeichnung «Braut- oder Ehetiir» her, womit an manchen
Orten Tiren der Kirche benannt werden, vor welchen die Trauung
frither stattfand3?. So lesen wir z.B. im Lohengrin:

alsé quamens viir das tuom. der é nu anderweide
verjdhens vor des miinsters tir
dem biscof von Ménze, der si ni hin viir

braht in den kér (683 74)

wo dann die Messe erfolgte.
Von einer eigentlichen kirchlichen Trauungsszene wie in « Metzen
hochzit» (V. 317) ist im «Ring» keine Spur vorhanden. Die Bedeu-

38 Bichtold (wie Anm. 6) 208. L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Dit-
zese Sitten, Zs. f. schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 22: Ehen sollen in einem
ehrenwerten Hause abgeschlossen werden und nicht in Winkeln, Scheunen,
Stillen und dhnlichen Orten. Gegen clandestine Kopulation vgl. auch Opet
(wie Anm. 35) 46.

39 E. Fehtle, Deutsche Hochzeitsbriuche, Jena 1937, 15. L. Catlen (wie Anm.
38) 19. L.A. Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittel-
alter, Freiburg i.Br. 1936, 143fF.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 147

tung des kirchlichen Aktes gipfelt nach dem Ausspruch des Priesters
in zwei Momenten: Die Ehe erhilt einen offentlichen Charakter und
durch das Aufgebot eine rechtliche Grundlage. Das Aufgebot ge-
schieht vor allem Volk:

Daz wir chiindin iiberlaut

Von dem preutgom und der praut

Und vor allem volk dar zuo

In der kirchen spat und fruo,

Ob iemant wir und wesen scholt,

Der da wider sprechen wolt.

Dar umb gepeut ich pei dem pan:

Wer der ist, der bwiren chan,

Daz die nicht redleich sei,

Der sag es ze der vart hie pei! (V. s411f.)

Das Aufgebot war zuerst in der frinkischen Kirche tiblich. Karl der
Grosse verlangte in einem Capitulare von 8oz2: Conjunctiones facere non
praesumat, antequam episcopi presbyteri cum seniores populi consanguinitatem
diligenter exquirant, et tum cum benedictione jungantur+o.

Das Anliegen des Kapitulars ist weder die priesterliche benedictio
noch die Verfiigung, dass Ehen, denen sie fehlt, keine rechtsgiiltigen
Ehen seien. Die Verordnung legt vielmehr den Nachdruck auf das
Aufgebot, um etwaige Ehehindernisse festzustellen+t, Von der Kirche
verlangt und durchgefiihrt wurde das Aufgebot erst unter Innozenz
III. durch das Laterankonzil 1215, das sich gegen die heimlichen Ehen
wandte. Jeder, der die Verkiindigung in der Kirche mitanhérte und
ein Hindernis kannte, war verpflichtet, dem Geistlichen davon sofort
Mitteilung zu machen. Im 14. und 15. Jahrhundert scheint es hiufig
vorgekommen zu sein, dass gegen eines der Brautleute ein friiheres,
zu Recht bestehendes Eheversprechen geltend gemacht und Einspruch
gegen die verkiindete Ehe erhoben wurde. Hiervon legen die zahl-
reichen Gesetze gegen widerrechtliche «Ansprachen um die Ehe»
Zeugnis ab#2. So erfolgt auch im Ring ein Einspruch:

Des chroch ein altes weib her fur

An einem stab; sei sprach: «Ich spiir,

Daz Pertschi mit des tiefels rat

Sein treuw an mir geprochen hat.

Es ist ein jar und nicht vil me,

Daz er mir schlechtz verhiess die ee.» (V. s421.)

40 Sohm (wie Anm. 21) 181.

41 Bichtold (wie Anm. 6) 264. Kondziella (wie Anm.6) 13. E. W, Keil,
Deutsche Sitte und Sittlichkeit im 13. Jh. nach den damaligen deutschen Predi-
gern, Dresden 1931, 99.

42 Bichtold (wie Anm. 6) 276.



148 Bruno Boesch

Dass solche Einspriiche in spasshafter oder boshafter Weise tat-
siachlich erfolgten, zeigen eine Reihe von Belegen, so einer aus Basel
vom Jahr 1538: Als gu Hiiningen ein brutlouff gsin | und man sy hett in-
gesegnet | und der priester g frogt | ob yemants etwas irrung | wisse etc | bhatt...
Peter diberlut inn gespotts wise gredt | beit, halt still, min schwiger spricht inn
an.#3 In der Lebensgeschichte des armen Mannes im Tockenburg, Uli
Brikers, lesen wir: « Endlich wart im Oktober unsre Hochzeit 6ffent-
lich verkiindet. Itzt... spielte mir ein niedertrichtiger Kerl noch einen
Streich, dass er im Namen seines Bruders, der in piemontesischen
Diensten stand, Ansprachen auf meine Braut machte, die aber bald vor
ungiiltig erkannt wurden.»44 K.S. Bader macht darauf aufmerksam,
dass durch licherliche Einzelheiten verzerrte Schilderungen von Rats-
sitzungen oft realen Gegebenheiten der Zeit entsprachen, dass somit
dorfliche Gegebenheiten exakt beschrieben wurden4s. Der Brauch der
Eheeinsprache erscheint im stiddeutschen, osterreichischen und ost-
mitteldeutschen Bereich mit Einschluss slawischer Nachbargebiete in
verschiedenen Abwandlungen.

Zu den Grundelementen des Brauches gehoren:

1. Eine weibliche Person tritt auf, die sich als die «alte», d.h. die frii-
here, angeblich verlassene, Braut ausgibt. Sie erscheint unmittelbar
bevor die wirkliche Braut kommt und die Ehe des Brautigams mit
ihr geschlossen wird.

2. Die alte Braut behauptet, der Briutigam habe ihr die Ehe verspro-
chen, sie macht ihr dlteres Anrecht auf die Ehe geltend.

3. Der Briutigam weist sie zuriick und fertigt sie ab, oft durch ein
Geldgeschenk.

Der Brauch wird von den einzelnen Forschern verschieden gedeu-
tet: Die Braut soll vor Unheil geschiitzt werden; Unheil aber droht ihr
am Hochzeitstage von den Geistern, und diese miissen abgewehrt wer-
den. Die Unterschiebung einer falschen Braut soll nicht den Briutigam,
sondern die Damonen tiuschen, damit sie die rechte, die sie bedrohen,
nicht herausfinden konnen.

Demgegeniiber halten wir uns besser an unseren Dichter. In der
Szene im Ring handelt es sich zwar um eine «Ansprache um die Ehe»;
diese ist aber nicht ernst gemeint46. Wir haben es nicht mit einer

43 E.E. Muller, Wortgeschichte (wie Anm. 34) 53. Hanika (wie Anm. 27) 104.
44 Nach der Ausgabe von 1789 in Reclams Biicherei 1965, S. 153.

45 AfdA 81 (1970) 159.

46 Hanika (wie Anm, 27) 107,

w



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 149

«mannstollen Alten» zu tun, wie Wiessner behauptet4?, wenn sie sich
auch grotesker Weise als solche ausgibt. Es handelt sich vielmehr um
eine vorgetduschte Ansprache: Das alte Weib handelt im Auftrag der
Hochzeitsgesellschaft. Hier zeigt sich einer der Fille des « Offenen-
zum-Scheine-Handelns», der im besonderen der Kategorie der Schein-
berechtigungen und Scheinverpflichtungen zuzuordnen ist. Der
Grundzug dieser Fille ist, dass das Recht eine Verpflichtung oder
Berechtigung, die durchaus bestehen konnte, nicht direkt durch ein
schroffes «Nein» ablehnt, sondern ihr eine scheinbare Berechtigung
zugesteht.

Die Bauern wehren sich in einer Scheinhandlung gegen den Eingriff
der Kirche. Das kirchliche Recht hat sich aber bereits soweit durch-
gesetzt, dass es nicht rundweg abgelehnt wird. Man sucht seine Wit-
kung aber dadurch abzuschwichen, dass man eine Einsprache erheben
liasst, die nur eine Verspottung einer wirklichen Einsprache ist, die in
unserem Falle um so krasser wirkt, als ein altes Weib sich als verlassene
Braut des jungen Briutigams aufspielt. Zweck des Vorganges ist es, in
verstellter Weise zum Ausdruck zu bringen, es bestehe kein Ehe-
hindernis. Da die meisten Einsprachen durch Geltendmachung eines
fritheren Eheversprechens erthoben worden sind, wird eine «Ansprache
um die Ehe» als Einkleidung gewihlt. Die Bauern begniigen sich
damit aber nicht, sondern erkliren dem Pfarrer ausserdem noch recht
deutlich, wie die ganze Sache gemeint ist und was sie denken: Wiss?,
die e was geschaffen | vor miinchen und vor phaffen! (5429). Die Sache erle-
digt sich, indem sie sich selbst ad absurdum fithrt; der Anspruch der
Kirche ist unnotig, die Ehe besteht nach eigenem, «uraltem» Gesetz.

Vielleicht liegt auch beim Jus primae noctis eine vergleichbare Rechts-
ansprache vor, die zum Scheine geltend gemacht wird+s.

Dem Rechtsverfahren der Einsprache wird nun im «Ring» freier
Lauf gelassen: Die Ansprache ist erhoben, und man gibt ihr statt. Die
Alte soll den Brautigam erhalten, wenn sie den Beweis erbringt, dass
sie noch eine Ehe fithren kann. Deshalb witd ihr eine Aufgabe gestellt:
Bertschi muss —, und zwar in der Kirche — die Hose ausziehen, und
die kurzsichtige Alte soll sie mit einer Kerze nach Liusen absuchen,
ohne die Bindfiden des Kleidungsstiicks zu versengen. Es gelingt ihr
nicht, und damit ist die Einsprache in aller Férmlichkeit erledigt (V.
s433f.). In seiner Schilderung treibt der Dichter also einen in der
Wirklichkeit der Zeit durchaus moglichen scherzhaften Einspruch
ausmalend auf die Spitze.

47 Kommentar (wie Anm. 1) 194.
48 Hdwb. d. deutschen Rechtsgeschichte II, 498.



150 Bruno Boesch

Dabei betont et bei Vorgingen des biuerlichen Lebens, sie gesche-
hen nach unsrem recht (V. 5471), so wie sich die Bauern an anderer Stelle
auf den alten Gott beziehen (8574). Es macht ihm nichts aus, sich an
anderer Stelle wieder auf glos und schrift zu berufen, besitzt er doch als
Jurist Kenntnisse des romischen Rechts, die Bauern aber leben nach
ungeschriebenem Gewohnheitsrecht:

Dar umb nempt euch kain ungemach!
Nach ewer gwohnheit halt daz gricht
Und acht vil wench der ander gschrift! (8432f.)49

ius antiquum, ius bonum.s°

Nach idlteren Quellen ging das Beilager dem kirchlichen Segen vor-
aus: Im Nibelungen- und Gudrunlied erfolgt nach der Verlobung das
Beilager und erst am anderen Morgen begeben sich die Paare feierlich
in das Miinster.

Auch in Nirnberg scheint, nach dem Wortlaut einer aus dem
13. Jahrhundert stammenden Bestimmung, das Beilager dem Kirch-
gang vorangegangen zu sein: E so/ auch ein ieclich burger oder burgerin,
die die Flochzeit haben wollen, die praut des morgens, als si des ersten nabtes
beigelegen ist, ge kirchen fiiren.st

So allgemein war diese Sitte in Deutschland verbreitet, dass Bischot
Konrad von Salzburg im Jahre 1291 sich damit zufrieden gab, wenn
die Eheschliessung binnen Monatsfrist vor zwei oder drei Zeugen
gemeldet wurde.

Ebenso liegen die Verhiltnisse im Bauernhochzeitsschwank. In bei-
den Fassungen wird hier die Hochzeit fiir denselben Tag festgesetzt,
an dem das Eheverl6bnis stattfand. In der darauffolgenden Nacht wird
die Ehe vollzogen, und erst am folgenden Morgen geht man in die
Kirche. Wittenwiler verlegt die Schilderung der Hochzeitsnacht da-
gegen hinter die Kirchenszene. Nach dem Kirchgang geht es unter
Musikbegleitung heimwirts in Bertschis Haus. Dort erfolgt alter Sitte
gemiss die Beschenkung des Brautpaares durch die Hochzeitsgiste,
die im Ring abweichend vom Quellengedicht mit der Heimsteuer
Mitzlis verbunden ist, die eigentlich in den Verlobungsakt gehort. Im
«Meier Betz» und «Metzen hochzit» sind diese zwei Akte scharf von-
einander getrennt: Die Heimsteuer Mitzlis wird nach der Verlobung
festgesetzt, die Beschenkung des Brautpaares findet erst nach dem
Hochzeitsmahl, mit dem die kirchliche Einsegnung des jungen Paares

49 Mittler (wie Anm. 2) 173.
50 G. Kobler, Das Recht im frithen Mittelalter, K6ln/Wien 1971, 75.
51 Friedberg (wie Anm. _35) 82T,




Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 151

besiegelt wird und vor dem Tanz unter der Dorflinde, dem letzten Akt
der ganzen Feierlichkeit, statt.

Wittenwiler geht hier eigene Wege und verbindet zwei ganz ver-
schiedene Dinge: Heimsteuer und das «Gaben», die Beschenkung.
Hier nimmt offenbar der Erzdhler dem Juristen den Ziigel aus der
Hand. Er schildert nur eine einzige Beschenkung der beiden Braut-
leute, wobei anfangs allerdings der Brautvater das Wort hat. Von einer
Gegengabe Bertschis ist keine Rede: sie erfolgt erst als Morgengabe
(vgl. weiter unten). Vom Brautvater heisst es:

Des kam do Fritz und sprach also:

«Euwer eren bin ich fro.

Ungeliitk daz hause scheuch!

Dar zuo wil ich geben euch

Siben hennen und ein hann

Zu haimsteur: da gedenket an!

Dar zuo gib ich euch gestrak

Ein chotzen und ein strosak
Und auch einen kittel frisch. (V. 5461ff.)

Die Braut wurde im Mittelalter wie noch heute von ihren Eltern und
Verwandten fiir die Ehe ausgestattet, und diese Mitgift war zugleich
eine Erbabfindung. Durch den Ausschluss der Frauen vom Landbesitz
ergibt sich, dass urspriinglich den Briuten nur fahrende Habe mitge-
geben wurde. Natirlich setzte der rechtmissige Verlober (Eltern,
Briider oder die nichsten Verwandten) die Mitgift fests2. Vieh repri-
sentierte den grossten Wert der Mitgift, und noch heute besteht bei
den Bauern, namentlich in Bayern und Osterreich, die Sitte, den hei-
ratenden ToOchtern moglichst viel Vieh mitzugeben. Selbst arme Leute
sparen schon lange, um der Tochter wenigstens eine Kuh mitgeben zu
koénnen.

Die kligliche Heimsteuer Mitzlis verrit, dass Fritz ein Habenichts
oder Filz ist und Bertschi geprellt wirdss. Der Vater steuerte seine
To6chter bei der Heirat aus. Wenn er nicht so reich war, so erhielten sie
nur ein Bett, ein Polster, ein Kissen, zwei Leintiicher, ein Tischtuch,
ein Becken und ein Badhemds+.

Der alte Brauch, von jeder Viehart wenigstens ein Stiick mitzuge-
ben, lebt auch heute noch, wie aus dem Lippischen berichtet wirdss.

52 K. Weinhold, Die deutschen Frauen im Mittelalter, Wien 1882, 326.

53 Wiessner, Kommentar (wie Anm. 1) 195.

s+ Zellweger, Geschichte des Appenzeller Volkes I, 251 L.

55 K. Wehrhahn, Brautstand und Hochzeit im Lippischen, Zs. f. Volkskunde
44, NF 6, 1934, 55. H. Dunker, Werbungs-, Verlobungs- und Hochzeitsbriauche
in Schleswig-Holstein, Neuminstet 1930, 103: Zur Bettleite des 18.Jhs. auf
Helgoland.



152 Bruno Boesch

Das Schwein wird allerdings fiir gewo6hnlich nicht lebend geliefert.
Von einem Bauernhof muss eine Kuh, ein Kalb, ein Hahn, ein Huhn,
eine Ente usw. mitgegeben werden; je nach der Anzahl des vorhande-
nen Viehs in ein oder mehreren Stiicken. Auf einem Brautwagen darf
auch das Saatkorn (Roggen, Weizen, Gerste, Hafer) nicht fehlen; von
jeder Sorte muss etwas mitgenommen werden. Ausser einem ganzen
Brot werden Bohnen, Erbsen, Linsen und andere Friichte mitgegeben.

Im Ring schenkt Engelmar einen Haushund, Ochsenchropf eine
Katze namens Vach, Cholman ein Kitz, Jichel ein Kilbel, Ottel
Kriech eine kranke Ente. Dann kommen Sachgtiter dran (V. 5475 ff.).

Die Reihenfolge der Gabenspender ist planvoll und offenbar dem
Herkommen angemessen: Auf den nichsten Verwandten des Briuti-
gams folgt der Alteste aus der Sippe der Braut, dann der Alteste aus
Bertschis Sippe. Alle diese Geschenke geben ein ziemlich genaues
Bild von der Ausstattung einer mittelalterlichen Bauernwirtschaft, und
sie zeigen aullerdem, wie gering der Wert der fahrenden Habe im all-
gemeinen wohl war, verglichen mit dem des Bodens. Nur das Vieh
bildet mit diesem zusammen das wahre Vermogen, alles andere ist
zwar unentbehrlich, hat aber keinen eigentlichen Vermégenswert. Im
Meier Betz und Metzen hochzit geben die Giste ihre Geschenke sich
gegenseitig zum Arger.

Im heutigen Brauchtum des «Gabens» liessen sich viele Parallelen
nachweisens®.

Im Bauernhochzeitsschwank wird der Einzug des Brautpaares in die
Brautkammer unter dem herkommlichen Geleite der Giste geschil-
dert. Wittenwiler geht rasch dariiber hinweg und direkt vom Nacht-
mahl der Hochzeitsgiste zur Schilderung der Brautnacht tber.

Am Morgen geht die Hochzeitsgesellschaft in Metzen hochzit (V.
292 f1.) unter Jubel und Lirmins Brautgemach und bringt ein Frihstiick
an das Bett der jungen Eheleute und winscht ihnen Gliick. Im Ring
entsprechen dem zwei getrennte Episoden (V. 7050-7067 und 7124 f.).
Nach der ersten Liebesvereinigung wird das Paar mit wiirzigen Ge-
tranken gelabt, worauf die Giste das Brautgemach wieder verlassen.

Des pracht man in do von Venedi

Ein suppen gmachet mit tragedi

Und auch von malvasei da mit:
Daz was ier aller pester sitt. (V. 7058f.)57

Do assend seu und trunkend dar,
Bis daz sei wider chamen gar;

56 Weinhold (wie Anm. 52) 395. Schweiz. Idiotikon 2, 55.
57 Dem entspricht die Nachtsuppe bei Rubi (wie Anm. 6) 93.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers «Ring» 153

Da mit die geste bald hin fiir.
Die praut stuond auf und bschloss die tir. (V. 7062ff.)

Am Morgen begibt sich (wie in Metzen hochzit) die ganze Hoch-
zeitsgesellschaft unter Lirm und Musik erneut in die Kammer und
begliickwiinscht die Neuvermihlten. Beide Brauche haben ein langes
Nachlebenss,

Was im Ring sich schon wihrend der Hochzeitsnacht abspielt, ge-
schieht gewohnlich erst am Morgen, nach den Glickwiinschen an die
Neuvermihlten: es wird ein Trunk gebracht, die Morgensuppe, oft
ein gebratenes Huhn dazu, das briutel huon.

Eine Einladungsformel, die aus dem Jahre 1679 bekannt ist, lautet:
Dass ibr wéllind kommen erstlich in sein des Ehren-Hochzeiters Hauss nnd
Heimen an die ehrlich Morgensuppen und nach demselbigen an den christlichen
Kirchgang.s9

Etwas zu tippig scheint dieses Essen nach einem Zeugnis vom Jahre
1722 ausgefallen zu sein: 74 Pfd. (eingenommen als Busse von der N.); hat
bei ihrer Flochzeit an der Morgensuppen zu viel getrunken, dass dariiber in der
Kirchen Argernuss entstanden.

Sogar gesetzliche Bestimmungen gegen den Brauch wurden erlas-
sen. Sowohl Morgensuppe wie Morgengabe vollziehen sich 6ffentlich.
Fir die von fern her kommenden Giste ist die Morgensuppe ein
Empfangsessen, wobei die Brautleute zum erstenmal ihre eheliche
Gemeinschaft bekundense.

Bei einer Hochzeit im Zircher Oberland, die ich 1936 miterlebte,
wurde vor dem Kirchgang, um 1o Uhrt, eine volle Mahlzeit serviert,
die man als «Morgensuppe» bezeichnete. Sie war kein Ersatz fir das
darauffolgende Hochzeitsessen.

Das Beschreiten des Ehebettes vor Zeugen war altgermanische und
durch das ganze Mittelalter festgehaltene Sitte. Die Ehe war erst vollig
rechtsgtiltig, sobald bezeugt werden konnte, dass eine Decke tiber das
Brautpaar gebreitet worden war. Der Brauch fand sich in allen Stin-
den, am lidngsten in fiirstlichen Geschlechtern. Milderungen traten
spiter dadurch ein, dass sich das Brautpaar vollig angekleidet nieder-
legte und wieder aufstand, nachdem die Decke tiber es gelegt worden
war; darauf entfernten sich die Zeugen. In unserem Jahrhundert war
das offentliche Beilager noch bei den Letten, Esten und Slowenen

58 Weinhold (wie Anm. §2) 399.

59 Schweiz. Idiotikon 7, 1244. Rubi (wie Anm. 6) 44f.

60 F, H. Meyer, Badisches Volksleben im 19. Jh. Strassburg 1900, S. 286fL.
Rubi (wie Anm. 6) 8, 12.



154 Bruno Boesch

tiblich, wo der Pate das junge Paar zudeckte, nachdem es sich entklei-
det und niedergelegt hatte®!.

Der kirchliche Brauch der Einsegnung des Ehebettes (er ist weit
verbreitet) diirfte dieses Brauchtum wohl voraussetzen und ihm eine
Art von nachtriglicher Weihe verlichen haben62.

Im Charivari, in Elzach Schawari genannt, mag ein Rest des Beschrei-
tens der Brautkammer liegen: am Hochzeitsabend, wenn die Braut-
leute ins Bett gehen, wird vor dem Haus eine Katzenmusik veranstal-
tet; der Hochzeiter muss etwas spendieren®s. Fir Bertschi, der durch
eine vorgetiuschte Keuschheit seiner vom Arzt verfithrten Braut
hinters Licht gefiihrt wurde, ist der Morgen schliesslich ein Anlass,
grosssprecherisch und guten Glaubens zu verkiinden:

Mir geviel nie kaine bas.
Wisst, daz sei ein junchfraw was! (7133f.)

Es gibt auch in spiterer Zeit zahlreiche Belege dafiir, dass die Unbe-
rithrtheit der Braut der ganzen Hochzeitsgesellschaft mitgeteilt werden
musste.

Nach des Dichters Meinung, die er V. 3135 in der Ehebelehrung
vorgetragen hat, gilt es fiir die Frau nach kirchlichem Gebot, die
Keuschheit zu bewahren: sie soll sich vor allem hiiten vor schuolern und
vor pfaffen. Mit roter Farblinie gibt er auch das Rezept, wie eine verlo-
rene Jungfriulichkeit vorgetduscht werden kann: er trigt es jedenfalls
als Lehre vor, die fiir das Mddchen ihren zweckbedingten Ernst hat64,

Im Anschluss an Bertschis Eroffnung wird die Morgengabe tber-
reicht.

Mir geviel nie kaini bas,

Wisst, daz sei ein jungfraw was!

Dar umb so gib ich dir vil drat
Ein par schuoch ze morgengab. (V. 7133ff.)

Die Morgengabe ist ein Geschenk des Mannes iz signis amoris fiir
die Ubergabe der vollen Schénheit (in honore pulchritudinis) und der
Jungfriulichkeit (pretium virginitatis). Die Morgengabe trigt ihren
Namen von der Zeit des Gebens, dem Morgen nach der Hochzeits-

61 Kondziella (wie Anm. 6) 124.

62 P. Bas. Binder, Geschichte des feietlichen Ehesegens von der Entstehung
der Ritualien bis zur Gegenwart, Diss. Freiburg i.Br. 1938. P.Browe, S.I,,
Beitrige zur Sozialethik des Mittelalters, Breslau 1932, 120f. Rubi (wie Anm, 6)
6s.

63 Nach miindlichen Mitteilungen. Vgl. Rubi (wie Anm. 6) 34.

64 R. Grieshammer, Sprachgestaltende Krifte im geistlichen Schauspiel des
deutschen Mittelaltets, Jena 1930, 30.



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 155

nacht, und wurde in fahrender Habe oder in Geld, zuweilen in Grund-
stiicken gegeben®s. Die Jungfriulichkeit als Voraussetzung wird vom
Dichter betont.

Im Schweizerischen Idiotikon finden sich historische Belege: Nach
Gesetzen, die fiir Unterwalden bezeugt sind, hatte die Ehefrau vom
ersten Morgen ihrer Ehe an fiir den Fall des Absterbens ihres Mannes
Anspruch auf 100 Kronen. Uber die Morgengabe kann sie frei ver-
tugen. Die morgentgab mag si gen, wem sie willy lust’t es sie, mag s° eim hund
an den swang binden. ... Ist daz ein mann synem ewyb, ist si ein tochter, ein
morgengabe git, das mag der mann wol tuon der ersten nacht, so er von ir ufstat,
und mag si die wysen mit Jweien bidermannen, so soll es guot kraft han, wie vil
Joch der summz 5199,

Bertschis Morgengabe fiir Mitzli sind ein Paar Schuhe. Schuhe
spielen im Hochzeitsbrauchtum eine grosse Rolle. Sie bilden ein
charakteristisches Brautgeschenk, welches die Braut vom Briutigam
erhilt, und sie muss sie am Hochzeitstag tragen®7.

Man kann annehmen, dass durch das Schenken der Schuhe oder des
Hochzeitskleides die geschlechtsfremde Braut in die Sippe des Briuti-
gams aufgenommen wird, wihrend andererseits der Brautigam durch
das Hemd (Geschenk der Braut bzw. ihrer Sippe) adoptiert werden
soll, Bichtold vermutet, dass auch die Geschenke, welche die Braut
denVerwandten des Briutigams und dieser den ihren macht, urspriing-
lich den Zweck hatten, ein kiinstliches Verwandtschaftsverhiltnis zwi-
schen den beiden Familien (Sippen) zu begriinden. Nur auf diese
Weise liessen sich auch andere Hochzeitsbrauche befriedigend erkla-
ren: nach einer bei allen primitiven Volkern verbreiteten Vorstellung
ist das Kleidungsstiick ein Teil der Personlichkeit; legt man das Kleid
eines anderen an, so witd man ein Teil seiner Person®s,

Ich habe eine kurze Auswertung der Hochzeitsgeschenke des
«Ring» nach volkskundlichen und rechtlichen Gesichtspunkten gebo-
ten, wobei die rechtshistorische Vertiefung, die Einordnung in die
Zusammenhinge des deutschen Rechts sowie des Kirchenrechts dem
Rechtshistoriker vorbehalten bleiben muss. Der rechtliche Gehalt
lisst sich nicht immer sauber ablosen aus seiner Einkleidung in dich-
terische Fiktion, die sich in den Stilmerkmalen grotesker Ubertrei-

65 Weinhold (wie Anm. 52) 270. R.N. Cambridge, Das Recht im «Tristan»
Gottfrieds von Strassburg, Phil. Stud. u. Quellen 15, Berlin 1964, 71.

66 Schweiz. Idiotikon 2, 54.

67 Bichtold (wie Anm. 6) 274. P. Sattori, Der Schuh im Aberglauben, Zs.
f. Volkskunde 4, 1894.

68 Bichtold (wie Anm. 6) 251.



156 Bruno Boesch

bung und phantasievoller Ausschmiickung darbietet69. Es war auch
nicht Wittenwilers Absicht, Rechtskultur in realistischer Abschilde-
rung zu bieten, und es wire falsch, alle seine Schilderungen als die
Wirklichkeit um 1400 zu nehmen. Andererseits ist die Welt auch nicht
mehr nur zeichenhaft im Sinne der hochmittelalterlichen Dichtung,
fur welche die dusseren Erscheinungen ihre Sinngebung in ihrer
Durchsicht auf die Realia erfuhren. Fur Wittenwiler hat die Erschei-
nungswelt schon einen hohen Grad von Eigenwert und Realitit, wenn
sie in der fieberhaften biuerlichen Pervertierung aller christlichen
Werte mit ihrer Wirklichkeitsbesessenheit gleichzeitig nur ein Bild
fur die Vanitas vanitatum untermauert. Doch stellt er dem bauerlichen
Narrentum eine handfeste Lebenslehre gegeniiber, an die man sich
halten kann, da sie die Dinge der Welt durchaus mit positiven Werten
versicht. Nur die unerhorte Polaritit dieser beiden Stringe des Werks
von Narrheit und Lehre ist bedngstigend und irrational.

Im Brauchtum bildet sich aber eine Briicke zwischen wirklicher Welt
und der Welt nirrischer Verirrung: im Brauch ldsst sich Narrentum
als Wirklichkeit fassen und umgekehrt scheint uns das Wirkliche des
Brauchs ein unwirklicher, im wahren Sinne des Wortes ver-riickter
Vorgang zu sein. Wittenwiler kann sich ans Brauchtum halten und
es als Bestandteil der nirrischen Welt benutzen, ohne viel daran dndern
zu mussen: im Brauch ist menschliches Verhalten zwar verstellt, ver-
riickt, und wird doch von normalen, durchschnittlichen Menschen
befolgt, ja geradezu formlich eingehalten. Dass Bauern Turniere ab-
halten, scheint zunichst einfach eine Parodie ritterlicher Ubung zu
sein, die an ungemisser Nachahmung auch die Sache selbst verspotten
will. Dem steht entgegen, dass Wittenwiler zusammen mit dem
Turniergeschehen auch eine Turnierlehre vortrigt, die zwar in erster
Linie fiir adlige und biirgerliche Zuhorer von Interesse sein konnte,
aber in ihrer Einkleidung in biuerliches Milieu kein vollig unwirk-
licher, verriickter Einfall ist; es hat tatsichlich Bauernturniere gege-
ben7°, und sie leben im Volksbrauch der Steiermark bis heute nach.
Selbst das Turnier der Haustiere im Ring (V. 1201fl.) braucht nicht
nur Phantasie zu sein: es gibt z. B. im Wallis alljahrlich Kuhkiampfe7:.

Das rechtliche Brauchtum im Ring hilt, den Beteiligten unbewusst,
frithere Rechtsanschauungen verballhornt fest, und Wittenwiler als

60 Vgl. B. Boesch, Zum Stilproblem in Heinrich Wittenwilers Ring, in:
Philologia Deutsch, Festschrift W. Henzen, Bern 1965, 63ff.

70 Hilde Hiigli, Der deutsche Bauer im Mittelalter, Bern 1929, 136fL.

71 Willy Gyr, Die Kuhkdmpfe im Val d’Anniviers, SAVk 43 (1946) 1761



Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers « Ring» 157

gelehrtem Jurist72 liegt offensichtlich daran, den neuen Rechtsanschau-
ungen die alten entgegenzustellen: dies ergibt einmal einen erwinsch-
ten Kontrast, zum andern scheint es auch ein Akt gerechter Darstel-
lung zu sein: audiatur et altera pars. Dass er dies in distanzierter
Objektivitit, aber nicht ohne humotvolles Gewihrenlassen und stilles
Behagen tut, zeigt, wie eng et innerlich seinem Gegenstand doch vet-
bunden ist.

72 Mittler (wie Anm. 2) 1641



	Fragen rechtlicher Volkskunde in Wittenwilers "Ring"

