
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Tell und die nordische Überlieferung : zur Frage nach dem Archetypus
vom Meisterschützen

Autor: Naumann, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


io8

Tell und die nordische Überlieferung

Zur Frage nach dem Archetypus vom Meisterschützen1

Von Plans-Peter Naumann, Zürich

Der Kleriker, Dichter und Historiograph Saxo Grammaticus stellt
in Buch X der Gesta Danorum1 an die Spitze dänischer Geschichte
einen Konflikt besonderen Gepräges :

Toko, ein Dienstmann König Harald Blauzahns, rühmt sich, einen

Apfel auf einem Pfahl aus angemessener Entfernung mit dem ersten
Schuss zu treffen. Der bösgesinnte Flerrscher zwingt ihn statt dessen

unter Todesandrohung zum Apfelschuss nach dem Kopf des Sohnes.

Nachdem Toko den Knaben ermahnt hat, das Zischen des

herannahenden Geschosses mit Geduld zu ertragen, stellt er ihn mit
abgewandtem Gesicht auf, entnimmt dem Köcher drei Pfeile und trifft mit
dem ersten. Vom König zur Rede gestellt, warum er dem Köcher
mehrere Pfeile entnommen, da er sein Glück doch nur einmal hätte
versuchen dürfen, antwortet Toko mit dem Trutzwort: «Um an Dir
das Fehlgehen des ersten Pfeiles mit der Spitze des andern zu rächen,
damit nicht meine Unschuld Strafe, Deine Tyrannei Straflosigkeit
fände3.»

Tokos Geschicklichkeit wird ein zweites Mal auf die Probe gestellt :

er muss auf Skiern einen steilen Felshang zum Meer hinunter abfahren.
Man wähnt ihn bei diesem abenteuerlichen Skilauf, den Saxo an den

Hügel Kullen in Schonen verlegt, zu Tode gestürzt, aber Toko wird
am Wasser von Bootsleuten aufgenommen und entkommt zu Schiff
zu den Gegnern Haralds. Harald - so berichtet Saxo an anderer Stelle

in Buch X der Gesta - musste sich bald in Jutland seinen Feinden zu
einem Kampf stellen, der unentschieden blieb. Wörtlich heisst es

dann: «Im Vertrauen auf einen abzuschliessenden Vertrag begab sich
Harald sorglos in den Wald. Als er sich dort, um ein natürliches
Bedürfnis zu befriedigen, in einem Gebüsch niederliess, wurde er von
Toko, der nach Rache für die erlittene bösartige Behandlung dürstete,

1 Nach einem Vortrag vor der «Gesellschaft für deutsche Sprache und
Literatur» in Zürich.

2 Heute massgebliche Ausgabe: J. Olrik u. H. Raider, Saxonis Gesta Danorum,
2 Teile. Kopenhagen 1931-1957.

3 Gesta Danorum, X, vii, a.a.O. 274F



Tell und die nordische Überlieferung 109

durch einen Pfeilschuss verwundet.» An der empfangenen Wunde
stirbt Harald dann nach kurzer Zeit4.

Diese um das Jahr 1200 verfasste, seit 1340 als Auszug der Gesten
verbreitete und 1514 in Paris erstmals gedruckte Meisterschützenfabel
erinnert so lebhaft an die Umstände der schweizerischen Tellentat, dass

bereits 15 70 der Basler Heinrich Pantaleon im 2. Teil seines «Teutscher
Nation Heldenbuch» auf die Zusammenhänge zwischen der urnerischen

Tradition und dem dänischen Bericht aufmerksam machen
konnte. Doch so oft seither die Möglichkeit einer engeren Abhängigkeit

zur älteren nordischen Quelle betont wurde, so oft stiess der
Gedanke an eine literarische Verbindungsform auf die mehr oder

weniger entschiedene Abwehr durch historische, volkskundliche,
sagengeschichtliche und mythologische Argumente. Erst die eindringlichen

Forschungen Max Wehrlis haben zu dem positiven Resultat

geführt, dass Saxos Nachricht auf verschiedenen möglichen, letztlich
nicht völlig zu klärenden Überlieferungswegen, wohl aber durch
gelehrte, humanistische Vermittlung in die eidgenössische Tradition,
in ein erschliessbares Tellenlied und bis zu wörtlichen Anklängen in
das «Bundeslied» von 1477 eingeflossen ist5.

II.

Wie indessen seit langem bekannt, sind Teil und Toko nicht die

alleinigen Träger der Meisterschützenerzählung im germanischen
Bereich. Nachdem Andreas Fleusler6 vor mehr als siebzig Jahren den

Quellentypus exakt bestimmen konnte und Helmut de Boor7 1947

4 Gesta Danorum, X, viii, a.a.O. 277. Die einzige vollständige deutsche
Übersetzung des Toko-Textes bietet Paul Herrmann, Erläuterungen zu den ersten
neun Büchern des Saxo Grammaticus, Teil I, Leipzig 1901, Anhang 436-439.

3 Max Wehrli, Das Lied von der Entstehung der Eidgenossenschaft, Das
Urner Tellenspiel, Aarau 1952 (Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen
Eidgenossenschaft, Abt. III, Bd. 2, 1). M. Wehrli, War ich witzig, hiess ich nicht
der Teil, in: Hortulus Amicorum, Fritz Ernst zum 60. Geburtstag, Zürich 1949,
190F M. Wehrli, Der Schweizer Elumanismus und die Anfänge der Eidgenossenschaft,

Schweizer Monatshefte 47 (1967/68) 127-146. Vom gleichen Verf. der
instruktive Forschungsbericht : Teil, Bemerkungen zum Stand der Tellforschung,
Neue Zürcher Zeitung 21. Oktober 1962, Nr. 4060. - Zur Tellproblematik neuerdings:

J. R. von Salis, Ursprung, Gestalt und Wirkung des schweizerischen
Mythos von Teil, in: Teil, Werden und Wandern eines Mythos, Bern/Stuttgart
1973, 9-29. In diesem Sammelband auch die letzte Tellbibliographie.

6 Andreas Heusler, Der Meisterschütze, in: Festschrift Theodor Plüss, Basel

1902, 1-28. Hier zitiert nach dem Neuabdruck: A. Eleusler, Kleine Schriften,
Bd. 2, hrg. von St. Sonderegger, Berlin 1969, 582-597.

7 Helmut de Boor, Die nordischen, englischen und deutschen Darstellungen
des Apfelschussmotivs, Aatau 1947 (Quellenwerk zur Entstehung der Schweize-



no Hans-Peter Naumann

das Material erstmals in grösster Breite nutzbar gemacht hat, dürften
sich folgende Überlieferungskreise ausgliedern lassen :

Zwei jeweils als selbständig zu bezeichnende Vertreter erscheinen
in deutschen Zeugnissen. Es handelt sich um die Geschichte vom
Freischützen Punker von Rohrbach, aufgezeichnet im «Malleus male-

ficarum», dem «Hexenhammer» von 1487 sowie um die holsteinische

Bildsage vom Bauernführer Henning Wulff, die vermutlich dem

lO.Jahrhundert entwachsen ist.
Aus England stammt der Pfeilheld William of Cloudesly in einer

1536 gedruckten Wilderer-Ballade vom Robin-Hood-Typ.
Zu einer engeren schweizerisch-nordischen Gruppe, auf die es hier

vor allem ankommen soll, stellen sich neben Saxos Toko-Bericht zum
einen die isländischen Novellen (baettir) von Hemingr und Eindriöi,
zum anderen die Apfelschusseinlage des Egill im Wielandroman der

Inörekssaga.
Der Hemings pâttr Âslâkssonar8, enthalten in der gegen 1380-94

entstandenen grossen chronistischen Kompilation der isländischen

Flateyarbók, bildet eine zweiteilige Episode in der Königssaga von
Haraldr haröraöi. Hemingr, ein junger norwegischer Grossbauern-
sohn, sucht sich dem Gefolgschaftsdienst zu entziehen, wird jedoch
vom König erreicht und, nachdem er mehrere Geschicklichkeitsproben

abgelegt hat, zu Meisterschuss und lebensbedrohendem Skilauf

gezwungen. An die Stelle des Apfels tritt - vielleicht unter Einfluss
romantischer Rittersagas - eine Nuss9; anstatt des Sohnes wird der
Bruder des Schützen zum Ziel erwählt. Das Motiv der drei Pfeile
fehlt, doch fordert Hemingr den König vielsagend auf, sich selbst

neben dem Ziel aufzustellen. Die Abrechnung mit dem mächtigen und

bösartigen Gegenspieler ist im zweiten Teil des pâttr nach England
und in die Schlacht bei Stamfordbridge verlegt, in der Haraldr dank
der Mithilfe Flemings durch einen Pfeilschuss fällt.

Um Hemingr hat sich daneben eine jüngere, variationsreiche
norwegische und färöische Balladenüberlieferung gebildet, die Trutzwort

rischen Eidgenossenschaft, Abt. III, Bd. 1, Anhang 1-53). Zugänglich auch in:
EI. de Boor, Kleine Schriften, Bd. 2, hrg. von R. Wisniewski u. EI. Kolb, Berlin
1966, 117-174.

8 Ausgabe: Hemings bâttr Âslâkssonar, hrg. von G. Fellows Jensen, Kopenhagen

1962 (Editiones Arnamagnxanœ, Ser. B., vol. 3). Vollständige Übersetzung
von Felix Niedner, Norwegische Königsgeschichten, Bd. 1 (Thule 17),
Neuausgabe Düsseldorf/Köln 1965.

9 Auf die Bedeutung des Nusswäldchens in den Rittersagas verweist Jan de

Vries, Altnotdische Literaturgeschichte (Grundriss der germ. Philologie Bd. 16),
Bd. II, 2. völlig neubearbeitete Aufl., Berlin 1967, 298.



Tell und die nordische Überlieferung ni
und zweiten Rachepfeil kennt und mithin aus teilweise älterer Quelle
als der pâttr schöpft.

Die Novelle von Eindriöi mit dem Beinamen «Breitferse» gehört
als Eindriöa bâttr ilbreiös10 ebenfalls einer Königssaga, und zwar der

sogenannten Grossen Olâfssaga Tryggvasonar an. In dieser legendenhaften

und nachweisüch der Heming-Geschichte abgeschauten
Bekehrungsanekdote eines isländischen Geistlichen wird der Meisterschütze

von Olâfr Tryggvason zum Wettstreit gefordert, wird der

Konflikt zwischen einem heidnischen Odalbauern und dem gewalttätigen

norwegischen Missionskönig ausgetragen. Nach
vorangegangenem Schwimmwettkampf und Scheibenschiessen lässt Olâfr
einen Brettspielstein auf den Kopf von Eindriöis Schwestersohn legen.
Eindriöi droht mit Rache, falls der Knabe zu Schaden käme. Doch
der König segnet die Pfeilspitze, was den in seiner Ehre getroffenen
Fleiden zornig erröten lässt, und schiesst selbst auf wunderbare Weise
zwischen Stein und Haar des Kindes hindurch. Eindriöi verzichtet
auf die Wiederholung des Schusses, lässt sich taufen und tritt in die

Gefolgschaft Olafs ein.
Der Charakter des Eindriöa bättr als epigonische Umbildung der

Heming-Novelle unterliegt keinem Zweifel. Schon im vorigen
Jahrhundert hat aber auch der Schwede Klockhoff11 den seither
unbestrittenen Nachweis erbracht, dass weder Saxos Darstellung noch der

Hemings bâttr die ursprüngliche Form der Sage bewahrt haben

können. Beide Zeugnisse sind unabhängig voneinander auf einen
norwegischen Prototypen des 12. Jahrhunderts zurückzuführen, der mit
der Motivkette Apfelschuss, Trutzrede, Skilauf und endgültiger
Abrechnung zwischen den Antagonisten die volle nordische Meister-
schussage gekannt haben dürfte.

III.

Obwohl die Leitmotive Apfelschuss und Skilauf zumindest
teilweise an das beliebte, aber gleichwohl sekundäre, isländische Erzählschema

sportlicher Wettkämpfe geknüpft sind, können sie doch

keineswegs nur als blosse Geschicklichkeitsproben gelten. Vielmehr
sind sie als variable Elemente in einen mehrgliedrigen dramatischen

10 Enthalten in: Flateyarbók, hrg. von S. Nordal, Bd. 1, Akranes 1944/45,
507-516. Auszugsweise Übersetzung bei de Boor, Quellenwerk (wie Anm. 7)

41-43.
11 Oskar Klockhoff, De nordiska framställningarna af Tellsagan,in: Arkiv for

nordisk filologi 12 (1896) 171-200. Oskar Klockhoff, Konung Harald och
Fleming, in: Uppsalastudier. Festschrift Sophus Bugge. Uppsala 1892, 114-139.



112 Hans-Peter Naumann

Handlungsablauf gebettet, der den Konflikt zwischen einem tyrannischen

Herrscher und einem bedrohten Gefolgsmann, beziehungsweise

dem bedrängten Angehörigen der adelsnahen Grossbauern-
schicht zum Inhalt hat. Eine überlegene kriegerische Macht zwingt
den mit besonderen Fähigkeiten ausgestatteten Exponenten einer
bestimmten sozialen Gruppe durch exzeptionelle Aufgaben zur Wahrung

seiner Integrität. Nicht der Apfelschuss, das Verhältnis zwischen
Vater und Sohn also, sondern eine besonders geartete Beziehung
zwischen Souverän und Bogenheld - so sehen es unter allerdings
verschiedenen Gesichtspunkten auch Heusler und de Boor - dürfte das

primum movens der Sage sein. Für diese Grundstruktur suchen die
bisher berührten nordischen Quellen ebenso wie der «Hexenhammer»

für den Punker von Rohrbach, wie die holsteinische Bildsage
für Henning Wulff und die schweizerische Befreiungstradition für
Wilhelm Teil einen fest umrissenen historischen Bezugsrahmen.

Auf König Haraldr Siguröarson haröraöi, Flarald den Harten, der
ab 1047 in Norwegen regierte und 1066 beim letzten norwegischen
Eroberungsversuch Englands in der Schlacht bei Stamfordbridge fiel,
ist das Geschehen um Flemingr bezogen. In die Herrschaft von Olâfr
Tryggvason zwischen 995 und dem Jahre 1000 wird die Eindriöi-
Novelle verlegt. Nur allzu deutlich spiegelt dieser pâttr die drastischen

Bekehrungsmethoden Olafs. Bezeichnenderweise führt auch derKönig
und nicht Eindriöi den Meisterschuss aus. Einer Rache am Fürsten
boten hier weder die historischen Tatbestände noch die legendenhafte
Konzeption Raum.

In Saxos Darstellung haben wir mit zwei geschichtlichen Grössen

zu rechnen: einmal mit der Gestalt des Dänenkönigs Flarald Gormsson
oder «Blauzahn», der 985 seinem Sohn Sven Gabelbart unterliegt,
zum andern mit dem Oberhaupt der militärischen Genossenschaft der

Jómsvikinger von Wollin, Palna-Tóki. Töki ist aus isländischen
Geschichtsquellen gut bezeugt, seine Stellung Harald gegenüber aber

gänzlich unklar.
Trotz der doppelt belegten Flistorizität der Gegenspieler kann mit

guten Gründen angenommen werden, dass Saxo seine Meisterschusssage

in wesentlichen Zügen aus Norwegen - vielleicht durch isländische

Vermittlung - bezogen und unbefangen auf die halbdunklen
frühgeschichtlichen Verhältnisse Dänemarks übertragen hat12. Da
jedoch Buch X der Gesta den Drehpunkt zwischen Vorzeitdarstellung

12 Vgl. O. Klockhoff, Arkiv for nordisk filologi 12 (1896) 177fr. und besonders

de Boor, Quellenwerk (wie Anm. 7) 6. Heusler (wie Anm. 6) 585 f. betont
hingegen nachdtücklich die Abhängigkeit Saxos von einer isländischen Quelle.



Tell und die nordische Überlieferung

'k.
- *

*

«W

m\i>?, -^* SsâMigît EM>,^1t«s a?« «Ri»tf varfO. Atr'IV r.i\ÎËSci t>.
U\

Ls*35 i/»^

Abb. i: Das Kästchen von Auzon. Linke \'orderseite: Die Wielandszcne.
Aufnahme: British Museum, London.

fr-fr«11f:m &=_£=»£=-.£=mK
MQm m ite¦& \kjé'-f-. KS tu7 fê>«fe

sa *V

\N

BS:

SH

Abb. 2: Das Kästchen von Auzon. Egilplatte (Kampfszene). Aufnahme: British
Museum, London.



I lans-Pctcr Naumann

Vtn

TV I j,-

li^S >x¦y^> s
**..

J»

ES
sts

\m

m
8Sì •.'_ *

EH*^4 «ff?v nSNV 1 I
S

v
-

aÌ4Ìi> *¦¦ sixi *\ 4•: .-
s.--

• \ 'V

*
Abb. 3 : Stein von Böksta (Balingsta sn, Uppland, Schweden). Aufnahme:
I. Andersson, ATA, Stockholm.



Tell und die nordische Überlieferung 113

und geschichtlichem Anbruch bezeichnet und folglich hier Historisches

mit Sagenhaftem und Mythischem oft schwer entwirrbar
zusammentrifft, muss gleichwohl die Möglichkeit offenbleiben, dass die
dänische Version auch Indizien für eine ältere germanische
Meisterschützentradition bewahrt.

Das offenbar tiefreichende Vorstellungsmuster vom Bogenkrieger-
konflikt mit einer übergeordneten Macht verwertet Saxo auch an
anderer Stelle. In der in Buch VI der Gesta erhaltenen, sonst verlorenen
Friöleifs saga tritt der Vasall Ano Sagittarius gegen König Fridlevus
zur Rache an und vollbringt drei Meisterschüsse. Saxo plagiiert hier
die zweisträngige Geschichte von An bogsveigir, dem Helden einer

fornaldarsaga13, der als trotziger Schütze dem böswilligen Ingjaldr,
Kleinkönig von Naumudalr in Norwegen, widersteht. Die Motivkette
der klassischen Apfelschusstradition bleibt in dieser zudem völlig
ungeschichtlichen Wikingersaga unerfüllt. Drei Kunstschüsse gelten
zwar dem männlichen Verwandten, stehen aber in ganz fremdem
Zusammenhang, und der Fürst fällt am Ende durch die Hand des Sohnes

von An. Obgleich die Typik des Konflikts an einen norwegischen
Schauplatz gebunden ist, dürfte eine Stellungnahme zur Heming-
Urform auszuschliessen sein.

Die offensichtliche Historisierungstendenz all jener Texte, die mit
einer älteren Heming-Redaktion verbunden werden können, hat de

Boor bewogen, auch die Ausbildung des Apfelschussmotivs in das

10. und 11. Jahrhundert zu verlegen, in die Regierungszeit der

Norwegerkönige Olafs Tryggvason, Olafs des Heiligen und Haralds des

Harten14. In den Jahrzehnten um das Jahr 1000 geht neben oft
gewaltsamer Christianisierung die Entstehung des lehnsherrlich
orientierten Zentralkönigtums kontinentalen Gepräges einher, welches

notwendigerweise in alte politische Strukturen und Rechtsverhältnisse

eingreifen musste. Als literarisch fassbares Produkt gesellschaftlicher
Auseinandersetzung, als symbolhafte Konzentration des Kampfes
zwischen altgermanischer Bauernfreiheit und aufstrebendem
landesherrlichem Feudalismus soll die Apfelschussgeschichte in dieser
Umbruchszeit Gestalt gewonnen haben. Dem Faktum, dass im Gegensatz
zur historischen Realität der Schütze und nicht der Tyrann triumphiert,
begegnet de Boor mit dem Argument, dass die unterlegene
grossbäuerliche Partei ihre eigene perspektivische Geschichtstradition be-

13 Ans saga bogsveigis, hrg. von G. Jónsson, Fornaldarsögur Nordurlanda,
Bd. 2, 2. Aufl. Akureyri 1954, 365-403. Vgl. dazu Paul Herrmann, Die Heldensagen

des Saxo Grammaticus. Erläuterungen Teil II. Leipzig 1922, 407F
14 Vgl. Quellenwerk (wie Anm. 7) 24fr.



114 Hans-Peter Naumann

sessen habe, vergleichbar derjenigen der grossen isländischen Familiensagas.

So verlockend der Ansatz de Boors auf den ersten Blick erscheinen

mag: man gewinnt eine historisch erklärbare, der Teilentat -
allerdings vom Gegenpol her - entsprechende und überdies zeitlich fixierbare

literarische Frühform, so darf doch anderseits nicht übersehen

werden, dass damit der Gesamtzusammenhang germanischer
Meisterschützentradition aufgelöst ist. Es hiesse auch, den engen norwegischen

Verhältnissen übergrosse Bedeutung beizumessen, wenn man
von Ereignissen um einen Harald oder Olaf jene sagenbildende Kraft
ausgehen lassen wollte, die zu exemplarischer Nachwirkung im
deutschen und englischen Sprachgebiet geführt hat. Auch wurde fast

gleichzeitig mit de Boor ein Erklärungsversuch vorgetragen, der
ebenfalls eine postulierte norwegische Lokalsaga von Fleming zum
Ausgangspunkt nahm, jedoch ganz andere Zusammenhänge
vermutete.

Von Hemingr wird eingangs im pâttr berichtet, dass er von seinem
Vater Äsläkr in ein Inselversteck verbracht wurde, und zwar unter
dem Vorwand, er sei wahnsinnig. Da auch der Name Teil möglicherweise

mit «Tölpel, Tor» oder «der Tolle» gleichgesetzt werden kannIS
und auch die Formen Toko/Töki eine Übersetzung «der Törichte,
Närrische» zulassen16, glaubte der Norweger Nils Lid17 aus

Benennungsentsprechungen eine Verbindung herleiten zu können. Er stellte
ausserdem den Namen Hemingr zum altnordischen Stubstantiv hamr

im Sinne von «Gestalt» und einer damit zusammenhängenden Wortsippe,

aus der zu schliessen wäre, dass die Namensform die Fähigkeit
zu ekstatischem Gestaltwechsel anzeigt. Folgt man diesem - sprachlich

allerdings anfechtbaren - Erklärungsversuch, dann wäre der

Ursprung des Meisterschützen im Umkreis magischer Jagd- und Kriegsriten

und letztlich im sakralen Bereich zu suchen13.

15 Vgl. jedoch die begründet zurückhaltende Stellungnahme des Schweizerdeutschen

Wörterbuchs (Schweizerisches Idiotikon), Bd. 12, Frauenfeld 1961,
Sp. 1398-1402.

16 Nach anderer Auffassung läge eine Kurzform zum altnordischen Männernamen

torkell vor; vgl. Jan de Vries, Altnord, etymologisches Wörterbuch,
Leiden 1962, 594.

17 Nils Lid, Heming-tradisjonen, in: Det norske Videnskapsakademi i Oslo.
Arbok 1946, 22. - Nils Lid, Skiene i veide- og vikingtid, in: Pä Ski 1964, loff.

18 Auch Kurt Schier, Hemings bâttr Aslâkssonar, in: Kindlers Literatur
Lexikon. Bd. V, 1970, 4358 scheint diese Möglichkeit andeuten zu wollen. - Im
übrigen bezieht Lid als interessante Parallele den Amlethus/Hamlet-Bericht bei
Saxo, Gesta III, in seine Argumentation ein: sowohl der Name wie die Wahnsinn
vorspiegelnde Vorstellungskunst von Amlethus würden nach Lid auf die gleiche
Vorstellung von ekstatischem Gestaltwandel verweisen.



Tell und die nordische Überlieferung 115

IV.

Ein gewichtiges nordisches Apfelschusszeugnis und eine zentrale

Meisterschützengestalt blieben bis hierher ausgespart: die Nachricht
der Mörekssaga und der skilaufende Bogenheld Egill. Während bei
Saxo und in den isländischen bsettir die Motivik an ganz verschiedene

Namensträger gebunden erscheint, deren Alter auch bei Berufung auf
sakrale Schichten nicht unter eine gewisse Grenze geführt werden
kann, vereinigt die Figur Egils aus gesonderten Beleggruppen mehrere

Motivzüge, deren hohe Altertümlichkeit quellenmässig bekundete

Realität ist.
In der mythisch-heroischen Volundarkviöa19, die zu den ältesten

Eddaliedern zählt, tritt Egill als Bruder des Meisterschmiedes Wieland
auf und spielt in der einleitenden Schwanenmädchenfabel als

Skiläufer, Jäger und Gatte der Qlrün eine Rolle.
Zumindest an zwei norwegischen und isländischen Skaldenstellen

wird auf Egill als Bogenschütze Bezug genommen : so spricht Eyvindr
skâldaspillir nach Ausweis der Heimskringla Snorris um das Jahr 976
eine Einzelstrophe auf die Pfeile Egils, und etwa 990 nimmt der
Dichter Hallfreör in einem Preislied auf Jarl Hâkon ebenfalls die
Waffe Egils zum Vorwurf einer Kenning20. Andere Belege, wie eine

Kenning Kormâks, die auf Egils Skikunst anspielen könnte, oder ein
Vers der späten Ragnars saga loöbrokar, müssen, weil möglicherweise
verderbt, unsicher bleiben21. Da die skaldischen Metaphern, um
verstanden zu werden, nur allgemein bekannte Vorstellungen verwerten
konnten, kommt ihnen sehr zuverlässige Belegkraft zu.

Als artistischen Bogenschützen, der «von den Menschen Ölrunar
Egill genannt wird», ziüert ihn sodann die um 1250/60 vermutlich
in der norwegischen Stadt Bergen zusammengestellte Körekssaga22.
In diese weitausholende Geschichte Dietrichs von Bern ist auch ein
Wielandroman eingearbeitet, der Egill in doppelter Funktion zeigt:

19 Ausgabe: Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten
Denkmälern, hrg. von G. Neckel. i.Text, 3. Aufl. von Hans Kuhn, Heidelberg 1962.

20 Die beiden Belege (vgl. Finnur Jónsson, Den norsk-islandske Skjaldedigt-
ning, I B, Kopenhagen 1912-14, 65, Str. 14, 148, Str. 8) wurden neuerdings
wieder einer kritischen Überprüfung unterzogen von Alois Wolf, Franks Casket
in literarhistorischer Sicht, Frühmittelalterliche Studien 3 (1969) 229.

21 Vgl. SveinbjörnEgilsson, Lexicon poeticum antiqua^ septentrionalis, 2. Aufl.
von J. Jónsson. Kopenhagen 1913-16, 98.

22 Köriks saga af Bern, hrg. von Elenrik Bertelsen. 2 Bde. Kopenhagen 1905-
1911. Übersetzung von Fine Erichsen (Thule 22), Neuausgabe Düsseldorf/Köln
1967. - Zitat, Bertelsen I, 124: «Oc benna kalla menn olrvnar egil.» Die Anspielung

bezieht sich aufdie Vorundarkviöa und Egils Liebesverhältnis zur Schwanen-
jungfrau Qlrün.



ii6 Hans-Peter Naumann

als Helfer bei der Rachehandlung des Schmiedes, indem er Vogelfedern

für das Fluggewand beschafft und dem davonfliegenden Wieland

durch einen Scheinschuss zu Rettung verhilft, und als Träger der

Apfelschussage. Von dieser Apfelschussepisode, die zumeist als

unorganisches Einschiebsel in Wielands Rachefabel betrachtet wird, ist
eine norwegische und eine teilweise abweichende isländische
Handschriftenfassung überliefert. Beide zusammen ergeben folgende
Version23 : Egill tritt auf Wielands Rat in die Gefolgschaft König Nidungs
ein. Dieser will die Berühmtheit des Schützen auf die Probe stellen.
Er lässt daher Egils dreijährigen Sohn nehmen und dem Kind einen

Apfel auf den Kopf legen. Egill wird vor die Wahl gestellt, den Schuss

zu wagen oder das Leben zu verlieren. Es folgt das Motiv der drei
Pfeile und die Trutzreplik: «Wenn ich den Knaben mit dem ersten
Pfeil getroffen hätte, so hätte ich Euch die beiden andern zugedacht.»
Skifahrt und weitere Aufgaben fehlen, auch die persönliche Rache am
Fürsten bleibt ausgeklammert. Bemerkenswert ist jedoch im
Episodenkern die Koinzidenz mit der um fünfzig Jahre älteren Saxo-

Darstellung.
Die Frage nach der Einordnung dieses Apfelschusses ist ein seit

langem umstrittenes Problem und lässt zwei prinzipielle Möglichkeiten

zu :

i. Der Kompilator der £>iörekssaga kannte die vermutete Fleming-
Urform und übertrug den Apfelschuss aus Stoffhunger auf den Bogen-
helden und Skiläufer Egill. Auf diese Position, die schon Klockhoff
festgelegt hatte, zieht sich aus oben angeführten Gründen de Boor
zurück24.

2. Der Darsteller wusste, dass Egill als alleiniger und ursprünglicher
Träger der Apfelschusstradition seit altersher mit dem Wielandstoff
verbunden war. Obwohl der Schuss nicht fugenlos in das Konzept
des Romans passte, wollte er die dramatische Episode seinem Publikum

nicht vorenthalten. Diese Ansicht hatte Andreas Heusler25 mit
Nachdruck vertreten.

Der Katalog der Egill-Taten erfährt nun eine bemerkenswerte
Erweiterung, wenn man ein ausserliterarisches Zeugnis einbezieht: das

23 Die Zeugnisse finden sich im Urtext und dt. Übersetzung zugänglich bei
de Boor, Quellenwerk (wie Anm. 7) 44 f.

24 Vgl. O. Klockhoff, Arkiv för nordisk filologi 12 (1896) 199; de Boor,
a.a.O. 16.

25 (Wie Anm. 6) 587F ; - Jan de Vries, Betrachtungen zum Wielandabschnitt
in der tiörekssaga, Arkiv för nordisk filologi 65 (1950) 71 ff. zählt zwar den
Meisterschützen Egill zum alten Bestand der Wielandsage, möchte aber andrerseits

gerade das Apfelschussmotiv als Fremdelement ausscheiden.



Tell und die nordische Überlieferung 117

auch unter dem Namen «Franks Casket» bekannte Bilder- und
Runenkästchen von Auzon. Diese Walbein-Schnitzerei, die nach heutiger
Datierung gegen Ende des 7. Jahrhunderts in Northumbrien entstanden

sein dürfte und zu deren Gesamtdeutung in jüngster Zeit von
englischer und deutscher Forschung Beträchtliches geleistet wurde26,

zeigt auf Deckelplatte und Vorderseite zwei Bildszenen germanischer
Heldensage: einmal einen Ausschnitt aus der Egill-Tradition, zum
andern eine zentrale Motivreihe des Wielandstoffes.

Die dreiteilige Wielandszene in der linken Vorderhälfte des

Kästchens (Abb. 1) hält nach allgemeiner Anschauung den verkrüppelten
Schmied fest, der aus dem Schädel der enthaupteten Prinzenleiche
unter dem Amboss einen Becher fertigt. Hinzu tritt die Königstochter
Bödwild mit einer weiteren Frauengestalt, in welcher die ältere
Forschung Bödwilds Magd sah. Karl Flauck jedoch, der das Runenkästchen

in gänzlich neue Zusammenhänge stellt, erkennt in ihr Völunds
walkürenhafte Geliebte Flervor aus der Volundarkviöa, die in einer
Tragflasche den Rauschtrank zur Verführung der Königstochter
bereithält27. Eine kleinere Figur im rechten Bildteil ist mit dem Fang
von Vögeln beschäftigt. Ihre Identität mit Wielands Bruder Egill
scheint die ]>iörekssaga herzustellen.

Den Deckel des Kästchens (Abb. 2) beherrscht auf der rechten
Seite ein Bogenkrieger, der eine hausähnliche Architektur gegen
angreifende Feinde mit einem Pfeilhagel verteidigt. Fünf angelsächsische

Runen oberhalb der Schulter weisen den Bogenhelden als iEgili,
d. h. Egil, aus. Andere Träger des Namens Egill sind der germanischen
Heldensage unbekannt. Es muss sich um den Bruder Wielands
handeln. Folglich darf die im Hause befindliche Frauengestalt als Qlrün,
die Geliebte Egils aus dem Völundlied, gedeutet werden.

Die Körekssaga erzählt ausser dem Vogelfang von Egill zwei

Dinge : den Apfelschuss und den Schuss auf den Bruder. Dem Deckelbild

hat man auch diese Vorgänge entnehmen wollen. So könnte der

schwebende, bärtige Mann am oberen Rand, der sich mit einem
Schild deckt, den entfliegenden Wieland vorstellen, auf den Egill auf
Befehl des Königs anlegt. Phantasievoller ist eine Deutung des Apfel-

26 Vgl. Karl Hauck, Auzon, das Bilder- und Runenkästchen, in: Reallexikon
der Germanischen Altertumskunde, 2. völlig neu bearbeitete und erweiterte Aufl.,
Berlin/New York 1973, Bd. I, 514-522 und die hier angeführte umfangreiche
Literatur. Karl Hauck, Vorbericht über das Kästchen von Auzon, in : Frühmittelalterliche

Studien 2 (1968) 415-418. Eingehend behandelt die literarischen
Zusammenhänge Alois Wolf (wie Anm. 20) 227-243.

27 A.a.O. (Reallexikon) 516F



118 Hans-Peter Naumann

Schusses, die 1910 der Norweger Sophus Bugge28 wagte: Unter dem
verlorenen Deckelknopf beugt sich eine Figur, deren Haartracht von
der aller übrigen dargestellten Personen signifikant abweicht. Über
ihr weist ein Pfeil frei mit der Spitze nach oben auf drei runde Gegenstände.

Naive Kunst, so meint nun Bugge, habe folgendes abbilden
dürfen : den Sohn Egils, der mit einer Handgebärde nach dem noch
vor Angst gesträubten Flaar zu erkennen gibt, dass ihn der Pfeil nicht
verletzt habe; den Apfel in spielerisch-ornamentaler Vielfalt und
schliesslich den zweiten gefiederten Rachepfeil neben dem Schützen.

Allen Vermutungen um Egill als ältesten Träger des Apfelschusses
wäre der Boden weitgehend entzogen, wenn nicht die Forschung auf
den gewichtigen Tatbestand verweisen könnte, dass die englische
Ballade von William of Cloudesly in spätmittelalterlicher Umgebung
von ihrem Helden zweierlei berichtet: nämlich die bekannte
Meisterschussfabel und ausserdem eine Hausverteidigung. Während die
Apfelschussszene wohl mehr als nur zufällige Gemeinsamkeiten sowohl mit
der ]>iörekssaga als auch mit Saxo und Teil aufweist, stimmt die Plaus-

verteidigung der Ballade in bemerkenswerten Details mit dem Kampfbild

des Runenkästchens überein: William und sein Weib Alice werden

von Angreifern belagert, der Schütze wehrt sich erbittert bis auf
den letzten Pfeil.

Da das Motiv der Flausverteidigung von einem wikingerzeitlichen
Bildstein der Insel Gotland kopiert wird29 und auch die isländische

Njâlssaga ihren überragenden Flelden Gunnarr in eine vergleichbare
Situation stellt, wäre das Vorliegen alter heroischer Typik hier nicht
auszuschliessen. Ob der Auftritt des Kästchens indessen eine
eigenständige Episode aus dem Fleldenleben Egils heraushebt30, lässt sich
der bruckstückhaften Sagenüberlieferung nicht entnehmen. Der Wie-
landroman der Mörekssaga jedenfalls weiss ein halbes Jahrtausend
später nichts mehr davon.

Wie man das Gewicht der einzelnen Zeugnisse auch immer
veranschlagen mag: im Geflecht vielfältiger, Jahrhunderte überbrückender
Bezüge erscheint Egill als grosser Schütze. Seine Funktionen - ob
Apfelschuss oder Hausverteidigung - mussten das Signal für die

28 Det oldnorske Kvad om Vchind og dets Forhold til engelske Sagn, Arkiv
för nordisk filologi 26 (1910) 33-77, bes. 71 f.

29 Stein von Klinte Hunninge I. Gute Abbildung bei Eric Graf Oxenstierna,
Die Nordgermanen. Stuttgart 1957, Tafel 85. - Bemerkenswerterweise stellt
dieses Bildzeugnis direkt neben die Hausverteidigung mit Bogenwaffe ebenfalls
eine Wielandszene.

30 So vermutet Alois Wolf (wie Anm. 20) 239F



Tell und die nordische Überlieferung 119

Skaldenkenningar geliefert haben. Lässt sich, so lautet die zentrale

Frage, für die zweifelsohne sehr archaische Figur Egils eine tragfähige
Basis der konstitutiven Konfliktsituation sichern

Die stark zerstörte Volundarkviöa, die wie auch andere germanische
Fleldenlieder eine breitere Stoffkenntnis vorauszusetzen scheint,
entfernt Egill aus der Handlung, bevor das Geschehen um König Niöuör
in seiner Grausamkeit beginnt. Die Eiörekssaga hingegen lässt hinter
romanhafter Tünche schärfste Opposition zwischen Fürsten und
Schützen erkennen. Zweimal wird der Gefolgsmann Egill unter
Todesandrohung von König Niöung zu Meisterleistungen gezwungen

: zum Apfelschuss und zum Schuss auf den entfliegenden Bruder.
Aber diese Wortüberlieferung findet sich nicht oder jedenfalls nur
teilweise auf der Bildszenerie des Kästchens repräsentiert. Wer unter
den Angreifern ist der grosse Gegner bei der Hausverteidigung Erst
die jüngsten ikonographischen Beobachtungen Haucks31 haben hierüber

Aufschluss geben und den Plelmträger in der Mitte der Belagerer
aufgrund charakteristischer Herrscherinsignien endgültig als *Nibab-
Niöuör identifizieren können. Damit fällt neues Licht auf die

Umgebung des helmtragenden Krieger-Herrschers. In der zurückgebeugten
kleineren Gestalt, die einen Schwertstoss gegen den Nacken der

Grossfigur richtet, entdeckt Hauck den Töter von Niöuör wieder.
«Widia, Nidhads Gesippen, Wielands Sohn»32 nennt ihn die Waldere-

Dichtung. Es ist der Bastard der Bödwild, der die Rache des Schmiedes

vollendet. In dieser Untergangsprophetie ist Egill von unmittelbarer

Rache am Fürsten ausgeschlossen. Das Grundgerüst der
Schützenfabel trägt andere Schwerpunkte als später bei Saxo und Teil.
Nicht auf den endgültigen Racheakt, das Motiv der «Hohlen Gasse»

also, weitet sich das Spannungsmoment aus, sondern es ist psychologisch

ursprünglicher und wirkungsvoller auf den Augenblick
konzentriert, in welchem der Held durch artifizielle Leistung über eine

grosse Macht triumphiert. Den heroischen Rahmen des Konflikts
hatte Andreas Heusler abgesteckt. In der Verherrlichung der Kriegerehre,

im besonders gearteten Pflichtenverhältnis des Gefolgsmannes
zum Gefolgsherrn erkannte er einen liedfähigen .Handlungskern33.

Man wird Heusler in der Annahme recht geben müssen, dass in der
Fabel Elemente enthalten sind, die sich im Bereich des Gefolgschaftswesens

heroisch verdichten konnten. Aber diese untragische «punk-

31 (Wie Anm. 26) Reallexikon, 515 F
32 Zitat nach Hauck, Reallexikon (wie Anm. 26) 516.
33 (Wie Anm. 6) 596F



I20 Hans-Peter Naumann

tuelle» Fleroik34 erfasst die objektive Konstellation des Bogenkrieger-
konflikts nur unzureichend. Der im Konflikt implizierte
Symbolcharakter der Waffe, die emotionale Chiffre des Triumphes über eine
souveräne Gewalt, die exzeptionelle Leistung schliesslich legen tiefer
liegende Typik und Vorstellungsmuster bloss. Es fällt zudem auf,
dass der kunstfertige Schütze in unmittelbare Nähe zum kunstfertigen
Schmied gestellt wird, dessen Tätigkeit weit in kulturgeschichtliche
Vergangenheit hinabreicht. Auch die Institution der Gefolgschaft
lässt sich als feste gesellschaftliche, das heisst sozial-religiöse
Konstante in der Germania bis auf Tacitus, in indogermanischer
Verlängerung auf viel frühere Stufen zurückverfolgen. Wenn zudem der
Schützenkonflikt Ausstrahlungskraft besass, um in heroischer
Umgebung individualisiert zu werden, wenn die spezifische Situation in
einem bestimmten historischen Augenblick Symbolcharakter annehmen

und zu verschiedenen Zeiten in Dänemark, Norwegen, Holstein
und der Schweiz geschichtliche Aktualisierung erfahren konnte, so
ist man zu der Annahme berechtigt, dass dem Motiv auch ältere
Bereiche zugänglich waren. Wir werden daher von Heuslers ausschliesslich

von literarästhetischen Gesichtspunkten bestimmten Ansatz
abgehen und nach diesen Schichten der Motivik fragen dürfen.

V.

Für Jacob Grimm bestand 1835 kein Zweifel daran, dass die
Gestalten Teil, Toko und Egill in einem tiefliegenden und weit verbreiteten

Mythus verwurzelt seien35. Eine Deutung dieser Mythe, deren

Art und Gestalt Grimm unberührt liess, unternahm das spätere

19. Jahrhundert auf unbedenklichste Weise. Sowohl die ältere
vergleichende Mythologie wie auch die jüngere naturmythologische,
volkskundliche und völkerkundliche Lehre erkannte im Bogenschützen

eine Fülle arischer und germanischer Göttergestalten wieder. Teil
wurde als Indra oder Rudra, als Wodan oder Thor zum Gewittergott
erhoben, der den solarischen Bogen spannt, der bald als Sonnen-, bald

34 So Alois Wolf (wie Anm. 20) 228. Auf Wolfs grundsätzliche Bemerkungen
zu Typik und Struktur des Egill-Wieland-Stoffes an dieser Stelle sei nachdrücklich
verwiesen.

35 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie. Bd. 1, unveränderter reprophotogra-
phischer Nachdruck der 4. Aufl., Darmstadt 1965, 315-317. Bereits im frühen
Aufsatz «Gedanken über Mythos, Epos und Geschichte» von 1813 hatte Grimm
enge genetische Gemeinsamkeiten zwischen Teil, Toko und Egill gesehen und
diese durch sinnverwandte Namenherleitungen zu stützen gesucht: Teil < telum
«Pfeil», Toko < tóxon «Bogen, Pfeil», Egil < Igel, «Stachel, Pfeil»,



Tell und die nordische Überlieferung 121

als Donnergott seine Strahlen und Blitzpfeile verschleudert36. Zu
einer Identifizierung mit dem eddischen Gott Pleimdallr, der als

Verkörperung der Frühlingssonne den Drachen des Wintereises besiegen
solle, führten lautliche Anklänge und scheinbar innere Bezüge: das

zweite Namensglied schien auf den Teil oder Tall zu deuten37, das

erste hingegen in der Gleichsetzung mit altnord. heimskr im Sinne

von «einfältig» aufdie «unwitzige», unbesonnene Geisteshaltung des

Urner Schützen38. Man identifizierte weiterhin Egill mit dem aus
Snorra-Edda und Härbarösljoö flüchtig bekannten Sternenheros Aur-
vandill, diesen seinerseits mit dem Helden des halb legendarischen
mhd. Spielmannsliedes Orendel und erschloss aus dessen Lautform
schliesslich einen Ure-Tell39. Die Reihe abwegiger Namenserklärungen
und ähnlicher naturmythischer oder auch kultisch-ritualer Deutereien
Hesse sich mühelos fortsetzen. Sie bekunden allesamt, dass die Öffnung
mythisch-sakraler Perspektiven der Meisterschützengestalt auf diesen

Wegen kaum möglich ist.
Der Forschungsfortschritt, der sich während der letzten Jahrzehnte

in Abkehr von älteren Methoden innerhalb der modernen struktu-
ristisch und komparatistisch orientierten Religionswissenschaft
verzeichnen lässt, hat vor allem durch die auf funktionalen und soziologischen

Gesichtspunkten fussenden Arbeiten des französischen
Forschers Georges Dumézil eine entscheidende Verschiebung von
Positionen auch der germanischen Religionskunde bewirkt40. Dumézils
vielfältige Versuche, soziale Strukturen und menschliche Grundfunktionen

auf religiöse Vorstellungen und ein homologes, triadisches

36 So etwa E. L. Rochholz, Teil und Gessler in Sage und Geschichte.
Heilbronn 1877, 3-18; Heino Pfannenschmid, Der mythische Gehalt der Tellsage.
Wien 1865, 9ff.

37 Zuerst vorgeschlagen von Alois Lütolf, Heimdall und Wilhelm Teil, in:
Germania 8 (1863) 2o8f.; vgl. jedoch Jan de Vries, Altgermanische
Religionsgeschichte Grundriss der germanischen Philologie 12), Bd. II, 2. Aufl. Berlin
1957, 238-244.

38 Dies behauptet noch Hermann Brunnhofer, Die Schweizerische Heldensage
im Zusammenhang mit der deutschen Götter- und Heldensage. Bern 1911,
103-115, 135f., der überhaupt Teil in widersinnigste naturmythische und
sagengeschichtliche Zusammenhänge stellt.

39 So Viktor Rydberg, Undersökningar i germanisk Mytologi. Bd. 2, Stockholm

1889, 359F, 464.
40 Vgl. Jan de Vries, Der heutige Stand der germanischen Religionsforschung,

GRM 33 (1951) 1-11; Karl Helm, Mythologie auf alten und neuen Wegen, PBB
(Tübingen) 77 (1955) 333-365. - In weitgehender Übereinstimmung mit Dumézils

Einsichten befinden sich die beiden bedeutendsten Darstellungen neuerer
Zeit: Werner Betz, Die altgermanische Religion, in: Deutsche Philologie im
Aufriss, 2. überarbeitete Aufl. Berlin 1962, Sp. 1547-1646 sowie Jan de Vries,
Altgermanische Religionsgeschichte. 2. Aufl. Berlin 1956/57.



122 Flans-Peter Naumann

Göttersystem gemeinindogermanischer Wurzel zu überführen,
bedürfen im einzelnen wohl nach wie vor kritischer Aufmerksamkeit.
So wird die berechtigte Frage gestellt, ob sich die strenge und
durchgängige Dreigliederung sakraler und sozialer Urfunktionen von
Herrschaft, Kriegertum und vegetativer Fruchtbarkeit, der im nordgermanischen

Bereich die Götterdreiheit von Oöinn (herrschaftliche
Souveränität), ]>órr (Kriegertum) und Njorör/Freyr/Freyja (Wachstum)
entspräche, in ihrer ganzen Konsequenz aufrechterhalten lässt, oder
ob nicht für einzelne Göttergestalten vielmehr eine Funktionskombination

anzusetzen ist41. Bedeutungsvoll erweist sich andrerseits
gerade für die germanische Religion die Differenzierung, die Dumézil
bezüglich der ersten Funktionsebene, der Souveränität, durchführt.
Sie spaltet sich in zwei Aspekte, wovon der eine das Schreckliche und
die magisch-dämonische Seite der Macht repräsentiert, hingegen der
andere Gerechtigkeit und Milde ausdrückt. In dieser Unterscheidung,
der das Götterpaar Oöinn-Tyr entspricht, wird Oöins Grundcharakter

als souveräner Gott des magischen Priester- und Königtums, als

Herrscher der Gefolgschaft mit dunklen und schrecklichen Zügen
erst wirklich durchsichtig. Besondere Aufmerksamkeit hat Dumézil
zuletzt auf den Aspekt der Kriegerfunktion gerichtet. Hier erkennt
er auffallende, durch wesenhafte Antagonismen gekennzeichnete
Beziehungen zwischen der schrecklichen Seite der Souveränität und dem
Dienst des Kriegers, wobei sich die Funktion des Kriegers nicht nur
im Gott, sondern ebenso in verschiedenen Heroentypen realisieren
kann42.

Um beurteilen zu können, ob im Funktionensystem Dumézils dem

Bogenkriegerkonflikt unter Umständen ein Stellenwert zukommt, sei

der Blick erneut auf die Typik des Meisterschützen gerichtet: ausser
Teil und dem Bauernführer Henning Wulff der holsteinischen Sage
stehen sämtliche Bogenhelden in einem Verhältnis zum Gefolgschaftswesen.

Egill, Toko und Punker von Rohrbach sind wie auch der
nebenbei erwähnte An Bogenschwinger von vornherein Leute des

Fürsten. William of Cloudesly und Eindriöi treten nach dem Schuss

in den Gefolgschaftsdienst. Hemingr ist wohl dazu bestimmt, möchte
sich ihm jedoch entziehen. Für die Tellgestalt hingegen hat die
volkskundliche Forschung - unabhängig von der literarischen Überlieferung

- kriegerisch-genossenschaftliche Bezüge zu männerbündischen

41 Vgl. die Einführung von Otto Höfler zu Georges Dumézil, Loki. Darmstadt

1959, XIII.
42 Georges Dumézil, Aspekte der Kriegerfunktion bei den Indogermanen.

Darmstadt 1964, passim.



Tell und die nordische Überlieferung 123

Brauchtumsformen der archaischen Hirtengesellschaft der Schweiz
wahrscheinlich zu machen gesucht43. Als hervorragendes Mitglied
eines militanten Männerbundes wird auch Palna-Tóki in der Jóms-
vikingasaga und anderen Quellen vorgestellt.

Zur Kunst des Bogenschiessens tritt bei Toko, Egill und Hemingr
als zweite Leistung der Skilauf; bei Egill, beim Helden der norwegischen

und faröischen Volksballaden und beim Wilderer William als

drittes Merkmal die Jagd. Sie darf als Attribut treffsicherer Schützen
wohl ohnehin vorausgesetzt werden. Sämtliche drei Elemente sind für
den Norden kulturgeschichtlich relevant. So gehören sie etwa zum
Bildinhalt eines schwedischen Runensteins vom Anfang des 11.
Jahrhunderts44. Umrahmt von einer gewöhnlichen Gedenkinschrift wie
sie in jener Zeit zu Hunderten vorkommt, wird eine in ihrer Art sonst
nirgends wiederholte Szene herausgestellt (Abb. 3). Trotz der
partiellen Zerstörung gut sichtbar ist der auf einem stilisierten Hengst
sitzende, durch Speer- und charakteristisches Helmzeichen
hervorgehobene Fürst-Krieger, den ein skilaufender Bogenschütze begleitet.
Seit langem wird die Ritzung ohne rechte Überzeugungskraft als

winterliche Elchjagd mit Hunden und Falken gedeutet. Ob sich
dahinter auch ein Konflikt zwischen Pfeilheld und Herrscher verbirgt -
die Geschossrichtung zielt auf den Reiter und nicht auf das Wild -,
ob sich gar ein verlorener Ausschnitt des Egill-Stoffes fassen lässt,

wird man höchstens rein spekulativ erwägen wollen. Man darf in das

Denkmal mangels literarischer Vergleichsmöglichkeiten nicht mehr
hineindeuten als man sieht. Da die bildtragenden Runensteine jedoch
nie alltägliche Lebenserscheinungen darstellen und derartige Ritzungen
überhaupt sehr konservative Muster verarbeiten, muss immerhin mit
der Existenz alter, das Bogen-, Ski- und Jagdelement zusammenfassender

Konventionen gerechnet werden.
Diese Konvention des skilaufenden, jagenden Bogenschützen, der

als Gestalt menschlichen Kriegertums eine feste Stelle im Umkreis
des sozialen Lebens einnimmt, wiederholt im germanischen Bereich

43 Vgl. Hans Georg Wackernagel, Altes Volkstum der Schweiz. 2. Aufl. Basel

1959 Schriften der schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 38) 7-62,
bes. 28f.; Hans Georg Wackernagel, Bemerkungen zur älteren schweizerischen
Geschichte in volkskundlicher Sicht, Schweiz. Archiv für Volkskunde 59 (i960)
1-24. - Die Rolle Teils im Brauchtum behandelt auch Hans Trümpy, Zum
Fastnachtsspiel in Gottfried Kellers Roman «Der grüne Heinrich», Schweiz. Archiv
für Volkskunde 59 (i960) 25-39.

44 Runen- und Bildstein von Böksta (Uppland). Vgl. Sveriges runinskrifter 18.

Upplands runinskrifter. Granskade och tolkade av. E. Wessen och S. B. F. Jans-
son. Stockholm 1949-51. 3. delen. I. Text. Nr. 855, 505-51T. II. Planscher 138,

139. - Zur Deutung und älteren Literatur vgl. I, 510F



124 Hans-Peter Naumann

die sehr archaische, zur Wikingerzeit allerdings schon stark verdunkelte

Gottheit Ullr. Snorri bezeichnet ihn in den Skâldskaparmâl45
als boga-âss, veiöi-ass, ondur-âss, als Bogen-, Jagd- und Skigott, und
in der Gylfaginning46 heisst es: «Ullr ist ein so guter Bogenschütze
(bogmaör) und so geschickt als Skiläufer (skiöfcerr), dass niemand
mit ihm wetteifern kann.» Der Gott gilt weiterhin als hervorragender
Krieger und soll besonders bei Zweikämpfen angerufen werden. Die
Skaldenpoesie rückt ihn in die Nähe zu I>órr und umschreibt seinen
Namen oft in Kriegerkenningen. Zu seiner Eigenschaft gehört ferner
die Wahrung rechtlicher Integrität. Nach den eddischen Grimnismäl
wohnt er in «ydalir», in den Eibentälern47. Diese Beziehung zur Eibe
betont den Bogengottaspekt seines Charakters. Die Eibe48 (taxus
baccata) diente ihrer Härte und Elastizität wegen im Altertum und
Mittelalter vornehmlich zur Herstellung von Bögen und Armbrüsten
und war als härtestes Holz Europas als Flandelsartikel in dem Masse

gefragt, dass der langsam wachsende, immergrüne Baum teilweise
ausstarb. Bodenfunde und vor allem sprachliche Bezüge49 erhellen
die Bedeutung des Eibenholzbogens. Für die 13. Rune in der
gemeingermanischen Runenreihe kann als Begriffswert ebenfalls die Eibe
oder der Eibenbogen ermittelt werden. Diese evidenten
kulturgeschichtlichen Zusammenhänge erschöpfen den Charakter Ulis jedoch
nicht. Saxo Grammaticus, der Snorris Erwähnung der Skikunst Ulis
bestätigt, historisiert im Buch III der Gesta50 in euhemeristischer
Weise folgenden, besonders akzentuierten Mythus: Othinus, der
Herrscher und Hauptgott von Byzantion wird seiner Tyrannei und
Freveltaten wegen vertrieben. Seine Stelle als Gegenspieler nimmt
eine Zeitlang ein gewisser Ollerus ein. Dieser Mythus wird von Saxo

an anderem Ort unter etwas veränderten Begleitumständen
rekapituliert51.

45 Edda Snorra Stutlusonar, hrg. von Finnur Jónsson. Kopenhagen 1931, 99
(Skâldskaparmâl Kap. 22).

46 A.a.O. 33 (Gylfaginning Kap. 17).
47 Vgl. die Ullr-Kapitel bei Jan de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte

II, 153-163.
48 Wir folgen der ausführlichen Darstellung von Heinz Klingenberg,

Runenschrift-Schriftdenken-Runeninschriften. Eleidelberg 1973, 304-307, 322f. und
passim. Hier auch weiteres Material und Quellenangaben zum Eibenkomplex.

49 Lat. taxus «Eibe» steht neben griech. tóxon «Bogen», altnord. yr «Eibe»
neben yr «Bogen», dt. «Eibe» neben mhd. iwe «Bogen», schwäb. aip
«Armbrust», vgl. Klingenberg a.a.O. 304.

50 Gesta Danorum III, iii-v (wie Anm. 2) 67-74.
51 Gesta Danorum I, vii, 25F; Odins Vertreibung behandelt auch ausführlich

Paul Herrmann, Erläuterungen II (wie Anm. 13) nof., 241 f.



Tell und die nordische Überlieferung 125

Jan de Vries52 deutet diesen Konflikt, indem er Dumézils Hochgott-
Theorie auf die Situation überträgt: Othinus/Oöinn, der zweifellos
die dunkle, schreckliche Seite der Souveränität repräsentiert, hat sich
seines Herrscheramtes unwürdig erwiesen und wird deshalb von
Ollerus/Ullr, dem Vertreter der hellen, rechtlichen Sphäre, beseitigt.
De Vries geht bei dieser Deutung davon aus, dass der Name Ullr - der
opinio communis gemäss - zu got. wulpus «Herrlichkeit» zu stellen
ist und Ullr weitgehend mit dem eigentlichen Himmelsgott Tyr/
Tiwaz identifiziert werden kann. Die Prämissen dieser Theorie
erscheinen jedoch unsicher. Die snorronischen, eddischen und skaldischen

Belege betonen eher die Affinität des Bogengottes zum militanten

£>orr und überhaupt die Nähe Ulis zur zweiten kriegerischen
Funktionsebene. Schröder53 schliesst die Namensform an die Wurzel
*ulta- an und fasst Ullr als «den Zottigen», d.h. als eine Erscheinungsform

des Gottes Pórr in Bocksgestalt. Eine dritte Perspektive eröffnet
die Rückführung des Namens auf germ. *wulllnaz, «der Wollene»,
wobei Ullr als eine ursprünglich vegetative Gottheit schafzüchtender

germanischer Hirtenbevölkerung zu sehen wäre54.

Angesichts der sehr komplexen und zugleich verblassten Natur55
des Bogengottes muss eine streng kanonische funktionale Zuordnung
im Sinne Dumézils unsicher bleiben. Auch die wertvolle Quelle bei
Saxo Grammaticus vermag keine weiteren Aufschlüsse zu Hefern. Was

wir den Gesta Danorum in auffälliger Duplizität der Ereignisse mit
einiger Sicherheit jedoch entnehmen dürfen, ist die euhemeristisch
verkleidete Mythologisierung eines typischen Konflikts zwischen

tyrannischer Souveränität und einer triumphierenden Gewalt, zu
deren charakteristischen Abzeichen die symbolhafte Bogenwaffe gehört.

52 Altgermanische Religionsgeschichte II, 103-105.
53 Franz Rolf Schröder, Skadi und die Götter Skandinaviens. Untersuchungen

zur germanischen und vergleichenden Religionsgeschichte Nr. 2. Tübingen
1941, 82.

54 Vgl. Nils Lid, Jolesveinar og Groderikdomsgudar. Oslo 1933 Skrifter
utg. av Det Norske Videnskaps Akademi i Oslo, Hist.-filos. Klasse 5) 93-105;
Nils Lid, Gudar og Gudedyrkning, in : Nordisk Kultur XXVI, Stockholm/Oslo/
Kobenhavn 1942, 123.

55 Der verdunkelten Tradition des Bogengottes steht nun allerdings ein reiches
theophores Ortsnamenmaterial in Schweden und Norwegen entgegen, das durch
seine Schichtung und geographische Verteilung auf ein hohes Alter kultischer
Verehrung hinweist. Diese Ortsnamen sowie die Nennung des Gottes auf einer
runischen Schwertzwinge aus einem Schleswiger Moor sichern den Ullr-Kult
zumindest für die römische Kaiserzeit. Aus Gründen, die wir nur unvollständig
kennen, wurde der Gott später von konkurrierenden Mächten aus seinen zentralen
kultischen Funktionen vetdrängt und allmählich zu relativer Bedeutungslosigkeit
hetabgedrückt. Vgl. auch Erik Elgqvist, Ulivi och Ullinshov. Studier rörande
Ullkultens uppkomst och utbredning. Lund 1955.



126 Elans-Peter Naumann

VI.

Angeregt durch die Erkenntnisse der modernen komparatistischen
Religionswissenschaft wird mit wachsender Zuversiebt angenommen,
dass die Germanen bereits in weit zurückliegenden Perioden der
Vorgeschichte anthropomorphe Götter verehrt haben. Zu ihnen soll auch
eine Bogengottheit gehören, als deren Fortsetzungsform in historischer

Zeit der kultisch altertümliche Ullr anzusetzen wäre. Diese
Auffassung findet Rückhalt in den bronzezeitlichen Felsbildern
Nordeuropas, die in stilisierter Ritzung neben dinglichen Motiven eine
Vielzahl menschlicher Figuren auf Stein verewigen56. Auf einigen
dieser Felszeichnungen werden andere Gestalten durch grossforma-
tige Speer-, axt- oder bogentragende Ritzfiguren überragt, die persönliche

Götter zu sein scheinen. Der hohe kulturhistorische Aussagewert

der Zeichnungen gilt heute als unbestritten, wenngleich ihre
Erforschung in Einzelheiten noch recht lückenhaft bleibt. Bisher am
besten untersucht und dokumentiert ist eine westschwedische
Felsbilderprovinz aus dem letzten Jahrtausend vor Christi, zu deren
ikonographischen Programmen ebenfalls eine bogenführende Figur
gehört57. Dieser Bogenträger tritt unter zahllosen Kriegern, Tänzern,
Adoranten und Volteuren auffällig singular hervor und ist jedesmal
in einem Konflikt mit einer der typischen Gross- oder Axtfiguren
begriffen. In der Mehrzahl der Fälle bedroht er die vergrössert
abgebildete Gestalt durch einen Pfeilschuss.

Wenn man sich einer von Jan de Vries vorgetragenen These an-
schliesst, kann der Axtträger oder Axtgott mit seinem symbolischen
Signum als eine Verkörperungsform des indogermanischen Himmelsgottes

gefasst werden53. Dann liessen auch die schwedischen
Felsritzungen eine antithetische Konstellation des Bogenkriegers zur
Souveränität erkennen. Eine solche engere Sinndeutung der vorgeschicht-

56 Vgl. W. Betz, Die altgermanische Religion (wie Anm. 40) Sp. 15 63 f., 1612F;
J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte I, 103-108, 125-128, II, i6of.,
344F; Oscar Almgren, Elällristningar och kultbtuk. Stockholm 1927 (dt.
Übersetzung: Nordische Felszeichnungen als religiöse Urkunden. Frankfurt/Main
1934)-

57 Landschaft Bohuslän; vor allem die Felszeichnungen von Fossum, Tanum;
Lökeberget, Foss ; Varlös, Tanum. Gute Reproduktionen bei Pehr Hasselrot-Ake
Ohlmarks, Hällristningar. Stockholm 1966.

58 J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte I, 115-117, 127F; dieser
Ansicht folgt auch W. Betz, Die altgermanische Religion, a.a.O. Sp. 1562. Vgl.
weiterhin Bertil Almgren, Den osynliga gudomen, in: Proxima Thule, Stockholm
1962 (hrg. v. Svenska arkeologiska samfund) 63-71. Weit vorsichtiger argumentiert

Hans Kuhn (Besprechung von J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte,

1. Aufl.) AfdA 56 (1937) 151-153.



Tell und die nordische Überlieferung 127

lichen Felsbilder erscheint jedoch in vielerlei Hinsicht als problematisch.

Am zwanglosesten dürften sich die Ereignisse als Kulthandlungen

erklären lassen. Unter dem Aspekt des kultischen Vorgangs,
dessen sozial-politischer Bezug nicht übersehen werden darf, hat
offensichtlich auch der Bogenkriegerkonflikt mit einer als überlegen
akzentuierten Gewalt wesenhaften Darstellungswert besessen.

VII.

Falls diese Überlegungen zutreffend sind, dann wäre bereits auf einer
relativ archaischen Kulturstufe ein Vorstellungskomplex angelegt, der
in späteren kulturellen und literarischen Phasen in auffälliger Wiederholung

des strukturalen Zusammenhangs erneut geformt und in
mythologisierender, heroisierender und endlich historisierender Form
aktualisiert wird. Ein kontinuierlicher Zusammenhang lässt sich zwar
für einzelne Stufen einsichtig machen, aber an eine direkte historische

Verbindung zwischen dem Pfeilhelden auf einer bronzezeitlichen
Felsplatte an der Westküste Schwedens und dem Teil von Uri - um
es überspitzt auszudrücken - wird man wohl kaum glauben wollen.

Wie Dumézil, der in religiösen Anschauungen, in rituellen und
sozialen Verhaltensnormen nicht zufällige und individuelle
Wiederholungen, sondern das allgemeingültige Unwandelbare, bestimmte

sozial-religiös oder politisch definierte Gesetzmässigkeiten erkennt,
hat auch der rumänische Religionshistoriker Mircea Eliade in
Anlehnung an die Tiefenpsychologie C. G. Jungs den Blick auf das

Archetypische bestimmter Vorstellungskomplexe gerichtet59. Der
Archetypus kann, wie Eliade an religiösen Symbolen zeigt, auch mehrere

strukturell zusammengehörige Bedeutungen offenbaren60. Will
man im Meisterschützen eine archetypische Form sozialen Verhaltens
sehen, so ist noch einmal grundsätzlich zu fragen, welche Motivzüge
als alt zu betrachten, welche vielleicht erst sehr jungen Perioden der
Tradition entstammen. Für den Egill des Runenkästchens, also für
das 7. Jahrhundert, kann nicht einmal der Apfelschuss mit Sicherheit
nachgewiesen werden. Auch der Tod des Tyrannen bildet keinen

zwingenden Abschluss der alten Fabel. Die Skifahrt gehört zwar zur
älteren Typik des Motivs, ist aber gleichwohl sekundär. Als verfüg-

59 Mircea Eliade, Le mythe de l'Eternel Retour. Archétypes et répétition.
Paris 1949. Vgl. auch Mircea Eliade, Die Religionen und das Heilige. Elemente
der Religionsgeschichte. Salzburg 1954.

60 Mircea Eliade, Methodologische Anmetkungen zur Erforschung der Symbole

in den Religionen, in: Grundfragen der Religionswissenschaft, hrg. von
M. Eliade und J. M. Kitagawa. Salzburg 1963, 106-135.



128 Hans-Peter Naumann

bares Grundgerüst bleibt ein signifikanter Konflikt zwischen einer

grossen Macht und einem Schützen, anders ausgedrückt: die Moral
des Heros steht gegen die des Souveräns. Das im Gegensatzverhältnis
implizierte Symbol ist die Bogenwaffe. Ihre artistische Handhabung,
das Moment exzeptioneller, wohl auch magischer Kunstfertigkeit und
nicht etwa körperliche Kraft oder besonderer Heldenmut, befähigt
den Opponenten zum Triumph über die übermächtige Gewalt, erhebt
ihn über seine Umgebung, lässt ihn vielleicht zum Exponenten der

Gruppe werden.
Die auffallende Vereinzelung des Meisterschützenmotivs verdeutlicht,

dass die archetypische Situation nicht für die menschliche
Existenz schlechthin konstitutiv sein kann, sondern eher auf eine

bestimmte, geographisch und historisch enger begrenzte Erscheinungsform

sozialen und religiösen Lebens zurückgeführt werden darf. Die
literarischen Zeugnisse lassen als gesellschaftlichen Rahmen des Konflikts

das Gefolgsschaftswesen erkennen. Die Gefolgschaft vereinigt
Merkmale sowohl des herrschaftlichen als auch des genossenschaftlichen

Verbandes. Ihre Angehörigen befinden sich einerseits in engem
persönlichem Verhältnis zur regierenden Macht, bilden jedoch andrerseits

eine Einheit, die nicht nur durch ihr Oberhaupt zusammengehalten

wird61. Dem Aspekt des verpflichtenden Fürstengefolges steht
der Aspekt des freien Männerbundes gegenüber. Diese Unterscheidung,

die seit den Arbeiten von Lily Weiser62 und Otto Höfler63 für
den germanischen Bereich einsichtig geworden ist, hat die
religionshistorische Schule von Uppsala für die indogermanische
Gemeinschaftsperiode wahrscheinlich gemacht64. In der Ideologie der

indogermanischen Gefolgschafts- und Männerbundorganisation, in einem

Milieu, das die Gruppe in antagonistische und doch komplementäre
Hälften teilt und somit einer weiten Skala von Emotionen Raum gibt,
kann auch der Meisterschützenkonflikt letztlich verankert sein.

61 Vgl. Hans Kuhn, Die Grenzen der germanischen Gefolgschaft, Zeitschrift
der Savigny-Stiftung für Rcchtsgeschichte, Germanist. Abt. 73 (1956) 9-13.

62 Lily Weiser, Altgermanische Jünglingsweihen und Männerbünde. Bühl
1927.

63 Otto Elöfler, Kultische Geheimbünde der Germanen I. Frankfurt a.M. 1934.
64 Vgl. Stig Wikander, Der arische Männerbund. Studien zur indo-iranischen

Sprach- und Religionsgeschichte. Lund 1938; Geo Widengren, Der Feudalismus
im alten Iran. Männerbund-Gefolgswesen-Feudalismus der iranischen Gesellschaft
im Hinblick auf die indogermanischen Verhältnisse. Köln/Opladen 1969. Geo
Widengren, Religionsphänomenologie. Berlin 1969, bes. 594-607.


	Tell und die nordische Überlieferung : zur Frage nach dem Archetypus vom Meisterschützen

