Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Tell und die nordische Uberlieferung : zur Frage nach dem Archetypus
vom Meisterschitzen

Autor: Naumann, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

108

Tell und die nordische Uberlieferung
Zur Frage nach dem Archetypus vom Meisterschiitzen?

Von Hans-Peter Naumann, Zirich

L.

Der Kleriker, Dichter und Historiograph Saxo Grammaticus stellt
in Buch X der Gesta Danorum? an die Spitze dinischer Geschichte
einen Konflikt besonderen Gepriges:

Toko, ein Dienstmann Konig Harald Blauzahns, rithmt sich, einen
Apfel auf einem Pfahl aus angemessener Entfernung mit dem ersten
Schuss zu treffen. Der bosgesinnte Herrscher zwingt ihn statt dessen
unter T'odesandrohung zum Apfelschuss nach dem Kopf des Sohnes.
Nachdem Toko den Knaben ermahnt hat, das Zischen des heran-
nahenden Geschosses mit Geduld zu ertragen, stellt er ihn mit abge-
wandtem Gesicht auf, entnimmt dem Kocher drei Pfeile und trifft mit
dem ersten. Vom Konig zur Rede gestellt, warum er dem Kocher
mehrere Pfeile entnommen, da er sein Gliick doch nur einmal hitte
versuchen diirfen, antwortet Toko mit dem Trutzwort: «Um an Dir
das Fehlgehen des ersten Pfeiles mit der Spitze des andern zu richen,
damit nicht meine Unschuld Strafe, Deine Tyrannei Straflosigkeit
finde3.»

Tokos Geschicklichkeit wird ein zweites Mal auf die Probe gestellt:
er muss auf Skiern einen steilen Felshang zum Meer hinunter abfahren.
Man wihnt ihn bei diesem abenteuerlichen Skilauf, den Saxo an den
Hiigel Kullen in Schonen verlegt, zu Tode gestiirzt, aber Toko wird
am Wasser von Bootsleuten aufgenommen und entkommt zu Schift
zu den Gegnern Haralds. Harald — so berichtet Saxo an anderer Stelle
in Buch X der Gesta — musste sich bald in Jiitland seinen Feinden zu
cinem Kampf stellen, der unentschieden blieb. Wortlich heisst es
dann: «Im Vertrauen auf einen abzuschliessenden Vertrag begab sich
Harald sorglos in den Wald. Als er sich dort, um ein natiirliches Be-
dirfnis zu befriedigen, in einem Gebiisch niederliess, wurde er von
Toko, der nach Rache fiir die erlittene bosartige Behandlung diirstete,

I Nach einem Vortrag vor der «Gesellschaft fiir deutsche Sprache und
Literatur» in Zirich.

2 Heute massgebliche Ausgabe: J. Oltik u. H. Rader, Saxonis Gesta Danorum,
2 Teile. Kopenhagen 1931-1957.

3 Gesta Danorum, X, vii, a.a.0. 274f{,



Tell und die nordische Uberlieferung 100

durch einen Pfeilschuss verwundet.» An der empfangenen Wunde
stirbt Harald dann nach kurzer Zeit+.

Diese um das Jahr 1200 verfasste, seit 1340 als Auszug der Gesten
verbreitete und 1514 in Paris erstmals gedruckte Meisterschiitzenfabel
erinnert so lebhaft an die Umstinde der schweizerischen Te/lentat, dass
bereits 1570 der Basler Heinrich Pantaleon im 2. Teil seines «Teutscher
Nation Heldenbuch» auf die Zusammenhinge zwischen der urneri-
schen Tradition und dem dinischen Bericht aufmerksam machen
konnte. Doch so oft seither die Méglichkeit einer engeren Abhingig-
keit zur ilteren nordischen Quelle betont wurde, so oft stiess der
Gedanke an eine literarische Verbindungsform auf die mehr oder
weniger entschiedene Abwehr durch historische, volkskundliche,
sagengeschichtliche und mythologische Argumente. Erst die eindring-
lichen Forschungen Max Wehrlis haben zu dem positiven Resultat
gefithrt, dass Saxos Nachricht auf verschiedenen moglichen, letztlich
nicht véllig zu klirenden Ubetlieferungswegen, wohl aber durch ge-
lehrte, humanistische Vermittlung in die eidgendssische Tradition,
in ein erschliessbares 7e/lenlied und bis zu wortlichen Anklingen in
das «Bundeslied» von 1477 eingeflossen ists.

II.

Wie indessen seit langem bekannt, sind Tell und Toko nicht die
alleinigen Triger der Meisterschiitzenerzidhlung im germanischen Be-
reich. Nachdem Andreas Heusler® vor mehr als siebzig Jahren den
Quellentypus exakt bestimmen konnte und Helmut de Boor? 1947

4 Gesta Danorum, X, viii, 2.2.0. 277. Die einzige vollstindige deutsche Uber-
setzung des Toko-Textes bietet Paul Herrmann, Erliuterungen zu den ersten
neun Biichern des Saxo Grammaticus, Teil I, Leipzig 1901, Anhang 436—439.

5 Max Wehrli, Das Lied von der Entstehung der Eidgenossenschaft, Das
Urner Tellenspiel, Aarau 1952 (Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen
Eidgenossenschaft, Abt. III, Bd. 2, 1). M. Wehrli, Wir ich witzig, hiess ich nicht
der Tell, in: Hortulus Amicorum, Fritz Ernst zum 6o. Geburtstag, Ziitich 1949,
190f. M. Wehtli, Der Schweizer Humanismus und die Anfinge der Eidgenossen-
schaft, Schweizet Monatshefte 47 (1967/68) 127-146. Vom gleichen Vesf. der
instruktive Forschungsbericht: Tell, Bemerkungen zum Stand der Tellforschung,
Neue Ziircher Zeitung 21. Oktober 1962, Nr. 4060. — Zur Tellproblematik neuer-
dings: J. R.von Salis, Utsprung, Gestalt und Wirkung des schweizerischen
Mythos von Tell, in: Tell, Wetden und Wandetn eines Mythos, Bern/Stuttgart
1973, 9—29. In diesem Sammelband auch die letzte Tellbibliographie.

6 Andreas Heusler, Der Meisterschiitze, in: Festschrift Theodor Pliiss, Basel
1902, 1—28. Hier zitiert nach dem Neuabdruck: A. Heusler, Kleine Schriften,
Bd. 2, htg. von St. Sonderegger, Berlin 1969, 582-597.

7 Helmut de Boor, Die nordischen, englischen und deutschen Darstellungen
des Apfelschussmotivs, Aarau 1947 (Quellenwerk zur Entstehung der Schweize-



110 Hans-Peter Naumann

das Material erstmals in grosster Breite nutzbar gemacht hat, diirften
sich folgende Uberlieferungskreise ausgliedern lassen:

Zwei jeweils als selbstindig zu bezeichnende Vertreter erscheinen
in deutschen Zeugnissen. Es handelt sich um die Geschichte vom
Freischtitzen Punker von Rohrbach, aufgezeichnet im «Malleus male-
ficarum», dem «Hexenhammer» von 1487 sowie um die holsteinische
Bildsage vom Bauernfithrer Henning Whulff, die vermutlich dem
16. Jahrhundert entwachsen ist.

Aus England stammt der Pfeilheld William of Cloudesly in einer
1536 gedruckten Wilderer-Ballade vom Robin-Hood-Typ.

Zu einer engeren schweizerisch-nordischen Gruppe, auf die es hier
vor allem ankommen soll, stellen sich neben Saxos Toko-Bericht zum
einen die islindischen Novellen (pettir) von Hemingr und Eindridi,
zum anderen die Apfelschusseinlage des Egill im Wielandroman der
bidrekssaga.

Der Hemings pattr Aslikssonar8, enthalten in der gegen 138094
entstandenen grossen chronistischen Kompilation der islindischen
Flateyarbok, bildet eine zweiteilige Episode in der Konigssaga von
Haraldr hardrddi. Hemingr, ein junger norwegischer Grossbauern-
sohn, sucht sich dem Gefolgschaftsdienst zu entziehen, wird jedoch
vom Konig erreicht und, nachdem er mehrere Geschicklichkeitspro-
ben abgelegt hat, zu Meisterschuss und lebensbedrohendem Skilauf
gezwungen. An die Stelle des Apfels tritt — vielleicht unter Einfluss
romantischer Rittersagas — eine Nuss?; anstatt des Sohnes wird der
Bruder des Schiitzen zum Ziel erwihlt. Das Motiv der drei Pfeile
fehlt, doch fordert Hemingr den Koénig vielsagend auf, sich selbst
neben dem Ziel aufzustellen. Die Abrechnung mit dem michtigen und
bosartigen Gegenspieler ist im zweiten Teil des pattr nach England
und in die Schlacht bei Stamfordbridge verlegt, in der Haraldr dank
der Mithilfe Hemings durch einen Pfeilschuss fillt.

Um Hemingr hat sich daneben eine jiingere, variationsreiche nor-
wegische und firdische Balladentberlieferung gebildet, die Trutzwort

rischen Eidgenossenschaft, Abt. ITI, Bd. 1, Anhang 1-53). Zuginglich auch in:
H. de Boot, Kleine Schriften, Bd. 2, hrg. von R. Wisniewski u. H. Kolb, Berlin
1966, 117-174.

8 Ausgabe: Hemings pattr Asldkssonar, hrg. von G. Fellows Jensen, Kopen-
hagen 1962 (Editiones Arnamagnzanz, Ser. B., vol. 3). Vollstindige Ubersetzung
von Felix Niedner, Norwegische Konigsgeschichten, Bd. 1 (Thule 17), Neu-
ausgabe Diisseldorf/Koln 1965.

9 Auf die Bedeutung des Nusswildchens in den Rittersagas verweist Jan de
Vries, Altnordische Literaturgeschichte (Grundriss der germ. Philologie Bd. 16),
Bd. II, 2. vollig neubearbeitete Aufl., Berlin 1967, 298.



Tell und die nordische Uberlieferung 111

und zweiten Rachepfeil kennt und mithin aus teilweise dlterer Quelle
als der pattr schopft.

Die Novelle von Eindridi mit dem Beinamen «Breitferse» gehort
als Eindrida pattr ilbreidst© ebenfalls einer Konigssaga, und zwar der
sogenannten Grossen Ol4fssaga Tryggvasonar an. In dieser legenden-
haften und nachweislich der Heming-Geschichte abgeschauten Be-
kehrungsanekdote eines islindischen Geistlichen wird der Meister-
schiitze von Olafr Tryggvason zum Wettstreit gefordert, wird der
Konflikt zwischen einem heidnischen Odalbauern und dem gewalt-
titigen norwegischen Missionskonig ausgetragen. Nach vorange-
gangenem Schwimmwettkampf und Scheibenschiessen ldsst Oléfr
einen Brettspielstein auf den Kopf von Eindridis Schwestersohn legen.
Eindridi droht mit Rache, falls der Knabe zu Schaden kime. Doch
der Koénig segnet die Pfeilspitze, was den in seiner Ehre getroffenen
Heiden zornig erréten lisst, und schiesst selbst auf wunderbare Weise
zwischen Stein und Haar des Kindes hindurch. Eindridi verzichtet
auf die Wiederholung des Schusses, lisst sich taufen und tritt in die
Gefolgschaft Olafs ein.

Der Charakter des Eindrida pidttr als epigonische Umbildung der
Heming-Novelle unterliegt keinem Zweifel. Schon im vorigen Jaht-
hundert hat aber auch der Schwede Klockhoff!! den seither unbe-
strittenen Nachweis etbracht, dass weder Saxos Darstellung noch der
Hemings péttr die urspriingliche Form der Sage bewahrt haben
konnen. Beide Zeugnisse sind unabhingig voneinander auf einen not-
wegischen Prototypen des 12. Jahrhunderts zuriickzufiihren, der mit
der Motivkette Apfelschuss, Trutzrede, Skilauf und endgiiltiger Ab-
rechnung zwischen den Antagonisten die volle nordische Meister-
schussage gekannt haben diirfte.

IIL.

Obwohl die Leitmotive Apfelschuss und Skilauf zumindest teil-
weise an das beliebte, aber gleichwohl sekundire, islindische Erzihl-
schema sportlicher Wettkdimpfe gekniipft sind, konnen sie doch
keineswegs nur als blosse Geschicklichkeitsproben gelten. Vielmehr
sind sie als variable Elemente in einen mehrgliedrigen dramatischen

10 Enthalten in: Flateyarbok, hrg. von S. Nordal, Bd. 1, Akranes 1944/45,
507—-516. Auszugsweise Ubersetzung bei de Boor, Quellenwerk (wie Anm. 7)
4143,

11 Oskar Klockhoff, De nordiska framstillningarna af Tellsagan, in: Arkiv for
nordisk filologi 12 (1896) 171-200. Oskar Klockhoff, Konung Harald och
Heming, in: Uppsalastudier. Festschrift Sophus Bugge. Uppsala 1892, 114-139.



112 Hans-Peter Naumann

Handlungsablauf gebettet, der den Konflikt zwischen einem tyranni-
schen Herrscher und einem bedrohten Gefolgsmann, beziehungs-
weise dem bedringten Angehorigen der adelsnahen Grossbauern-
schicht zum Inhalt hat. Eine iberlegene kriegerische Macht zwingt
den mit besonderen Fihigkeiten ausgestatteten Exponenten einer be-
stimmten sozialen Gruppe durch exzeptionelle Aufgaben zur Wah-
rung seiner Integritit. Nicht der Apfelschuss, das Verhiltnis zwischen
Vater und Sohn also, sondern eine besonders geartete Beziehung
zwischen Souverin und Bogenheld — so sehen es unter allerdings ver-
schiedenen Gesichtspunkten auch Heusler und de Boor — diirfte das
primum movens der Sage sein. Fiir diese Grundstruktur suchen die
bisher beriihtten notrdischen Quellen ebenso wie der «Hexenham-
mery flir den Punker von Rohrbach, wie die holsteinische Bildsage
fiur Henning Wulfl und die schweizerische Befreiungstradition fiir
Wilhelm Tell einen fest umrissenen historischen Bezugsrahmen.

Auf Koénig Haraldr Sigurdarson hardrddi, Harald den Harten, der
ab 1047 in Norwegen regierte und 1066 beim letzten norwegischen
Eroberungsversuch Englands in der Schlacht bei Stamfordbridge fiel,
ist das Geschehen um Hemingr bezogen. In die Herrschaft von Oléft
Tryggvason zwischen 995 und dem Jahre 1ooo wird die Eindridi-
Novelle verlegt. Nur allzu deutlich spiegelt dieser pattr die drastischen
Bekehrungsmethoden Olafs. Bezeichnenderweise fithrt auch der Konig
und nicht Eindridi den Meisterschuss aus. Einer Rache am Fiirsten
boten hier weder die historischen Tatbestinde noch die legendenhafte
Konzeption Raum.

In Saxos Darstellung haben wir mit zwei geschichtlichen Grossen
zu rechnen: einmal mit der Gestalt des Dinenkonigs Harald Gormsson
oder «Blauzahn», der 985 seinem Sohn Sven Gabelbart unterliegt,
zum andern mit dem Oberhaupt der militdrischen Genossenschaft der
Jomsvikinger von Wollin, Palna-Tdéki. TOki ist aus islindischen Ge-
schichtsquellen gut bezeugt, seine Stellung Harald gegeniiber aber
ginzlich unklar.

Trotz der doppelt belegten Historizitit der Gegenspieler kann mit
guten Griinden angenommen werden, dass Saxo seine Meisterschuss-
sage in wesentlichen Ziigen aus Norwegen — vielleicht durch islindi-
sche Vermittlung — bezogen und unbefangen auf die halbdunklen
frihgeschichtlichen Verhiltnisse Dinemarks Ubertragen hat'2. Da
jedoch Buch X der Gesta den Drehpunkt zwischen Vorzeitdarstellung

12 Vgl. O. Klockhoff, Arkiv for notdisk filologi 12 (1896) 177ff. und beson-
dets de Boor, Quellenwerk (wie Anm. 7) 6. Heusler (wie Anm. 6) 585f. betont
hingegen nachdriicklich die Abhingigkeit Saxos von einer islindischen Quelle.



Tell und die nordische Uberlieferung

"
‘i‘

I
w vli

Abb. 1: Das Kistchen von Auzon. Linke Vorderseite: Die Wielandszene. Auf-
nahme: British Museum, London.

Abb. 2: Das Kistchen von Auzon. Egilplatte (Kampfszene). Aufnahme: British
Museum, London.



Hans-Peter Naumann

Abb. 3: Stein von Boksta (Balingsta sn, Uppland, Schweden). Aufnahme:
[. Andersson, ATA, Stockholm,.



Tell und die nordische Uberlieferung 113

und geschichtlichem Anbruch bezeichnet und folglich hier Histori-
sches mit Sagenhaftem und Mythischem oft schwer entwirrbar zusam-
mentrifft, muss gleichwohl die Moglichkeit offenbleiben, dass die
dinische Version auch Indizien fir eine iltere germanische Meister-
schiitzentradition bewahrt.

Das offenbar tiefreichende Vorstellungsmuster vom Bogenkrieger-
konflikt mit einer iibergeordneten Macht verwertet Saxo auch an
anderer Stelle. In der in Buch VI der Gesta erhaltenen, sonst verlorenen
Fridleifs saga tritt der Vasall Ano sagittarius gegen Konig Fridlevus
zur Rache an und vollbringt drei Meisterschiisse. Saxo plagiiert hier
die zweistringige Geschichte von An bogsveigir, dem Helden einer
fornaldarsaga's, der als trotziger Schiitze dem boswilligen Ingjaldt,
Kleinké6nig von Naumudalr in Norwegen, widersteht. Die Motivkette
der klassischen Apfelschusstradition bleibt in dieser zudem vollig
ungeschichtlichen Wikingersaga unerfiillt. Drei Kunstschiisse gelten
zwar dem minnlichen Verwandten, stehen aber in ganz fremdem Zu-
sammenhang, und der Fiirst fillt am Ende durch die Hand des Sohnes
von An. Obgleich die Typik des Konflikts an einen norwegischen
Schauplatz gebunden ist, diirfte eine Stellungnahme zur Heming-
Utrform auszuschliessen sein.

Die offensichtliche Historisierungstendenz all jener Texte, die mit
einer dlteren Heming-Redaktion verbunden werden konnen, hat de
Bootr bewogen, auch die Ausbildung des Apfelschussmotivs in das
ro. und 11. Jahrhundert zu verlegen, in die Regierungszeit der Not-
wegerkonige Olafs Tryggvason, Olafs des Heiligen und Haralds des
Harten, In den Jahrzehnten um das Jahr 1ooo geht neben oft ge-
waltsamer Christianisierung die Entstehung des lehnshertlich orien-
tierten Zentralkbnigtums kontinentalen Gepriges einher, welches not-
wendigerweise in alte politische Strukturen und Rechtsverhiltnisse
eingreifen musste. Als literarisch fassbares Produkt gesellschaftlicher
Auseinandersetzung, als symbolhafte Konzentration des Kampfes
zwischen altgermanischer Bauernfreiheit und aufstrebendem landes-
herrlichem Feudalismus soll die Apfelschussgeschichte in dieser Um-
bruchszeit Gestalt gewonnen haben. Dem Faktum, dass im Gegensatz
zur historischen Realitit der Schiitze und nicht der Tyrann triumphiert,
begegnet de Boor mit dem Argument, dass die unterlegene gross-
bauerliche Partei ihre eigene perspektivische Geschichtstradition be-

13 Ans saga bogsveigis, hrg. von G. Jénsson, Fornaldarségur Nordutlanda,
Bd. 2, 2. Aufl. Akuteyri 1954, 365—403. Vgl. dazu Paul Herrmann, Die Helden-
sagen des Saxo Grammaticus. Erlduterungen Teil II. Leipzig 1922, 407f.

1+ Vgl. Quellenwerk (wie Anm. 7) 241



114 Hans-Peter Naumann

sessen habe, vergleichbar derjenigen der grossen islindischen Familien-
sagas.

So verlockend der Ansatz de Boors auf den ersten Blick erscheinen
mag: man gewinnt eine historisch erklirbare, der Tellentat — aller-
dings vom Gegenpol her — entsprechende und tiberdies zeitlich fixier-
bare literarische Frithform, so darf doch anderseits nicht tibersehen
werden, dass damit der Gesamtzusammenhang germanischer Meister-
schiitzentradition aufgelost ist. Es hiesse auch, den engen norwegi-
schen Verhiltnissen tibergrosse Bedeutung beizumessen, wenn man
von Ereignissen um einen Harald oder Olaf jene sagenbildende Kraft
ausgehen lassen wollte, die zu exemplarischer Nachwirkung im deut-
schen und englischen Sprachgebiet gefithrt hat. Auch wurde fast
gleichzeitig mit de Boor ein Erklirungsversuch vorgetragen, der
ebenfalls eine postulierte norwegische Lokalsaga von Heming zum
Ausgangspunkt nahm, jedoch ganz andere Zusammenhinge vet-
mutete.

Von Hemingr wird eingangs im pattr berichtet, dass er von seinem
Vater Aslikr in ein Inselversteck verbracht wurde, und zwar unter
dem Vorwand, er sei wabnsinnig. Da auch der Name Tell moglicher-
weise mit «T6lpel, Tor» oder «der Tolle» gleichgesetzt werden kann's
und auch die Formen Toko/T¢ki eine Ubersetzung «der Térichte,
Nirrische» zulassen!®, glaubte der Norweger Nils Lid!7 aus Benen-
nungsentsprechungen eine Verbindung herleiten zu kénnen. Er stellte
ausserdem den Namen Hemingr zum altnordischen Stubstantiv hamr
im Sinne von «Gestalt» und einer damit zusammenhingenden Wort-
sippe, aus der zu schliessen wire, dass die Namensform die Fahigkeit
zu ekstatischem Gestaltwechsel anzeigt. Folgt man diesem — sprach-
lich allerdings anfechtbaren — Erklirungsversuch, dann wire der Ur-
sprung des Meisterschiitzen im Umbkreis magischer Jagd- und Kriegs-
riten und letztlich im sakralen Bereich zu suchen?s.

15 Vgl. jedoch die begriindet zuriickhaltende Stellungnahme des Schweizer-
deutschen Worterbuchs (Schweizerisches Idiotikon), Bd. 12, Frauenfeld 1961,
Sp. 1398-1402.

16 Nach anderer Auffassung lige eine Kurzform zum altnordischen Méinner-
namen Porkell vor; vgl. Jan de Vries, Altnord. etymologisches Worterbuch,
Leiden 1962, 594.

17 Nils Lid, Heming-tradisjonen, in: Det norske Videnskapsakademi i Oslo.
Arbok 1946, 22. — Nils Lid, Skiene i veide- og vikingtid, in: Pa Ski 1964, 1off.

18 Auch Kurt Schier, Hemings pattr Aslikssonar, in: Kindlers Literatur
Lexikon. Bd. V, 1970, 4358 scheint diese Moglichkeit andeuten zu wollen. — Im
iibrigen bezieht Lid als interessante Parallele den Amlethus/Hamlet-Bericht bei
Saxo, Gesta III, in seine Argumentation ein: sowohl der Name wie die Wahnsinn

vorspiegelnde Vorstellungskunst von Amlethus wiirden nach Lid auf die gleiche
Vorstellung von ekstatischem Gestaltwandel verweisen,



Tell und die nordische Ubetlieferung 115

Iv.

Ein gewichtiges nordisches Apfelschusszeugnis und eine zentrale
Meisterschiitzengestalt blieben bis hierher ausgespart: die Nachricht
der Pidrekssaga und der skilaufende Bogenheld Egill. Wihrend bei
Saxo und in den islindischen pettir die Motivik an ganz verschiedene
Namenstriger gebunden erscheint, deren Alter auch bei Berufung auf
sakrale Schichten nicht unter eine gewisse Grenze gefithrt werden
kann, vereinigt die Figur Egils aus gesonderten Beleggruppen meh-
rere Motivziige, deren hohe Altertiimlichkeit quellenmissig bekun-
dete Realitit ist.

In der mythisch-heroischen Volundarkvida'9, die zu den iltesten
Eddaliedern zihlt, tritt Egill als Bruder des Meisterschmiedes Wieland
auf und spielt in der einleitenden Schwanenmaidchenfabel als Ski-
laufer, Jiger und Gatte der Qlrin eine Rolle.

Zumindest an zwei norwegischen und islindischen Skaldenstellen
wird auf Egill als Bogenschiitze Bezug genommen: so spricht Eyvindr
skdldaspillir nach Ausweis der Heimskringla Snorris um das Jahr 976
eine Einzelstrophe auf die Pfeile Egils, und etwa 99o nimmt der
Dichter Hallfredr in einem Preislied auf Jarl Hdkon ebenfalls die
Wafle Egils zum Vorwurf einer Kenning?°. Andere Belege, wie eine
Kenning Kormaks, die auf Egils Skikunst anspielen konnte, oder ein
Vers der spiten Ragnars saga lodbrokar, miissen, weil moglicherweise
verderbt, unsicher bleiben2!. Da die skaldischen Metaphern, um ver-
standen zu werden, nur allgemein bekannte Vorstellungen verwerten
konnten, kommt ihnen sehr zuverlissige Belegkraft zu.

Als artistischen Bogenschiitzen, der «von den Menschen Olrunat
Egill genannt wird», zitiert ihn sodann die um 1250/60 vermutlich
in der norwegischen Stadt Bergen zusammengestellte Pidrekssaga?2.
In diese weitausholende Geschichte Dietrichs von Bern ist auch ein
Wielandroman eingearbeitet, der Egill in doppelter Funktion zeigt:

19 Ausgabe: Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denk-
malern, hrg. von G. Neckel. 1.Text, 3. Aufl. von Hans Kuhn, Heidelberg 1962.

20 Die beiden Belege (vgl. Finnur Jonsson, Den norsk-islandske Skjaldedigt-
ning, I B, Kopenhagen 1912-14, 65, Str. 14, 148, Str. 8) wurden neuerdings
wieder einer kritischen Uberpriifung unterzogen von Alois Wolf, Franks Casket
in literarhistorischer Sicht, Frithmittelalterliche Studien 3 (1969) 229.

21 Vgl. Sveinbjorn Egilsson, Lexicon poeticum antiqua septentrionalis, 2. Aufl.
von J.Jénsson. Kopenhagen 1913—-16, 98.

22 Pidriks saga af Bern, hrg. von Henrik Bertelsen. 2 Bde. Kopenhagen 1905—
1911. Ubersetzung von Fine Erichsen (Thule 22), Neuausgabe Diisseldorf/Ké&ln
1967. — Zitat, Bertelsen I, 124: «Oc penna kalla menn olrvnar egil.» Die Anspie-
lung bezieht sich auf die Volundarkvida und Egils Liebesverhiltnis zur Schwanen-
jungfrau Qlran.



116 Hans-Peter Naumann

als Helfer bei der Rachehandlung des Schmiedes, indem er Vogel-
federn fiir das Fluggewand beschafft und dem davonfliegenden Wie-
land durch einen Scheinschuss zu Rettung verhilft, und als Triger der
Apfelschussage. Von dieser Apfelschussepisode, die zumeist als un-
organisches Einschiebsel in Wielands Rachefabel betrachtet wird, ist
eine norwegische und eine teilweise abweichende islindische Hand-
schriftenfassung tberliefert. Beide zusammen ergeben folgende Ver-
sion?3: Egill tritt auf Wielands Rat in die Gefolgschaft Konig Nidungs
cin. Dieser will die Berithmtheit des Schiitzen auf die Probe stellen.
Er lisst daher Egils dreijahrigen Sohn nehmen und dem Kind einen
Apfel auf den Kopf legen. Egill wird vor die Wahl gestellt, den Schuss
zu wagen oder das Leben zu verlieren. Es folgt das Motiv der drei
Pfeile und die Trutzreplik: «Wenn ich den Knaben mit dem ersten
Pfeil getroffen hitte, so hitte ich Euch die beiden andern zugedacht.»
Skifahrt und weitere Aufgaben fehlen, auch die persénliche Rache am
Fiirsten bleibt ausgeklammert. Bemerkenswert ist jedoch im Episo-
denkern die Koinzidenz mit der um fiinfzig Jahre ilteren Saxo-
Darstellung.

Die Frage nach der Einordnung dieses Apfelschusses ist ein seit
langem umstrittenes Problem und ldsst zwei prinzipielle Moglich-
keiten zu:

1. Der Kompilator der Pidrekssaga kannte die vermutete Heming-
Utform und tGbertrug den Apfelschuss aus Stofthunger auf den Bogen-
helden und Skildufer Egill. Auf diese Position, die schon Klockhoff
festgelegt hatte, zieht sich aus oben angefiihrten Griinden de Boor
zuriick24.

2. Der Darsteller wusste, dass Egill als alleiniger und urspriinglicher
Triger der Apfelschusstradition seit altersher mit dem Wielandstoff
verbunden war. Obwohl der Schuss nicht fugenlos in das Konzept
des Romans passte, wollte er die dramatische Episode seinem Publi-
kum nicht vorenthalten. Diese Ansicht hatte Andreas Heusler?s mit
Nachdruck vertreten.

Der Katalog der Egill-Taten erfdhrt nun eine bemerkenswerte Er-
weiterung, wenn man ein ausserliterarisches Zeugnis einbezieht: das

23 Die Zeugnisse finden sich im Urtext und dt. Ubersetzung zuginglich bei
de Boort, Quellenwerk (wie Anm. 7) 44f.

24 Vgl. O. Klockhoff, Arkiv for nordisk filologi 12 (1896) 199; de Boor,
2.2.0., 16,

25 (Wie Anm. 6) 587f.; — Jan de Vries, Betrachtungen zum Wielandabschnitt
in der Piorekssaga, Arkiv for nordisk filologi 65 (1950) 71ff. zdhlt zwar den
Meisterschiitzen Egill zum alten Bestand der Wielandsage, mochte aber andret-
seits gerade das Apfelschussmotiv als Fremdelement ausscheiden.



Tell und die nordische Uberlieferung 117

auch unter dem Namen «Franks Casket» bekannte Bilder- und Runen-
kiastchen von Auzon. Diese Walbein-Schnitzerei, die nach heutiger
Datierung gegen Ende des 7. Jahrhunderts in Northumbrien entstan-
den sein diirfte und zu deren Gesamtdeutung in jlngster Zeit von
englischer und deutscher Forschung Betrichtliches geleistet wurde?29,
zeigt auf Deckelplatte und Vorderseite zwei Bildszenen germanischer
Heldensage: einmal einen Ausschnitt aus der Egill-Tradition, zum
andern eine zentrale Motivreihe des Wielandstoffes.

Die dreiteilige Wielandszene in der linken Vorderhilfte des Kist-
chens (Abb. 1) hilt nach allgemeiner Anschauung den verkrippelten
Schmied fest, der aus dem Schidel der enthaupteten Prinzenleiche
unter dem Amboss einen Becher fertigt. Hinzu tritt die Kénigstochter
Bodwild mit einer weiteren Frauengestalt, in welcher die iltere For-
schung Bodwilds Magd sah. Karl Hauck jedoch, der das Runenkist-
chen in ginzlich neue Zusammenhinge stellt, erkennt in ihr V6lunds
walkiirenhafte Geliebte Hervor aus der Volundarkvida, die in einer
Tragflasche den Rauschtrank zur Verfithrung der Konigstochter be-
reithalt27. Eine kleinere Figur im rechten Bildteil ist mit dem Fang
von Vogeln beschiftigt. Ihre Identitit mit Wielands Bruder Egill
scheint die Pidrekssaga herzustellen.

Den Deckel des Kistchens (Abb. 2) beherrscht auf der rechten
Seite ein Bogenkrieger, der eine hausihnliche Architektur gegen an-
greifende Feinde mit einem Pfeilhagel verteidigt. Finf angelsichsi-
sche Runen oberhalb der Schulter weisen den Bogenhelden als Agili,
d.h. Egil, aus. Andere Triger des Namens Egill sind der germanischen
Heldensage unbekannt. Es muss sich um den Bruder Wielands han-
deln. Folglich darf die im Hause befindliche Frauengestalt als Qlrun,
die Geliebte Egils aus dem Voélundlied, gedeutet werden.

Die Didrekssaga erzihlt ausser dem Vogelfang von Egill zwei
Dinge: den Apfelschuss und den Schuss auf den Bruder. Dem Deckel-
bild hat man auch diese Vorginge entnehmen wollen. So konnte der
schwebende, birtige Mann am oberen Rand, der sich mit einem
Schild deckt, den entfliegenden Wieland vorstellen, auf den Egill auf
Befehl des Ko6nigs anlegt. Phantasievoller ist eine Deutung des Apfel-

26 Vgl. Karl Hauck, Auzon, das Bilder- und Runenkistchen, in: Reallexikon
der Germanischen Altertumskunde, 2. vollig neu bearbeitete und erweiterte Aufl.,
Berlin/New York 1973, Bd. I, s14-522 und die hier angefiihrte umfangreiche
Literatur. Karl Hauck, Vorbericht iiber das Kistchen von Auzon, in: Frithmittel-
alterliche Studien 2 (1968) 415-418. Eingehend behandelt die literarischen Zu-
sammenhinge Alois Wolf (wie Anm. 20) 227-243.

27 A.a.0. (Reallexikon) 516f.



118 Hans-Peter Naumann

schusses, die 1910 der Norweger Sophus Bugge2® wagte: Unter dem
verlorenen Deckelknopf beugt sich eine Figur, deren Haartracht von
der aller tibrigen dargestellten Petsonen signifikant abweicht. Uber
ihr weist ein Pfeil frei mit der Spitze nach oben auf drei runde Gegen-
stinde. Naive Kunst, so meint nun Bugge, habe folgendes abbilden
diirfen: den Sohn Egils, der mit einer Handgebirde nach dem noch
vor Angst gestrdubten Haar zu erkennen gibt, dass ihn der Pfeil nicht
verletzt habe; den Apfel in spielerisch-ornamentaler Vielfalt und
schliesslich den zweiten gefiederten Rachepfeil neben dem Schiitzen.

Allen Vermutungen um Egill als dltesten Triger des Apfelschusses
wire der Boden weitgehend entzogen, wenn nicht die Forschung auf
den gewichtigen Tatbestand verweisen konnte, dass die englische
Ballade von William of Cloudesly in spitmittelalterlicher Umgebung
von ihrem Helden zweietlei berichtet: nimlich die bekannte Meistet-
schussfabel und ausserdem eine Hausverteidigung. Wihrend die Apfel-
schussszene wohl mehr als nur zufillige Gemeinsamkeiten sowohl mit
der Pidrekssaga als auch mit Saxo und Tell aufweist, stimmt die Haus-
verteidigung der Ballade in bemerkenswerten Details mit dem Kampf-
bild des Runenkistchens tiberein: William und sein Weib Alice wer-
den von Angreifern belagert, der Schiitze wehrt sich erbittert bis auf
den letzten Pfeil.

Da das Motiv der Hausverteidigung von einem wikingerzeitlichen
Bildstein der Insel Gotland kopiert wird2® und auch die islindische
Njalssaga ihren tberragenden Helden Gunnarr in eine vergleichbare
Situation stellt, wire das Vorliegen alter heroischer Typik hier nicht
auszuschliessen. Ob der Auftritt des Kistchens indessen eine eigen-
stindige Episode aus dem Heldenleben Egils heraushebt3©, lisst sich
der bruckstiickhaften Sageniibetlieferung nicht entnehmen. Der Wie-
landroman der Pidrekssaga jedenfalls weiss ein halbes Jahrtausend
spiter nichts mehr davon.

Wie man das Gewicht der einzelnen Zeugnisse auch immer veran-
schlagen mag: im Geflecht vielfiltiger, Jahrhunderte tiberbriickender
Beziige erscheint Egill als grosser Schiitze. Seine Funktionen — ob
Apfelschuss oder Hausverteidigung — mussten das Signal fir die

28 Det oldnorske Kvad om Velund og dets Forhold til engelske Sagn, Arkiv
for nordisk filologi 26 (1910) 33-77, bes. 71f.

29 Stein von Klinte Hunninge 1. Gute Abbildung bei Eric Graf Oxenstierna,
Die Nordgermanen. Stuttgart 1957, Tafel 85. — Bemerkenswerterweise stellt
dieses Bildzeugnis ditekt neben die Hausverteidigung mit Bogenwaffe ebenfalls
eine Wielandszene.

3¢ So vermutet Alois Wolf (wie Anm. 20) 239f,



Tell und die nordische Uberlieferung 119

Skaldenkenningar geliefert haben. Lisst sich, so lautet die zentrale
Frage, fir die zweifelsohne sehr archaische Figur Egils eine tragfihige
Basis der konstitutiven Konfliktsituation sichern?

Die stark zerstorte Volundarkvida, die wie auch andere germanische
Heldenlieder eine breitere Stoffkenntnis vorauszusetzen scheint, ent-
fernt Egill aus der Handlung, bevor das Geschehen um Kénig Nidudr
in seiner Grausamkeit beginnt. Die Pidrekssaga hingegen lisst hinter
romanhafter Tiinche schirfste Opposition zwischen Firsten und
Schiitzen erkennen. Zweimal wird der Gefolgsmann Egill unter
Todesandrohung von Koénig Nidung zu Meisterleistungen gezwun-
gen: zum Apfelschuss und zum Schuss auf den entfliegenden Bruder.
Aber diese Wortiiberlieferung findet sich nicht oder jedenfalls nur
teilweise auf der Bildszenerie des Kistchens reprisentiert. Wer unter
den Angreifern ist der grosse Gegner bei der Hausverteidigung ? Erst
die jungsten ikonographischen Beobachtungen Haucks3! haben hier-
tiber Aufschluss gebenund den Helmtriger in der Mitte der Belagerer
aufgrund charakteristischer Herrscherinsignien endgiiltig als *Nipap-
Nidudr identifizieren konnen. Damit fillt neues Licht auf die Um-
gebung des helmtragenden Krieger-Herrschers. In der zuriickgebeug-
ten kleineren Gestalt, die einen Schwertstoss gegen den Nacken der
Grossfigur richtet, entdeckt Hauck den Toter von Nidudr wieder.
«Widia, Nidhads Gesippen, Wielands Sohn»32 nennt ihn die Waldere-
Dichtung. Es ist der Bastard der Bédwild, der die Rache des Schmie-
des vollendet. In dieser Untergangsprophetie ist Egill von unmittel-
barer Rache am Fiirsten ausgeschlossen. Das Grundgeriist der Schiit-
zenfabel trigt andere Schwerpunkte als spiter bei Saxo und Tell.
Nicht auf den endgiltigen Racheakt, das Motiv der « Hohlen Gasse»
also, weitet sich das Spannungsmoment aus, sondern es ist psycho-
logisch urspriinglicher und wirkungsvoller auf den Augenblick kon-
zentriert, in welchem der Held durch artifizielle Leistung iiber eine
grosse Macht triumphiert. Den heroischen Rahmen des Konflikts
hatte Andreas Heusler abgesteckt. In der Verherrlichung der Krieger-
ehre, im besonders gearteten Pflichtenverhiltnis des Gefolgsmannes
zum Gefolgsherrn erkannte er einen liedfdhigen Handlungskern33.

Man witd Heusler in der Annahme recht geben miissen, dass in der
Fabel Elemente enthalten sind, die sich im Bereich des Gefolgschafts-
wesens heroisch verdichten konnten. Aber diese untragische «punk-

31 (Wie Anm. 26) Reallexikon, 515f.
32 Zitat nach Hauck, Reallexikon (wie Anm. 26) 516.
33 (Wie Anm. 6) 596f.



120 Hans-Peter Naumann

tuelle» Heroik3+ erfasst die objektive Konstellation des Bogenkrieger-
konflikts nur unzureichend. Der im Konflikt implizierte Symbol-
charakter der Waffe, die emotionale Chiffre des Triumphes iiber eine
souverine Gewalt, die exzeptionelle Leistung schliesslich legen tiefer
liegende Typik und Vorstellungsmuster bloss. Es fillt zudem auf,
dass der kunstfertige Schiitze in unmittelbare Nihe zum kunstfertigen
Schmied gestellt wird, dessen Titigkeit weit in kulturgeschichtliche
Vergangenheit hinabreicht. Auch die Institution der Gefolgschaft
lisst sich als feste gesellschaftliche, das heisst sozial-religiose Kon-
stante in der Germania bis auf Tacitus, in indogermanischer Vet-
lingerung auf viel frithere Stufen zuriickverfolgen. Wenn zudem der
Schiitzenkonflikt Ausstrahlungskraft besass, um in heroischer Um-
gebung individualisiert zu werden, wenn die spezifische Situation in
einem bestimmten historischen Augenblick Symbolcharakter anneh-
men und zu verschiedenen Zeiten in Didnemark, Norwegen, Holstein
und der Schweiz geschichtliche Aktualisierung erfahren konnte, so
ist man zu der Annahme berechtigt, dass dem Motiv auch iltere Be-
reiche zuginglich waren. Wir werden daher von Heuslers ausschliess-
lich von literaristhetischen Gesichtspunkten bestimmten Ansatz ab-
gehen und nach diesen Schichten der Motivik fragen diirfen.

V.

Fir Jacob Grimm bestand 1835 kein Zweifel daran, dass die Ge-
stalten Tell, Toko und Egill in einem tiefliegenden und weit verbrei-
teten Mythus verwurzelt seien3s. Eine Deutung dieser Mythe, deren
Art und Gestalt Grimm unberiihrt liess, unternahm das spitere
19. Jahrhundert auf unbedenklichste Weise. Sowohl die dltere ver-
gleichende Mythologie wie auch die jlingere naturmythologische,
volkskundliche und voélkerkundliche Lehre erkannte im Bogenschiit-
zen eine Fille arischer und germanischer Gottergestalten wieder. Tell
wurde als Indra oder Rudra, als Wodan oder Thor zum Gewittergott
erhoben, der den solarischen Bogen spannt, der bald als Sonnen-, bald

34 So Alois Wolf (wie Anm. 20) 228. Auf Wolfs grundsitzliche Bemerkungen
zu Typik und Struktur des Egill-Wieland-Stoffes an dieser Stelle sei nachdriicklich
verwiesen.

35 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie. Bd. 1, unverinderter reprophotogra-
phischer Nachdruck der 4. Aufl., Darmstadt 1965, 315—317. Bereits im frithen
Aufsatz « Gedanken iiber Mythos, Epos und Geschichte» von 1813 hatte Grimm
enge genetische Gemeinsamkeiten zwischen Tell, Toko und Egill gesehen und
diese durch sinnverwandte Namenherleitungen zu stiitzen gesucht: Tell < telum
«Pfeil», Toko < toxon «Bogen, Pfeil», Egil < Igel, «Stachel, Pfeil»,



Tell und die nordische Uberlieferung 121

als Donnergott seine Strahlen und Blitzpfeile verschleudert3¢. Zu
einer Identifizierung mit dem eddischen Gott Heimdallr, der als Ver-
koérperung der Frithlingssonne den Drachen des Wintereises besiegen
solle, fithrten lautliche Anklinge und scheinbar innere Beztige: das
zweite Namensglied schien auf den Tell oder Tall zu deuten3?, das
erste hingegen in der Gleichsetzung mit altnord. heimskr im Sinne
von «einfiltig» auf die «unwitzige», unbesonnene Geisteshaltung des
Urner Schiitzen38. Man identifizierte weiterhin Egill mit dem aus
Snorra-Edda und Hérbardsljéd fliichtig bekannten Sternenheros Aur-
vandill, diesen seinerseits mit dem Helden des halb legendarischen
mhd. Spielmannsliedes Orende/ und erschloss aus dessen Lautform
schliesslich einen Ure-Te//39. Die Reihe abwegiger Namenserklirungen
und dhnlicher naturmythischer oder auch kultisch-ritualer Deutereien
liesse sich miihelos fortsetzen. Sie bekunden allesamt, dass die Offnung
mythisch-sakraler Perspektiven der Meisterschiitzengestalt auf diesen
Wegen kaum méglich ist.

Der Forschungsfortschritt, der sich wihrend der letzten Jahrzehnte
in Abkehr von dlteren Methoden innerhalb der modernen struktu-
ristisch und komparatistisch orientierten Religionswissenschaft ver-
zeichnen lisst, hat vor allem durch die auf funktionalen und soziologi-
schen Gesichtspunkten fussenden Arbeiten des franzosischen Fot-
schers Georges Dumézil eine entscheidende Verschiebung von Posi-
tionen auch der germanischen Religionskunde bewirkt40. Dumézils
vielfiltige Versuche, soziale Strukturen und menschliche Grundfunk-
tionen auf religiose Vorstellungen und ein homologes, triadisches

36 So etwa E. L. Rochholz, Tell und Gessler in Sage und Geschichte, Heil-
bronn 1877, 3—18; Heino Pfannenschmid, Der mythische Gehalt der Tellsage.
Wien 1865, off.

37 Zuerst vorgeschlagen von Alois Liitolf, Heimdall und Wilhelm Tell, in:
Germania 8 (1863) 208f.; vgl. jedoch Jan de Vries, Altgermanische Religions-
geschichte (= Grundriss der germanischen Philologie 12), Bd. II, 2. Aufl. Berlin
1957, 238-244.

38 Dies behauptet noch Hermann Brunnhofer, Die Schweizerische Heldensage
im Zusammenhang mit der deutschen Géotter- und Heldensage. Bern 1911,
103-115, 135f., der iiberhaupt Tell in widersinnigste naturmythische und sagen-
geschichtliche Zusammenhinge stellt.

39 So Viktor Rydberg, Undersékningar i germanisk Mytologi. Bd. 2, Stock-
holm 1889, 359f., 464.

40 Vgl, Jan de Vries, Der heutige Stand der germanischen Religionsforschung,
GRM 33 (1951) 1-11; Karl Helm, Mythologie auf alten und neuen Wegen, PBB
(Tiibingen) 77 (1955) 333-365. — In weitgehender Ubereinstimmung mit Dumé-
zils Einsichten befinden sich die beiden bedeutendsten Darstellungen neuerer
Zeit: Werner Betz, Die altgermanische Religion, in: Deutsche Philologie im
Aufriss, 2. iiberarbeitete Aufl. Berlin 1962, Sp. 1547-1646 sowie Jan de Vries,
Altgermanische Religionsgeschichte. 2. Aufl. Berlin 1956/57.



122 Hans-Peter Naumann

Gottersystem gemeinindogermanischer Wurzel zu ibetfithren, be-
diirfen im einzelnen wohl nach wie vor kritischer Aufmerksamkeit.
So wird die berechtigte Frage gestellt, ob sich die strenge und durch-
gingige Dreigliederung sakraler und sozialer Urfunktionen von Herr-
schaft, Kriegertum und vegetativer Fruchtbarkeit, der im nordgerma-
nischen Bereich die Gotterdreiheit von Odinn (herrschaftliche Sou-
verdnitit), Porr (Kriegertum) und Njordr/Freyr/Freyja (Wachstum)
entspriche, in ihrer ganzen Konsequenz aufrechterhalten lisst, oder
ob nicht fur einzelne Gottergestalten vielmehr eine Funktionskombi-
nation anzusetzen ist4!. Bedeutungsvoll erweist sich andrerseits ge-
rade fiir die germanische Religion die Differenzierung, die Dumézil
beziiglich der ersten Funktionsebene, der Souverinitit, durchfiihrt.
Sie spaltet sich in zwei Aspekte, wovon der eine das Schreckliche und
die magisch-dimonische Seite der Macht reprisentiert, hingegen der
andere Gerechtigkeit und Milde ausdriickt. In dieser Unterscheidung,
der das Gétterpaar Odinn-Tyr entspricht, wird Odins Grundcharak-
ter als souveriner Gott des magischen Priester- und Konigtums, als
Herrscher der Gefolgschaft mit dunklen und schrecklichen Ziigen
erst wirklich durchsichtig. Besondere Aufmerksamkeit hat Dumézil
zuletzt auf den Aspekt der Kriegerfunktion gerichtet. Hier erkennt
er auffallende, durch wesenhafte Antagonismen gekennzeichnete Be-
ziehungen zwischen der schrecklichen Seite der Souverinitit und dem
Dienst des Kriegers, wobei sich die Funktion des Kriegers nicht nur
im Gott, sondern ebenso in verschiedenen Heroentypen realisieren
kann+2,

Um beurteilen zu kénnen, ob im Funktionensystem Dumézils dem
Bogenkriegerkonflikt unter Umstinden ein Stellenwert zukommt, sel
der Blick erneut auf die Typik des Meisterschiitzen gerichtet: ausser
Tell und dem Bauernfithrer Henning Wulff der holsteinischen Sage
stehen simtliche Bogenhelden in einem Verhiltnis zum Gefolgschafts-
wesen. Egill, Toko und Punker von Rohrbach sind wie auch der
nebenbei erwihnte An Bogenschwinger von vornherein Teute des
Firsten. William of Cloudesly und Eindridi treten nach dem Schuss
in den Gefolgschaftsdienst. Hemingr ist wohl dazu bestimmt, m&chte
sich ihm jedoch entziehen. Fiir die Tellgestalt hingegen hat die volks-
kundliche Forschung — unabhingig von der literarischen Uberliefe-
rung — kriegerisch-genossenschaftliche Beziige zu minnerbiindischen

41 Vgl. die Einfithrung von Otto Hoéfler zu Georges Dumézil, Loki. Darm-
stadt 1959, XIII.

42 Georges Dumézil, Aspekte der Kriegerfunktion bei den Indogermanen,
Darmstadt 1964, passim.



Tell und die nordische Uberlieferung 123

Brauchtumsformen der archaischen Hirtengesellschaft der Schweiz
wahrscheinlich zu machen gesucht4s. Als hervorragendes Mitglied
eines militanten Ménnerbundes wird auch Palna-Toki in der Jéms-
vikingasaga und anderen Quellen vorgestellt.

Zur Kunst des Bogenschiessens tritt bei Toko, Egill und Hemingr
als zweite Leistung der Skilauf; bei Egill, beim Helden der norwegi-
schen und firbischen Volksballaden und beim Wilderer William als
drittes Merkmal die Jagd. Sie darf als Attribut treffsicherer Schiitzen
wohl ohnehin vorausgesetzt werden. Simtliche drei Elemente sind fiir
den Norden kulturgeschichtlich relevant. So gehoren sie etwa zum
Bildinhalt eines schwedischen Runensteins vom Anfang des 11. Jahr-
hunderts++. Umrahmt von einer gewo6hnlichen Gedenkinschrift wie
sie in jener Zeit zu Hunderten vorkommt, wird eine in ihrer Art sonst
nirgends wiederholte Szene herausgestellt (Abb. 3). Trotz der par-
tiellen Zerstérung gut sichtbar ist der auf einem stilisierten Hengst
sitzende, durch Speer- und charakteristisches Helmzeichen hervor-
gehobene Fiirst-Krieger, den ein skilaufender Bogenschiitze begleitet.
Seit langem wird die Ritzung ohne rechte Ubetzeugungskraft als
winterliche Elchjagd mit Hunden und Falken gedeutet. Ob sich da-
hinter auch ein Konflikt zwischen Pfeilheld und Herrscher verbirgt —
die Geschossrichtung zielt auf den Reiter und nicht auf das Wild -,
ob sich gar ein verlorener Ausschnitt des Egill-Stoffes fassen lasst,
wird man hochstens rein spekulativ erwigen wollen. Man darf in das
Denkmal mangels literarischer Vergleichsmoglichkeiten nicht mehr
hineindeuten als man sieht. Da die bildtragenden Runensteine jedoch
nie alltidgliche Lebenserscheinungen darstellen und derartige Ritzungen
tiberhaupt sehr konservative Muster vetarbeiten, muss immerhin mit
der Existenz alter, das Bogen-, Ski- und Jagdelement zusammenfassen-
der Konventionen gerechnet werden.

Diese Konvention des skilaufenden, jagenden Bogenschiitzen, der
als Gestalt menschlichen Kriegertums eine feste Stelle im Umbkreis
des sozialen Lebens einnimmt, wiederholt im germanischen Bereich

43 Vgl. Hans Georg Wackernagel, Altes Volkstum der Schweiz. 2. Aufl. Basel
1959 (= Schriften der schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 38) 7-62,
bes. 28f.; Hans Georg Wacketnagel, Bemerkungen zur dlteren schweizerischen
Geschichte in volkskundlicher Sicht, Schweiz. Archiv fiitr Volkskunde 59 (1960)
1-24. — Die Rolle Tells im Brauchtum behandelt auch Hans Triimpy, Zum Fast-
nachtsspiel in Gottfried Kellers Roman «Der griine Heinrich», Schweiz. Archiv
fiir Volkskunde 59 (1960) 25-39.

44 Runen- und Bildstein von Boksta (Uppland). Vgl. Sveriges runinskrifter 18.
Upplands runinskrifter. Granskade och tolkade av. E. Wessén och S. B. F. Jans-
son. Stockholm 1949—51. 3. delen. I. Text. Nr. 855, so5—511. II. Planscher 138,
139. — Zur Deutung und ilteren Literatur vgl. I, s1of.



124 Hans-Peter Naumann

die sehr archaische, zur Wikingerzeit allerdings schon stark verdun-
kelte Gottheit Ullr. Snorri bezeichnet ihn in den Skaldskaparmaél4s
als boga-dss, veidi-dss, gndur-dss, als Bogen-, Jagd- und Skigott, und
in der Gylfaginning46 heisst es: «Ullr ist ein so guter Bogenschiitze
(bogmadr) und so geschickt als Skildufer (skidfcerr), dass niemand
mit ihm wetteifern kann.» Der Gott gilt weiterhin als hervorragender
Krieger und soll besonders bei Zweikimpfen angerufen werden. Die
Skaldenpoesie riickt ihn in die Nihe zu Pérr und umschreibt seinen
Namen oft in Kriegerkenningen. Zu seiner Figenschaft gehort ferner
die Wahrung rechtlicher Integritit. Nach den eddischen Grimnismal
wohnt er in «ydalir», in den Eibentilern4?. Diese Beziehung zur Eibe
betont den Bogengottaspekt seines Charakters. Die Eibe+8 (taxus
baccata) diente ihrer Hirte und Elastizitit wegen im Altertum und
Mittelalter vornehmlich zur Herstellung von Bogen und Armbriisten
und war als hirtestes Holz Europas als Handelsartikel in dem Masse
gefragt, dass der langsam wachsende, immergriine Baum teilweise
ausstarb. Bodenfunde und vor allem sprachliche Beziige4® erhellen
die Bedeutung des Eibenholzbogens. Fiir die 13. Rune in der gemein-
germanischen Runenreihe kann als Begriffswert ebenfalls die Eibe
oder der Eibenbogen ermittelt werden. Diese evidenten kulturge-
schichtlichen Zusammenhinge erschépfen den Charakter Ulls jedoch
nicht. Saxo Grammaticus, der Snorris Erwihnung der Skikunst Ulls
bestitigt, historisiert im Buch III der Gesta5° in euhemeristischer
Weise folgenden, besonders akzentuierten Mythus: Othinus, der
Herrscher und Hauptgott von Byzantion wird seiner Tyrannei und
Freveltaten wegen vertrieben. Seine Stelle als Gegenspieler nimmt
eine Zeitlang ein gewisser Ollerus ein. Dieser Mythus wird von Saxo
an anderem Ort unter etwas verinderten Begleitumstinden rekapi-
tulierts?.

45 Edda Snorra Stutlusonar, hrg. von Finnur Jénsson. Kopenhagen 1931, 99
(Skaldskaparmal Kap, 22).

46 A.a.0. 33 (Gylfaginning Kap. 17).

47 Vgl. die Ullr-Kapitel bei Jan de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte
II, 153-163.

48 Wir folgen der ausfiihrlichen Darstellung von Heinz Klingenberg, Runen-
schrift-Schriftdenken-Runeninschriften. Heidelberg 1973, 304-307, 322f. und
passim. Hier auch weiteres Material und Quellenangaben zum Eibenkomplex.

49 Lat. taxus «Eibe» steht neben griech. toxon «Bogeny, altnord. yr «Eibe»
neben yr «Bogeny», dt. «Eibe» neben mhd. iwe «Bogen», schwib. aip «Arm-
brust», vgl. Klingenberg a.a.0. 304.

50 Gesta Danorum III, iii-v (wie Anm. 2) 67-74.

51 Gesta Danorum I, vii, 25f.; Odins Vertreibung behandelt auch ausfiihrlich
Paul Herrmann, Erlduterungen II (wie Anm. 13) 110f., 241f,



Tell und die nordische Uberlieferung 125

Jan de Vriess2 deutet diesen Konflikt, indem et Dumézils Hochgott-
Theortie auf die Situation iibertrigt: Othinus/Odinn, der zweifellos
die dunkle, schreckliche Seite der Souverinitit reprisentiert, hat sich
seines Herrscheramtes unwiirdig erwiesen und wird deshalb von
Ollerus/Ullr, dem Vertreter der hellen, rechtlichen Sphite, beseitigt.
De Vries geht bei dieser Deutung davon aus, dass der Name Ullr — der
opinio communis gemiss — zu got. wulpus «Herrlichkeit» zu stellen
ist und Ullr weitgehend mit dem eigentlichen Himmelsgott Tyr/
Tiwaz identifiziert werden kann. Die Primissen dieser Theotie et-
scheinen jedoch unsicher. Die snorronischen, eddischen und skaldi-
schen Belege betonen eher die Affinitit des Bogengottes zum militan-
ten Porr und tiberhaupt die Nihe Ulls zur zweiten kriegerischen
Funktionsebene. Schroderss schliesst die Namensform an die Wurzel
*ulta- an und fasst Ullr als «den Zottigen», d. h. als eine Erscheinungs-
form des Gottes Pérr in Bocksgestalt. Eine dritte Perspektive erdffnet
die Riickfithrung des Namens auf germ. *wullinaz, «der Wollene»,
wobei Ullr als eine urspriinglich vegetative Gottheit schafziichtender
germanischer Hirtenbevolkerung zu sehen wires+.

Angesichts der sehr komplexen und zugleich verblassten Naturss
des Bogengottes muss eine streng kanonische funktionale Zuordnung
im Sinne Dumézils unsicher bleiben. Auch die wertvolle Quelle bei
Saxo Grammaticus vermag keine weiteren Aufschliisse zu liefern. Was
wir den Gesta Danorum in auflilliger Duplizitit der Ereignisse mit
einiger Sicherheit jedoch entnehmen diitfen, ist die euhemeristisch
verkleidete Mythologisierung eines typischen Konflikts zwischen
tyrannischer Souveridnitit und einer triumphierenden Gewalt, zu
deren charakteristischen Abzeichen die symbolhafte Bogenwafle gehort.

52 Altgermanische Religionsgeschichte II, 103~105.

53 Franz Rolf Schroder, Skadi und die Gotter Skandinaviens. Untersuchungen
zur germanischen und vergleichenden Religionsgeschichte Nr. 2. Tiibingen
1941, 82.

54 Vgl. Nils Lid, Jolesveinar og Groederikdomsgudar. Oslo 1933 (= Skrifter
utg. av Det Norske Videnskaps Akademi i Oslo, Hist.-filos, Klasse 5) 93~105;
Nils Lid, Gudar og Gudedyrkning, in: Nordisk Kultur XXVI, Stockholm/Oslo/
Kobenhavn 1942, 123.

55 Der verdunkelten Tradition des Bogengottes steht nun allerdings ein reiches
theophores Ortsnamenmaterial in Schweden und Norwegen entgegen, das durch
seine Schichtung und geographische Verteilung auf ein hohes Alter kultischer
Verehrung hinweist. Diese Ortsnamen sowie die Nennung des Gottes auf einer
runischen Schwertzwinge aus einem Schleswiger Moor sichern den Ullr-Kult
zumindest fiir die romische Kaiserzeit. Aus Griinden, die wir nur unvollstindig
kennen, wurde der Gott spiter von konkurrierenden Michten aus seinen zentralen
kultischen Funktionen verdringt und allmihlich zu relativer Bedeutungslosigkeit

herabgedriickt. Vgl. auch Erik Elgqvist, Ullvi och Ullinshov. Studier rérande
Ullkultens uppkomst och utbredning. Lund 1955.



126 Hans-Peter Naumann

VI.

Angeregt durch die Erkenntnisse der modernen komparatistischen
Religionswissenschaft wird mit wachsender Zuversicht angenommen,
dass die Germanen bereits in weit zuriickliegenden Perioden der Voz-
geschichte anthropomorphe Goétter verehrt haben. Zu ihnen soll auch
eine Bogengottheit gehoéren, als deren Fortsetzungsform in histori-
scher Zeit der kultisch altertiimliche Ullr anzusetzen wiire. Diese Auf-
fassung findet Riickhalt in den bronzezeitlichen Felsbildern Nord-
europas, die in stilisierter Ritzung neben dinglichen Motiven eine
Vielzahl menschlicher Figuren auf Stein verewigensé. Auf einigen
dieser Felszeichnungen werden andere Gestalten durch grossforma-
tige speer-, axt- oder bogentragende Ritzfiguren tGberragt, die persdn-
liche Gétter zu sein scheinen. Der hohe kulturhistorische Aussage-
wert der Zeichnungen gilt heute als unbestritten, wenngleich ihre
Erforschung in Einzelheiten noch recht lickenhaft bleibt. Bisher am
besten untersucht und dokumentiert ist eine westschwedische Fels-
bilderprovinz aus dem letzten Jahrtausend vor Christi, zu deren ikono-
graphischen Programmen ebenfalls eine bogenfiihrende Figur ge-
horts7. Dieser Bogentriger tritt unter zahllosen Kriegern, Tanzern,
Adoranten und Volteuren auffillig singulidr hervor und ist jedesmal
in einem Konflikt mit einer der typischen Gross- oder Axtfiguren be-
griffen. In der Mehrzahl der Fille bedroht er die vergrossert abge-
bildete Gestalt durch einen Pfeilschuss.

Wenn man sich einer von Jan de Vries vorgetragenen These an-
schliesst, kann der Axttriger oder Axtgott mit seinem symbolischen
Signum als eine Verkorperungsform des indogermanischen Himmels-
gottes gefasst werdensS. Dann liessen auch die schwedischen Fels-
ritzungen eine antithetische Konstellation des Bogenkriegers zur Sou-
verinitit erkennen. Eine solche engere Sinndeutung der vorgeschicht-

56 Vgl. W. Betz, Die altgermanische Religion (wie Anm. 40) Sp. 1563f., 1612f.;
J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte I, 103—108, 125-128, II, 160f.,
344f.; Oscar Almgren, Hillristningar och kultbruk. Stockholm 1927 (dt. Ubet-
setzung: Nordische Felszeichnungen als religiose Urkunden. Frankfurt/Main
1934).

57 Landschaft Bohuslin; vor allem die Felszeichnungen von Fossum, Tanum;
Lokeberget, Foss; Varlos, Tanum. Gute Reproduktionen bei Pehr Hasselrot-Ake
Ohlmarks, Hillristningar, Stockholm 1966.

58 J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte I, 115—-117, 127f.; dieser
Aunsicht folgt auch W. Betz, Die altgermanische Religion, a.a.O. Sp. 1562. Vgl.
weiterhin Bertil Almgren, Den osynliga gudomen, in: Proxima Thule, Stockholm
1962 (hrg. v. Svenska arkeologiska samfund) 63—71. Weit vorsichtiger argumen-
tiert Hans Kuhn (Besprechung von J.de Vries, Altgermanische Religionsge-
schichte, 1. Aufl.) AfdA 56 (1937) 151-153.



Tell und die nordische Uberlieferung 12y

lichen Felsbilder erscheint jedoch in vielerlei Hinsicht als problema-
tisch. Am zwanglosesten diirften sich die Ereignisse als Kulthand-
lungen erkliren lassen. Unter dem Aspekt des kultischen Vorgangs,
dessen sozial-politischer Bezug nicht tibersehen werden datf, hat
offensichtlich auch der Bogenkriegerkonflikt mit einer als tibetlegen
akzentuierten Gewalt wesenhaften Darstellungswert besessen.

VII.

Falls diese Ubetlegungen zutreffend sind, dann wiite bereits auf einer
relativ archaischen Kulturstufe ein Vorstellungskomplex angelegt, der
in spiteren kulturellen und literarischen Phasen in auffilliger Wieder-
holung des strukturalen Zusammenhangs erneut geformt und in
mythologisierender, heroisierender und endlich historisierender Form
aktualisiert wird. Ein kontinuietlicher Zusammenhang ldsst sich zwar
fiir einzelne Stufen einsichtig machen, aber an eine direkte historische
Verbindung zwischen dem Pfeilhelden auf einer bronzezeitlichen
Felsplatte an der Westkiiste Schwedens und dem Tell von Uri — um
es Uberspitzt auszudriicken — wird man wohl kaum glauben wollen.

Wie Dumézil, der in religiosen Anschauungen, in rituellen und
sozialen Verhaltensnormen nicht zufillige und individuelle Wieder-
holungen, sondern das allgemeingiiltige Unwandelbare, bestimmte
sozial-religios oder politisch definierte Gesetzmissigkeiten erkennt,
hat auch der ruminische Religionshistoriker Mircea Eliade in An-
lehnung an die Tiefenpsychologie C. G. Jungs den Blick auf das
Archetypische bestimmter Vorstellungskomplexe gerichtets?. Der
Azxchetypus kann, wie Eliade an religiosen Symbolen zeigt, auch meh-
rere strukturell zusammengehorige Bedeutungen offenbaren®e, Will
man im Meisterschiitzen eine archetypische Form sozialen Verhaltens
sehen, so ist noch einmal grundsitzlich zu fragen, welche Motivzige
als alt zu betrachten, welche vielleicht erst sehr jungen Perioden der
Tradition entstammen. Fiir den Egill des Runenkistchens, also fiir
das 7. Jahrhundert, kann nicht einmal der Apfelschuss mit Sicherheit
nachgewiesen werden. Auch der Tod des Tyrannen bildet keinen
zwingenden Abschluss der alten Fabel. Die Skifahrt gehort zwar zur
ilteren Typik des Motivs, ist aber gleichwohl sekundir. Als verfiig-

59 Mircea Eliade, Le mythe de I’Eternel Retour. Archétypes et répétition.
Paris 1949. Vgl. auch Mircea Eliade, Die Religionen und das Heilige. Elemente
der Religionsgeschichte. Salzburg 1954.

60 Mircea Eliade, Methodologische Anmerkungen zur Etforschung der Sym-
bole in den Religionen, in: Grundfragen der Religionswissenschaft, hrg. von
M. Eliade und J. M. Kitagawa. Salzbutrg 1963, 106-135.



128 Hans-Peter Naumann

bares Grundgeriist bleibt ein signifikanter Konflikt zwischen einer
grossen Macht und einem Schiitzen, anders ausgedriickt: die Moral
des Heros steht gegen die des Souverins. Das im Gegensatzverhiltnis
implizierte Symbol ist die Bogenwafle. IThre artistische Handhabung,
das Moment exzeptioneller, wohl auch magischer Kunstfertigkeit und
nicht etwa korperliche Kraft oder besonderer Heldenmut, befihigt
den Opponenten zum Triumph iiber die tibermichtige Gewalt, erhebt
ihn tber seine Umgebung, lisst ihn vielleicht zum Exponenten der
Gruppe werden.

Die auffallende Vereinzelung des Meisterschiitzenmotivs verdeut-
licht, dass die archetypische Situation nicht fiir die menschliche Exi-
stenz schlechthin konstitutiv sein kann, sondern eher auf eine be-
stimmte, geographisch und historisch enger begrenzte Erscheinungs-
form sozialen und religitsen Lebens zuriickgefiihrt werden darf. Die
literarischen Zeugnisse lassen als gesellschaftlichen Rahmen des Kon-
flikts das Gefolgsschaftswesen erkennen. Die Gefolgschaft vereinigt
Merkmale sowohl des herrschaftlichen als auch des genossenschaft-
lichen Verbandes. Ihre Angehorigen befinden sich einerseits in engem
personlichem Verhiltnis zur regierenden Macht, bilden jedoch andrer-
seits eine Einheit, die nicht nur durch ihr Oberhaupt zusammenge-
halten wird®r. Dem Aspekt des verpflichtenden Fiirstengefolges steht
der Aspekt des freien Mannerbundes gegeniiber. Diese Unterschei-
dung, die seit den Arbeiten von Lily Weiser®? und Otto Hofler®3 fiir
den germanischen Bereich einsichtig geworden ist, hat die religions-
historische Schule von Uppsala fiir die indogermanische Gemein-
schaftsperiode wahrscheinlich gemacht®4. In der Ideologie der indo-
germanischen Gefolgschafts- und Minnerbundorganisation, in einem
Milieu, das die Gruppe in antagonistische und doch komplementire
Hilften teilt und somit einer weiten Skala von Emotionen Raum gibt,
kann auch der Meisterschiitzenkonflikt letztlich verankert sein.

61 Vgl. Hans Kuhn, Die Grenzen der germanischen Gefolgschaft, Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Germanist. Abt. 73 (1956) 9—13.

6z Lily Weiser, Altgermanische Jiinglingsweihen und Minnerbiinde. Biihl
1927.

63 Otto Héfler, Kultische Geheimbiinde der Germanen I. Frankfurt a.M. 1934.

64 Vgl. Stig Wikander, Der arische Minnerbund. Studien zur indo-iranischen
Sprach- und Religionsgeschichte. Lund 1938; Geo Widengren, Der Feudalismus
im alten Iran, Minnerbund-Gefolgswesen-Feudalismus der iranischen Gesellschaft
im Hinblick auf die indogermanischen Verhiltnisse. Koln/Opladen 1969. Geo
Widengren, Religionsphinomenologie. Berlin 1969, bes. 594-607.



	Tell und die nordische Überlieferung : zur Frage nach dem Archetypus vom Meisterschützen

