
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens

Autor: Simonides Dorota

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens

von Dorota Simonides

Es ist schon fast zwanzig Jahre her, seit ich an der Pädagogischen
Universität Opole mit den Feldforschungen über Volksdichtung
begann. Ich war in der glücklichen Lage, in unserer Region Bezirke zu
haben, die vor rund 120 Jahren gründlich von Volkskundlern
durchforscht wurden und sich als sehr reiche Quelle des Volksmundes
erwiesen. Ziel unserer Feldforschung war festzustellen, was von dem

aufgezeichneten traditionellen Stoff im Terrain noch bekannt ist und
ob er und welchen Veränderungen er unterlag1. In der ersten Phase

der Feldforschungen bedienten wir uns der herkömmlichen Methode
der Volksforschung, die älteste lebende Generation zu befragen. Auf
diese Weise wurde nicht nur der Bereich der Kontinuität der mündlichen

Überlieferung des traditionellen Stoffes abgegrenzt, sondern auch
die Art und die Tiefe der Umgestaltung festgestellt. Die Statistik der

Feldforschung für Volksprosadichtung zeigte uns, dass für über 60%
des tradierten Materials als Quelle die Grosseltern und im besondern
die Grossmutter angegeben wurde. Da ungefähr 20% des gesammelten

Materials aus der Literatur stammt, ist also die Kindheit die
dominierende Quelle des tradierten Stoffes überhaupt. Aus ihr stammt
jedoch meist nur das Grundmaterial; die Form der Erzählung selbst
und die Ausstattung mit Realien wird durch die Erfahrung und die
Erlebnisse der Erwachsenen geprägt.

Die Wahrnehmung, dass die Kindheit eine so grosse Rolle für die
Kontinuität der Tradition spielt, bewegte uns dazu, uns näher mit dem
Kind als Träger der Tradition zu befassen. Wir hatten dabei auch noch
ein anderes Ziel im Auge. Während der Feldforschung bei Erwachsenen

kamen uns nämlich Zweifel, ob mit dieser Methode das wirklich
lebendige Erzählgut aufgenommen wird, und wir kamen zum Schluss,
dass dies nur teilweise der Fall ist. Die Befragung ähnelt doch manchmal

den Methoden der Archäologie : Wir « graben» sozusagen aus dem
Gedächtnis unserer Erzähler oft sehr tief verschütteten Stoff heraus.

Wir sahen nur einen Ausweg aus dieser Sackgasse, nämlich die
Forschung nicht - wie bisher - dem Anfang der Übertragungskette, das

heisst der ältesten Generation, sondern ihrem letzten Gliede, den Kin-

1 Die Ergebnisse dieser Feldforschungen wurden veröffentlicht in meinem
Buch über die gegenwärtige Volksprosa-Dichtung in Schlesien. Siehe: Dorota
Simonides, Wspólczesna slaska proza ludowa, in: Zeszyty Naukowe Wyzszej
Szkoly Pedagogicznej w Opolu, Seria B: Studia i monografie, 24. Opole 1969.



98 Dorota Simonides

dem, zu widmen. Es ist nämlich logisch, dass das ganze, insbesondere
den jüngsten Kindern bekannte traditionelle Erzählgut nur durch
lebendige Übertragung geläufig wird. Im Überlieferungsprozess sind
die Kinder nicht nur passive Zuhörer, sondern mobilisieren den Erzähler

durch die bei den Kindern bekannte Fragesucht, immer neue Stoffe

aus der Erinnerung hervorzugraben. Das ist scheinbar dieselbe
Methode, die der Volkskundler bei der Befragung der Erzähler anwendet.
Es besteht jedoch ein wesentlicher Unterschied zwischen den Fragen
der Kinder und der Befragung durch den Volkskundler : Die Kinder
fragen nicht nach etwas Bestimmtem, sondern nach etwas Neuem und
suggerieren dabei nicht den Stoff, wie es der Volkskundler durch seine

konkreten Fragen tut. Wir stellten auch noch fest, dass den Kindern
Stoffe überliefert werden, die dem Volkskundler auch bei längerer,
sogar sehr genauer Befragung nicht erzählt werden. Stimulierend auf den
Erzähler wirken dabei die grosse Aufmerksamkeit des Kindes, sein

reges Interesse an dem erzählten Stoff und sein Glaube an die Wahrheit

der erzählten Geschehnisse. Dazu kommt noch das enge
emotionale Verhältnis zwischen Grosseltern und Enkeln. Alle diese
Umstände führen dazu, dass der Erzähler sich in seine eigene Kindheit
zurückversetzt fühlt, was zu einer gewissen Aktivierung der im Unter-
bewusstsein schlummernden Stoffe beiträgt. Die neuerweckten
Grundstoffe werden durch eigene Erlebnisse und Erfahrungen sowie
durch nicht erfüllte Wünsche des Erzählers bereichert. Dieser Prozess

führt zum Entstehen neuer, auf uralter Tradition basierenden
Erzählungen.

Ganz anders ist die Situation bei Befragung der Erwachsenen durch
Volkskundler. Deshalb ist auch ein Teil der tradierten Stoffe dem
Volkskundler bei unmittelbarem Kontakt mit Erwachsenen überhaupt
nicht zugänglich. Anders sieht das Verhältnis zwischen Volkskundler
und Kindern aus. Diese haben keine psychischen Hemmungen und
erzählen alles, was ihnen im Gedächtnis geblieben ist. Die Form der

Erzählung ist meist sehr einfach. Daher können die Kinder nicht als

einzige Quelle des traditionellen Erzählgutes fungieren, sind aber für
den Volkskundler Vermittler zum eigentlichen Erzähler. Ausserdem
werden die Kinder dadurch, dass der Stoff in ihr Bewusstsein und
Unterbewusstsein eindringt, das nächste Glied der Übertragungskette.

Am Ende der ersten Phase der Feldforschung bei Erwachsenen
waren wir z.B. zur Befragung bei einem ältesten Ehepaar, das zu
unseren besten Erzählern gehörte. Es schien uns, dass wir nach gründlicher

Befragung von diesem Ehepaar das ganze Repertoire
aufgenommen hätten. Zufällig war ein zehnjähriger Enkel der Erzähler an-



Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens 99

wesend. Er wollte auch etwas erzählen. Zu unserem Staunen hörten wir
Stoffe, die wir in dieser Gegend noch nicht aufgenommen hatten. Auf
die Frage, woher er das wisse, zeigte er auf seine Grossmutter. Als wir
sie fragten, warum sie uns diesen Text nicht erzählte (es handelte sich

um das Märchen AT 307), sagte sie uns : «Das ist doch nur für Kinder,
das ist doch Unsinn». Wir setzten also unsere Befragung fort und
erhielten noch sehr interessante zusätzliche Informationen. Wir versuchten

dasselbe bei anderen Erzählern mit Enkelkindern - mit demselben

Ergebnis. Wir fanden bei den Kindern Stoffe, die über hundert Jahre
alt sind, inzwischen aber gänzlich aus dem Repertoire der Erwachsenen
verschwanden. Das gab uns einen weiteren Ansporn zur Befragung
der Kinder.

Hier möchte ich noch einmal betonen, dass wir in dieser

Forschungsetappe ausschliesslich die Überlieferung der Erwachsenen irn
Auge behielten. Die Kinder waren nur das Mittel zum Zweck, die
lebendige Tradition zu beweisen. Ihr Repertoire und die Kenntnis der
Tradition war für uns nur ein Beweis mehr für die aktive Wirksamkeit
der mündlichen Überlieferung. Erst später, als wir die Fragebogen
und das ganze Material der Kinder durchsahen und mit der Fülle des

Dargestellten bekannt wurden, kamen wir zur Einsicht, dass es sich
wohl der Mühe lohnen möchte, auf die Sache zurückzukommen und
sich ausschliesslich mit dem Erzählstoff der Kinder zu befassen.

So fassten wir in der zweiten Arbeitsetappe das Repertoire unserer
Kinder und Teenager ins Auge2. Um unser Ziel zu erreichen und
möglichst vielfältiges Material in die Hände zu bekommen, mussten
wir geradezu erfinderisch sein, wenn es darum ging, Bekanntschaften

anzuknüpfen. Wir tauchten in Schulen, Ferienlagern, Jugendlagern, ja

sogar in Krankenhäusern auf. Interessantes lieferten auch unsere
Studenten, die während ihres Ferienpraktikums als Erzieher in
Schülerkolonien tätig waren. Auch Kindergärtnerinnen und Oberschullehrer
haben zu diesem Werk beigetragen, und zwar dort, wo es galt, das

Fortbestehen eines Stoffes festzustellen. Bei den Forschungen stellte
es sich heraus, dass gewisse Texte einer ganzen Schulklasse in fast
unveränderter Form bekannt sind. Es würde praktisch genügen, wenn
man die Befragung auf zwei bis drei Schüler in jeder Klasse
beschränkte, um das ganze in der Schule tradierte Repertoire aufzuzeichnen.

Das uralte Abschreiben spielte hier natürlich eine gewisse Rolle.
Es kam vor, dass einige Schüler ihren Nachbarn so eifrig über die
Schulter lugten, dass ihnen sogar dieselben Fehler unterlaufen sind.

2 Vgl. Dorota Simonides, Wspólczesny folklor dzieci i mlodziezy. Opole,
Instytut Slaski [Zeitgenössisches Kinder- und Jugendvolksgut, im Druck].



ioo Dorota Simonides

Als erstes Ergebnis dieser Forschung stellten wir fest, dass die Kinder

zwei Schichten von Volksgut besitzen. Die erste Schicht - die
«offizielle» - besteht aus der von der ältesten Generation übertragenen
und von den Kindern teilweise verarbeiteten Überlieferung. Diese
Schicht wurde bisher fälschlich als Kindervolksgut bezeichnet,
obwohl sie, auf die Kinder bezogen, nicht den wichtigsten Bedingungen
der Definition des Volksgutes entspricht. Hier möchte ich kurz diese

Bedingungen in Erinnerung bringen. Als Volksgut - vor allen Dingen
Volkserzählungen - kann aufgefasst werden:

a) was in der in Frage kommenden Gemeinschaft allgemein bekannt

ist,

b) was spontan und mündlich in Umlauf gebracht wurde,

c) was als kollektives und anonymes Schaffen gilt.

Wenn man die Stoffe der ersten Schicht nach den genannten
Bedingungen wertet, so werden die Bedingungen b) und c) durch die Kinder
nicht immer erfüllt, das heisst, die Stoffe werden unter Kindern nicht
immer spontan in Umlauf gebracht und von ihnen nicht als eigenes
Schaffen bezeichnet, sondern man nennt immer den konkreten
erwachsenen Erzähler, der von den Kindern als Verfasser betrachtet
wird. Diese Schicht ist also par excellence Volksgut der Erwachsenen,
obwohl sie für Kinder bestimmt ist. Im folgenden werde ich es als

Erwachsenenvolksgut für Kinder bezeichnen. Dieses Volksgut wird
grösstenteils intentionell aus pädagogischen Gründen überliefert. Ich
möchte hier unterstreichen, dass die erste der oben genannten
Bedingungen in diesem Falle auch durch die Kinder erfüllt wird. Das

Erwachsenenvolksgut für Kinder ist den Kindern allgemein und sehr

gut bekannt, jedoch grösstenteils im passiven Sinn. Es ist anzunehmen,
dass die Aktivierung dieses in den heutigen Kindern schlummernden
Gutes nach Erreichen des Erwachsenenalters erfolgt. Anzeichen dafür
stellten wir bei Forschungen unter Erwachsenen fest.

Die Kinder besitzen aber eine zweite, aktive Schicht von Volksgut,
welche den erwähnten Bedingungen in Beziehung auf die Kinder voll
entspricht. Diese und nur diese Schicht bezeichne ich als Kindervolksgut.

Um zu diesem Repertoire zu gelangen und es zu durchforschen,
mussten wir - wie gesagt - viele Kunstgriffe anwenden, und zwar
deshalb, weil dieses Repertoire oft aus Stoffen besteht, welche den
Tadel und ein Verbot der Weiterverbreitung seitens der Erwachsenen
auslösen würde. Die Kinder entschuldigten sich beispielsweise in den

Fragebogen folgendermassen: «Wir dürfen zwar nicht so sprechen,
aber es ist doch sehr komisch und gefällt uns.» «Wir erzählen das nie



Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens loi

den Erwachsenen, da sie schimpfen werden.» Jugendliche schrieben

sogar : «Wir kennen noch mehr von diesen Erzählungen und Witzen,
wollen jedoch die Erwachsenen nicht demoralisieren.»

Als erste Quelle des Kindervolksgutes kommen die Erwachsenen in
Frage, und zwar heute hauptsächlich in zwei Gattungen: Die erste

Gattung sind irrationale Geschichten, bei denen sich der kleine
Erzähler auf die Autorität der Erwachsenen stützen will. Bei der zweiten
Gattung handelt es sich um Schwanke, Witze, welche nicht für die
Ohren der Kinder bestimmt waren und ihnen durch heimliches
Belauschen der Erwachsenen bekannt wurden. Die zweite, wohl die
reichste Quelle sind die Stoffe, die von Kindergeneration zu
Kindergeneration übertragen werden. Hier können wir sowohl sehr alte als

auch neue Stoffe finden, und zwar in Form von Reimen, Abzählreimen,
Pvätseln, Witzen, Gruselgeschichten u. a. Die Analyse des gesammelten
Kindervolksgutes zeigte, dass das Repertoire genau der
Entwicklungsstufe des Kindes und infolgedessen seinem Interessengebiete
angepasst ist. So trägt der Stoff der unteren Altersstufe häufig skatolo-
gische und derjenige der oberen meist sexuelle Färbung. Die untere
Altersstufe bilden Kinder bis io Jahre, die ältere Kinder von n bis 15.
Weiterhin zeigte es sich, dass die irrationalen Erzählungen, die in der

unteren Altersstufe tradiert werden, einen märchenhaften Einschlag
haben, während die der oberen Altersstufe eine sagenhafte Färbung
tragen3. Die jüngsten der Hauptquellen sind die Massenmedien, vor
allen Dingen das Fernsehen. Der Einfluss aufdie jüngeren Kinder
beschränkt sich meist darauf, traditionelle Reime, Abzählreime usw. mit
neuen Realien zu durchtränken. Zum Beispiel:

Schon im 19. Jahrhundert wurde ein von Offizieren handelnder
Abzählreim aufgezeichnet, welcher in freier Übersetzung folgendermassen
lautet: Ein, zwei, dreie, viere,

Es marschieren Offiziere,
Hinter ihnen Offizierchen.
Diese fallen in ein Fläschchen.
Ein, zwei, drei,
Du bist frei.

Gegenwärtig wird derselbe Abzählreim mit neuenRealien ausgestattet:

Ein, zwei, dreie, viere.
Es marschiert Hund Huckelberry,
Flinter ihm gleich Pixi, Dixi

3 Vgl. Dorota Simonides, Podanie wierzoniowe w ustnych przekazach
wspólczesnych dzieci [Die Glaubenssage in der mündlichen Überlieferung der
zeitgenössischen Kinder], in: Co wies to inna piesri. Studia folklorystyczne
redagowane przez R. Górskiego i J. Krzyzanowskiego (Ossolineum 1975) 7-22,



102 Dorota Simonides

Gebadet in Pulver Ixi,
Hinter ihnen Yogi Bär,
Der die Füsse wäscht nicht mehr.
Eine, zwei, drei

Daneben entstand jedoch eine Reihe ganz neuer Reime, die von uns als

Fernsehreime gesondert erfasst werden4. Hier handelt es sich vor allen

Dingen um Reime über Zorro, Bonanza und Gestalten aus Disneys
Filmen. Zum Beispiel:

Zorros Vater ist Friseur
Und rasiert mit Glaspapier
Ein, zwei, drei

Oder auch Redensarten wie: «Sei nicht so ein Bonanza, denn sonst
vertemplere ich Dich so, dass Dich sogar Doktor Kilder nicht mehr
zusammennäht. »

Im Gegensatz zur ersten Phase der Feldforschung, d.h. der Befragung

der ältesten Generation, die nur regional durchgeführt wurde,
dehnten wir die zweite Phase, d.h. die Befragung der Kinder, auf
repräsentative Bezirke in ganz Polen aus. Das war dadurch möglich,
weil unsere Pädagogische Universität in Opole die akademische
Fortbildung der bereits in Dienst stehenden Lehrer für das Gebiet des

gesamten Landes durchführt. Ein Teil der Feldforschungen wurde durch
diese Lehrer in Form von Seminar- und Diplomarbeiten vorgelegt.

Eines der Ergebnisse dieser Forschung war die Feststellung, dass

nur das Erwachsenenvolksgut für die Kinder grösstenteils regionale
Färbung besitzt. Das kommt wohl daher, dass diese Stoffe von der
wenig mobilen ältesten Generation herstammen. Das Volksgut der
Kinder dagegen zeigt nur noch Spuren von Regionalität, und das meist
in unwesentlichen Einzelheiten. Man kann fast nur noch von einem

gesamtpolnischen Kindermund sprechen. Nebenbei gesagt, zeigte sich

sogar, dass ein Teil des in Polen geläufigen Kindervolksgutes gleichzeitig

auch von un serem tschechischen Kollegen aufgezeichnet wurde5.
Die explosive Verbreitung des Kindervolksgutes ist einerseits der

Übertragung der Elemente durch die Massenmedien zuzuschreiben
und anderseits dem regen Austausch durch die Kinder selbst. Ich
möchte betonen, dass infolge der Nachkriegsmigration wie auch der
Urbanisation und des Industrialisationsprozesses bei gleichzeitigen
engen Verhältnissen zwischen den einzelnen Familienzweigen Fami-

4 Vgl. Dorota Simonides, Telewizja a folklor slowny dzieci [Fernsehen und
mündliche Überlieferung der Kinder], in: Literatura Ludowa, 1974, nr. 3, 47-56.

5 Vgl. A. Satke, Seucasna zakovska anekdota ve Slezsku a na Ostravsku [Die
zeitgenössische Anekdote der Schulkinder im tschechischen Schlesien und
Ostravagebiet], in: Cesky Lid, 1973, nr. 2, 70-85.



Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens 103

lienbesuche zu den wichtigsten Faktoren dieses Austausches gehören,
und zwar im Bereich des ganzen Landes. Wir können mit vollem Recht

von explosiver Verbreitung sprechen, da es sich zeigte, dass die neu
auftauchenden Stoffe in zwei bis vier Wochen im ganzen Land bekannt
sind. Explosiv ist nicht nur die territoriale Verbreitung, sondern auch
die Erneuerung des Repertoires. Das Neue wird schnell durch das

Neueste verdrängt, meist bevor es noch zum Allgemeingut werden
und sich ins Gedächtnis und Bewusstsein der Kinder einprägen
konnte. Diese Oberflächlichkeit ist eines der Merkmale des gegenwärtigen

Volksgutes. Viele der augenblicklich erzählten Stoffe sind von
vornherein dazu verurteilt, Abfallprodukte der Wegwerfkultur zu
werden, ohne die Möglichkeit zu haben, je in die Tradition einzugehen.
Ausnahmen sind einige wenige der neuen Stoffe, die aussergewöhnlich
stark auf die Psyche der Kinder einwirken. Als Beispiel könnten wir
hier besonders die Erzählungen von der «schwarzen Hand» erwähnen,
die sich seit ungefähr 10 Jahren ununterbrochen im Kinderrepertoire
befinden :

Eine Mutter schickt ihr Kind, meistens die Tochter, zur Grossmutter, um ein
Reibeisen zu borgen. Der Weg führt am Friedhof entlang. Dem Mädchen begegnet
die schwarze Hand und nötigt es, auf dem Rückweg wieder am Friedhof
vorbeizugehen. Auf dem Rückwege erscheint die schwarze Hand wieder, nimmt dem
Mädchen das Reibeisen ab und zerkratzt ihm schmetzlich den ganzen Rücken.
Gleichzeitig verbietet sie ihm, jemanden etwas darüber zu sagen, denn sonst wird
sie in der Nacht kommen und das Mädchen erwürgen.

Soweit besteht nur eine Version der Erzählung. Vom weiteren Verlauf
werden drei Varianten berichtet :

a) Das Mädchen kehrt nach Hause zurück und erzählt der Mutter das Erlebnis.
Die Mutter, eine Schneiderin, versteckt das Kind im Schrank und legt eine
Schneiderpuppe ins Bett. Die Eland erscheint in der Nacht und würgt die Puppe.

b) Das Mädchen kehrt nach Hause zurück und verrät der Mutter nichts. Während

des Bades sieht die Mutter die Wunden, erfährt alles und bedeckt das Kind
mit sieben Federbetten. Am Morgen ist das Kind doch erwürgt.

c) Das Kind verrät niemandem das Erlebnis und kommt mit dem Leben davon.

Zum Versuch, das Kindervolksgut gegen das Erwachsenenvolksgut
für Kinder abzugrenzen, ist folgendes zu bemerken: Wie in allen Fällen,

wo wir es mit Produkten der Psyche zu tun haben, ist die Sachlage
nicht immer so einfach, dass sie sich strikte in ein System einordnen
lässt. Abhängig von dem Alter des Kindes, seiner psychischen Reife,
seinem Familienkreise und anderen Faktoren verschieben sich sowohl
die Grenzen zwischen den beiden genannten Schichten - dem

Erwachsenenvolksgut für Kinder und dem Kindervolksgut - als auch die



I04 Dorota Simonides

Stärke der Einwirkung der einzelnen, hier erwähnten Quellen des

Volksgutes. Als Erläuterung dazu lässt sich folgendes aufführen:

- Kinder im Vorschulalter, die zu Hause durch Grosseltern oder
andere ältere Personen erzogen werden, besitzen vor allen Dingen
Stoffe des Erwachsenenvolksgutes für Kinder. Aber schon diejenigen

Altersgenossen der Kinder, die Kindergärten besuchen, weisen
einen grösseren Anteil des Kindervolksgutes auf.

- Einen wesentlich grösseren Anteil an Kindervolksgut finden wir bei
Schulkindern bis ca. 12 Jahre. Hier werden vor allem Rätsel,
komische Erzählungen, Gruselgeschichten und Reime tradiert. Dabei
stellten wir fest, dass Reimweisen, Aberglaube und Sprichwörter
die grösste Beständigkeit und Widerstandsfähigkeit gegen verschiedene

Einflüsse aufweisen. Schwanke, Witze, Gruselgeschichten und
Rätsel dagegen sind in steter Umgestaltung begriffen. Das ist
einleuchtend, da der konkrete Stoff der genannten Gattungen nur einmal

imstande ist, das Kind zu belustigen. Wie schon vorher erwähnt,
weisen die tradierten Stoffe öfter skatologische Färbung auf.

- Mit einer weniger quantitativen als qualitativen Änderung des

Repertoires haben wir es im Pubertätsalter zu tun. Die Tradierung des

traditionellen Stoffes klingt ab, geht in die passive Form über, um
erst im Erwachsenenalter wieder aktiv zu werden. Anstelle des

traditionellen Stoffes tritt jetzt etwas ganz Neues auf, das bis jetzt in der

polnischen Volkskultur völlig fremd ist. Es handelt sich hier vor
allen Dingen um makabren und absurden Humor und um Rätsel.

Zum Beispiel :

- Es fliegt und glänzt. Was ist das? - Eine Fliege mit goldenem Zahn.
- Es kriecht auf der Wand und klopft. Was ist das? - Eine Spinne mit einem

Bein im Gipsverband.
- Es kriecht unter der Erde und ist weiss. Was ist das? - Ein Maulwurf im

Non-Iron-EIemd.
- Es läuft durch den Keller und macht Klipp-Klapp. Was ist das - Eine

Ratte in Holzschuhen.

- An der Haustür läutet jemand. Die Tür wird aufgemacht, und vor der Tür
steht ein Mann mit zwei Särgen. Er fragt: «Sind Sie Frau Kowalska? Ich
bringe Ihnen Ihre Söhne vom Ferienlager.»

- Ein Ameisenteam spielt Fussball mit einem Elefantenteam. Eine Ameise
wird versehentlich von einem Elefanten zertreten. Der Elefant fängt fürchterlich

zu weinen an, und aus Verzweiflung rennt er mit dem Kopf gegen die
Wand. Der Kapitän des Ameisenteams tröstet ihn uns sagt: «Sei doch nicht
so verzweifelt. Das hätte ja auch umgekehrt geschehen können.»

- Ein Elefant badet im Freibad. Da kommt eine Ameise angelaufen und bittet
ihn: «Lieber Elefant! Komm doch bitte aus dem Wasser heraus!» Der



Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens 105

Elefant fragt: «Wozu denn?» «Ich wollte bloss sehen, ob du nicht aus
Versehen meine Badehose angezogen hast», antwortet die Ameise.

Bei dieser Altersgruppe schlägt die Färbung der Stoffe vom Skatologi-
schen aufs Sexuelle um.

Verschiedene Folkloristen erheben Bedenken, ob der von dieser

Gruppe tradierte Stoff noch im Ganzen als Volksgut betrachtet werden

kann. Meiner Ansicht nach besitzt dieser Stoff schon alle Attribute
der mündlichen Überlieferung. Wir konnten hier nicht nur eine
Transmission von Schülergeneration zu Schülergeneration feststellen,
sondern sogar einen für die Volksüberlieferung ganz neuen Zug, nämlich
dass die Stoffe dieser Gruppe selbst für die Erwachsenen zwischen

zwanzig und dreissig attraktiv sind. Dieser Zug besitzt eine Analogie
in der heutigen Bekleidung. In einer Hinsicht jedoch ist die im
Pubertätsalter stehende Gruppe trotz der obengenannten Dynamik doch sehr

traditionell, was besonders in unserer rationalistischen Gesellschaft
Staunen hervorruft. Es handelt sich hier um unbewusstes magisches
Denken und magische Praktiken. Die Jugend selbst hält sich für
streng rational, was sie jedoch nicht daran hindert, abergläubischen
Praktiken in Schul- und Herzensangelegenheiten zu frönen. Das ist
um so rätselhafter, da die Eltern dieser Jugend in demselben Alter
keine derartigen Praktiken pflegten. Vielleicht hat diese Erscheinung
etwas mit der antirationellen Welle in den postindustriellen
Gesellschaften gemeinsam6?

Wie schon oben erwähnt wurde, sind diese magischen Praktiken
traditioneller, ländlicher Abstammung. Sie wurden jedoch mit neuen
Realitäten ausgestattet und grösstenteils dem Schulmilieu angepasst:

- In den zwanziger und dreissiger Jahren wurde zum Beispiel das Treffen von
Schimmelpferden als glückliches Anzeichen gedeutet. Heute sind anstelle
des seltenen Pferdes die seltenen Automarken getreten.

- Neu ist die Wahrsagung aus Autoregistrationsnummern, und zwar müssen
in der Nummer nebeneinander zwei gleiche Ziffern stehen. Die Ziffern werden

folgendermassen gedeutet:
00 Überraschung 55 Kuss
II einer Freundin begegnen 66 eine Neuigkeit
22 grosse Liebe 77 eine schlechte Note in der Schule
33 Untreue 88 Zank
44 Unfall 99 Ende der Liebe

Es besteht ein gewisser Unterschied zwischen dem Volksgut der
ländlichen und der städtischen Kinder. Die Kenntnis des traditionellen
Volksgutes ist bei den ländlichen Kindern stärker ausgeprägt als bei

6 Vgl. Linda Degh, Neue Sagenerscheinungen in der industriellen Umwelt
det USA, in: Probleme der Sagenforschung (Freiburg im Breisgau, 1973) 34-51.



io6 Dorota Simonides

den Stadtkindern. Dieser Unterschied jedoch verschwindet immer
schneller, was mit der Angleichung des Schulniveaus an den
allgemeinen ökonomischen und kulturellen Aufstieg des Landes und der

Verbreitung der Massenmedien auch auf dem Lande in Zusammenhang

gebracht werden kann. Bei den Stadtkindern selbst ist es nicht so

wichtig, ob ihre Eltern Arbeiter sind oder der Intelligenz angehören.
Wichtiger ist hier, ob die Grosseltern in der Familie wohnen oder ob
die Kinder durch andere ältere Personen erzogen werden. Das ist um
so wichtiger, da in unseren polnischen Verhältnissen die Intelligenzschicht,

welche Kinder bis zum Teenageralter hat, selbst grösstenteils
aus dem Arbeiter- und Bauernstand stammt. Ausserdem muss noch
hinzugefügt werden, dass die Stadtkinder ungeachtet ihres sozialen
Status dieselben Schulen besuchen, in denselben Häusern wohnen, auf
denselben Spielplätzen spielen und in dieselben Ferienlager fahren.
Deshalb spielt auch der Faktor der sozialen Herkunft, obwohl er
existiert, nur eine sehr untergeordnete Rolle.

Die vom Seminar für Volksliteratur unserer Pädagogischen
Universität in Opole durchgeführten Erforschungen des gesamten
Kindervolksgutes sind, abgesehen von vereinzelten Abzählreimeforschungen,
die ersten dieser Art in Polen überhaupt. Unsere Feldforschung um-
fasste eine sehr breite Skala von Stoffen des mündlichen Kinderrepertoires.

Die Skala der Stoffe wurde so breit angesetzt, dass sie bei
verschiedenen Volkskundlern vielleicht Bedenken hervorrufen könnte,
ob alles, was wir aufzeichneten, noch zum Volksgut gehört. Wir
machten es jedoch mit Absicht, um nicht einen ähnlichen Fehler zu
begehen wie die Volkskundler des 19. Jahrhunderts, welche zum
Beispiel die Schwanke nicht zum Volksgut zählten und konsequent nicht
sammelten. Die Folgen davon spüren wir heute, da wir in dieser Hinsicht

kein Vergleichsmaterial besitzen. Noch schlimmer sieht es auf
dem Gebiete des Kindervolksgutes aus, das ausser den Kinderliedern
und Abzählreimen bei uns bisher überhaupt nicht wahrgenommen
wurde. Wir nahmen bei unserer Feldforschung auch Randgebiete auf,
um eine möglichst breite Basis für geschichtlich vergleichende
Forschungen zu schaffen. Nur dann wird man Grundmaterial für eine
eingehende Analyse besitzen, was weshalb von den traditionellen Stoffen

aus der mündlichen Überlieferung abstirbt und was weshalb von
neuen Stoffen in die mündliche Tradition eingebürgt wird. Für so eine

Analyse ist das Kinderrepertoire ganz besonders geeignet, weil wir
schon jetzt feststellen konnten, dass alle die geschichtlichen Prozesse,
die im Erwachsenenvolksgut jahrzehntelange Zeitspannen einnehmen,

im Kindervolksgut sozusagen im Zeitraffertempo ablaufen.



Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens 107

Zum Abschluss sei eine zusätzliche allgemeine Anmerkung gestattet,
die mir sehr wichtig erscheint. Das von uns gesammelte Kindervolksgut

ist eine wahre Fundgrube nicht nur für den Volkskundler. Eine
volle Analyse und Bewertung des Inhalts verlangt interdisziplinäre
Forschungen mit Teilnahme von Psychologen, Pädagogen,
Sprachwissenschaftlern, Literaturwissenschaftlern und Soziologen. Erst
dann könnten wir erkennen, wieviel dynamischer Schaffensdrang in
unseren Kindern steckt und wie die Welt des Kindes wirklich aussieht.


	Kinder als Träger der Tradition am Beispiel Polens

