
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Hagios Christopheros Kynokephalos : der Heilige mit dem Hundskopf

Autor: Kretzenbacher, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

Hagios Christophoros Kynokephalos

Der Heilige mit dem Hundskopf

Von Leopold Kretzenbacher

Über diesen Heiligen werden bei manchen merkwürdige, ja abstossende
Dinge berichtet; so zum Beispiel habe er zuerst das Gesicht eines Hundes
gehabt und sogat Menschen gefressen; später aber, als er an Christus zu glauben
begonnen hatte, hätte er seine Gestalt vetändert

Aus dem Menologium des Kaisers Basilios, lo.jh.

Immer hat es mich auf meinen weiten Wanderfahrten zumal in
Südosteuropa eigenartig erregt, wenn ich dann und wann im Bereich der
orthodoxen Ikonen und Fresken in Dorfkirchen, Klöstern oder in
Museen dem Bilde eines Heiligen begegnet bin, der auf seinem
Menschenleibe einen vom Lichtschimmer der Glorie umloderten Tierkopf
trägt. Vielen Autowanderern, die zum Reisen auch das Schauen
gelernt haben, tritt solch eine Erscheinung als ein Rätsel vor die Augen.
Es ist auch gar nicht immer so leicht zu erkennen, an welches Tier der
Maler gedacht hatte. In einem Dorfe westlich von Sofia hatte ihn der
Freskant eher als Pferd dargestellt. Im ehemaligen Kloster Gradiste
bei Bar in Montenegro will man das Bild als das vom «hl. Esel»
erklären. Ein so bedeutender neugriechicher Dichter wie Nikos Kazant-
zakis (1882-1957) spielt auf ein Fresko im Athoskloster Dionysiou
an, wenn er vom hl. Christophoros «mit dem Kopf eines Keilers»
spricht und aufdie «Riesenhauer» zeigt. Wusste es Kazantzakis wirklich

nicht anders oder hat er auch hier bloss den Mönchen vom Fleiligen

Berge eins auswischen wollen, wie er es so gerne tat In Leningrad
erging es mir nicht anders, als ich unter den Zuhörern war, die solch
ein Bild im «Museum der Geschichte der Religionen und des Atheismus»

in der ehemaligen Kasan-Kathedrale mit gezieltem Spott ausgedeutet

erhielten. Ich hatte mich daran erinnert, als ich kürzlich am
buntbemalten Strebepfeiler mitten unter den Aussenwandfresken des

spätmittelalterlichen Festungsklosters Moldovitza in der rumänischen
Provinz Moldau wieder diesem Heiligen begegnet war. Zwar
umleuchtet der Lichtkranz dort schon ein menschliches Flaupt des

kriegerisch gewandeten und bewehrten Trägers. Das Tierhaupt aber

trägt er allen sichtbar als sein besonderes Attribut auf einer Schüssel

in der Hand. Es sieht dort wirklich bedenklich einem Schweinskopf
ähnlich. Gemeint ist dennoch ein Hundskopf. Das beweist die

übergrosse Mehrzahl aller anderen Ikonen- und Freskendarstellungen. So

z.B. jedes Einzelstück der besonderen Ikonen unseres Themas im



Hagios Christophoros Kynokephalos 49

reichen «Museum der Byzantinischen Altertümer» zu Athen. Zu den
Bildern besagt dies ja auch die in der religiösen Kunst der Orthodoxie
gebräuchliche Beischrift zum Dargestellten : Hagios Christophoros
Kynokephalos. Dementsprechend auf den serbischen, bulgarischen, auf den

rumänischen, ukrainischen und den russischen Gegenstücken: Sveti

Hristojorpesoglavyj. Das heisst nun unverwechselbar: Der Heilige mit
dem HundskopJ.

Die Vorstellung von einem Fleiligen, bei dem die Aureole ein
Tierhaupt umrahmt, ist dem mittleren und dem westlichen Abendlande,
das heisst also den aus dem lateinischen Christentum des Mittelalters
gewachsenen und eigenständig weiter entwickelten Konfessionen völlig

fremd geblieben. Das ist an sich nicht selbstverständlich. Denn
bereitwilligst hat das gesamte Christentum glorienscheinumloderte
Tiersymbole, theriomorphe Sinnzeichen wie jene, die immer noch als

solche oder als Attribute zugeordnet für den Markuslöwen, den Lukasstier,

den Johannesadler gestaltet und aus tief verwurzelten Traditionen

heraus auch «verstanden» werden, aus dem Alten Orient
übernommen. Auch sonst sind Fleiligengestalten, ihre Lebens- undWunder-
berichte in den seltsamsten Motivverkettungen aus ägyptischen,
syrischen und ostmittelmeerischen Ursprüngen mit den Denkformen des

frühen Mönchtums und seiner Askese nach dem lateinischen Westen

gewandert. Dies geschah zumal im Strahlbereich des Bilderkultes, der

Legendenfreude und der weniger kirchlich-theologisch als vielmehr
von der Volksfrömmigkeit her bestimmten Devotion des östlichen
Christentums mit seinem so sehr wachstumskräftigen Nährgrund
Byzanz. Doch der Hagios Christophoros Kynokephalos, der hundsköpfige
«Christusträger»-Heilige fand niemals sogestaltig Eingang in den
westlichen Heiligenhimmel. Weder eine hieher gezählte schwäbische
Buchmalerei des mittleren 12. Jahrhunderts noch eine darum berühmt
gewordene Scheibe des 16. Jahrhunderts in der Kathedrale zu Angers
an der unteren Loire zeigen den Christkindträger wirklich mit einem

Tierhaupt, zumal dem eines Hundes. Vielleicht dachten die Maler an
den modischen Typus eines «Wilden Mannes», gewiss nicht an einen

Kynokephalos. Von solch einem Aussehen erzählt auch ein früher
Lebens- und Marterbericht, das um 876/77 entstandene Martyrologium

Usuardi, auf das die westliche Ikonographie gerne zurückgriff,
kein Wort.

So bleibt unser Kynokephalos-FIeiliger als Bildgestalt auf die
Traditionslandschaften der östlichen Konfessionsgruppen des Christentums
mit ihren vielfältigen Aufgliederungen beschränkt. Das gilt für die

griechischen, die slawischen und die anderen Filiationen östlichen



5° Leopold Kretzenbacher

fk

\&
>£

ii!3<^x
%

» \,V >-r

%x'& y>

*u
^

if ^ Vv
7\ rA %S/, \4>

Vr^ v\ m
Nachzeichnung einer russischen Ikone des 17. Jahrhunderts, «Hl. Christopheros
Kynokephalos», Original zu Moskau, Historisches Museum

Bilderdenkens und Bild-Erzählens. Sie sind Eigenart ihrer Liturgie
und Flymnik und der ihnen zugeordneten, mehr und mehr von einer Art
Malerkanon her bestimmten, mithin also funktionsbedingten
Bildkunst. Desgleichen sind sie ein Sondermotiv der gerade im Bereich der
Orthodoxie schier unbezähmbaren Freude am volkstümlichen Erzählen
und Ausdeuten, am Geborgensein in der so sehr themenbunten Welt
der Apokryphen und Legenden.

Diese Legenden pendeln immer hin und her zwischen dem früh
gefestigten Schema der Märtyrerromane und dem freien Phantasieren.
Auch dann, wenn sie sich in den Hauptmotiven eng vom
Erscheinungsbilde der heute noch zugänglichen Fresken und Ikonen des

Kynokephalos gefasst erweisen. Manche dieser Bilder sind ja immer



Hagios Christophoros Kynokephalos 51

noch der Volksfrömmigkeit bedeutsam. Andere hat die Pietät an

ihrem einstigen Kultort belassen. Viele sind aber schon seit Generationen

in die Museen abgewandert und dort nur noch
antiquarischkulturhistorischem Interesse zur Schau geboten.

Der Ursprung der Bildkonzeption vom hundsköpfigen Krieger, der

zum Christusträger werden sollte, ist rätselhaft genug. Mehr als eine

Wurzel sog aus diesem und jenem uns fremdartig erscheinenden, zeitlich

und räumlich fernen Umgrunde, ja Phantasielande die Kraft, sich

im Denken von vielen so festzusetzen, dass einmal, vermutlich im
Bereich des christlich gewordenen Ostmittelmeerraumes, die Grundvorstellung

des Fabel-Menschen mit dem Flundskopf sich zum Bildtypus
fügte. Ihm wurde ein aus mancherlei Fäden gewobenes Legendenkleid
so umgelegt, dass daraus, allen verständlich und fortan vom Bilde her

vertraut, der christliche Flundskopfheilige hatte werden können.
War dies bei den Kopten, den frühen und immer noch nachlebenden

Christen am Nil der Fall Sie haben so vieles aus dem reichen Kulturerbe

Ägyptens und seines Denkens und Schreibens in Bildsymbolen
in ihre religiöse Gedankenwelt aufgenommen. Ihnen war und blieb
wohl auch das Bild des Anubis und so manches anderen schakalköpfi-

gen Gottes ihrer ägyptischen Vorfahren aus Bild und Legende
vertraut. Oder geschah es in Kleinasien? Dessen ferne, unklar
ausgeprägte, nur von Alexander dem Grossen einstmals zielbewusst
überschrittene Grenzen «im Osten» erschienen dem Menschen des Abendlandes

ja als der Rand der Ökumene wenn nicht gar überhaupt als «das

Ende der Welt». Aus beiden Bereichen war mancherlei krause Kunde
von tiergestaltigen, dabei menschenhäuptigen, häufiger noch von
menschenähnlichen, aber tierköpfigen Wunderwesen in das frühe
Griechenland gekommen.

Das war gut vierhundert Jahre vor Christi Geburt schon geschehen.
Herodot (484-425 v. Ch.), der wagemutige Ägyptenreisende, der

Landeseigenheiten suchende und kritisch umhorchende Forscher, der so

gerne Selbsterlebtes und von den anderen Erfragtes in seine «Flisto-
rien» aufzunehmen pflegte, erzählt vom waldreichen östlichen Lybien.
Dort gebe es die seltsamsten Fabelwesen und Tiere. Herodot will von
«Eseln mit Flörnem, von Menschen mit Hundsköpfen und von
solchen überhaupt ohne Kopf» gehört haben. Sind dies Gestalten des

Dämonenglaubens, fortlebend in den Sagen im Munde der Eingeborenen?

Oder spiegeln sich hier so früh schon Berichte über die
phantastischen Felsbilder Nordafrikas wider, die uns heute so seltsam wie so

manche andere Zeugnisse dieser Gattung aus der «Kunst» der Vorzeit
berühren



52 Leopold Kretzenbacher

Mehr noch weiss Ktesias zu berichten, ein griechischer Arzt aus
Knidos. Der war vor 400 v. Ch. in Persien in Gefangenschaft geraten.
Wegen seiner Heilkunst durfte er aber hochgeehrt am Flofe des

Grosskönigs Artaxerxes II. verbleiben. Dort aber in Persien, wo man immer
schon phantasievoll zu erzählen verstanden hatte, dort wusste Ktesias
«im Osten» Gehörtes wohl auch so sehr reichlich mit «Eigenem» zu
würzen, dass es die Leser seiner oft abgeschriebenen, freilich nur zum
Teil in Auszügen erhaltenen «Indika» beinahe selber glaubten.
Zumindest haben sie es abendlandweit vom byzantinischen Gelehrten
Photios im ausgehenden 9. Jahrhundert angefangen bis über das

Mittelalter hinaus verbreitet. Ktesias nun, auf den vor allem sich die
Wunderberichte über die Kynokephalen am Rande der Welt beziehen,
wusste dieses zu erzählen: dass die Hundsköpfe-Kynokephaloi-Kyna-
molgoi ein grosses Volk seien, ausgebreitet über ganz Indien; an die

120000 von ihnen soll es geben, schwarz ihr Menschenleib, dazu aber

Köpfe, Zähne, Schweife und Schwänze wie die von Flunden; so sprächen

sie denn auch. Doch diese Hundsköpfe seien friedfertige Jäger
und Sammler in den Bergen. Sie züchteten Schafe, trügen auch Kleider

und trieben sogar Handel. Sie lebten in einem einfachen, aber
geordneten Gemeinwesen. Deswegen würden sie sogar vom König von
Indien mit Waffen für ihre Jagd versorgt. Auch Baumharz («Elektron»)

tauschten sie gegen Brot und Gerstenmehl oder gegen
Baumwollkleider bei ihren Nachbarn ein.

Solche Kunde über fremdartige Tierkopfmenschen brachte im
Abendlande mancherlei Folgen: geistige in der Vorstellung von den
Zuständen «am Rande der Welt», von denen der so sehr auf sich und
seinen Umkreis bezogene Mensch des Abendlandes bis hin zu den

Kreuzzügen eben wirklich so gut wie nichts wusste; religiöse Folgen
in der tatsächlich schon im 9. Jahrhundert ernsthaft diskutierten Frage,
ob diese Hundsköpfe mehr Menschen oder mehr Tiere (bestiae) seien;
ob sie eine Seele hätten und demnach der Auftrag Christi, «Gehet hin
und lehret alle Völker », auch für sie gelte. Das wurde, so z. B. in einem
berühmten Brief des Mönches Rathramnus von Corbie sehr eingehend
behandelt. Gerade die Ktesias-Berichte über Kleidung, Nahrungsuche,
Handel und Gemeinwesen der Kynokephalen lässt Rathramnus
vermuten, dass es sich doch «mehr um Menschen» handle. Denn «durch
die Vernunft unterscheidet sich der Mensch vom Tier». Von da her
sind auch solch grossartig sinnerfüllte Zeugnisse abendländischer
Steinbildhauerkunst zu verstehen wie jenes riesige Tympanon an der
Basilika Sainte Madeleine zu Vézelay im Herzen von Burgund aus dem
frühen 12. Jahrhundert, wo Christus in der «Zweiten Wiederkunft»



Flagios Christophoros Kynokephalos 53

als Weltenrichter auf dem Regenbogen thront, indes im weiten
Halbrunde um ihn so viele stehen, die «am Rande der Ökumene» leben.

Da stehen sie ja, die - vielleicht! - «noch» Menschen sind, den Tieren
aber in ihrer Körpergestalt so beunruhigend nahe als die Pygmäen, die

«Grossfüssler», die Panotier, d.h. die «ganz Ohr» sind, dass sie sich
darein einwickeln könnten; die Einäugigen und unsere cynocephali.

Aussenherum schwingt sich nur noch der Sinnbildreigen der Tierkreiszeichen

im Bogen. Und noch etwas : Rathramnus bezieht sich ausdrücklich

im 9. Jahrhundert auf ein ihm bekanntes Legendenbüchlein über

unseren Hundskopfheiligen aus dem Osten, auf einen Libellus de mar-
tyrio sancti Christophori, der diesem Volke der Kynokephalen zugehört
haben solle.

Und wenn sie nun am Rande der Welt stehen, diese Hundsköpfigen,
nach dem Willen des Schöpfers und nach christlicher Deutung in
einem die Körpergestalt, Geist und Seele bestimmenden Grenzbereich
zwischen Tier und Mensch, warum sollte - so wagen es die werdenden

liegenden ahnungsvoll und ausdeutungsbereit zu formulieren — nicht
einer von diesen Mischwesen des rätselhaften Ostens aufgebrochen
sein, über sich hinaus zu wachsen, «Vollmensch» - und das heisst für
das nachantike Abendland schlechthin «Christ» — zu werden?

Denn dass solche monstra, missgestaltige, fremdartig gewachsene,
durch das oftmals weit vorspringende Unterkiefer dieser und jener
Tiergattung ähnliche Wesen auf der Welt wirklich vorhanden seien,
das hatte nicht nur die Antike, daran hat auch noch das frühe
Christentum unerschütterlich geglaubt. Selbst der grosse Kirchenlehrer
Augustinus (384-430) hegte daran keine Zweifel. Er konnte die
Vorstellungen ja auf den Mosaikböden innerhalb seiner eigenen
nordafrikanischen Heimat sehen. Da gebe es Bilder «der Menschen oder

menschenartiger Wesen, die man als Mosaike zu Carthago auf dem

Hafenplatz betrachten könne, wie aus Büchern entnommen gleichsam
als Wundergeschichten. Was soll ich von den Kynokephalen erzählen,
deren Häupter die von Hunden sind und deren Bellen mehr die
Bestien als Menschen verrät Aber es ist auch nicht notwendig, zu glauben,

dass alle diese Menschenarten auch existierten ...»
Hier aber, am Mischpunkt so seltsamer Denkgebilde aus den Wüsten

des afrikanischen Nordens, vom Nil her, von den Fabelbüchern über
das so gänzlich unerforschte Indien und aus so manchen anderen
Wissensströmen der immer unruhigen Phantasie einer in ihrem Wesen

so sehr vor-rationalen Geisteshaltung, hier mochte sich das «Wissen»

um den hundsköpfigen Menschenriesen mit dem so unglaublich
weit verbreiteten Märchen-Modell verbunden haben «Von dem, der



54 Leopold Kretzenbacher

auszog das Fürchten zu lernen»; die Geschichte «Von dem, der nur
dem allermächtigsten Herrn der Erde dienen will». Von dem also, der
auf seinem Weg zu einem irdisch-gebietenden König kam, der sich
aber dem Teufel ergeben muss, und weiter von eben diesem Teufel zu
Gott selbst, der grösser als alle und alles ist, auch wenn er sich in der
Unscheinbarkeit verborgen hielt. So entstand doch wohl die frühe uns
griechisch lange vor der ersten Jahrtausendwende der neuen Zeit
erzählte Legende vom einstmals angeblich hundsköpfigen Riesen Re-

probus, der solcherart aus der Enge in die Weite drängt, der über das

Unvollkommen-Kreatürliche hinaus aufstrebt zum Geistigen, sich
selbst zu überhöhen, anderen Vorbild und Leitgestalt des Menschenweges

zu werden.
Was lag nun näher als das spannende Berichten von dem, der einem

Tier ähnlich in diesem Streben aber auch im Äusseren zum
Vollmensch wird Das sollte gar nicht so einfach und knapp erzählt werden

als ein schlichter Sag-Bericht. Es muss aus dem Wesen der
«Legende», das im Aufzeigen der Wunder Gottes in dieser Welt, ihm
Rühmen und Erbauen und dann erst im «Unterhalten» begründet ist,
dem geistig Bescheidenen, an den sich die Legende als

liturgischhomiletische Gattung wendet, in seiner Auffassungskraft nahegebracht,

mithin als miracitlum, als «Wunder», erklärt werden. Das
Geschehnis soll dem, der dazu die Kraft hat, im Äusseren des Gestaltwandels

vom Tierköpfigen zum Christen, der ja ein «Abbild Gottes»
sein will, ein Flöheres, von Gott selber Gewolltes und also Gefügtes
zu erkennen, auch als äusserlich sichtbarer Vorgang innerlich
wirkender Gnade erscheinen. Das «Fleidnische», d.h. das Böse, Sündige,
Unvollkommene des Riesen Reprobus, der in einer griechischen
Legende nicht um sonst als ein ethnikós, also ein der Herkunft nach

nichtgriechischer, nichtchristlicher Barbar benannt wird, an dessen

geschichtliche Existenz man durchaus glaubte, wie wir ja bereits im
mittleren 5. Jahrhundert in der Gegend von Chalcedon auf der asiatischen

Seite des Bosporus-Ufers von Kirchenbau und Weiheinschrift
zu St. Christophs Ehren wissen, dieses «Un-Menschliche» wird in der
Taufe abgewaschen. Der Tierähnliche wird vollends zum Gottähnlichen,

zum Vollmenschen als dem Bruder Christi. Also muss es auch
eine Taufe sein, die dieses Wunder bewirkt. Doch nicht eine, die der
Priester für den Fremden, den ethnikós, den er für ein Tier halten

musste, spendet. Vielmehr muss es eine Taufe sein, die das Wunder
geschehen lässt, weil sie als das Wasser des Heils aus einer «heiligen
Wolke» über ihn niederströmt. So weiss es ja auch der schon vorhin
genannte Mönch Rathramnus im 9. Jahrhundert in seinem Briefe über



Flagios Christophoros Kynokephalos 5 5

die Kynokephalen und ihre Stellung in Schöpfung und Fleilsplan
hinsichtlich unseres St.Christoph zu vermerken: «Man glaubt, dass er
auch das Sakrament der Taufe auf göttliche Anordnung erhalten habe;
berichtet doch jenes Büchlein, dass Wasser aus einer (heiligen) Wolke
ihn überströmt habe (nubis ministerio eum perfundente). »

Dieser mirakulose Taufguss aus einer heiligen Wolke, die kaum auf
einer der vielen ostkirchlichen Darstellungen des hl. Märtyrers
Christophoros Kynokephalos fehlt, bewirkt jenen Wandel, durch den -
vielleicht in Aufnahme von Symbolgedanken der Gnosis innerhalb
des frühchristlichen Denkbereiches - das miraciilum des Vollmensch-
Werdens für alle und immer sichtbar bleibt, beim Reprobus dem

Hundsköpfigen, der ein Christusträger werden durfte, als er - wiederum

durch lange Wanderfahrt und von Legenden in Ost und West
verklärt - im kleinen Kinde den grossen Gott erkennen durfte.

Freilich melden sich auch manche sehr frühe Zweifel an der
Glaubwürdigkeit gerade dieses Legendenzuges. Nicht etwa also am tatsächlichen

Leben und nachmaligen Blutzeugnis-Geben des Fleiden Reprobus

und Bekehrten Christophorus für die Lehre Christi. Ein sehr be-
zeichendes Beispiel ist ja gerade die knappe Schilderung in jenem Me-

nologion, also einem kurzgefassten Kalenderlegendar des Kaisers Ba-

silios Porphyrogennetos aus dem 10. Jahrhundert, aus dem der Leitsatz

diesem Essai vorausgestellt ist:

Über diesen Heiligen werden bei manchen merkwürdige, ja abstossende

Dinge berichtet; so %.B- habe er %u erst das Gesicht eines Plundesgehabt und

sogar Menschen gefressen; später aber, als er an Christus %u glauben begonnen

hatte, hätte er seine Gestalt verändert.

Hier aber fühlt sich der Verfasser des Menologions sofort bemüssigt,
zu betonen, dass dies wohl nicht so sei und wie es zu dieser Vorstellung
habe kommen können:

In Wirklichkeit hat sich die Sache aber nicht so verhalten. Es hatten das

lediglich einige vermutet, er (Reprobus) müsse wohl so ausgesehen haben,

weil er ein «Eingeborener» (ein nichtgriechisch-nichtchristlicher Barbar;
ethnikós) gewesen sei, wild und schreckenerregend.

Später, als diesen Reprobus Herkunft, Aussehen und Unvermögen,
der griechischen Sprache sich zu bedienen, schwer behindert hätten, da

habe er zu Gott gebetet und um Änderung dieses Zustandes gebeten.
Gott habe ihm einen Engel geschickt, der seine, des Reprobus Lippen
nur zu berühren brauchte, da vermochte der Heide griechisch zu sprechen

und das Lob Gottes zu verkünden. Als aber zum Sinnzeichen



56 Leopold Kretzenbacher

seiner wunderbaren Berufung auch noch der dürre Wanderstab dieses

ethnikós erblühte - ein Wunder, das sich in seiner Legende noch einmal
zum Bekehrungsanruf für viele wiederholen sollte und ebenso wie die

«heilige Wolke» zum ikonographischen Typus des östlichen Christophorus

gehört -, da stand dann auch der Taufe des Reprobus inmitten
vieler, die dieser Riese den christlichen Heilsweg geführt hatte, nichts
mehr im Wege. Der hl. Babylas war dazu ausersehen, auch diese
nunmehr kirchliche Sakramentspendung an dem schon durch göttlichen
Willen Wolkengetauften vorzunehmen.

Was die frühen Legenden weiter zu erzählen wissen, ist Schablone.
Viele Martern muss er erleiden und als Angehöriger jener im
Frühchristlichen überaus grossen Gruppe der sogenannten «Heiligen vom
unzerstörbaren Leben» hält er sie auch durch, bis er endlich doch
enthauptet wird, der Ehre der Altäre für würdig erachtet und vom Volk
in seinen Kult der immer notwendigen, der ständig Hilfsbereiten
aufgenommen.

Indes blieb solch eine Kultausbreitung nicht ungestört. Auch nicht
im diesbezüglich ganz besonders legendengläubigen und bildertreuen
Osten. Was nämlich dem frühen Christentum und seiner Geisteswelt
zwischen Dämonenglauben, Zauberwesen, Wundersucht und reinigendem

Heilserzählen zum Fleilbewirken in neuer Lehre durchaus begreiflich

und auch «möglich» erschienen war, was dem Mittelalter im
Osten zur festen Gestaltung eines dann auch durch Jahrhunderte
wohl kaum veränderten Bildtypus als Tradition vorlag und genügte,
das fand verständlicherweise auch dort immer von neuem seine Zweifler,

seine mehr oder minder lautstark sich meldenden Widersacher.
Und dies nicht erst heute, wo die allermeisten einer ehemals wohl sehr

grossen Bilderfülle um unseren Christophoros Kynokephalos schon
verschwunden sind. Allerdings, so müssen wir betonen, lässt sich
unter den bis heute erhaltenen Bildzeugnissen bisher überhaupt keines

vor dem 15. Jahrhundert nachweisen. Niemand vermag zu sagen, wie
sich das etwa noch vor dem Bildersturm zu Byzanz (726-843) oder
aber in der sich daran schliessenden Zeit der Blüte von Bildverehrung
(Ikonodoulie) und Bildneuprägungen während der sogenannten mit-
telbyzantinischen Zeit verhalten hat. Zudem ist ja auch die einstige
Kraft gerade des östlichen Christentums, in Bildern zu denken, in
Legenden mit menschlichen Worten Göttliches auszusagen, nicht im
alten Masse verblieben. Wer die Legende nicht kennt, kann auch aus
dem Bilde das Wunder der Wolkentaufe, des ergrünenden Dürrstabes
als Gnadensinnzeichen und damit das innere Menschwerden des

äusserlich in der Darstellung hundsköpfig Verbliebenen kaum noch ver-



1WF*
y-z äsk

V» ...»
;¦ ¥ i

» »
«a>~c?

„li
E'«

•".. " ^ *^ h..^ r
Sft»7

¥ TS

'*-'..«»ÄS: O,«¦>

-',
SM*«

C7i O-
,..*.

r

Hagios Christophoros Kynokephalos, der « Hundsköpfige».
Griechische Ikone (1685) im Byzantinischen Museum, Athen.



Hagios Christophoros Kynokephalos 57

stehen. Also hat sich das Unbehagen am kanonisierten Flundskopf,
an dem mit der Aureole bekränzten Kynokephalos unter der Segenswolke

mit dem Grünstab in seiner Kriegerfaust, der dennoch ein

mächtiger Helfer wie der drachentötende Ritter Georg oder der immer
wunderbereite Bischof Nikolaos sein soll und demnach sowohl
volksfromme Verehrung wie auch kirchlich-offiziellen Kult verlangen
dürfte, auch im Bereich der nachbyzantinisch-slawischen Orthodoxie
zu Wort gemeldet.

Da trat im Jahre 1764 der Metropolit von Rostow am Don, Ar-
senije Macejevic gegen die Darstellung unseres Heiligen im geläufigen
Osttypus als Kynokephalos auf. Macejevic aber war Mitglied der
höchsten kirchlichen Hierarchie des damaligen Russland. Er gehörte
dem Heiligen Synod in Moskau, der letztlich entscheidenden
Kircheninstitution also an. Dabei bestreitet der Metropolit keineswegs etwa die

Existenz unseres Fleiligen. Er kennt auch die althergebrachte Legende.
Aber die Darstellung eines Heiligen mit einem Hundskopf empfindet
er als unwürdig. Daher müsse man sie verbieten, solle sie übermalen,
verschwinden lassen wie dies auch sonst bei unliebsamen Themen,
Thesen, Kulten und Bildern in Ost und West so oft der Fall war und
heute wieder ist. Aber man war wohl auch im damaligen Russland
kirchlicherseits in einer Zwangslage. Hier das gewichtige Veto aus

der Einsicht spiritueller Kreise, vorgetragen durch den Mund eines

so hohen Würdenträgers, des Sprechers einer allgemein und immer
in jeder Religion und ebenso auch in jeglicher Konfession des

Christentums vorhandenen, ständig um Wildwuchs als Zerstörer des

Wahren, Würdigen besorgten Richtung. Dort aber auch das zähe

Festhalten an einer einmal zum Bildtypus gewordenen, in den
weitwandernden Musterbüchern eines Malerkanons festgelegten und

von Legenden gestützten Vorstellung von einem offenkundig doch

vielverehrten, also im alten Wortsinne «sonderbaren», d.h. besonderen

Heiligen. Der mochte nämlich für das gläubige Kirchenvolk der
Orthodoxie doch mehr bedeutet haben, als wir heute nachprüfen
können. Immerhin sind wir in Bulgarien auch noch Bildausprägungen

des Sveti Hristofer pesoglav' begegnet, die in einigen ländlichen
Kirchen erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts als Fresko
gemalt, als Ikonen mithin zur öffentlichen Verehrung hingestellt worden
sind.

Kurzum: die (übrigens mehrfach wiederholte!) Anti-Kynokepha-
los-Eingabe des Rostower Metropoliten vom Jahre 1764 wurde -
vermutlich vorsichtshalber! - nie erledigt. Man konnte sich damals nach

der Mitte des 18. Jahrhunderts im russisch-orthodoxen Osten nicht zu



58 Leopold Kretzenbacher

einem solchen Schritte entschliessen, wie ihn die römische Kurie nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil kürzlich, im Jahre 1969 nämlich,
tat: zu erklären, dass es eine Vielzahl von Heiligen, und zwar gerade
solcher, die dem gesamten Abendlande seit mehr als tausend Jahren als

wahre «Volksheilige» galten und gelten wie Barbara, Luzia, Georg,
Nikolaus und darunter auch unser Christophorus, überhaupt « nie

gegeben» hätte; dass man sie also auch nicht «offiziell» weiter propagieren

solle, sie aber dort, wo sie nun einmal traditionell in besonderer

Verehrung stünden, auch weiterhin anrufen und verehren dürfe
Solche Ausmerzung wird vielleicht aber erst nach etlichen

Generationen gelingen, denen es obliegt, das traditionelle Christentum in
eine «neue Zeit» hinüber zu führen und dabei seine Heilslehren auch

im Bilde durch Anschaulichkeit erlebbar zu machen.

Für den Ost-Fleiligen Christophorus, den Kynokephalos-Pesoglav,
den mit dem .Hundskopf ist dies indessen geschehen. Kein offizielles
Gebet, kein liturgisch noch verwendeter Hymnus spielt auf diese seine

Tier-Mensch-Gestalt noch an. Es ist den griechischen Mönchen vom
Grosskloster Dionysiou am Berge Athos unangenehm, wenn der allzu

neugierige Wanderer, der ja nicht als betender Pilger kam, vielmehr
sehr oft als Tourist nur das Fremdartige sucht, immer noch auf Grund
alter Klosterbeschreibungen und Reiseführernotizen nach dem « Zahn
am Hundskopf des heiligen Christophoros» zu fragen beginnt, den ihr
Reliquienschatz bergen soll. Und niemals hat mir in meinen letzten
beiden Wanderjahrzehnten in der Weite der Traditionslandschaften
byzantinisch-orthodoxer Bildgestaltungen zwischen der Ägäis und
Leningrad, zwischen Montenegro und den Gestaden des Schwarzmeeres

ein Mönch oder ein gläubiger Laie gern und voll die alte
Legende erzählt, so oft und so vorsichtig aus Erfahrung ich darnach
gefragt hatte. Da hiess es immer nur in dieser eigenartigen Unsicherheitsempfindung

zwischen Traditionsgegebenheit und eigenem Andersdenken

ohne die Kraft zu völligem Preisgaben des Überlieferten in
Legende und Bild: «Ja, so ist es wohl. Früher einmal, da hatte man
sich das so vorgestellt und auch so gemalt. Er ist ein Fleiliger wie alle,
und auch mächtig. Aber dass er einen Flundskopf getragen haben soll,
das ist wohl ein frommes Märchen aus alter Zeit, die anders dachte.
Man darf es nicht wörtlich nehmen, das mit dem Kynokephalos ; nur
als Sinnbild vielleicht ...»


	Hagios Christopheros Kynokephalos : der Heilige mit dem Hundskopf

