Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 71 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Hagios Christopheros Kynokephalos : der Heilige mit dem Hundskopf
Autor: Kretzenbacher, Leopold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117085

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

48
Hagios Christophoros Kynokephalos

Der Heilige mit dem Hundskopf
Von Leopold Kretzenbacher

Uber diesen Heiligen werden bei manchen merkwiirdige, ja abstossende
Dinge berichtet; so zum Beispiel habe er zuerst das Gesicht eines Hundes
gehabt und sogar Menschen gefressen; spater aber, als er an Christus zu glauben
begonnen hatte, hitte er seine Gestalt verindert ...

Aus dem Menologium des Kaisers Basilios, 10. Jh.

Immer hat es mich auf meinen weiten Wanderfahrten zumal in Siid-
osteuropa eigenartig erregt, wenn ich dann und wann im Bereich der
orthodoxen Ikonen und Fresken in Dorfkirchen, Klostern oder in
Museen dem Bilde eines Heiligen begegnet bin, der auf seinem Men-
schenleibe einen vom Lichtschimmer der Glorie umloderten Tierkopf
tragt. Vielen Autowanderern, die zum Reisen auch das Schauen ge-
lernt haben, tritt solch eine Erscheinung als ein Ritsel vor die Augen.
Es ist auch gar nicht immer so leicht zu erkennen, an welches Tier der
Maler gedacht hatte. In einem Dotrfe westlich von Sofia hatte ihn der
Freskant eher als Pferd dargestellt. Im ehemaligen Kloster Gradiste
bei Bar in Montenegro will man das Bild als das vom «hl. Esel» er-
kliren. Ein so bedeutender neugriechicher Dichter wie Nikos Kazant-
zakis (1882-1957) spielt auf ein Fresko im Athoskloster Dionysiou
an, wenn er vom hl. Christophoros «mit dem Kopf eines Keilers»
spricht und auf die «Riesenhauer» zeigt. Wusste es Kazantzakis wirk-
lich nicht anders oder hat er auch hier bloss den Ménchen vom Heili-
gen Berge eins auswischen wollen, wie er es so gerne tat? In Leningrad
erging es mir nicht anders, als ich unter den Zuhérern war, die solch
ein Bild im «Museum der Geschichte der Religionen und des Atheis-
mus» in der ehemaligen Kasan-Kathedrale mit gezieltem Spott ausge-
deutet erhielten. Ich hatte mich daran erinnert, als ich kiirzlich am
buntbemalten Strebepfeiler mitten unter den Aussenwandfresken des
spatmittelalterlichen Festungsklosters Moldovitza in der ruminischen
Provinz Moldau wieder diesem Heiligen begegnet war. Zwar um-
leuchtet der Lichtkranz dort schon ein menschliches Haupt des krie-
gerisch gewandeten und bewehrten Trigers. Das Tierhaupt aber
tragt er allen sichtbar als sein besonderes Attribut auf einer Schiissel
in der Hand. Es sieht dort wirklich bedenklich einem Schweinskopf
dhnlich. Gemeint ist dennoch ein Hundskopf. Das beweist die tber-
grosse Mehrzahl aller anderen Ikonen- und Freskendarstellungen. So
z.B. jedes Einzelstiick der besonderen Ikonen unseres Themas im



Hagios Christophoros Kynokephalos 49

reichen « Museum der Byzantinischen Altertiimer» zu Athen. Zu den
Bildern besagt dies ja auch die in der religiosen Kunst der Orthodoxie
gebriuchliche Beischrift zum Dargestellten: Hagios Christophoros Kyno-
kephalos. Dementsprechend auf den serbischen, bulgarischen, auf den
ruminischen, ukrainischen und den russischen Gegenstiicken: SwezZ
Hristofor pesoglavyy. Das heisst nun unverwechselbar: Der Heilige mit
dem Hundskopf.

Die Vorstellung von einem Heiligen, bei dem die Aureole ein Tiet-
haupt umrahmt, ist dem mittleren und dem westlichen Abendlande,
das heisst also den aus dem lateinischen Christentum des Mittelalters
gewachsenen und eigenstindig weiter entwickelten Konfessionen vol-
lig fremd geblieben. Das ist an sich nicht selbstverstiandlich. Denn be-
reitwilligst hat das gesamte Christentum glorienscheinumloderte Tiet-
symbole, theriomorphe Sinnzeichen wie jene, die immer noch als
solche oder als Attribute zugeordnet fiir den Markuslowen, den Lukas-
stier, den Johannesadler gestaltet und aus tief verwurzelten Traditio-
nen heraus auch «verstanden» werden, aus dem Alten Orient iiber-
nommen. Auch sonst sind Heiligengestalten, ihre Lebens- und Wunder-
berichte in den seltsamsten Motivverkettungen aus dgyptischen, syri-
schen und ostmittelmeerischen Urspriingen mit den Denkformen des
frithen Ménchtums und seiner Askese nach dem lateinischen Westen
gewandert. Dies geschah zumal im Strahlbereich des Bilderkultes, der
Legendenfreude und der weniger kirchlich-theologisch als vielmehr
von der Volksfrommigkeit her bestimmten Devotion des Ostlichen
Christentums mit seinem so sehr wachstumskriftigen Nihrgrund By-
zanz. Doch der Hagios Christophoros Kynokephalos, der hundskopfige
«Christustriger»-Heilige fand niemals sogestaltig Eingang in den
westlichen Heiligenhimmel. Weder eine hieher gezihlte schwibische
Buchmalerei des mittleren 12. Jahrhunderts noch eine darum berithmt
gewordene Scheibe des 16. Jahrhunderts in der Kathedrale zu Angers
an der unteren Loire zeigen den Christkindtriger wirklich mit einem
Tierhaupt, zumal dem eines Hundes. Vielleicht dachten die Maler an
den modischen Typus eines «Wilden Mannes», gewiss nicht an einen
Kynokephalos. Von solch einem Aussehen erzihlt auch ein frither
Lebens- und Marterbericht, das um 876/77 entstandene Martyro-
logium Usuardi, auf das die westliche Ikonographie gerne zuriickgriff,
kein Wort.

So bleibt unser Kynokephalos-Heiliger als Bildgestalt auf die Tradi-
tionslandschaften der 6stlichen Konfessionsgruppen des Christentums
mit ihren vielfiltigen Aufgliederungen beschrinkt. 1Jas gilt fir die
griechischen, die slawischen und die anderen Filiationen Ostlichen



50 Leopold Kretzenbacher

~~

o \\¥/
g ”~ - NN
27 SEN S

/// /7‘\\\\

NAZEGRS R

Nachzeichnung einer russischen Ikone des 17.Jahrhunderts, «HI. Christopheros
Kynokephalos», Original zu Moskau, Historisches Museum

Bilderdenkens und Bild-Erzihlens. Sie sind Eigenart ihrer Liturgie
und Hymnik und der ihnen zugeordneten, mehr und mehr von einer Art
Malerkanon her bestimmten, mithin also funktionsbedingten Bild-
kunst. Desgleichen sind sie ein Sondermotiv der gerade im Bereich der
Orthodoxie schier unbezihmbaren Freude am volkstiimlichen Erzihlen
und Ausdeuten, am Geborgensein in der so sehr themenbunten Welt
der Apokryphen und Legenden.

Diese Legenden pendeln immer hin und her zwischen dem friih ge-
festigten Schema der Mirtyrerromane und dem freien Phantasieren.
Auch dann, wenn sie sich in den Hauptmotiven eng vom Erschei-
nungsbilde der heute noch zuginglichen Fresken und Tkonen des Ky-
nokephalos gefasst erweisen. Manche dieser Bilder sind ja immer



Hagios Christophoros Kynokephalos ST

noch der Volksfrommigkeit bedeutsam. Andere hat die Pietdt an
ihrem einstigen Kultort belassen. Viele sind aber schon seit Genera-
tionen in die Museen abgewandert und dort nur noch antiquarisch-
kulturhistorischem Interesse zur Schau geboten.

Der Ursprung der Bildkonzeption vom hundskopfigen Krieger, der
zum Christustriger werden sollte, ist ritselhaft genug. Mehr als eine
Wurzel sog aus diesem und jenem uns fremdartig erscheinenden, zeit-
lich und rdumlich fernen Umgrunde, ja Phantasielande die Kraft, sich
im Denken von vielen so festzusetzen, dass einmal, vermutlich im Be-
reich des christlich gewordenen Ostmittelmeerraumes, die Grundvor-
stellung des Fabel-Menschen mit dem Hundskopf sich zum Bildtypus
fiigte. Thm wurde ein aus mancherlei Fiden gewobenes Legendenkleid
so umgelegt, dass daraus, allen verstindlich und fortan vom Bilde her
vertraut, der christliche Hundskoptheilige hatte werden konnen.

War dies bei den Kopten, den frithen und immer noch nachlebenden
Christen am Nil der Fall ? Sie haben so vieles aus dem reichen Kultur-
ertbe Agyptens und seines Denkens und Schreibens in Bildsymbolen
in ihre religiose Gedankenwelt aufgenommen. Thnen war und blieb
wohl auch das Bild des Anubis und so manches anderen schakalk&pfi-
gen Gottes ihrer dgyptischen Vorfahren aus Bild und Legende ver-
traut. Oder geschah es in Kleinasien? Dessen ferne, unklar ausge-
prigte, nur von Alexander dem Grossen einstmals zielbewusst iiber-
schrittene Grenzen «im Osten» erschienen dem Menschen des Abend-
landes ja als der Rand der Okumene wenn nicht gar iiberhaupt als «das
Ende der Welt». Aus beiden Bereichen war mancherlei krause Kunde
von tiergestaltigen, dabei menschenhduptigen, hdufiger noch von
menschendhnlichen, aber tierkopfigen Wunderwesen in das frithe Grie-
chenland gekommen.

Das war gut vierhundert Jahre vor Christi Geburt schon geschehen.
Herodot (484—425 v.Ch.), der wagemutige Agyptenreisende, der Lan-
deseigenheiten suchende und kritisch umhorchende Forscher, der so
gerne Selbsterlebtes und von den anderen Erfragtes in seine «Histo-
rien» aufzunehmen pflegte, erzihlt vom waldreichen 6stlichen Lybien.
Dort gebe es die seltsamsten Fabelwesen und Tiere. Herodot will von
«Eseln mit Hornern, von Menschen mit Hundsk&pfen und von sol-
chen tberhaupt ohne Kopf» gehort haben. Sind dies Gestalten des
Dimonenglaubens, fortlebend in den Sagen im Munde der Eingebore-
nen? Oder spiegeln sich hier so frith schon Berichte iiber die phanta-
stischen Felsbilder Nordafrikas wider, die uns heute so seltsam wie so
manche andere Zeugnisse dieser Gattung aus der « Kunst» der Vorzeit
bettihren?



52 Leopold Kretzenbacher

Mehr noch weiss Ktesias zu berichten, ein griechischer Arzt aus
Knidos. Der war vor 4oo v. Ch. in Persien in Gefangenschaft geraten.
Wegen seiner Heilkunst durfte er aber hochgeehrt am Hofe des Gross-
konigs Artaxerxes IT. verbleiben. Dort aber in Persien, wo man immer
schon phantasievoll zu erzihlen verstanden hatte, dort wusste Ktesias
«im Osten» Gehortes wohl auch so sehr reichlich mit «Eigenem» zu
wiirzen, dass es die Leser seiner oft abgeschriebenen, freilich nur zum
Teil in Auszligen erhaltenen «Indika» beinahe selber glaubten. Zu-
mindest haben sie es abendlandweit vom byzantinischen Gelehrten
Photios im ausgehenden 9. Jahrhundert angefangen bis iiber das Mit-
telalter hinaus verbreitet. Ktesias nun, auf den vor allem sich die
Wunderberichte tber die Kynokephalen am Rande der Welt beziehen,
wusste dieses zu erzihlen: dass die Hundskopfe-Kynokephaloi-Kyna-
molgoi ein grosses Volk seien, ausgebreitet iber ganz Indien; an die
120000 von ihnen soll es geben, schwarz ihr Menschenleib, dazu aber
Koépfe, Zihne, Schweife und Schwinze wie die von Hunden; so spri-
chen sie denn auch. Doch diese Hundskopfe seien friedfertige Jiger
und Sammler in den Bergen. Sie ziichteten Schafe, triigen auch Klei-
der und trieben sogar Handel. Sie lebten in einem einfachen, aber ge-
ordneten Gemeinwesen. Deswegen wiirden sie sogar vom Kénig von
Indien mit Waffen fiir ihre Jagd versorgt. Auch Baumbharz («Elek-
tronw) tauschten sie gegen Brot und Gerstenmehl oder gegen Baum-
wollkleider bei ihren Nachbarn ein.

Solche Kunde tiber fremdartige Tierkopfmenschen brachte im
Abendlande mancherlei Folgen: geistige in der Vorstellung von den
Zustinden «am Rande der Welt», von denen der so sehr auf sich und
seinen Umbkreis bezogene Mensch des Abendlandes bis hin zu den
Kreuzziigen eben wirklich so gut wie nichts wusste; religiose Folgen
in der tatsidchlich schon im 9. Jahrhundert ernsthaft diskutierten Frage,
ob diese Hundskopfe mehr Menschen oder mehr Tiere (bestiae) seien;
ob sie eine Seele hitten und demnach der Auftrag Christi, «Gehet hin
und lehret alle Vélker!», auch fir sie gelte. Das wurde, so z. B. in einem
beriihmten Brief des Monches Rathramnus von Corbie sehr eingehend
behandelt. Gerade die Ktesias-Berichte tiber Kleidung, Nahrungsuche,
Handel und Gemeinwesen der Kynokephalen lisst Rathramnus ver-
muten, dass es sich doch «mehr um Menschen» handle. Denn «durch
die Vernunft unterscheidet sich der Mensch vom Tier». Von da her
sind auch solch grossartig sinnerfiillte Zeugnisse abendlindischer
Steinbildhauerkunst zu verstehen wie jenes tiesige Tympanon an der
Basilika Sainte Madeleine zu Vézelay im Herzen von Burgund aus dem
frihen 12. Jahrhundert, wo Christus in der «Zweiten Wiederkunft»



Hagios Christophoros Kynokephalos 53

als Weltenrichter auf dem Regenbogen thront, indes im weiten Halb-
runde um ihn so viele stehen, die «am Rande der Okumene» leben.
Da stehen sie ja, die — vielleicht! — «noch» Menschen sind, den Tieren
aber in ihrer Kérpergestalt so beunruhigend nahe als die Pygmien, die
«Grossfussler», die Panotier, d.h. die «ganz Ohr» sind, dass sie sich
darein einwickeln koénnten; die Eindugigen und unsere cynocephali.
Aussenherum schwingt sich nur noch der Sinnbildreigen der Tierkreis-
zeichen im Bogen. Und noch etwas: Rathramnus bezieht sich ausdriick-
lich im 9. Jahrhundert auf ein ihm bekanntes Legendenbiichlein iiber
unseren Hundskopfheiligen aus dem Osten, auf einen Libellus de mar-
tyrio sancti Christophori, der diesem Volke der Kynokephalen zugehort
haben solle.

Und wenn sie nun am Rande der Welt stehen, diese Hundskopfigen,
nach dem Willen des Schépfers und nach christlicher Deutung in ei-
nem die Korpergestalt, Geist und Seele bestimmenden Grenzbereich
zwischen Tier und Mensch, warum sollte — so wagen es die werdenden
Legenden ahnungsvoll und ausdeutungsbereit zu formulieren — nicht
einer von diesen Mischwesen des ritselhaften Ostens aufgebrochen
sein, iiber sich hinaus zu wachsen, «Vollmensch» — und das heisst fir
das nachantike Abendland schlechthin «Christ» — zu werden?

Denn dass solche monstra, missgestaltige, fremdartig gewachsene,
durch das oftmals weit vorspringende Unterkiefer dieser und jener
Tiergattung dhnliche Wesen auf der Welt wirklich vorhanden seien,
das hatte nicht nur die Antike, daran hat auch noch das frithe Chri-
stentum unerschiitterlich geglaubt. Selbst der grosse Kirchenlehrer
Augustinus (384—430) hegte daran keine Zweifel. Er konnte die Vor-
stellungen ja auf den Mosaikboden innerhalb seiner eigenen nord-
afrikanischen Heimat sehen. Da gebe es Bilder «der Menschen oder
menschenartiger Wesen, die man als Mosaike zu Carthago auf dem
Hafenplatz betrachten konne, wie aus Bilichern entnommen gleichsam
als Wundergeschichten. Was soll ich von den Kynokephalen erzihlen,
deren Hiupter die von Hunden sind und deren Bellen mehr die Be-
stien als Menschen verrdt? Aber es ist auch nicht notwendig, zu glau-
ben, dass alle diese Menschenarten auch existierten ...»

Hier aber, am Mischpunkt so seltsamer Denkgebilde aus den Wiisten
des afrikanischen Notdens, vom Nil her, von den Fabelbiichern iiber
das so ginzlich unerforschte Indien und aus so manchen anderen
Wissensstromen der immer unruhigen Phantasie einer in ithrem We-
sen so sehr vor-rationalen Geisteshaltung, hier mochte sich das «Wis-
sen» um den hundskopfigen Menschenriesen mit dem so unglaublich
weit verbreiteten Mirchen-Modell verbunden haben «Von dem, der



54 Leopold Kretzenbacher

auszog das Flrchten zu lernen»; die Geschichte «Von dem, der nur
dem allermichtigsten Herrn der Erde dienen will». Von dem also, der
auf seinem Weg zu einem irdisch-gebietenden Konig kam, der sich
aber dem Teufel ergeben muss, und weiter von eben diesem Teufel zu
Gott selbst, der grosser als alle und alles ist, auch wenn er sich in der
Unscheinbarkeit verborgen hielt. So entstand doch wohl die frithe uns
griechisch lange vor der ersten Jahrtausendwende der neuen Zeit er-
zihlte Legende vom einstmals angeblich hundskopfigen Riesen Re-
probus, der solcherart aus der Enge in die Weite dringt, der tber das
Unvollkommen-Kreatiirliche hinaus aufstrebt zum Geistigen, sich
selbst zu iiberh6hen, anderen Vorbild und Leitgestalt des Menschen-
weges zu werden.

Was lag nun niher als das spannende Berichten von dem, der einem
Tier dhnlich in diesem Streben aber auch im Ausseren zum Voll-
mensch wird ? Das sollte gar nicht so eintach und knapp erzihlt wer-
den als ein schlichter Sag-Bericht. Es muss aus dem Wesen der «Le-
gende», das im Aufzeigen der Wunder Gottes in dieser Welt, ihm
Rithmen und Erbauen und dann erst im « Unterhalten» begriindet ist,
dem geistig Bescheidenen, an den sich die Legende als liturgisch-
homiletische Gattung wendet, in seiner Auflassungskraft nahege-
bracht, mithin als miraculum, als «Wunder», erklirt werden. Das Ge-
schehnis soll dem, der dazu die Kraft hat, im Ausseren des Gestalt-
wandels vom Tierkopfigen zum Christen, der ja ein «Abbild Gottes»
sein will, ein Hoheres, von Gott selber Gewolltes und also Getiigtes
zu erkennen, auch als dusserlich sichtbarer Vorgang innerlich wir-
kender Gnade erscheinen. Das « Heidnische», d.h. das Bose, Stindige,
Unvollkommene des Riesen Reprobus, der in einer griechischen Le-
gende nicht um sonst als ein efhnikds, also ein der Herkunft nach nicht-
griechischer, nichtchristlicher Barbar benannt wird, an dessen ge-
schichtliche Existenz man durchaus glaubte, wie wir ja bereits im
mittleren 5. Jahrhundert in der Gegend von Chalcedon auf der asiati-
schen Seite des Bosporus-Ufers von Kirchenbau und Weiheinschrift
zu St. Christophs Ehren wissen, dieses « Un-Menschliche» wird in der
Taufe abgewaschen. Der Tierihnliche wird vollends zum Gottihnli-
chen, zum Vollmenschen als dem Bruder Christi. Also muss es auch
eine Taufe sein, die dieses Wunder bewirkt. Doch nicht eine, die der
Priester fiir den Fremden, den ethnikds, den er fiir ein Tier halten
musste, spendet. Vielmehr muss es eine Taufe sein, die das Wunder
geschehen lisst, weil sie als das Wasser des Heils aus einer «heiligen
Wolke» tiber ihn niederstromt. So weiss es ja auch der schon vorhin
genannte Monch Rathramnus im ¢. Jahrhundert in seinem Briefe Gber



Hagios Christophoros Kynokephalos 55

die Kynokephalen und ihre Stellung in Schépfung und Heilsplan hin-
sichtlich unseres St.Christoph zu vermerken: «Man glaubt, dass er
auch das Sakrament der Taufe auf gottliche Anordnung erhalten habe;
berichtet doch jenes Biichlein, dass Wasser aus einer (heiligen) Wolke
ithn tberstromt habe (wubis ministerio enm perfundente).»

Dieser mirakulose Taufguss aus einer heiligen Wolke, die kaum auf
einer der vielen ostkirchlichen Darstellungen des hl. Mirtyrers Chri-
stophoros Kynokephalos fehlt, bewirkt jenen Wandel, dutch den -
vielleicht in Aufnahme von Symbolgedanken der Gnosis innerhalb
des frihchristlichen Denkbereiches — das miraculum des Vollmensch-
Werdens fur alle und immer sichtbar bleibt, beim Reprobus dem
Hundskopfigen, der ein Christustriger werden dutfte, als er — wieder-
um durch lange Wanderfahrt und von Legenden in Ost und West ver-
kldrt — im kleinen Kinde den grossen Gott erkennen durfte.

Freilich melden sich auch manche sehr frithe Zweifel an der Glaub-
wirdigkeit gerade dieses Legendenzuges. Nicht etwa also am tatsich-
lichen Leben und nachmaligen Blutzeugnis-Geben des Heiden Repro-
bus und Bekehrten Christophorus fiir die Lehre Christi. Ein sehr be-
zeichendes Beispiel ist ja gerade die knappe Schilderung in jenem Me-
nologion, also einem kurzgefassten Kalenderlegendar des Kaisers Ba-
silios Porphyrogennetos aus dem 10. Jahrhundert, aus dem der Leit-
satz diesem Essai vorausgestellt ist:

Uber diesen Heiligen werden bei manchen merkwiirdige, ja abstossende
Dinge berichtet; so . B. habe er 3n erst das Gesicht eines Flundes gebabt und
sogar Menschen gefressen; spéter aber, als er an Christus 3u glanben begonnen
hatte, hitte er seine Gestalt verdndert.

Hier aber fiihlt sich der Verfasser des Menologions sofort bemiissigt,
zu betonen, dass dies wohl nicht so sei und wie es zu dieser Vorstellung
habe kommen konnen:

In Wirklichkeit hat sich die Sache aber nicht so verbalten. Es hatten das
lediglich einige vermutet, er (Reprobus) miisse wohl so ausgesehen haben,
weil er ein «Eingeborenery (ein nichigriechisch-nichtchristlicher Barbar,
ethnikds) gewesen sei, wild und schreckenerregend.

Spiter, als diesen Reprobus Herkunft, Aussehen und Unvermégen,
der griechischen Sprache sich zu bedienen, schwer behindert hitten, da
habe er zu Gott gebetet und um Anderung dieses Zustandes gebeten.
Gott habe ihm einen Engel geschickt, der seine, des Reprobus Lippen
nur zu berithren brauchte, da vermochte der Heide griechisch zu spre-
chen und das Lob Gottes zu verkiinden. Als aber zum Sinnzeichen



56 Leopold Kretzenbacher

seiner wunderbaren Berufung auch noch der diirre Wanderstab dieses
ethnikds erblithte — ein Wunder, das sich in seiner Legende noch einmal
zum Bekehrungsanruf fir viele wiederholen sollte und ebenso wie die
«heilige Wolke» zum ikonographischen Typus des dstlichen Christo-
phorus gehort —, da stand dann auch der Taufe des Reprobus inmitten
vieler, die dieser Riese den christlichen Heilsweg gefiihrt hatte, nichts
mehr im Wege. Der hl. Babylas war dazu ausersehen, auch diese nun-
mehr kirchliche Sakramentspendung an dem schon durch géttlichen
Willen Wolkengetauften vorzunehmen.

Was die frithen Legenden weiter zu erzihlen wissen, ist Schablone.
Viele Martern muss er erleiden und als Angehériger jener im Friih-
christlichen {iberaus grossen Gruppe der sogenannten «Heiligen vom
unzerstorbaren Leben» hilt er sie auch dutch, bis er endlich doch ent-
hauptet wird, der Ehre der Altdre fir wiirdig erachtet und vom Volk
in seinen Kult der immer notwendigen, der stindig Hilfsbereiten aut-
genommen.

Indes blieb solch eine Kultausbreitung nicht ungestort. Auch nicht
im diesbeztiglich ganz besonders legendengliubigen und bildertreuen
Osten. Was nimlich dem frithen Christentum und seiner Geisteswelt
zwischen Dimonenglauben, Zauberwesen, Wundersucht und reinigen-
dem Heilserzihlen zum Heilbewirken in neuer Lehre durchaus begreif-
lich und auch «moglich» erschienen war, was dem Mittelalter im
Osten zur festen Gestaltung eines dann auch durch Jahrhunderte
wohl kaum verdnderten Bildtypus als Tradition vorlag und gentgte,
das fand verstindlicherweise auch dort immer von neuem seine Zweif-
ler, seine mehr oder minder lautstark sich meldenden Widersacher.
Und dies nicht erst heute, wo die allermeisten einer ehemals wohl sehr
grossen Bilderfiille um unseren Christophoros Kynokephalos schon
verschwunden sind. Allerdings, so miissen wir betonen, ldsst sich
unter den bis heute erhaltenen Bildzeugnissen bisher iiberhaupt keines
vor dem 15. Jahrhundert nachweisen. Niemand vermag zu sagen, wie
sich das etwa noch vor dem Bildersturm zu Byzanz (726-843) oder
aber in der sich daran schliessenden Zeit der Bliite von Bildverehrung
(Ikonodoulie) und Bildneuprigungen wihrend der sogenannten mit-
telbyzantinischen Zeit verhalten hat. Zudem ist ja auch die einstige
Kraft gerade des 6stlichen Christentums, in Bildern zu denken, in Le-
genden mit menschlichen Worten Gottliches auszusagen, nicht im
alten Masse verblieben. Wer die Legende nicht kennt, kann auch aus
dem Bilde das Wunder der Wolkentaufe, des ergriinenden Diirrstabes
als Gnadensinnzeichen und damit das innere Menschwerden des dus-
serlich in der Darstellung hundskopfig Verbliebenen kaum noch ver-



Hagios Christophoros Kynokephalos, der « Hundskoptige».
Griechische Tkone (1685) im Byzantinischen Museum, Athen.

-~y

3
4



Hagios Christophoros Kynokephalos 57

stehen. Also hat sich das Unbehagen am kanonisierten Hundskopf,
an dem mit der Aureole bekrinzten Kynokephalos unter der Segens-
wolke mit dem Griinstab in seiner Kriegerfaust, der dennoch ein
michtiger Helfer wie der drachentétende Ritter Georg oder der immer
wunderbereite Bischof Nikolaos sein soll und demnach sowohl volks-
fromme Verehrung wie auch kirchlich-offiziellen Kult verlangen
durfte, auch im Bereich der nachbyzantinisch-slawischen Orthodoxie
zu Wort gemeldet.

Da trat im Jahre 1764 der Metropolit von Rostow am Don, At-
senije Macejevic¢ gegen die Darstellung unseres Heiligen im geliufigen
Osttypus als Kynokephalos auf. Macejevi¢ aber war Mitglied der
hochsten kirchlichen Hierarchie des damaligen Russland. Er gehorte
dem Heiligen Synod in Moskau, der letztlich entscheidenden Kirchen-
institution also an. Dabei bestreitet der Metropolit keineswegs etwa die
Existenz unseres Heiligen. Er kennt auch die althergebrachte Legende.
Aber die Darstellung eines Heiligen mit einem Hundskopf empfindet
er als unwiirdig. Daher miisse man sie verbieten, solle sie iibermalen,
verschwinden lassen wie dies auch sonst bei unliebsamen Themen,
Thesen, Kulten und Bildern in Ost und West so oft der Fall war und
heute wieder ist. Aber man war wohl auch im damaligen Russland
kirchlicherseits in einer Zwangslage. Hier das gewichtige Veto aus
der Einsicht spiritueller Kreise, vorgetragen durch den Mund eines
so hohen Wirdentrigers, des Sprechers einer allgemein und immer
in jeder Religion und ebenso auch in jeglicher Konfession des Chri-
stentums vorhandenen, stindig um Wildwuchs als Zerstorer des
Wahren, Wiirdigen besorgten Richtung. Dort aber auch das zihe
Festhalten an einer einmal zum Bildtypus gewordenen, in den weit-
wandernden Musterbiichern eines Malerkanons festgelegten und
von Legenden gestiitzten Vorstellung von einem offenkundig doch
vielverehrten, also im alten Wortsinne «sonderbaren», d.h. beson-
deren Heiligen. Der mochte nimlich fiir das gliubige Kirchenvolk der
Orthodoxie doch mehr bedeutet haben, als wir heute nachpriifen
konnen. Immerhin sind wir in Bulgarien auch noch Bildausprigun-
gen des Sweti Hristofer pesoglay’ begegnet, die in einigen lindlichen
Kirchen erst in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts als Fresko ge-
malt, als Tkonen mithin zur 6ffentlichen Verehrung hingestellt worden
sind.

Kurzum: die (ibrigens mehrfach wiederholte!) Anti-Kynokepha-
los-Eingabe des Rostower Metropoliten vom Jahre 1764 wurde — ver-
mutlich vorsichtshalber! — nie erledigt. Man konnte sich damals nach
der Mitte des 18. Jahrhunderts im russisch-orthodoxen Osten nicht zu



58 Leopold Kretzenbacher

einem solchen Schritte entschliessen, wie ihn die romische Kurie nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil kiirzlich, im Jahre 1969 nidmlich,
tat: zu erkldren, dass es eine Vielzahl von Heiligen, und zwar gerade
solcher, die dem gesamten Abendlande seit mehr als tausend Jahren als
wahre «Volksheilige» galten und gelten wie Barbara, Luzia, Georg,
Nikolaus und darunter auch unser Christophorus, tiberhaupt «nie ge-
geben» hitte; dass man sie also auch nicht «ofhiziell» weiter propagie-
ren solle, sie aber dort, wo sie nun einmal traditionell in besonderer
Verehrung stiinden, auch weiterhin anrufen und verehren diirfe ...

Solche Ausmerzung wird vielleicht aber erst nach etlichen Gene-
rationen gelingen, denen es obliegt, das traditionelle Christentum in
eine «neue Zeit» hinliber zu fithren und dabei seine Heilslehren auch
im Bilde durch Anschaulichkeit erlebbar zu machen.

Fiir den Ost-Heiligen Christophorus, den Kynokephalos-Pesoglav,
den mit dem Hundskopf ist dies indessen geschehen. Kein offizielles
Gebet, kein liturgisch noch verwendeter Hymnus spielt auf diese seine
Tier-Mensch-Gestalt noch an. Es ist den griechischen Ménchen vom
Grosskloster Dionysiou am Berge Athos unangenehm, wenn der allzu
neugierige Wanderer, der ja nicht als betender Pilger kam, vielmehr
sehr oft als Tourist nur das Fremdartige sucht, immer noch auf Grund
alter Klosterbeschreibungen und Reisefiihrernotizen nach dem «Zahn
am Hundskopft des heiligen Christophoros» zu fragen beginnt, den ihr
Reliquienschatz bergen soll. Und niemals hat mir in meinen letzten
beiden Wanderjahrzehnten in der Weite der Traditionslandschaften
byzantinisch-orthodoxer Bildgestaltungen zwischen der Agiis und
Leningrad, zwischen Montenegro und den Gestaden des Schwarz-
meeres ein Monch oder ein gliubiger Laie gern und voll die alte Le-
gende erzihlt, so oft und so vorsichtig aus Erfahrung ich darnach ge-
fragt hatte. Da hiess es immer nur in dieser eigenartigen Unsicherheits-
empfindung zwischen Traditionsgegebenheit und eigenem Anders-
denken ohne die Kraft zu volligem Preisgaben des Ubetlieferten in
Legende und Bild: «Ja, so ist es wohl. Frither einmal, da hatte man
sich das so vorgestellt und auch so gemalt. Er ist ein Heiliger wie alle,
und auch michtig. Aber dass er einen Hundskopf getragen haben soll,
das ist wohl ein frommes Mirchen aus alter Zeit, die anders dachte.
Man darf es nicht wortlich nehmen, das mit dem Kynokephalos; nur
als Sinnbild vielleicht ...»



	Hagios Christopheros Kynokephalos : der Heilige mit dem Hundskopf

