
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Ein eigenartiger Trauerbrauch aus dem Freiburgischen des 18.
Jahrhunderts

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


261

Ein eigenartiger Trauerbrauch aus dem Freiburgischen
des 18. Jahrhunderts

von Paul Flugger, Allschwil

Im zweiten Band seines 1832 erschienenen «Dictionnaire géographique,

statistique et historique du Canton de Fribourg»1 berichtet
François Kuenlin von einem seltsamen Totenbrauch, der noch im 18.

Jahrhundert in der Südwestecke des Kantons, dem Verwaltungskreis
Rue2,(Abb. 1) üblich gewesen sei. Er schreibt: «Un usage, emprunté aux
Egyptiens3, subsistait encore dans toute cette contrée dans le dernier
siècle, avec lequel il a disparu, grâce aux progrès de la civilisation, à

l'influence des lumières et à l'introduction d'une meilleure instruction
élémentaire. Dès qu'une personne était décédée, tous les voisins, habillés

bizarrement, le plus souvent comme les grossières et grotesques
figures des tarots, se réunissaient dans la maison de deuil. Lorsque
l'assemblée était complète, on plaçait le cadavre debout contre un mur
ou une cloison de la chambre, et en lui adressant à tour de rôle, ou
souvent plusieurs à la fois des questions, des reproches, des censures et

même des remontrances, dont le pauvre défunt ne pouvait plus profiter
dans ce monde, on lui faisait subir ce qu'on appelait en patois la
'dzustice daou mau gouvai' (la justice de la mauvaise conduite), sans

penser sans doute que ce limon à forme humaine n'était plus animé
d'une âme immortelle, et que c'était devant son créateur qu'elle devait
rendre compte de ses actions, et non devant les hommes4.»

1 Im deutschen Gegenstück findet sich die Mitteilung nicht: Der Kanton
Freiburg, historisch, geographisch, statistisch geschildert: Gemälde der Schweiz,
Heft 9. St. Gallen und Bern 1834, 83.

2 1848 wurde die Präfektur Rue aufgelöst und zur Präfektur Glàne geschlagen:
Dictionnaire géographique de la Suisse. T. 4. Neuchatel 1906, 220.

3 Die überraschende Rückführung des Brauches auf die alten Ägypter dürfte
auf ihre Vorstellung des Totengerichtes zurückgehen oder auf eine damalige
gelehrte Ansicht, dass die Tarokkarten, mit deren Figuren Kuenlin seine
verkleideten Trauerleutc vergleicht, den Ursprung im alten Ägypten hatten. Der
Gedanke war von Court de Gebelin 1781 entwickelt worden. Er hatte die Karten-
figuren mit dem Isiskult und der ägyptischen Weltschau in Verbindung gebracht:
Monde primitif, 8e livraison. Dissertations mêlées sur différents objets concernant
l'histoire, le blason, les monnoies, les jeux, les voyages, etc. T. 1. Paris 1781. Der
Deutsche Johann Gottlob Emmanuel Breitkopf nahm einige Jahre später die
Ideen Gebelins auf und führte sie weiter: Versuch, den Ursprung der Spielkarten,
die Einführung des Leinenpapiers und den Anfang der Holzschneidekunst in
Europa zu erforschen. Teil I. Leipzig 1784. Dies alles nach Gabriel Peignot:
Recherches historiques et littéraires sur les danses des morts et sur l'origine des
cartes à jouer. Dijon 1826, der die erwähnten Ansichten Gebelins und Breitkopfs
bekämpft und als phantastisch abtut (227-256).

4 310E Prof. Hans-Georg Wackernagel, Basel, hatte mich seinerzeit auf die
Stelle hingewiesen.



26 2 Paul Flügger

Das sind eigenartige Vorkommnisse. Es handelt sich, soweit ich
die diesbezügliche Literatur überblicke, um einen für die Schweiz

völlig alleinstehenden Brauchtumsbeleg. Die Frage stellt sich, ob

Kuenlin nicht das Opfer eines Missverständnisses geworden ist, ob

er nicht einfach schlecht hingehört, einen allfälligen Gewährsmann
falsch verstanden hat. Was uns besonders befremdet sind die
Vorwürfe an den Toten, wo man doch in der Regel behutsam mit ihm
umgeht, nach dem Grundsatz «de mortuo ni(hi)l nisi bene». Seit

jeher sind Lobreden auf den Toten feste Bestandteile des funeralen
Zeremoniells.

Was haben wir also von der Nachricht zu halten? Ist sie in den
Bereich der Phantasie zu verweisen, oder stellt sie vielleicht einen

jener wenigen Belege für archaisches Totenbrauchtum dar, wie sie

nur vereinzelt und in grosser regionaler Streuung auftreten
Ein Augenschein und eine Umfrage in der Gegend ergaben folgendes

Bild5: Bis vor kurzem war die Nachtwache beim Toten üblich.
Während der drei Nächte bis zur Bestattung liess man ihn nicht allein,
sondern die Nachbarn übernahmen abwechselnd die Wache. Es wurde
betont, dass dies Sache der Nachbarn und nicht der Angehörigen
gewesen sei. Um Mitternacht wurde eine Tasse Tee oder sonst ein
Trunk kredenzt. Der Tote lag in seinem besten Kleid auf dem Bett;
nur in der letzten Nacht ruhte er bereits im Sarg. Es sei zuweilen
während der Wache zu allerlei Schabernack gekommen, «c'étaient
des farceurs», wurde wiederholt betont, vor allem wenn es nur wenige
Wächter gewesen seien. Die hätten es manchmal darauf abgesehen,
einander zu erschrecken, etwa indem sie den Toten gegen eine Wand

setzten, so dass der Neueintretende beim Anblick zusammenfuhr,
weil er einen Augenblick vermeinte, den Verstorbenen lebend
anzutreffen. Oder man habe heimlich mit einem Stock am Sarg gerüttelt,
so dass der Tote sich dabei leicht bewegte, was einen ähnlichen Schock
bei empfindsamen Leuten hervorgerufen habe. Verschiedene Gewährsleute

haben mir spontan geschildert, wie man beim langen Wachen
und Anstarren des Toten plötzlich den Eindruck gehabt habe: Jetzt
hat er sich bewegt. Dieser Eindruck wurde durch das flackernde Licht
der Kerzen verstärkt.

Unabhängig von der Leichenwache hielt man gemeinsame
Gebetsstunden in der Totenkammer ab, zuerst für die Kinder, getrennt nach

Jungen und Mädchen, dann abends auch für die Erwachsenen.

5 Einen knappen Abriss der Geschichte von Rue bietet eine Broschüre von
Madame A. de Stoutz-Ferber, Rue, un résumé de son histoire. St-Maurice, o.J.



Ein eigenartiger Trauerbrauch aus dem Freiburgischen... 263

Soweit der diesbezügliche Befund aus der Gegend. Er enthält
einige charakteristische Bestandteile, wie sie auch in Kuenlins Bericht
wiederkehren: die Bedeutung der Nachbarn im Leidzeremoniell, die

Mischung von Ernst und Schalk, von Pietät und Respektlosigkeit
im Umgang mit den Toten, die innere Disposition, den Toten noch
nicht als wirklich tot, die Leiche als mindestens zeitweilig noch lebend
zu erfahren.

Wir wollen nun den Brauch, wie ihn Kuenlin mitteilt, methodischkonsequent

nach seiner Wahrscheinlichkeit befragen, und, sofern es

sich erweisen sollte, dass die Nachricht glaubwürdig erscheint, eine

Deutung versuchen.
Zuerst unterziehen wir den Autor einer genaueren Prüfung.

Können er und seine Arbeitsweise als zuverlässig gelten, und darf
man annehmen, dass er nicht einem oberflächlichen Eindruck erlegen
ist? François-Nicolas-Bonaventure Kuenlin (1781-1840) entstammte
einem angesehenen Freiburger Patriziergeschlecht. Er selbst war
während längerer Zeit Grossrat und Sekretär des Staatsrats. Er
verfasste mehr als dreissig Werke über Geschichte, Geographie, Statistik,
Alpinismus und Musik. Dabei zeigte er ein ausgesprochenes Interesse
für das einheimische Volkstum, dessen Bräuche und Überlieferungen
er auf vielen Wanderfahrten sammelte, wovon die vier Bände seiner
Historisch-Romantischen Schilderungen aus der westlichen Schweiz,
Zürich 1840, zeugen. Die wichtigste Publikation ist aber das erwähnte
zweibändige Lexikon über den Heimatkanton. Der Freiburger
Plistoriker darf Anspruch auf Glaubwürdigkeit erheben. Gaston
Castella nennt ihn «un esprit caustique et précis»6. Als langjähriger
Sekretär des Staatsrates hatte er Zugang zu einer Fülle von Informationen

und Beziehungen zu vielen Gewährsleuten in den einzelnen

Gegenden des Kantons. Es besteht kein Grund, die Zuverlässigkeit
der Mitteilung von der Person des Verfassers her in Zweifel zu ziehen.
Zudem handelt es sich um eine Nachricht aus dem ersten Drittel des

19. Jahrhunderts über einen Brauch des 18. Jahrhunderts, die zu
einem Zeitpunkt erfolgte, wo sich wohl noch manche alte Gewährsleute

gut ins vorhergehende Jahrhundert zurückerinnern konnten7.
So sind also in Hinsicht auf den Berichterstatter keine Einwände

anzubringen. Unterziehen wir nun den Brauch selber einer kritischen
Prüfung, indem wir ihn in seine wesentlichen Elemente zerlegen.

6 Histoire du Canton de Fribourg. Fribourg 1922, 610.
7 Die biographischen Angaben entnehme ich dem 4. Band des Historisch-biographischen

Lexikons der Schweiz. Neuenburg 1927,555, sowie A. Büchi, Die frei-
burgische Geschichtsschreibung in neuerer Zeit. Rektoratsrede. Fribourg 1905, 9.



264 Paul Flugger

Da versammeln sich gleich nach dem Tod die Nachbarn im Trauerhaus.

Wir haben gesehen, dass dies noch unlängst in der Gegend der
Fall war. Ganz allgemein ist die Sitte der Volkskunde wohl bekannt.
Die Nachbarn werden nach dem Hinschied sofort benachrichtigt und
zusammengerufen, der Abschied vom Toten ist auch Nachbarschaftssache.

Der Tote wird gegen eine Wand gestellt oder gesetzt, wohl in seinen
besten Kleidern, so wie er noch in unserem Jahrhundert in Rue
bestattet wurde. Kuenlin gibt hier keine Einzelheiten. Der Tote wird
angesprochen. Dem liegt die Vorstellung vom sogenannten «Lebenden

Leichnam» zugrunde, die Meinung, dass der Geist des Toten
nach dem Absterben nicht gleich von seinem Körper scheide, sondern
dass er noch darin verweile, solange er erhalten ist und die individuellen

Züge des Verstorbenen trägt. Eine Vorstellung, die in Europa sehr

verbreitet war und in vielfachem Brauchtum in Erscheinung trat8. Dieser

Glaube drückte sich zum Beispiel in der Mahlgemeinschaft mit
dem Toten aus, wobei der Leichnam mitten unter den Lebenden sitzt9.

Allerdings sind uns aus der Schweiz keine solchen Bräuche bekannt.
Einen besonders sprechenden Beleg aus dem europäischen Altertum
liefert Plerodot 4, 73. Nach ihm fuhren bei den Skythen die
Verwandten einen Toten reihum zu seinen Freunden, wo er mit den

Begleitern festlich gespeist wurde. Auch dass man mit dem Toten
spricht, dass man ihm Mitteilungen macht und der Meinung ist, er
vernehme dies, ja er sehe zu und beobachte das Verhalten der Lebenden,

ist weithin verbreitet.
Nun kommen die Nachbarn in unserem Freiburger Beispiel verkleidet

in die Kammer des Toten, «habillés bizarrement», wie es Kuenlin
nennt. Und er vergleicht die Art der Verkleidung mit den Figuren des

Tarokspiels10, die er plump und grotesk nennt. Dies ist wohl nicht
wörtlich zu nehmen, als ob hier König, Bube oder ähnliche Kartenfiguren

aufgetreten wären, sondern Kuenlin drückt eher damit aus,
dass die Leute in bunten und zusammengewürfelten Kleidern erschienen,

in Requisiten, wie man sie von früheren Generationen
aufbewahrte, um sie bei entsprechender Gelegenheit hervorzuholen und
zu tragen. Zweck der Verkleidung war offensichtlich die Unkenntlich-

8 Vgl. dazu Kurt Ranke, Indogermanische Totenverehrung. Bd. 1. Der
dreissigste und vierzigste Tag imTotenkult der Indogermanen. FFC 140. Helsinki
1951, 84.

9 Ranke gibt dazu verschiedene Belege (wie Anm. 8), 193.
10 Das offensichtlich im Freiburgischen verbreitet und volkstümlich war:

Kuenlin, Histor.-romantische Schilderungen aus der westlichen Schweiz. Bd. 3.
Zürich 1840, 122.



Ein eigenartiger Traucrbrauch aus dem Freiburgischen... 265

keit, man stellte eine andere Person dar, man erfüllte eine andere

Funktion, diese Leute waren nicht die gewohnten Freunde und
Nachbarn. Ob man dabei auch Masken trug oder das Gesicht sonstwie
veränderte, gibt Kuenlin nicht an11. Ganz ausgeschlossen ist es jedenfalls

nicht. Da die Verkleidung der Tarnung diente, ist der Schritt zur
Maske nicht mehr weit, zumal der Brauch ja in einer Gegend stattfand,
die den Maskenlauf an der Fasnacht übte12. Vermummung beim
Trauerritual, Masken bei Totenfesten sind der Volkskunde auch
sonstwie bekannt. Berühmt ist das Beispiel der alten Südgermanen, wo
bei den Trauerfesten Maskenträger mit wildem Treiben auftraten,
«talamascae» oder «larvae daemonum». Wir kennen sie vor allem

aus einem Verbot des Reimser Erzbischofs Hinkmar (ca. 850), sie

müssen aber weitverbreitet gewesen sein, da das Verbot später auch
in andern diözesanen Verordnungen auftritt13. Noch 1092 spricht
Cosmas in seiner böhmischen Chronik von ähnlichen Bräuchen14.

In diesem Zusammenhang darf ein Vorfall aus dem Ende des

18. Jahrhunderts angeführt werden, bei dem es offenbleiben muss,
ob es sich um einen spontanen Anlass oder um den Nachhall eines nur
in gewissen Volksschichten noch geübten Brauches handelte. In ihrer
posthum erschienenen Autobiographie berichtet Luise Seidler (1786

-1866) von ihrer Grossmutter in Jena: «Übrigens starb sie bald; ihre
Leiche wurde im Fechtsaale aufgestellt. Die Neugierde trieb mich
noch abends spät an der Grossmutter Guckfensterchen, um die Tote
zu betrachten, doch wer beschreibt mein Entsetzen, als ich eine Schar

wilder Frauengestalten erblickte, die lachend und schreiend den von
brennenden Kandelabern umstellten Sarg umtanzten! Es waren die

vormaligen Dienstmägde der Verstorbenen, welche - von dieser oft
mit rücksichtsloser Strenge behandelt - sich aus Rachgier zu so

grauser Orgie zusammengefunden hatten15.»

Bleibt der schwierigste Punkt: die Anklage, die Vorwürfe an die
Adresse des Toten. Sie entsprechen keineswegs unserem pietätvollen
Empfinden und passen auch sonst nicht in den Rahmen des beim Tode

11 So wesentlich ist die Frage nicht, denn nach einer Bemerkung von Hans-
Georg Wackernagel ist es bei der Vcrmummung gleichgültig, ob dabei noch
Gesichtsmasken getragen werden: Altes Volkstum der Schweiz: Gesammelte
Schriften zur historischen Volkskunde. Basel 1956, 271.

12 Gemäss eigener Umfrage.
13 Ranke (wie Anm. 8) 280.
14 Cosmas, Pragensis Chronica Boemorum III, 1 (Ed. Bretholz 1923) 160.

Ranke (wie Anm. 8) 233.
15 Luise Seidler, Autobiographie, hg. von Ernst Volkmann, in: Deutsche

Literatur in Entwicklungsreihen, Reihe Selbstzeugnisse. Bd. 10. Leipzig 1938,
192. Den Hinweis verdanke ich Herrn Prof. Hans Trümpy, Basel.



266 Paul Hugger

Üblichen. Doch steht auch hier der Freiburger Brauch nicht ganz
ohne Parallelen da. Vorwürfe an den Toten sind uns aus der russischen

Totenklage bekannt, dort allerdings meist als Vorwurf, dass er die
Lebenden verwaist zurücklasse16.

Auch Gerichtsverfahren gegen Tote finden sich. Sie werden z.B.
dort in Szene gesetzt, wo der schädliche Einfluss eines Toten auf
ordentlichem Weg gebannt werden muss. Davon berichtet die
isländische Eyrbyggjasaga. Der Bauer Thorodd, der den Seetod gefunden
hat und allabendlich mit seinen Mannen durchnässt am Herdfeuer
erscheint und die Lebenden vertreibt, wird schliesslich im ordentlichen

Rechtsverfahren durch ein Türgericht aus dem Haus gewiesen17.
Ranke bezeichnet die Ausweisung des Toten als gemeinindogermanisch18.

Liierher gehört, was sich auf der Leichensynode des Papstes Stephan
VI. (896-897) abgespielt hatte. Stephan liess die Leiche seines

Vorgängers Formosus, die schon neun Monate im Grab gelegen hatte,
herausreissen und ihr durch eine Synode den Prozess machen: «Man
bekleidete die halbverweste Leiche mit den päpstlichen Gewändern
und setzte sie auf den päpstlichen Stuhl. Dann erhob man Anklage
gegen Formosus: Er wurde des Eidbruchs beschuldigt; man warf ihm
vor, dass er ehrgeizig nach der Papstwürde gestrebt habe... Als

Verteidiger musste vor der Synode ein Diakon auftreten, dessen

Ausführungen natürlich als ungenügend galten... Die schaurige
Komödie endete mit der Erklärung der Schuld des Verstorbenen:
Er wurde seiner angemassten Würde als Nachfolger Petri entsetzt und
die von ihm erteilten Weihen als ungültig erklärt. Mit unmenschlicher
Roheit wurde nun die Leiche der Kleider beraubt, die Finger der
rechten bland, mit denen er geschworen und gesegnet hatte, wurden
ihm abgehackt. Die Leiche wurde trotz des Wehklagens des Volkes
zunächst auf den Begräbnisplatz der Fremden geworfen, dann aber
im Tiber versenkt»19.

In diesem Zusammenhang sei die häufige Praxis der nachträglichen
Vollziehung der Kapitalstrafe an Leichen erwähnt, wie sie dem
Freiburger Aufständischen Pierre-Nicolas Chenaux T781 widerfuhr, der,
obwohl bereits ermordet, nachträglich noch auf öffentlichem Platz in

16 Elsa Mahler, Die russische Totenklage, ihre rituelle und dichterische
Bedeutung. Leipzig 1935, 321-346.

17 Ranke (wie Anm. 8) 209ff. : Eyrbyggjasaga, Kap. 54.
18 (Wie Anm. 8) 212 mit Belegen, 266ff.
19 F. X. Seppelt, Geschichte der Päpste. Bd. 2. 1955 2, 341; Leonhard Franz,

Tote als fingierte Lebende. Mitteilung d. Anthrop. Ges. in Wien 92 (1962) 132.



Ein eigenartiger Trauerbrauch aus dem Frciburgischen... 267

Fribourg enthauptet und viergeteilt wurde20. Diese Belege liegen
selbstverständlich nicht alle auf der gleichen Ebene; sie sollen auch

nicht in irgendeinen räumlichen oder zeitlichen Zusammenhang
gebracht werden oder ein Kontinuum belegen. Auch kann damit
nichts über das Alter unseres Brauches gesagt sein. Doch zeigen
sie einen rechtenden Umgang mit der Leiche, und gerade beim letzten

Beispiel dürfte die Vorstellung mit im Spiel gewesen sein, dass auch

nachträglich der Tote noch geschädigt werden könne.
So hat sich für den Brauch aus Rue von seinen Elementen her eine

gewisse Probabilität ergeben, zum mindesten nichts, was ihn völlig
unwahrscheinlich machte. Fragen wir nach einer möglichen
Interpretation: Sie kann im vorliegenden Fall nicht eindeutig und mit
voller Sicherheit geschehen. Dazu fehlen zu viele Einzelheiten und
auch Aussagen über die Motive der Beteiligten. Es können nur
Ansatzpunkte einer Deutung gegeben werden. Ein solcher Zugang
besteht einmal von der psychologischen Seite her, von der Frage aus,
welche seelischen Bedürfnisse und Grundstimmungen am Zustandekommen

solcher Bräuche beteiligt sind.

Bekannt, mindestens seit den entsprechenden Arbeiten von Karl
Meuli, ist die Ambivalenz der Gefühle auch dem Toten gegenüber,
das Hin-und-Her-Gerissen-Sein zwischen liebevoller Pietät einerseits
und Ressentiments und Schuldgefühlen anderseits21. Demgemäss können

wir annehmen, dass auch hier die Empfindungen, die beim
Brauch mitwirkten, widersprüchlich waren. Sicher entgingen die
Nachbarn von Rue dieser Gefühlslage nicht. Der eine mag dem
Toten wegen dieses oder jenes Vorfalls gegrollt haben, der andere war
sich bewusst, ihm gegenüber nicht recht gehandelt zu haben. Bei den

Vorwürfen und Vorstellungen, die man der Leiche machte, fanden
die Ressentiments ihren Ausdruck. Zugleich aber liessen sich eigene

Schuldgefühle verdrängen oder auf den Toten projizieren. Doch noch
ein weiteres geschah: Dadurch, dass man dem Verstorbenen seine

Fehler und Mängel vorhielt, durch das Benennen, entschärften sich
diese Fehler auch. Was ausgesprochen war, hatte seine dumpfe Wirkkraft

verloren, das Anklageforum wurde zum Sühnegericht, was die
abschliessende Verzeihung ermöglichte.

Dies leitet über zum zweiten Zugang einer Interpretation : Sie geht
von den volkstümlichen Vorstellungen und Überlieferungen aus. Nach
alter paganer Ansicht, die noch weit in die christliche Ära hinein

20 Castella (wie Anm. 6) 420.
21 Vgl. auch Paul Hugger, Die Darstellung soeben Verstorbener durch

Lebende. SAVk 65 (1969) 198.



268 Paul Hugger

nachgewirkt hat, wird der Tote durch die Ahnen im Jenseits empfangen22.

Die Ahnen werden beim Hinschied des Toten als anwesend

empfunden23. Bevor sie ihn unter sich aufnehmen, unterziehen sie den

Toten einem Gericht. Danach könnten unsere Vermummten, vielleicht
maskierten Gestalten von Rue die Ahnen darstellen, im Meulischen
Sinn, wonach Masken vielfach Totengeister verkörpern24. Es wären
also nicht die Menschen, die hier den Toten zur Rechenschaft ziehen,
wie Kuenlin glaubt, sondern die Ahnen. Ein Brauch, der sicher nichts
mit der christlichen Lehre zu tun hat, sondern tiefergreifende Wurzeln
aufweist. Solche Gewohnheiten stehen wie erratische Blöcke in einer

Brauchtumslandschaft, völlig überraschend, und es ist unmöglich,
einen kausalen Zusammenhang, eine lückenlose Beweiskette zu den

Ursprüngen aufzuzeigen.
Ich bin mir bewusst, dass mein Versuch, Interpretationsmöglichkeiten

anzudeuten, viele Angriffsflächen aufweist, vor allem bei der

gegenwärtigen innerfachlichen Auseinandersetzung um die Begriffe
Kontinuität und Tradition25. Er kann nur den Sinn haben darzulegen,
dass solche Bräuche, wie befremdend sie auch wirken, durchaus nicht
einer Sinndeutung entbehren müssen. Wie es sich dann im einzelnen
damit verhält, muss offen bleiben.

Sicher aber ist eins: Unser Brauch von Rue stellt einen Aspekt des

vielschichtigen Totenbrauchtums dar, eine Art, wie das einfache
Volk mit dem Numinosen und Unfasslichen fertig wurde.

22 Davon ist in der nördlichen Sage die Rede. Ranke (wie Anm. 8) 205.
23 Ranke (wie Anm. 8) 241, Anm. 3. Nicht ganz unbeteiligt dürfte diese

Vorstellung auch beim Totenritual Karls des Kühnen 1477 gewesen sein, als
Renatus von Lothringen an die aufgebahrte Leiche seines Gegners trat, angetan
mit einem künstlichen Trauerbart, «en signification des anciens preux», also
als Vertreter der FIcldenahncn. Dabei empfahl cr die Seele des Toten, trotz dem
durch ihn erlittenen Bösen, der Barmherzigkeit Gottes: Jean de Royc, Chronique
scandaleuse, éd. Mandrot 2, 1896, 42; Hans-Georg Wackernagel, Der goldene
Trauerbart des Herzogs Renatus von Lothringen (a. 1477) (wie Anm. 11) 78-80.

24 Maske, Maskereien, in: Flandwb. dt. Abergl. Bd. 5, Sp. 1746.
25 Vgl. dazu: Kontinuität? Geschichtlichkeit und Dauer als volkskundlichcs

Problem. Festschrift Hans Moser, hg. von Flermann Bausinger und Wolfgang
Brückner. Berlin 1969.



¦

-

-

11TBtIaIî*;»* u.HM •>

* "«EJiJ *-»SrtV/SAa. .«
JjL*. n-*

^.
¦> ^ -'iM»4

SWffTO ."_ *..V¦ra
"r.ff

I rK :•¦•,\ffi
¦V^«j W

ssESr

\D.3ûrrU6ar0*r tma.&f%eÀ ù
s»

ti. RuR ^
A. l'£p{isi. B. ik maisem^ De Q «&. C. /i CfuiUau
D. l'cntrû. Du, Chàteciu. .HZ.-la. HPcrrU De £Pri6<nuw

t
RUW'¦«>(' ' K.UVV

:X^) ihlofi icmJ Ohi^dein in. 3cm L tintori,Q<retri>,_
'jhfci. ?ie <fPfcu-iùrcJv.ZE>. Dcu £%aAduuu. C. Dcu Jcli/oß. ZD. 2er l'icid

'fo ~ifCn ' Ic^tyfi cvUwo Die t/e/uMgmt/Zi fdifD. E. Z?a.< SFnuiitry. r)i.

•Util
aru/


	Ein eigenartiger Trauerbrauch aus dem Freiburgischen des 18. Jahrhunderts
	Anhang

