
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Wargus - friedlos - Wolf

Autor: Bühler, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


43

Wargus - friedlos - Wolf

von Theodor Bühler, Greifensee

«Als einst im Bisthum Chur Inger und Laubkäfer Saaten und
Bäume beschädigten, wurden sie dreimal edictaliter vor Gericht
geladen. Da aber die Citierten wegen Kleinheit ihrer Körper und

wegen Minderjährigkeit nicht erschienen, bestellte der Richter, damit
die Rechte der Minderjährigen nicht verletzt würden - unter Beziehung

auf bekannte Stellen des Corpus iuris civilis und canonici - ihnen
ex officio einen Curator (curatorem, procuratorem, syndicum et
oratorem certum ibidem existentem) in der Person eines zuverlässigen,
tüchtigen Juristen, der auf die Klage und die Forderungen der Landleute

antworten und ordnungsmässig bis zur Replik vorgehen solle.
Dieser machte für seine Clienten geltend, dass sie Geschöpfe Gottes
seien und seit unvordenklicher Zeit ihre Wohnsitze und ihr Recht dort
gehabt hätten; er stellte das Gesuch, sie nicht ihrer Nahrung zu
berauben und sie nicht anders als mit ihrer Bewilligung aus dem
Besitz zu setzen, eventualiter ihnen von Gerichts wegen andere Wohnsitze

anzuweisen. Und so geschah es. Alljährlich wird ihnen ein
bestimmtes Stück Land (terrae portio certissima) reserviert, dort
treffen sie ein, und niemand wird von ihnen belästigt. »: Dieser eigenartige

Bericht aus der heimatlichen Diözese des Jubilars ist kein
Schwank und kein Märchen. Prozesse gegen Tiere waren vielmehr
eine Zeiterscheinung des 13. bis 17. Jahrhunderts und sind zu allen
Zeiten und an vielen Orten belegt2, auch in der Schweiz: In Lausanne
fanden Prozesse gegen Aale und Blutsauger zwischen 1221 und 1461,
in Bern gegen Engerlinge 1451, 1478/792, lm Berner Jura (Goumois)
gegen Maikäfer 17094, in Graubünden gegen Würmer 1659 und im
Tessin gegen Ratten und Mäuse 1660, 1740, 1752 und 1784 statt3. Im
Jahre 1474 wurde auf dem Kohlenberg in Basel ein Flahn lebendig
verbrannt, weil er ein Ei (das gefürchtete Basiliskenei) gelegt hatte3.

In seiner heute noch gültigen Untersuchung über Tierstrafen und
Tierprozesse hat Karl von Amira nachgewiesen, dass der Tierprozess

1 Eduard Osenbrüggen, Studien zur deutschen und schweizerischen
Rechtsgcschichte. Schaffhausen 1868, 145 f., nach Felix Hemmerli, Tractatus exorcismo-
rum seu adjurationum.

2 Karl von Amira, Thierstrafen und Thierprocesse. Mittheilungen des Instituts

für österreichische Geschichtsforschung 12 (1891) 545 f.
3 Louis Carlen, Rechtsgeschichte der Schweiz. Bern 1968, 87.
4 Texte zur Schweiz. Volkskunde des 19. Jahrhunderts (Auguste Quiquerez).

SAVk 67 (1971) 363 fr.
5 Carlen (wie Anm. 3) 87 und Osenbrüggen (wie Anm. 1) 147.



44 Theodor Bühler

Gespensterprozess war6. «Tierbannungen sollten den bösen Geist

bekämpfen, der ins Tier eingedrungen ist. In einer Art Geisterprozess
schritt man gegen haufenweise auftretendes schädliches Getier ein.»7

«Die Verurteilung im Thierprocess ist aufzufassen nicht sowohl als

Verurtheilung von Thieren wie als zauberisches Bannen von
Menschen- und Dämonenseelen und solchergestalt als Parallele zu dem
bei den klassischen und slavischen Völkern, aber auch anderwärts

nachgewiesenen Seelenaustreiben.»8 Dass der Tierprozess
Geisterbeschwörung sein mag, zeigt am deutlichsten der Wolf als Sinnbild
des Bösen.

Wolf, ahd., mhd., afries. wolf, asächs., ags., wulf, got. wulfs,
anord. ulfr., weisen auf germ, wolfa- aus wulfa-. Urverwandt mit dem
aind. vfkah, alb. ul'k, gr. lykos, lat. lupus, lit. vilka-s, aslaw. vlùkù,
die auf ulk'os (Wolf > weisen, das vielleicht zur Wurzel wölk in gr.
heikein (schleppen), lit. velkù, aslaw. vlèka (ziehen) gehört, wäre
Wolf (das reissende Tier>°.

Im Vordergrund dabei steht das Wesen des Wolfes: Der Wolf «ist
wild, reissend und bissig, blutgierig, so dass er aus reiner Mordlust,
ohne Plunger, reisst, verwegen, unbezähmbar, grimmig und
kampfbegierig Er ist das böseste Tier unter allen... Er ist das Sinnbild
alles Feindlichen, des Ketzers, der Bösen, Gottlosen und Widersacher
der Frommen, das Bild der rapacitas, der Falschheit und Treulosigkeit.»10

Ob diese Beschreibung mit der zoologischen bzw. biologischen
Wirklichkeit übereinstimmt, muss allerdings dahingestellt bleiben".
Es spricht vieles dafür, dass dieses Bild dem Wolf vom Menschen
angedichtet wurde. In unserem Zusammenhang ist allein die Tatsache

bedeutsam, dass sich dieses Bild in einer jahrhundertelangen
Überlieferung eingeprägt hat.

Das Christentum hat dieses Bild noch verschärft: Nach ihm sind
Wolf und Teufel ein und dasselbe12. Wie der Teufel ist der Wolf ein
«strafendes Werkzeug Gottes»13.

6 Amira (wie Anm. 2) 599.
7 Carlen (wie Anm. 3) 87.
8 Amira (wie Anm. 2) 599.
9 Kluge-Mitzka, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin

i960 l8, 869 s.v. «Wolf».
10 Peuckert, Flandwörterbuch des deutschen Aberglaubens 9, 729fr. s.v. Wolf.
11 Gerd Diesselhorst/Hubert Fechter, Lexikon der Tiere. Bd. 2. München

1970, 534F s.v. Wolf; Alfred Brchm, Die Säugetiere. Bd. 3 Brehms Tierlebcn
Bd. 12. Leipzig und Wien 1915, 2i2fT., insbes. 2i7ff; D. Müllcr-Using und
M. Wolfe, Der Wolf, in: Grzimeks Tierleben XII, 3 (Zürich 1972) 200-209.

12 Peuckert (wie Anm. 10) 748f. ,3 Ebenda 754.



Wargiis - friedlos - Wolf 45

Aus altnordischen Quellen14 ergibt sich die Gleichsetzung von
Wolf mit wargus15: So ist das altisländische vargr («Würger»)
gleichbedeutend wie Wolf und wie geächteter Verbrecher16. In tit. 55, 2

der Lex Salica wird der Grabplünderer als «wargus» bezeichnet17.

In der Lex Emend, wird wargus mit «hoc est expulsus de eodem

pago»18 und in drei Vorlagen einer Handschriftenfamilie des Gesetzes

(Cod. 7, 8 und 9) mit «id est expellis» erläutert'9.
Wargus und friedlos sind gleichbedeutend20. Die Friedlosigkeit

war wie der (kirchliche) Bann die höchste Strafe, die den Menschen

aus der Gemeinschaft ausschloss und ihm alle Rechte entzog21.
Der Friedlose wurde mit der Friedloserklärung oder Acht aus der

Rechtsgemeinschaft ausgestossen22, «expellis», und wurde damit
rechtlos, «utlagr»23 und vogelfrei. Er konnte nicht mehr vor
Gericht vorgeladen werden und sich dort nicht verteidigen24. Er
konnte ungestraft umgebracht werden23. Jeglicher Schutz war ihm
genommen26.

Der Friedlose wurde dadurch isoliert. Jeder, der diese Isolierung
brach, z.B. indem er den Friedlosen bei sich aufnahm, wurde selber
friedlos27. Damit sich kein Begünstiger eines Friedlosen finden, damit
sich keiner auf Nichtwissen berufen konnte, wurde die Ächtung nach

14 Und nur aus diesen, wie F. Kluge, Altdeutsches Sprachgut im Mittellatein.
Sitzungsberichte der Fleidelberger Akademie der Wissenschaft, philolog.-hist.
Klasse 6 (1915) 17 nachweist; G. Âquist, Frieden und Eidschwur. Studien zum
mittelalterlichen germanischen Recht. Rättshistoriskt Bibliotek. Bd. 14. Lund 1968,
281 ff. entgegen Grimm, Dtsch. Wörterbuch. Bd. 13, 2016.

15 George Christoph von Unruh, Wargus. Savigny-Zeitschrift für
Rechtsgeschichte, germ. Abt. 74 (1957) 8f.

16 J. Pokorny, Indogermanisches Etymologisches Wörterbuch. Bd. 1. Bern 1959,
1154 s.v. ver-gh.

17 Ähnlich Lex Ribuaria Kap. 83: «wargus sit, hoc est expulsus.»; Âquist
(wie Anm. 14) 250f.

18 J. Grimm, Deutsche Rechtsaltcrtümer. 4. Auflage, bes. durch A. Heusler
und R. Hübner 1 (1899) 548; 2 (1899) 335E

15 Unruh (wie Anm. 15) 2E
20 H. Siuts, Bann und Acht und ihre Grundlagen im Totenglauben. Berlin

1959, 14.
21 Ebenda.
22 Lex Salica, vgl. Grimm (wie Anm. 18) ; E. Osenbrüggen, Das alamannische

Strafrecht im deutschen Mittelalter. Schaffhausen i860, 60 und Âquist (wie Anm.
14) 249 und 259.

23 Âquist (wie Anm. 14) 248 ff.
24 M. Kothing, Die Blutrache nach schwyzerischen Rechtsquellen. Der

Geschichtsfreund 12 (1856) 144.
25 Âquist (wie Anm. 14) 261.
26 Ebenda 231.
27 R. His, Das Strafrecht des deutschen Mittelalters. Bd. 1. Leipzig 1920, 155;

Âquist (wie Anm. 14) 263.



46 Theodor Bühler

allen Richtungen publik gemacht: Der Friedlose wurde «am nächsten

gebannten Feiertag in allen Pfarrkirchen in unserer Flerren Gebiet in
und ausser dem Land, sowie an allen verbündeten Orten verschrien

(verrufen)»28.
Auch gegenüber seiner eigenen Familie wurde der Friedlose

isoliert: Seine Frau wurde Witwe, seine Kinder Waisen29, sein Gut
wurde gewüstet30. Ursprünglich wurden die Angehörigen des Friedlosen

mit dem zu wüstenden Gut verbrannt31.
Die Isolierung des Friedlosen hat die kirchliche Gesetzgebung als

Folge der Exkommunikation übernommen und zum Teil verschärft32:

«Mit einem, der exkommuniziert ist, darf man keinen Umgang haben,
und wer Umgang hat, wird selber exkommuniziert (c. 16). Kein
Exkommunizierter darf empfangen werden, niemand darf bei Strafe,
selber exkommuniziert zu werden, mit ihm sprechen oder mit ihm
essen oder trinken (c. 18). Ein Laie, der mit einem Exkommunizierten
spricht oder mit ihm betet, wird selber exkommuniziert; ist es ein

Kleriker, der dies tut, so wird er abgesetzt (c. 19). »32

Friedlose und Exkommunizierte wurden also wie Verseuchte oder
Pestkranke behandelt. Ihr Kontakt war zu vermeiden, da sie anstek-
kend wirken mochten. Sie waren gleich wie jenes Raubtier, dessen

Begegnung man um jeden Preis mied, der Wolf. Wargus, d. h. friedlos,
wurde folglich mit Wolf gleichgesetzt. Im heidnischen Norden war
die Identifikation im Werwolfsglauben geschehen33. Im Christentum
erhielt der Erzengel des Bösen, der Teufel, die Züge des Wolfes34. Die
Identifikation erfolgte auch physisch: Der Friedlose verkleidete sich in
einen Wolf, er trug einen Wolfspelz oder Gürtel aus Wolfsfell35

(Abb. 1). Die Identifikation des Friedlosen mit dem Wolf entsprang
dem Glauben an die Möglichkeit des Menschen, sich zu verwandeln

28 Kothing (wie Anm. 24) 144; Aquist (wie Anm. 14) 271.
-'' Nach der berüchtigten LexQuisquis (über sie Kubier, Realencycl. der klass.

Altertumswissenschaften 14, 1, Maiestas, Sp. 555), welche aus dem Friedlosig-
keitsgedanken entstanden sein dürfte, waren Söhne (des Friedlosen) ewiger
Armut preisgegeben; «das Leben sollte ihnen eine Qual, der Tod eine Erlösung
sein.»

30 Über die Wüstung vgl. Theodor Bühler, Wüstung und Fehde. SAVk 66

(1970) 17.
31 Ebenda 17; oder sie wurden verknechtet; F. Beyerle, Zur Textgestalt

und Textgeschichte der Lex Burgundionum. Zeitschrift für Rechtsgeschichte,
germ. Abt. 71 (1954) 25.

32 Âquist (wie Anm. 14) 273.
33 Ebenda z%iS.; Unruh (wie Anm. 15) 19t.; Amira (wie Anm. 2) 584.
34 Peuckert (wie Anm. 10) 748t.
35 Âquist (wie Anm. 14) 284; Unruh (wie Anm. 15) 19ff. ; Amira (wie Anm. 2)

584.



Wargus - friedlos - Wolf 47

und Tiergestalt anzunehmen. Dieser Glaube ist sehr alt; er vermochte
sich bis ins 19. Jahrhundert zu halten36.

In Anlehnung an die Auffassung Amiras, der Tierprozess sei

Gespensterprozess gewesen37, liessen sich die Zusammenhänge
zwischen Friedlosigkeit und Wolffigur etwa folgendermassen deuten:
Der Friede in einer menschlichen Gemeinschaft wird durch die Götter
des Haders, des Krieges und des Zankes, durch den Teufel oder kurz
durch böse Geister bedroht. Diese bösen Geister erscheinen dem
Menschen entweder mit dem Antlitz verstorbener Ahnen38 oder in
Tiergestalt. Sie dringen in die Seele eines Mitgliedes der menschlichen

Gemeinschaft, um dessen Verhalten zu bestimmen und auf die
Gemeinschaft im negativen Sinne Einfluss zu nehmen. Ein
Schwerstverbrecher, der aber auf Aufforderung hin vor Gericht erscheint, zeigt
durch sein Verhalten, dass es sich letztlich der menschlichen
Rechtsordnung unterstellen will. Er bildet daher keine ernsthafte Gefahr für
die menschliche Gemeinschaft. Anders der Verbrecher, der sich
beharrlich jeder Aufförderung, vor Gericht zu erscheinen, entzieht,
der Landesverräter und der Königsmörder. Sie bedrohen die
Rechtsgemeinschaft als solche. Sie sind daher zu ächten und aus der Gemeinschaft

auszustossen. Vieles spricht aber dafür, dass sie von den bösen

Geistern besessen sind. Daher sind sie für alle ihre Mitmenschen tabu
bzw. unberührbar, da böse Geister übertragen werden können. Mit
der Ächtung allein ist man jedoch die bösen Geister, die den Geächteten

bzw. seine Seele beherrschen, nicht los. Hiefür gab es nur das

Mittel der Dämonenbeschwörung39: Man verwandelte den Geächteten

in ein Tier, weil Tiere als seelenlos betrachtet wurden. Das Tier
wurde erjagt und getötet, damit aber auch der böse Geist. Nun ist
allen Tieren Friede gesetzt ausser den Wölfen und Bären40. Was lag
also näher, als den zu erjagenden Friedlosen in einen Wolf zu
verwandeln?41 Die Tötung des Wolfes war also nicht mehr Strafe,
sondern Geisterbeschwörung.

Von der (Todesstrafe) als Vollstreckung der Friedlosigkeit zu
sprechen, ist daher bedenklich - wie auch der Opfercharakter einer
solchen Tat fraglich ist - denn einen Wolf kann man scheuchen,

36 Âquist (wie Anm. 14) 289.
37 Amira (wie Anm. 2) 599.
38 Dazu Karl Meuli, Maske, Maskereien. Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens 5, 1746 f.
39 So wurden in der Vorstellung der Germanen mit dem Wort warg dämonische

Kräfte beschworen. Unruh (wie Anm. 15) 13.
40 Peuckert (wie Anm. 10) 732, 790.
41 Unruh (wie Anm. 15) i6ff.



48 Theodor Bühler

hetzen, töten, aber nicht strafen. Die Friedlosigkeit ist vielmehr bereits
der Tod des Rechtssubjektes, der sich in England noch lange in der
Form des civil death erhalten hat. Der Nachweis einer Pflicht, den

Ausgestossenen auch wirklich zu töten, ist deshalb gar nicht erforderlich,

wenn er tatsächlich aus seiner früheren Gemeinschaft ausgeschieden

war. Das Hängen eines solchen Unholdes mochte deshalb anfangs
auch nur deklaratorischen > Charakter besessen haben.

Dass der Galgen bei den Germanen auch Wolfsbaum genannt
wurde, dass ferner gemeinsames Erhängen von Missetätern und
Wölfen (oder, als Surrogat von Hunden) am toten Ast nach Norden
überliefert ist und dass gefangene Wölfe erhängt (Abb. 2) oder mit
Stöcken erschlagen, man könnte sagen, rituell getötet wurden, weist
doch wohl auf eine noch lange lebendig gebliebene Gleichsetzung von
friedlosem Missetäter und Wolf hin42.

42 Ebenda 3 6 f.



744 Theodor Bühlcr, Wargus - friedlos - Wolf

'''"J •<&.*
m

n

m

11

Abb. i. Als Wolf verkleideter Krieger. Wikinger Kupfcrplatte aus dem 7.
Jahrhundert. Aus: Gerald Simons, La naissance de l'Europe. Les Grandes époques de
l'homme. Amsterdam 1970, 48.

,ttcerftMÀ*/é?g£'c*ié^/4>rfortzWiMm fai/tras/c rtâœxJhirudbtf
ivff«t'ifci4H>r> /W&vfe(!fejJ, ki/asA Jvn qt'ftcwfetn,fintfi
tt4t>»snir/l?o-t. 1&>Jp^d&Zlf&/'f't&'t^ir/u-r,£tsC,Ji<Jtìri rZc-AS. ft'/ti/L,,. ^_—ttctrft aMj&7i7ictttûr.4i-tMKaactbi. £

sq9
Awf**^

Afattn r

i ¦ «T • * mar-1 * ftrr

«*»¦r?

./ i i
«-.s

flawsa^awiaS»
»¦».»

Abb. 2. Ein Wolf wird in einen Brunnen gejagt und sodann am «Wolfsbaum»
gehängt. Aus: Josef Dünninger, Fränkische Sagen, in der Bildersammlung der
rechtshistorischen Forschungsstelle beim Rechtswisscnschaftlichen Seminar der
Universität Zürich, Stw. Tierprozess.


	Wargus - friedlos - Wolf
	Anhang

