Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift fir Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Heiligenblut und Ufhusen : zu den Entstehungslegenden zweier
Reliquienwallfahrten

Autor: Schmidt, Leopold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

620

Heiligenblut und Ufhusen
Zu den Entstehungslegenden zweier Reliquienwallfahrten

von Leopold Schmidt, Wien

Heiligenblut im Kirntner Molltal, nach der verkehrstechnischen
Erschliessung heute meist Heiligenblut am Grossglockner genannt,
erscheint schon durch seinen Namen als Stitte eines wichtigen Heilig-
tums im Bereich der hochalpinen Passstrassen’. Man denkt verstind-
licherweise wie bei anderen Orten des gleichen Namens an eine
Gnadenstitte, wo eine Blut-Christi-Reliquie verehrt werde2. Und
darum handelt es sich auch bei dem Kirntner Heiligtum, nur wird die
Herkunft der Reliquie, ihr Weg bis zum Fuss des Grossglockners, in
diesem Fall besonders legendenhaft geschildert. Die Uberbringung
dieser Blutreliquie durch einen sagenhaften Volksheiligen Briccius
hat Heiligenblut zu einer Sonderstellung unter den Wallfahrten dhnli-
cher Art und verwandten Alters im Alpenbereich verholfen.

Der wenig bekannte, den Heiligenblut-Besuchern von heute kaum
mehr gegenwirtige hl. Briccius ist an diesem alten hochalpinen Berg-
werksort offenbar auch Bergwerkspatron gewesens. Damit hingt
vermutlich seine dlteste Darstellung in Heiligenblut zusammen, die
Plastik am Sakramentshiuschen der herrlichen Kirche, mit 1496
datiert*. Die bewegte Figur dieser Heiligenplastik ist durch Pilgerstab,
drei Ahren und einen Rosenkranz charakterisiert. Auf dem Haupt
trigt der Heilige einen vage angedeuteten Herzogshut. Mit der Hand
weist er auf eine Wadenwunde hin: Hier stehen wir also vor dem
legendiren Ursprung des « Heiligen Blutes», bei dem es sich aber trotz
der Wunde nicht um das Blut des Heiligen, sondern um das Blut
Christi handelt, wie die Legende noch niher ausfithrt. Zunichst aber
noch die weiteren Darstellungen dieses Heiligen: Eine zweite mittel-
alterliche Darstellung ist auf dem rechten Fliigel des Veronika-Altares

U Gustav Gugitz, Osterreichs Gnadenstitten in Kult und Brauch. Bd. 4:
Kirnten und Steiermark. Wien 1956, 21ff. (mit reichen Literaturangaben).

2 Romuald Bauerreiss, Pie Jesu. Das Schmerzensmann-Bild und sein Einfluss
auf die mittelalterliche Frommigkeit. Minchen 1931, 30, 38, 46, 68.

3 Leopold Schmidt, Kunstwerke aus Kirnten als Zeugnisse mittelalterlicher
Volksfrommigkeit, in: Kirntner Kunst des Mittelalters aus dem Didzesanmuseum
Klagenfurt. Katalog der gleichnamigen Ausstellung in der Osterreichischen
Galerie. Wien 1970/71, 29ff.

4+ Die Kunstdenkmiler Kirntens. Hg. Katl Ginhart. Bd. I/1. Klagenfurt 1929,
18.



Heiligenblut und Ufhusen 621

auf der Nordempore der Kirche von Heiligenblut zu sehens. Im
Schrein des Altares weist die hl. Veronika das Sudarium mit dem
Antlitz Christi vor, zwischen den Gestalten der Heiligen Petrus und
Paulus. Auf dem linken Flugel ist der hl. Daniel, der eigentliche
Bergwerkspatron der Gegend, dargestellt, mit dem Gesteinsbrocken
als Attribute, Auf dem rechten Fliigel aber steht der Heilige mit den
drei Ahren, den die Bildunterschrift hier « Sanctus Fridericus» nennt.
Diese Darstellung des hl. Briccius stimmt ziemlich weitgehend mit der
des Heiligen auf der spitgotischen Tafel aus St. Thomas in der Oberen
Fellach tiberein?. Auch dort hat Thomas von Villach, dem die Tafel
zugeschrieben wird, den Heiligen ganz rechts als den Patron mit der
Ahre dargestellt. In beiden Fillen tragen die Gestalten eine vornehme
Kleidung, mit Mantel und Barett, und keine weiteren Attribute.

Die in Heiligenblut erzihlte Ursprungslegende von dem Pilger
Briccius, der einst in Konstantinopel ein michtiger Mann, ein Trup-
penfithrer gewesen sei, und der schliesslich hier im Schnee der
Pasterze unterhalb des Grossglockners seinen Tod gefunden habe,
ist ein motivreicher Legendenroman8. Es gibt anscheinend keine
mittelalterlichen Fassungen davon, aber in der Barockzeit ist alles
zusammengeschrieben worden, was man sich dariiber erzihlt hat, was
also vermutlich hier im Bergbaugebiet um die Zeit der Errichtung
der grossartigen gotischen Kirche mit ihrem strahlenden Fliigelaltar
und ihrem bedeutenden Sakramentshiuschen dariiber berichtet wurde.
Insbesondere die Figur am Sakramentshduschen, die deutlichste und
zugleich ilteste Bezeugung der Gestalt und ihrer voll ausgebildeten
Legende, muss zur dauernden Erklirung angeregt haben. Hier erzihl-
ten wohl die Wallfahrtspriester, die Mesner, die Pilgerfiihrer diesen
Legendenroman, oder doch dessen einzelne Kapitel und vor allem die
dramatische Schlusswendung der Auffindung des Heiligen Blutes.
Denn diese Plastik am Sakramentshiuschen bezeugte doch durch ihre
vornehme Tracht, insbesondere durch die Kopfbedeckung in der Art

5 Georg Graber, Briccius in Heiligenblut. Sonderdruck aus Carinthia I, Mit-
teilungen des Geschichtsvereins fiir Kdrnten 140 (1950) 29, Abb. 2.

6 Vgl. Gerhard Heilfurth, St. Daniel im Bergbau. Leobener Griine Hefte, H. 17.
Wien 1957; Gunther Probszt, St. Daniel in Kirnten. Der Anschnitt. Zeitschrift
fur Kunst und Kultur des Bergbaues 9 (1957) H. 6, 15 L.

7 Die Kunstdenkmiler Kirntens. Bd. 3. Klagenfurt 1929, 294, Abb. 20.
Katalog Kirntner Kunst des Mittelalters aus dem Ditdzesanmuseum Klagenfurt.
Wien 1970. Nr. 5, Abb. 6.

8 Georg Graber hat in seiner in Anm. 5 genannten Arbeit die ilteren Quellen
dieses Legendenromanes ausfiihrlich exzerpiert. Die von Graber damit verbun-
denen Deutungen sind leider nicht mehr verwendbar.



622 Leopold Schmidt

eines Herzogshutes, die angeblich sehr hohe Abkunft des unbekannten
Heiligen. Man muss bedenken, dass Kirnten sich damals eines «heili-
gen Herzogs» namens Domitian rithmte, der im nicht weit entfernten
Millstatt verehrt wurde?. Er scheint zwat eine reine Legendenfigur
gewesen zu sein, doch haben Mittelalter und Barockzeit ihn lang
genug als «Kirntner Herzog» gelten lassen. Da lag es nahe, auch in
dem so merkwirdigen Briccius einen «Herzog» zu sehen. Das sind
Legendenerweiterungen, die zum Teil mit politischen Vorgingen der
Zeit zusammenhingen, beispielsweise mit der Heiligsprechung des
hl. Leopold, des osterreichischen Markgrafen, dessen Bild man auch
als das eines Herzogs stilisierter©.

Das war der eine Zug, den man anhand dieser Statue den Pilgern
erldutern musste. Dann kam dazu die Handhaltung des dargestellten
Heiligen: Aus diesem direkten Hinweis auf die Wadenwunde liess sich
die Geschichte von der Rettung des «Heiligen Blutes» ablesen. Die
Legende erzihlt, zumindest in den barocken Fassungen, dass dieser
vornehme Kriegersmann, den man gelegentlich sogar als dinischen
Prinzen bezeichnete, in Konstantinopel sich zum Abschied vor seiner
geplanten Heimkehr einige Tropfen des Blutes ausgebeten habe, das
aus einem von einem Juden verletzten Kreuzbild gequollen sei. Das
alles habe sich im 10. Jahrhundert, unter Kaiser Konstantin VIII, ab-
gespielt. Briccius, der von den Legendenschreibern als General des
byzantinischen Kaisers ausgegeben wird, habe sich einen Teil dieses
«Heiligen Blutes», an sich also schon einer sekundiren Reliquie, aus-
gebeten und sie auch in einem Flischchen als Abschiedsgeschenk aus-
gehiindigt bekommen. Die vagen Angaben iiber seine déinische Her-
kunft dirften einerseits darauf hinweisen, dass den Legendenschrei-
bern die Tatsache, dass am byzantinischen Hof nordische Wariger
Kriegsdienste leisteten, bekannt war, und dass man anderseits mit
dieser Herkunftsangabe begriinden wollte, warum der Heilige den
Weg in seine nordische Heimat tiber die Alpen nehmen wollte oder
musste.

Jedenfalls schreitet die Legende nunmehr zum zweiten Hauptmotiv
weiter und erzihlt, dass den Kaiser nachtriglich das Geschenk des
Flischchens mit dem heiligen Blut gereut habe, und dass er deshalb

9 Robert Eisler, Die Legende vom heiligen Karantanerherzog Domitian. Mit-
teilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung 28 (1907) s2ff.

10 St. Leopold. Festschrift des Augustiner-Chorherrenstiftes Klosterneuburg
zur 8oojihrigen Gedenkfeier des Todes des Heiligen. Klosterneuburg 1937.
Gustav Gugitz, Osterreichs Gnadenstitten in Kult und Brauch. Bd. 2: Nieder-
osterreich und Burgenland. Wien 1955, 66fL.



Heiligenblut und Ufhusen 623

den Heiligen habe verfolgen lassen. Um das kostbare Gut nicht einzu-
biissen, habe der Heilige sich eine Wunde an der Wade zugefiigt, und
das Fldschchen mit dem Blut dort eingeschlossen, und sei dann mit der
Reliquie im eigenen Bein weitergewandert. Aus dem Balkanbereich
sei er nach Kirnten gekommen, Drau-aufwirts gewandert, und habe
dann Moll-aufwirts den Pass tiber die Hohen Tauern zu tiberschreiten
versucht. Dabei sei er eben bis zur Pasterze, dem Gletscher am Fusse
des Grossglockners, gekommen, wo ihn eine Lawine im Schnee be-
graben habe. Als man im Friithjahr Nachschau hielt, sei man auf drei
aus dem Schnee aufgewachsene Ahren gestossen. Beim Nachgraben
an der dadurch gekennzeichneten Stelle habe man den wohlerhaltenen
Korper des Heiligen gefunden, den man bestatten wollte. Er habe sich
aber nicht richtig begraben lassen, immer wieder sei das eine Bein zum
Vorschein gekommen, bis man es untersucht und dabei eben die in
der Wade eingeschlossene Heiligenblut-Reliquie gefunden habe. Diese
sei nun im Ort verehrt, und der Heilige in der Krypta unter der Kirche
bestattet worden. Das Grab ist heute noch zu sehen. Ein barockes
Gitter wolbt sich tiber dem Grab, ein barocker Altar steht dahinter!?.
Die Anlage spiegelt gewissermassen den Werdegang der Legende: Es
muss im Spitmittelalter schon viel davon vorhanden gewesen sein,
die schriftliche Fassung jedoch, die Ausgestaltung als Legendenroman
ist erst in der Barockzeit erfolgt.

Die Forschung hat sich mit der als Sage angesehenen Legende be-
schiftigt. Es ist das Verdienst Georg Grabers, alle Quellen, vor allem
alle barocken Fassungen dieses Legendenromans zusammengestellt zu
haben'2. Leider hat er daraus nicht den Schluss gezogen, dass ein sol-
cher Legendenroman zuerst und vor allem als solcher verstanden wer-
den muss, sondern hat den eventuellen sagenhaften Kern als «Spiegel
kultischen Brauches» aufgefasst. Von diesem unsicheren Grund aus
ist Graber dann an die Deutung des Namens gegangen. Fiir ihn hat
der Briccius von Heiligenblut nichts mit dem gleichnamigen frinki-
schen Heiligen zu tun, dem Nachfolger des Heiligen Martin in Tours,
einem profilierten Bischof der Merowingerzeit!3. Die Schreibung und
Aussprache des Namens Briccius als «Fritz» scheint ihm wichtiger,
und die Bildunterschrift aus dem Tafelgemilde «Sanctus Fridericus»

1t Graber (wie Anm. 5) Abb. 3 auf S. 37.

12 Zu den barocken Legendenromanen vgl. weiter Erich Nussbaumer, Gei-
stiges Kirnten, Literatur- und Geistesgeschichte des Landes. Klagenfurt 1956,
171l

13 Vgl.Franti$ek Graus, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger.
Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit. Prag 1965, 86 u. 6.



624 Leopold Schmidt

bestirkt ihn noch darin. Von hier scheint Graber dann der Weg zu
dem altgermanischen Gott Fricco nicht mehr weit'+. Fir ihn ist Bric-
cius mit dem altnordischen Gott Freyr identisch, dessen dinische Na-
mensform sich als Bindeglied so schon anzubieten scheint, Dass die
Briccius-Legende mit den Uberlieferungen vom Gotte Freyr offenbar
keine Verbindung, nicht einmal eine Ahnlichkeit, aufweist, hat Graber
von dieser Identifikation nicht abhalten kénnen. Schliesslich sei Freyr
ein Gott der Fruchtbarkeit gewesen, zur Fruchtbarkeit gehore die Ge-
treideernte, und tiber dem im Schnee verschiitteten hl. Briccius seien
doch drei Korndhren aufgesprosst: Das sei Beweis genug, muss man
als letzte Zusammenfassung aus Grabers Ausfithrungen herauslesen.

Nun, fiir die Legenden- und Wallfahrtsforschung von heute stellen
sich die Dinge wohl nicht mehr so dar. Zunichst hat die Verehrung
des frinkischen Bischofs Briccius doch vermutlich mit der Namenge-
bung des zunichst offenbar namenlosen Pilgers von Heiligenblut
etwas zu tun. Der hl. Briccius von Tours ist an der Nordseite der
Hochalpen schon frith verehrt worden, und zwar in Tirol in Schwaz,
in Radfeld bei Rattenberg und in Uderns im Zillertal's. Die Verehrung
in Radfeld soll schon auf frinkische Zeit zurtickgehen, eine erste Be-
zeugung ist 788 gegeben. Diese Tatsache hat schon vor zwanzig Jah-
ren Hans Bachmann veranlasst, die Hypothese Grabers abzulehnen?®.
Der Name des frinkischen Heiligen ist tiber den Tauernpass gewan-
dert, vermutlich zu der Zeit, in der fiir den frinkischen Bischof eine
neue Kirche gebaut wurde, nimlich die seit 1334 genannte Pfarrkirche
von Uderns im Zillertal'7. Es handelt sich dabei um die Zeit der Hoch-
blite der Fronleichnamsverehrung: Gerade in jenen Jahren sollen die
meisten Blutwunder geschehen sein, Sakramentsverunehrungen, die
zur Griindung von Heiligenblut-Wallfahrten fithrten!s.

Der Anstoss, in der Kirche von Grosskirchheim, wie damals die
Ortschaft noch hiess, eine Sakramentsverehrung einzufiihren, kann
also auf diese Jahre um 1334 zurtickgehen. Dieser Anstoss ist ortlich
mit dem Namen des tiberm Tauern so verehrten hl. Briccius verbun-

14 Graber (wie Anm. 5) 41t

15 Hans Hochenegg, Die Kirchen Tirols. Nord- und Osttirol. Innsbruck 1935,
78 und 101.

16 Hans Bachmann, Radfeld. Zur Geschichte seiner Besiedlung und zur Ent-
stchung scines Flurbildes. Tiroler Heimat 15 (1951) 5 ff. besonders 25 ff.

17 Hochenegg (wie Anm. 15) 78.
Heinrich Hammer, Josef Ringler, Heinrich Waschgler, Matthias Mayer, Tirol.
Neubearbeitet von Heinz Mackowitz. Dehio-Handbuch. Diec Kunstdenkmailer
Osterreichs. Bd. Tirol. 4. Aufl. Wien 1960, 220.

18 Leopold Schmidt, Ein Mirakelbild der Wolfsberger Hostienlegende. Carin-
thia I, 152 (1962) Beigabe: Festschrift fiir Gotbert Moro, 227 ff.



Heiligenblut und Ufhusen 625

den worden, doch wurde sein Name auf den bisher unbenannten Lo-
kalheiligen iibertragen. Dieser ortlich verehrte Patron hatte vermut-
lich schon eine eigene Legende, deren Kernstiick die Auffindung der
L.eiche im Schnee gewesen sein diirfte. Es waren genug Wanderer und
Pilger hier schon verungliickt, ihnen sollte kiinftighin ein Patron voz-
gestellt werden. Der unbekannte Heilige, den man im Schaee gefun-
den hatte, war durch die Legende von den drei Ahren gekennzeichnet,
die an seiner Sterbestelle aus dem Schnee gewachsen waren. Die Tafel-
bilder zeigen den Heiligen nur mit diesen Ahren, mit keinem anderen
Attribut. Gerade dieses Motiv der auf eine heilige Stitte hinweisenden
drei Ahren war der Zeit aber sehr vertraut. Es tritt genau zeitgleich
mit Heiligenblut bei der grossen Wallfahrt Maria Dreidhren im
Elsass auf'9. Holzschnitte und Kupferstiche haben noch im 15. Jaht-
hundert das Motiv weithin bekanntgemacht. Die Zusammenhinge
gehen wohl noch tiefer, da die Erscheinung der Madonna mit dem
Eiszapfen und den drei Ahren an einer Stelle vor sich ging, an der
vordem ein Mann sich mit seiner Sense so verletzt hatte, dass er ver-
blutete. Er wurde an Ort und Stelle begraben. Dann versank 1491 die
ganze Gegend im Schnee, und am 3. Mai erschien dann an diesem
verborgenen Grab die Madonna mit den drei Ahren20. Die Motiv-
tbereinstimmungen gehen also sehr weit.

Aber es handelt sich nicht nur von diesem Gesichtspunkt aus bei
der LLegende und Verehrung des hl. Briccius von Heiligenblut um eine
aus den spitmittelalterlichen Legendenzusammenhingen heraus er-
fassbare Erscheinung. Man kann noch eine weitere Wandetlegende
heranziehen, die in wesentlichen Punkten mit der Heiligenbluter Le-
gende iibereinstimmt. Es handelt sich dabei wiederum um die Legende
eines namenlosen Heiligen, der zum Triger einer Reliquie in einer
Schenkelwunde wird. Dieses bemerkenswerteste Gegenstiick zur Hei-
ligenbluter Legende stammt aus Ufhusen im Kanton Luzern in der
Schweiz. Die Legende ist im 16. Jahrhundert von dem Luzerner Rats-
schreiber Renward Cysat festgehalten worden, und zwar in folgender
Form: «Das Mirakel von Uffhusen, wie der Pfarrherr daselbs vnd
ettliche Monchen mir erzellt: Dise Kilch ligt vnfeer von Zell jn der
Graffschaftt Willisow. Es jst jr Stiffter ein treffenlich kiiener Ritter,
darzuo ouch ein tliberuss grosser starcker langer Mann gewesen, das
bezligent sine Bein, die jn der Kilchen daselbs jn einem Gehdl jn der

19 Stephan Beissel, Wallfahrten zu Unserer Lieben Frau in Legende und Ge-
schichte. Freiburg i.Bt. 1913, 15, Abb. 4.

20 (A. Heinrich), Die Wallfahrt U. L. Frau von Drei-Ahren. Pélerinage de
Notre-Dame des Trois-Epis Haut Rhin. Strassburg 1963, 7ff.



626 Leopold Schmidt

Muren vergattert ligent vnd gesehen werdent. Er sol ouch ein Wall-
fart iiber Mor (Meer) zuo dem heiligen Grab Christi gethan vnd ein
Stuck Heiligthumb von dem heiligen Criitz Christj bekomen haben.
Alls man jme ernstlich darumb nachgeylt vad’s wider von jme nemen
wollen, habe er jme selbs den einen Schenckel vffgeschnitten vnd das
Heiligthumb zwiischen Hut (Haut) und Fleisch verstossen vnd ver-
borgen; vnd hiemit sye et darvon komen. Da er nun an diss Ort
komen, habe sich das Heiligthumb von Stund an selbs herfiirgelassen,
darumb er es ouch jn dise Kilch verordnet2». Man sieht, eine Pilger-
legende mit dem Motiv der wunderbaren Rettung des einmal gewon-
nenen, dann wieder bedrohten Heiligtums, das sogar seinen Platz zu
dauerndem Verweilen selbst bestimmt.

Solche Motivgeschichten hat es also an Pilgerstrassen offenbar 6fter
gegeben. Der Weg vom Heiligen Land iiber Italien in die alpenlindi-
sche Heimat fithrte den schweizerischen Ritter tiber die hochalpinen
Pisse bis in die Gegend von Willisau. Dort war eine eigene Heilig-
Blut-Kapelle22, und man mochte sich auf den Pilgerwegen zu ihr wohl
nicht nur ihre auf das Jahr 1392 bezogene Ursprungslegende, sondern
auch verwandte Legenden mit dhnlichen Sakramentsmotiven erzihlen.

Das Legendenmotiv, das Ufhusen und Heiligenblut gemeinsam ist,
das Verbergen des Heiligtums in der Schenkelwunde, mag unter die-
sen Pilgergeschichten auch eine Rolle gespielt haben. Es hat aber
sicher seine eigene Geschichte. Vielleicht handelt es sich um eine weit
zuriickreichende Motiverzihlung. Es wiirde sich sicherlich lohnen,
hier mit der weiteren Interpretation einzusetzen. Aber sie wiirde ver-
mutlich fiir die Wallfahrten von Heiligenblut und von Ufhusen keine
weitere Klirung mehr bedeuten. Es handelt sich dabei eher um einen
Komplex aus dem weijten Bereich der internationalen Volkserzihl-
tradition, deren Glieder eigenen Uberlieferungsgesetzen gefolgt sein
diirften. Fir die Wallfahrten von Heiligenblut und von Ufhusen be-
deuteten diese Motive Anreicherungen der ortstindigen Legenden,
wie sie einmal im Spitmittelalter und dann wieder in der Barockzeit
vetfestigt und bereichert worden waren. Es handelt sich hier wie ofter
sogar sehr deutlich um einige jener Ziige, die nach dem Mittelalter in

2t Eduard Hoffmann-Krayer, Cysatiana. Volkskundliches aus dem Kanton
Luzern um die Wende des 16.Jahrhunderts. SAVk 14 (1910) 242. Jetzt bei:
Renwatd Cysat, Collectanea Chronica. Bd. 1/2. Teil, hg. von Josef Schmid. Luzern
1969, 703. Ich bin Herrn Koll. Trimpy fiir die Vervollstindigung dieses Zitates
zu Dank verpflichtet. Kurze Fassung bei K. Miiller, Die Luzerner Sagen. Aus den
schriftlichen Quellen gesammelt und nacherzihlt. Luzern. Geschichte und Kultur.
Bd. III/1. Luzern 1953, 183, Nr. 3065.
22 Kuno Miiller, Die Luzerner Sagen (wie Anm. 21) 181ff.



Heiligenblut und Ufhusen 627

der Gegenreformation noch einmal aufgenommen wurden, zu ihrem
dlteren Gehalt ein neueres, barockes Gewand bekamen, bildkriftiger
wurden, und schliesslich als motivreicher Legendenroman weiter-
lebten, solange Wallfahrergeschichten dieser Art tiberhaupt noch eine
gewisse Lebenskraft besassen. Nach dem Aufhoren dieser Lebenskraft
sanken die Romanteile bald zu sagenhaften Erinnerungen ab. An die-
sen hat sich dann die Phantasie der historisierenden Forschung im
Geist des 19. Jahrhunderts entziindet. Leider fithrten ihre flackernden
Lichter nicht selten in die Irre, wie dies gerade bei der Interpretation
der Heiligenbluter Legende so ganz offensichtlich der Fall war. Die
neuere Wallfahrtsforschung hat durch die breitere Heranziehung von
Vergleichsmaterial dafiir gesorgt, dass derartige Missdeutungen nun-
mehr wohl ausgeschlossen erscheinen. Dazu sollte unter anderem auch
die innerschweizerische Parallele zu der Kirntner Heiligenblut-Le-
gende dienen.



	Heiligenblut und Ufhusen : zu den Entstehungslegenden zweier Reliquienwallfahrten

