
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Heiligenblut und Ufhusen : zu den Entstehungslegenden zweier
Reliquienwallfahrten

Autor: Schmidt, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ó20

Heiligenblut und Ufhusen

Zu den Entstehungslegenden zweier Reliquienwallfahrten

von Leopold Schmidt, Wien

Heiligenblut im Kärntner Mölltal, nach der verkehrstechnischen

Erschliessung heute meist Heiligenblut am Grossglockner genannt,
erscheint schon durch seinen Namen als Stätte eines wichtigen Heiligtums

im Bereich der hochalpinen Passstrassen1. Man denkt
verständlicherweise wie bei anderen Orten des gleichen Namens an eine

Gnadenstätte, wo eine Blut-Christi-Reliquie verehrt werde2. Und
darum handelt es sich auch bei dem Kärntner Heiligtum, nur wird die

Herkunft der Reliquie, ihr Weg bis zum Fuss des Grossglockners, in
diesem Fall besonders legendenhaft geschildert. Die Überbringung
dieser Blutreliquie durch einen sagenhaften Volksheiligen Briccius
hat Heiligenblut zu einer Sonderstellung unter den Wallfahrten ähnlicher

Art und verwandten Alters im vMpenbereich verholten.
Der wenig bekannte, den Heiligenblut-Besuchern von heute kaum

mehr gegenwärtige hl. Briccius ist an diesem alten hochalpinen
Bergwerksort offenbar auch Bergwerkspatron gewesen3. Damit hängt
vermutlich seine älteste Darstellung in Fleiligenblut zusammen, die
Plastik am Sakramentshäuschen der herrlichen Kirche, mit 1496
datiert4. Die bewegte Figur dieser Heiligenplastik ist durch Pilgerstab,
drei Ähren und einen Rosenkranz charakterisiert. Auf dem flaupt
trägt der Heilige einen vage angedeuteten Herzogshut. Mit der Hand
weist er auf eine Wadenwunde hin: Hier stehen wir also vor dem

legendären Ursprung des «Heiligen Blutes», bei dem es sich aber trotz
der Wunde nicht um das Blut des Heiligen, sondern um das Blut
Christi handelt, wie die Legende noch näher ausführt. Zunächst aber

noch die weiteren Darstellungen dieses Heiligen: Eine zweite
mittelalterliche Darstellung ist auf dem rechten Flügel des Veronika-Altares

1 Gustav Gugitz, Österreichs Gnadenstätten in Kult und Brauch. Bd. 4:
Kärnten und Steiermark. Wien 1956, 21 ff. (mit reichen Literaturangaben).

2 Romuald Bauerrciss, Pie Jesu. Das Schmerzensmann-Bild und sein Einfluss
aufdie mittelalterliche Frömmigkeit. München 193 1, 30, 38, 46, 68.

3 Leopold Schmidt, Kunstwerke aus Kärnten als Zeugnisse mittelalterlicher
Volksfrömmigkeit, in: Kärntner Kunst des Mittelalters aus dem Diözesanmuseum
Klagenfurt. Katalog der gleichnamigen Ausstellung in der Österreichischen
Galerie. Wien 1970/71, 29m

4 Die Kunstdenkmäler Kärntens. Hg. Karl Ginhart. Bd. I/i. Klagenfurt 1929,
18.



Heiligenblut und Ufhusen 621

auf der Nordempore der Kirche von Heiligenblut zu sehen5. Im
Schrein des Altares weist die hl. Veronika das Sudarium mit dem
Antlitz Christi vor, /wischen den Gestalten der Heiligen Petrus und
Paulus. Auf dem linken Flügel ist der hl. Daniel, der eigentliche
Bergwerkspatron der Gegend, dargestellt, mit dem Gesteinsbrocken
als Attribut6. Auf dem rechten Flügel aber steht der Heilige mit den

drei Ähren, den die Bildunterschrift hier «Sanctus Fridericus» nennt.
Diese Darstellung des hl. Briccius stimmt ziemlich weitgehend mit der
des Heiligen auf der spätgotischen Tafel aus St. Thomas in der Oberen
Fellach überein7. Auch dort hat Thomas von Villach, dem die Tafel
zugeschrieben wird, den Heiligen ganz rechts als den Patron mit der
Ähre dargestellt. In beiden Fällen tragen die Gestalten eine vornehme

Kleidung, mit Mantel und Barett, und keine weiteren Attribute.
Die in Fleiligenblut erzählte Ursprungslegende von dem Pilger

Briccius, der einst in Konstantinopel ein mächtiger Mann, ein
Truppenführer gewesen sei, und der schliesslich hier im Schnee der
Pasterze unterhalb des Grossglockners seinen Tod gefunden habe,
ist ein motivreicher Legendenroman8. Es gibt anscheinend keine
mittelalterlichen Fassungen davon, aber in der Barockzeit ist alles

zusammengeschrieben worden, was man sich darüber erzählt hat, was
also vermutlich hier im Bergbaugebiet um die Zeit der Errichtung
der grossartigen gotischen Kirche mit ihrem strahlenden Flügelaltar
und ihrem bedeutenden Sakramentshäuschen darüber berichtet wurde.
Insbesondere die Figur am Sakramentshäuschen, die deutlichste und
zugleich älteste Bezeugung der Gestalt und ihrer voll ausgebildeten
Legende, muss zur dauernden Erklärung angeregt haben. Hier erzählten

wohl die Wallfahrtspriester, die Mesner, die Pilgerführer diesen

Legendenroman, oder doch dessen einzelne Kapitel und vor allem die
dramatische Schlusswendung der Auffindung des Heiligen Blutes.
Denn diese Plastik am Sakramentshäuschen bezeugte doch durch ihre
vornehme Tracht, insbesondere durch die Kopfbedeckung in der Art

5 Georg Graber, Briccius in Fleiligenblut. Sonderdruck aus Carinthia I,
Mitteilungen des Geschichtsvereins für Kärnten 140 (1950) 29, Abb. 2.

6 Vgl. Gerhard Heilfurth, St. Daniel im Bergbau. Leobener Grüne Hefte, H. 17.
Wien 1957; Günther Probszt, St. Daniel in Kärnten. Der Anschnitt. Zeitschrift
für Kunst und Kultur des Bergbaues 9 (1957) H. 6, 15 fr.

7 Die Kunstdenkmäler Kärntens. Bd. 3. Klagenfurt 1929, 294, Abb. 20.
Katalog Kärntner Kunst des Mittelalters aus dem Diözesanmuseum Klagenfurt.
Wien 1970. Nr. 5, Abb. 6.

8 Georg Graber hat in seiner in Anm. 5 genannten Arbeit die älteren Quellen
dieses Legendenromanes ausführlich exzerpiert. Die von Graber damit verbundenen

Deutungen sind leider nicht mehr verwendbar.



622 Leopold Schmidt

eines Herzogshutes, die angeblich sehr hohe Abkunft des unbekannten

Heiligen. Man muss bedenken, dass Kärnten sich damals eines «heiligen

Flerzogs» namens Domitian rühmte, der im nicht weit entfernten
Millstatt verehrt wurde9. Er scheint zwar eine reine Legendenfigur
gewesen zu sein, doch haben Mittelalter und Barockzeit ihn lang

genug als «Kärntner Herzog» gelten lassen. Da lag es nahe, auch in
dem so merkwürdigen Briccius einen «Herzog» zu sehen. Das sind

Legendenerweiterungen, die zum Teil mit politischen Vorgängen der
Zeit zusammenhängen, beispielsweise mit der Heiligsprechung des

hl. Leopold, des österreichischen Markgrafen, dessen Bild man auch
als das eines Herzogs stilisierte10.

Das war der eine Zug, den man anhand dieser Statue den Pilgern
erläutern musste. Dann kam dazu die Plandhaltung des dargestellten
Heiligen: Aus diesem direkten Flinweis aufdie Wadenwunde liess sich
die Geschichte von der Rettung des «Heiligen Blutes» ablesen. Die
Legende erzählt, zumindest in den barocken Fassungen, dass dieser
vornehme Kriegersmann, den man gelegentlich sogar als dänischen
Prinzen bezeichnete, in Konstantinopel sich zum Abschied vor seiner

geplanten Heimkehr einige Tropfen des Blutes ausgebeten habe, das

aus einem von einem Juden verletzten Kreuzbild gequollen sei. Das
alles habe sich im io. Jahrhundert, unter Kaiser Konstantin VIII,
abgespielt. Briccius, der von den Legendenschreibern als General des

byzantinischen Kaisers ausgegeben wird, habe sich einen Teil dieses

«Heiligen Blutes», an sich also schon einer sekundären Reliquie,
ausgebeten und sie auch in einem Fläschchen als Abschiedsgeschenk
ausgehändigt bekommen. Die vagen Angaben über seine dänische
Herkunft dürften einerseits darauf hinweisen, dass den Legendenschreibern

die Tatsache, dass am byzantinischen Hof nordische Waräger
Kriegsdienste leisteten, bekannt war, und dass man anderseits mit
dieser Herkunftsangabe begründen wollte, warum der Heilige den

Weg in seine nordische Heimat über die Alpen nehmen wollte oder

musste.

Jedenfalls schreitet die Legende nunmehr zum zweiten Hauptmotiv
weiter und erzählt, dass den Kaiser nachträglich das Geschenk des

Fläschchens mit dem heiligen Blut gereut habe, und dass er deshalb

9 Robert Eisler, Die Legende vom heiligen Karantanerhcrzog Domitian.
Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung 28 (1907) 52 fr.

10 St. Leopold. Festschrift des Augustiner-Chorherrenstiftes Klostcrneuburg
zur 800jährigen Gedenkfeier des Todes des Heiligen. Klostcrneuburg 1937.
Gustav Gugitz, Österreichs Gnadenstätten in Kult und Brauch. Bd. 2 :

Niederösterreich und Burgenland. Wien 1955, 66ff.



Heiligenblut und Ufhusen 623

den Heiligen habe verfolgen lassen. Um das kostbare Gut nicht einzu-
büssen, habe der LIeilige sich eine Wunde an der Wade zugefügt, und
das Fläschchen mit dem Blut dort eingeschlossen, und sei dann mit der

Reliquie im eigenen Bein weitergewandert. Aus dem Balkanbereich
sei er nach Kärnten gekommen, Drau-aufwärts gewandert, und habe

dann Mölbaufwärts den Pass über die Hohen Tauern zu überschreiten
versucht. Dabei sei er eben bis zur Pasterze, dem Gletscher am Fusse
des Grossglockners, gekommen, wo ihn eine Lawine im Schnee

begraben habe. Als man im Frühjahr Nachschau hielt, sei man auf drei
aus dem Schnee aufgewachsene Ähren gestossen. Beim Nachgraben
an der dadurch gekennzeichneten Stelle habe man den wohlerhaltenen

Körper des Heiligen gefunden, den man bestatten wollte. Er habe sich
aber nicht richtig begraben lassen, immer wieder sei das eine Bein zum
Vorschein gekommen, bis man es untersucht und dabei eben die in
der Wade eingeschlossene Heiligenblut-Reliquie gefunden habe. Diese
sei nun im Ort verehrt, und der Heilige in der Krypta unter der Kirche
bestattet worden. Das Grab ist heute noch zu sehen. Ein barockes
Gitter wölbt sich über dem Grab, ein barocker Altar steht dahinter11.

Die Anlage spiegelt gewissermassen den Werdegang der Legende : Es

muss im Spätmittelalter schon viel davon vorhanden gewesen sein,
die schriftliche Fassung jedoch, die Ausgestaltung als Legendenroman
ist erst in der Barockzeit erfolgt.

Die Forschung hat sich mit der als Sage angesehenen Legende
beschäftigt. Es ist das Verdienst Georg Grabers, alle Quellen, vor allem
alle barocken Fassungen dieses Legendenromans zusammengestellt zu
haben12. Leider hat er daraus nicht den Schluss gezogen, dass ein
solcher Legendenroman zuerst und vor allem als solcher verstanden werden

muss, sondern hat den eventuellen sagenhaften Kern als «Spiegel
kultischen Brauches» aufgefasst. Von diesem unsicheren Grund aus

ist Graber dann an die Deutung des Namens gegangen. Für ihn hat
der Briccius von Heiligenblut nichts mit dem gleichnamigen fränkischen

Heiligen zu tun, dem Nachfolger des Fleiligen Martin in Tours,
einem profilierten Bischof der Merowingerzeit13. Die Schreibung und
Aussprache des Namens Briccius als «Fritz» scheint ihm wichtiger,
und die Bildunterschrift aus dem Tafelgemälde «Sanctus Fridericus»

11 Graber (wie Anm. 5) Abb. 3 auf S. 37.
12 Zu den barocken Legendenromanen vgl. weiter Erich Nussbaumer,

Geistiges Kärnten. Literatur- und Geistesgeschichte des Landes. Klagenfurt 1956,
171 ff.

13 Vgl. Frantisek Graus, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger.
Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit. Prag 1965, 86 u. ö.



624 Feopold Schmidt

bestärkt ihn noch darin. Von hier scheint Graber dann der Weg zu
dem altgermanischen Gott Fricco nicht mehr weit14. Für ihn ist Briccius

mit dem altnordischen Gott Freyr identisch, dessen dänische
Namensform sich als Bindeglied so schön anzubieten scheint. Dass die
Briccius-Legende mit den Überlieferungen vom Gotte Freyr offenbar
keine Verbindung, nicht einmal eine Ähnlichkeit, aufweist, hat Graber
von dieser Identifikation nicht abhalten können. Schliesslich sei Freyr
ein Gott der Fruchtbarkeit gewesen, zur Fruchtbarkeit gehöre die
Getreideernte, und über dem im Schnee verschütteten hl. Briccius seien

doch drei Kornähren aufgesprosst: Das sei Beweis genug, muss man
als letzte Zusammenfassung aus Grabers Ausführungen herauslesen.

Nun, für die Legenden- und Wallfahrtsforschung von heute stellen
sich die Dinge wohl nicht mehr so dar. Zunächst hat die Verehrung
des fränkischen Bischofs Briccius doch vermutlich mit der Namençe-
buns; des zunächst offenbar namenlosen Pilgers von HeihVenblut
etwas zu tun. Der hl. Briccius von Tours ist an der Nordseite der

Hochalpen schon früh verehrt worden, und zwar in Tirol in Schwaz,
in Radfeld bei Rattenberg und in Uderns im Zillertal15. Die Verehrung
in Radfeld soll schon auf fränkische Zeit zurückgehen, eine erste

Bezeugung ist 788 gegeben. Diese Tatsache hat schon vor zwanzig Jahren

Hans Bachmann veranlasst, die Hypothese Gräbers abzulehnen16.

Der Name des fränkischen Fleiligen ist über den Tauernpass gewandert,

vermutlich zu der Zeit, in der für den fränkischen Bischof eine

neue Kirche gebaut wurde, nämlich die seit 1334 genannte Pfarrkirche
von Uderns im Zillertal17. Es handelt sich dabei um die Zeit der Lloch-
blüte der Fronleichnamsverehrung: Gerade in jenen Jahren sollen die
meisten Blutwunder geschehen sein, Sakramentsverunehrungen, die

zur Gründung von Heiligenblut-Wallfahrten führten18.
Der Anstoss, in der Kirche von Grosskirchheim, wie damals die

Ortschaft noch hiess, eine Sakramentsverehrung einzuführen, kann
also auf diese Jahre um 1334 zurückgehen. Dieser Anstoss ist örtlich
mit dem Namen des überm Tauern so verehrten hl. Briccius verbun-

14 Graber (wie Anm. 5) 41 ff.
15 Hans Hochenegg, Die Kirchen Tirols. Nord- und Osttirol. Innsbruck 1935,

78 und loi.
16 Hans Bachmann, Radfeld. Zur Geschichte seiner Besiedlung und zur

Entstehung seines Flurbildcs. Tiroler Fleimat 15 (1951) 5 ff. besonders 25 fr.
17 Plochcncgg (wie Anm. 15) 78.

Heinrich Hammer, Josef Ringlcr, Heinrich Waschgier, Matthias Mayer, Tirol.
Ncubearbeitet von Fleinz Mackowitz. Dehio-Handbuch. Die Kunstdcnkmäler
Österreichs. Bd. Tirol. 4. Aufl. Wien i960, 220.

18 Leopold Schmidt, Ein Mirakelbild der Wolfsbcrgcr Hosticnlcgcnde. Carinthia

I, 152 (1962) Beigabe: Festschrift für Gotbert Moro, 227fr.



Fleiligenblut und Ufhusen 625

den worden, doch wurde sein Name auf den bisher unbenannten Lo-
kalheilisjen übertrafen. Dieser örtlich verehrte Patron hatte vermut-
lieh schon eine eigene Legende, deren Kernstück die Auffindung der
Leiche im Schnee gewesen sein dürfte. Es waren genug Wanderer und
Pilger hier schon verunglückt, ihnen sollte künftighin ein Patron
vorgestellt werden. Der unbekannte Heilige, den man im Schnee gefunden

hatte, war durch die Legende von den drei Ähren gekennzeichnet,
die an seiner Sterbestelle aus dem Schnee gewachsen waren. Die
Tafelbilder zeigen den Heiligen nur mit diesen Ähren, mit keinem anderen
Attribut. Gerade dieses Motiv der auf eine heilige Stätte hinweisenden
drei Ähren war der Zeit aber sehr vertraut. Es tritt genau zeitgleich
mit Heiligenblut bei der grossen Wallfahrt Maria Dreiähren im
Elsass auf19. Holzschnitte und Kupferstiche haben noch im 15.
Jahrhundert das Motiv weithin bekanntgemacht. Die Zusammenhänge
gehen wohl noch tiefer, da die Erscheinung der Madonna mit dem

Eiszapfen und den drei Ähren an einer Stelle vor sich ging, an der
vordem ein Mann sich mit seiner Sense so verletzt hatte, dass er
verblutete. Er wurde an Ort und Stelle begraben. Dann versank 1491 die

ganze Gegend im Schnee, und am 3. Mai erschien dann an diesem

verborgenen Grab die Madonna mit den drei Ähren20. Die
Motivübereinstimmungen gehen also sehr weit.

Aber es handelt sich nicht nur von diesem Gesichtspunkt aus bei
der Legende und Verehrung des hl. Briccius von Heiligenblut um eine

aus den spätmittelalterlichen Legendenzusammenhängen heraus
erfassbare Erscheinung. Man kann noch eine weitere Wanderlegende
heranziehen, die in wesentlichen Punkten mit der Heiligenbluter
Legende übereinstimmt. Es handelt sich dabei wiederum um die Legende
eines namenlosen Heiligen, der zum Träger einer Reliquie in einer
Schenkelwunde wird. Dieses bemerkenswerteste Gegenstück zur
Heiligenbluter Legende stammt aus Ufhusen im Kanton Luzern in der
Schweiz. Die Legende ist im 16. Jahrhundert von dem Luzerner
Ratsschreiber Renward Cysat festgehalten worden, und zwar in folgender
Form: «Das Mirakel von Uffhusen, wie der Pfarrherr daselbs vnd
ettliche Mönchen mir erzellt: Dise Kilch ligt vnfeer von Zell jn der
Graffschafft Willisow. Es jst jr Stiffter ein treffenlich küener Ritter,
darzuo ouch ein überuss grosser stareker langer Mann gewesen, das

bezügent sine Bein, die jn der Kilchen daselbs jn einem Gehöl jn der

19 Stephan Beisscl, Wallfahrten zu Unserer Lieben Frau in Legende und
Geschichte. Freiburg i.Br. 1913, 15, Abb. 4.

20 (A. Fleinrich), Die Wallfahrt U. L. Frau von Drei-Ähren. Pèlerinage de
Notre-Dame des Trois-Epis Haut Rhin. Strassburg 1963, 7ff.



626 Leopold Schmidt

Muren vergattert ligent vnd gesehen werdent. Er sol ouch ein Wall-
fart über Mör (Meer) zuo dem heiligen Grab Christi gethan vnd ein
Stuck Heiligthumb von dem heiligen Crütz Christj bekomen haben.

Alls man jme ernstlich darumb nachgeylt vnd's wider von jme nemen
wollen, habe er jme selbs den einen Schenckel vffgeschnitten vnd das

Heiligthumb zwüschen Hut (Haut) und Fleisch Verstössen vnd
verborgen; vnd hiemit sye er darvon komen. Da er nun an diss Ort
komen, habe sich das Heiligthumb von Stund an selbs herfürgelassen,
darumb er es ouch jn dise Kilch verordnet21». Man sieht, eine

Pilgerlegende mit dem Motiv der wunderbaren Rettung des einmal gewonnenen,

dann wieder bedrohten Heiligtums, das sogar seinen Platz zu
dauerndem Verweilen selbst bestimmt.

Solche Motivgeschichten hat es also an Pilgerstrassen offenbar öfter
gegeben. Der Weg vom Heiligen Land über Italien in die alpenländi-
sche Heimat führte den schweizerischen Ritter über die hochalpinen
Pässe bis in die Gegend von Willisau. Dort war eine eigene Heilig-
Blut-Kapelle22, und man mochte sich auf den Pilgerwegen zu ihr wohl
nicht nur ihre auf das Jahr 1392 bezogene Ursprungslegende, sondern
auch verwandte Legenden mit ähnlichen Sakramentsmotiven erzählen.

Das Legendenmotiv, das Ufhusen und Heiligenblut gemeinsam ist,
das Verbergen des Heiligtums in der Schenkelwunde, mag unter diesen

Pilgergeschichten auch eine Rolle gespielt haben. Es hat aber

sicher seine eigene Geschichte. Vielleicht handelt es sich um eine weit
zurückreichende Motiverzählung. Es würde sich sicherlich lohnen,
hier mit der weiteren Interpretation einzusetzen. Aber sie würde
vermutlich für die Wallfahrten von Heiligenblut und von Ufhusen keine
weitere Klärung mehr bedeuten. Es handelt sich dabei eher um einen

Komplex aus dem weiten Bereich der internationalen Volkserzähltradition,

deren Glieder eigenen Überlieferungsgesetzen gefolgt sein

dürften. Für die Wallfahrten von Heiligenblut und von Ufhusen
bedeuteten diese Motive Anreicherungen der ortständigen Legenden,
wie sie einmal im Spätmittelalter und dann wieder in der Barockzeit

verfestigt und bereichert worden waren. Es handelt sich hier wie öfter

sogar sehr deutlich um einige jener Züge, die nach dem Mittelalter in

21 Eduard Hoffmann-Krayer, Cysatiana. Volkskundliches aus dem Kanton
Luzern um die Wende des 16. Jahrhunderts. SAVk 14 (1910) 242. Jetzt bei:
Renward Cysat, Collectanea Chronica. Bd. 1/2. Teil, hg. von Josef Schmid. Luzern
1969, 703. Ich bin Herrn Kolk Trümpy für die Vervollständigung dieses Zitates
zu Dank verpflichtet. Kurze Fassung bei K. Müller, Die Luzerner Sagen. Aus den
schriftlichen Quellen gesammelt und nacherzählt. Luzern. Geschichte und Kultur.
Bd. III/i. Luzern 1953, 183, Nr. 365.

22 Kuno Müller, Die Luzerner Sagen (wie Anm. 21) 181 ff.



fleiligenblut und Ufhusen 627

der Gegenreformation noch einmal aufgenommen wurden, zu ihrem
älteren Gehalt ein neueres, barockes Gewand bekamen, bildkräftiger
wurden, und schliesslich als motivreicher Legendenroman weiterlebten,

solange Wallfahrergeschichten dieser Art überhaupt noch eine

gewisse Lebenskraft besassen. Nach dem Aufhören dieser Lebenskraft
sanken die Romanteile bald zu sagenhaften Erinnerungen ab. An diesen

hat sich dann die Phantasie der historisierenden Forschung im
Geist des 19. Jahrhunderts entzündet. Leider führten ihre flackernden
Lichter nicht selten in die Irre, wie dies gerade bei der Interpretation
der Heiligenbluter Legende so ganz offensichtlich der Fall war. Die
neuere Wallfahrtsforschung hat durch die breitere Heranziehung von
Vergleichsmaterial dafür gesorgt, dass derartige Missdeutungen
nunmehr wohl ausgeschlossen erscheinen. Dazu sollte unter anderem auch
die innerschweizerische Parallele zu der Kärntner Heiligenblut-Legende

dienen.


	Heiligenblut und Ufhusen : zu den Entstehungslegenden zweier Reliquienwallfahrten

