
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Rumpelstilzchen : vom Methodenpluralismus in der Erzählforschung

Autor: Röhrich, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 67

Rumpelstilzchen

Vom Methodenpluralismus in der Erzählforschung

von Lutz Röhrich, Freiburg i.Br.

i.
Seit den Anfängen der neueren Erzählforschung bis zur Gegenwart

hat das Rumpelstilzchen-Märchen sich immer wieder besonderer
Beliebtheit erfreut. Schon 1898 war ihm eine der ersten Monographien
gewidmet, die Untersuchung von Edward Clodd, die 1968 sogar noch
einen Nachdruck erlebt hat', obwohl sie heute nur noch von
wissenschaftsgeschichtlichem Interesse ist. Clodd untersuchte weder
Herkunft noch Entwicklung unseres Märchens, sondern «die ihm
zugrunde liegenden Ideen», insbesondere den Namenglauben, den er -
«völkerpsychologisch», wie man es damals nennen konnte - weltweit
verfolgte, selbst in Erdteilen, in denen unser Märchen absolut
unbekannt ist. Weitere Untersuchungen zum Rumpelstilzchen, wie die

von Gonthier Louis Fink2 und Otto Kahn3 stammen erst aus den
letzten Jahren, und noch vor kurzem hat Max Lüthi in einem
geistvollen Aufsatz Struktur- und Stiltendenzen dieses Erzähltyps aufgezeigt4.

Am Beispiel der Grimm-Fassung hat er dargelegt, dass es sich

um die äusserst kunstvolle Bauweise eines Märchens handelt. Wegen
seiner klaren und dramatischen Szenen und wegen seiner durchsichtigen

Komposition gehört KHM 5 5 nicht zufällig bei alt und jung zu
den beliebtesten Grimm-Nummern. Nicht weniger zufällig hat sich
auch die Theorienbildung zum Märchen immer wieder an diesem

Erzähltyp entzündet. Dies gilt für die wissenschaftliche Kontroverse
zwischen Carl Wilhelm von Sydow5 und Waldemar Liungman6 bis

zu den psychologischen Märchendeutungsversuchen der vergangenen
Jahre. An kaum einem anderen Beispiel spiegelt sich darum so deutlich

1 Edward Clodd, Tom Tit Tot. An essay of savage philosophy. London 1898.
Reprint Detroit/Mich. 1968; ders.: The philosophy of Rumpelstilskin. Folklore
Journal 7 (1889) 135-165.

2 Gonthier Louis Fink, Les avatars de Rumpelstilzchen. La vie d'un conte
populaire, in: Deutsch-Französisches Gespräch im Lichte der Märchen, hg. von
Ernst Kracht. Münster 1964, 46-72.

3 Otto Kahn, Rumpelstilz hat wirklich gelebt. Rhein. Jahrbuch f. Volkskunde

17/18 (1966/67) 143-184.
4 Max Lüthi, Rumpelstilzchen. Thematik, Struktur- und Stiltendenzen innerhalb

eines Märchentypus. Antaios 12 (1971) 419-436.
5 Carl Wilhelm von Sydow, Tvä Spinnsagor. Lund 1909.
6 Waldemar Liungman, in: Rig 1941, 89fr. sowie in: Folkminnen och Folk-

tankar 1943, 94ff.; vgl. Kaarle Krohn, Übersicht über einige Resultate der
Märchenforschung. FFC 96, 102-106.



568 Lutz Rohrich

historischer und gegenwärtiger Methodenpluralismus der
Märchenforschung. Und deshalb lässt sich an diesem Fall auch zeigen, wie weit
sich verschiedene Märchentheorien ergänzen oder widersprechen und
wie die angewandten Methoden gegeneinander abzuwägen sind:

ethnologische, komparatistische, historisch-geographische,
kulturgeschichtliche, germanistische, slawistische und romanistische,
psychoanalytische, tiefenpsychologische, literaturwissenschaftliche und
strukturalistische. Stützen sich die Rumpelstilzchen-Interpretationen oder

widersprechen sie einander? Was ist das wirklich Wissbare in
Geschichte und Bedeutung dieses Märchens

2.

Es seien zunächst einige neuere, z. T. extrem verschiedene Thesen,
die zu diesem Märchen aufgestellt wurden, einander gegenübergestellt.
In einem sehr skurrilen Aufsatz wurde noch neuerdings die These

aufgestellt: Rumpelstilzchen hat wirklich gelebt7. Dieser groteske Aufsatz
in einer der angesehensten Fachzeitschriften ist dann allerdings bald
dem allgemeinen Spott anheimgefallen8. Otto Kahn greift eine alte
These auf, die in der Sagen- und Märchenforschung immer wieder von
Zeit zu Zeit vorgetragen wird, dass nämlich die Zwerge und Kobolde,
d.h. die kleinen beute des Volksglaubens und der Volkserzählungen,
Überreste frühzeitlicher Bevölkerungsschichten seien, von grösseren
und stärkeren Populationen in die hintersten Täler zurückgedrängt.
Die Bezeichnung «Unterirdische» meine so etwas wie «Untergrundbewegung»

oder «Widerstandskämpfer». Solche Deutungsmöglichkeiten

erscheinen schon in der Märchenforschung des 19. Jahrhunderts

immer wieder. Man sah in den Zwergen unterdrückte Ureinwohner,

Reste eines ausgestorbenen Volkes. Und auch bestimmte Einzelmotive

der Zwergenvorstellung hat man damit erklären wollen, wie
z.B. die Wechselbalgsagen: die kleinwüchsige Urbevölkerung hätte
durch den Kinderraub ihre biologische Erbmasse verbessern und
damit ihre Uberlebenschance vergrössern wollen. O. Kahn führt diese

These nun strikt für das ganze Rumpelstilzchen-Märchen durch.
Jedes, auch jedes kleinste Motiv wird an dieser archäologisch
vorgegebenen «Wirklichkeit» geprüft und für richtig befunden.

Zum zentralen Namen-Motiv beim Heiratsversprechen hat unser
Autor folgende Interpretation anzubieten'': «Nach der Namensnen-

7 Kahn (wie Anm. 3).
8 Verwiesen sei u.a. auf den Beitrag von Otto Holzapfel, Märchenforschung

auf neuen Wegen. Volkskunde-Forum 2 (1968).
9 Kahn (wie Anm. 3) 167.



Rumpelstilzchen 569

nung hat die Liebschaft ein Ende. Sie wollen alle ihren Namen nicht
sagen. Es ist aber nicht der moderne Grund, wenn Männer ihren
Namen bei Liebschaften nicht verraten wollen. Diese wollen sich

drücken vor der Heirat. Die kleinen Männer (d. h. eben die Angehörigen

einer unterdrückten Urbevölkerung) wollen gerade heiraten und

verschweigen deswegen den Namen. Sie scheinen zu wissen, class

gerade ihr Name und ihre Herkunft die Heirat unmöglich machen

würde... Nicht der Name an sich ist das Heiratshindernis, sondern die

Zugehörigkeit der Namensträger zu dem bestimmten Personenkreis
der „Unterirdischen", der „Pechmannl" und der „Zwerge" machen
die Versprechen nichtig. Mit Hilfe des Namens wird hier also die

Volkszugehörigkeit der Freier erkannt. Und diese Volkszugehörigkeit
haben sie vorher sorgfältig verborgen.» Die in den Varianten
vorkommenden Namen sind natürlich landesfremd: Frau Rumpentrumpen,

Titeliture, Tom Tit Tot, Purzinigele, Panzi Manzi, Doppeltürk,
Friemel Frumpenstiel und wie sie alle heissen mögen. O. Kahn hält
sie für Reste vergangener Sprachen, d.h. eben der von ihm
postulierten Rückzugsbevölkerung'0. Seine Grundthese ist also: Rumpelstilzchen

ist kein Unhold, kein Dämon, sondern ein Angehöriger einer

Urbevölkerung, die erst sekundär dämonisiert worden ist.

3-

Als Gegenthese folgt eine psychoanalytische Deutung, die von
keinem Geringeren als Sigmund Freud selbst stammt. Im 10. Band
der Gesamtausgabe" präsentiert er den folgenden Fall aus der Sprechstunde

des Psychiaters:

«Traum einer jungen Frau, die vor wenigen Tagen den Besuch ihres
Mannes empfangen hat: Sie ist in einem ganz braunen Zimmer. Durch eine

kleine Tür kommt man auf eine steile Stiege, und über diese kommt ein sonderbares

Männlein ins Zimmer, klein, mit weissen Haaren, Glatze und roter Nase,
das Im Zimmer vor ihr herumtanzt, sich sehr komisch gebärdet und dann wieder

Zur Stiege herabgeht. Es ist in ein graues Gewandgekleidet, welches alle Formen

erkennen lässt.

(Korrektur : Es trägt einen langen schwarzen Rock und eine graue Hose.)

10 Kahn (wie Anm. 3) 171F
11 Sigmund Freud, Märchenstoffe in Träumen. Ges. Werke Bd. 10. London

1949, 1-9, zuerst in: Internationale Zeitschrift für ärztliche Psychoanalyse 1

(1913) 147-151, Neudruck in: Märchenforschung und Tiefenpsychologie, hg. v.
Wilhelm Laiblin (Wege der Forschung 102). Darmstadt 1969, 49-55.



570 Lutz Röhrich

Analyse : Die Personsbeschreibung des Männleins passt ohne weitere
Veränderung '2 auf ihren Schwiegervater. Dann fällt ihr aber sofort das

Märchen vom Rumpelstilzchen ein, der so komisch wie der Mann im
Traume herumtanzt und dabei der Königin seinen Namen verrät.
Dadurch hat er aber seinen Anspruch auf das erste Kind der Königin
verloren und reisst sich in der Wut selbst mitten entzwei.

Am Traumtag war sie selbst so wütend auf ihren Mann und äusserte :

Ich könnte ihn mitten entzweireissen.
Das braune Zimmer macht zunächst Schwierigkeiten. Es fällt ihr nur

das Speisezimmer ihrer Eltern ein, das so - holzbraun - getäfelt ist,
und dann erzählt sie Geschichten von Betten, in denen man zu zweien

so unbequem schläft. Vor einigen Tagen hat sie, als von Betten in
anderen Ländern die Rede war, etwas sehr Ungeschicktes gesagt - in
harmloser Absicht, meint sie -, worüber ihre Gesellschaft fürchterlich
lachen musste.

Der Traum ist nun bereits verständlich. Das holzbraune Zimmer ist
zunächst das Bett, durch die Beziehung auf das Speisezimmer ein
Ehebett13. Sie befindet sich also im Ehebett. Der Besucher sollte ihr
junger Mann sein, der nach mehrmonatlicher Abwesenheit zu ihr
gekommen war, um seine Rolle im Ehebett zu spielen. Es ist aber
zunächst der Vater des Mannes, der Schwiegervater.

Hinter dieser ersten Deutung blickt man auf eine tiefer liegende rein
sexuellen Inhaltes. Das Zimmer ist jetzt die Vagina. (Das Zimmer ist
in ihr, im Traume umgekehrt.) Der kleine Mann, der seine Grimassen
macht und sich so komisch benimmt, ist der Penis ; die enge Tür und
die steile Treppe bestätigen die Auffassung der Situation als einer

Koitusdarstellung. Wir sind sonst gewöhnt, dass das Kind den Penis

symbolisiert, werden aber verstehen, dass es einen guten Sinn hat, wenn
hier der Vater zur Vertretung des Penis herangezogen wird.

Die Auflösung des noch zurückgehaltenen Restes vom Traum wird
uns in der Deutung ganz sicher machen. Das durchscheinende graue
Gewand erklärt sie selbst als Kondom. Wir dürfen erfahren, dass

Interessen der Kinderverhütung, Besorgnisse, ob nicht dieser Besuch
des Mannes den Keim zu einem zweiten Kind gelegt, zu den Anregern
dieses Traumes gehören.

Der schwarze Rock : Ein solcher steht ihrem Manne ausgezeichnet.
Sie will ihn immer beeinflussen, dass er ihn trage anstatt seiner gewöhn-

12 Bis auf das Detail kurzgeschnittener Haare, während der Schwiegervater
das Haar lang trägt (Anmerkungen 12 und 13 aus dem Aufsatz von S. Freud).

13 Holz wie bekannt häufig weibliches, mütterliches Symbol; Tisch und Bett
repräsentieren die Ehe.



Rumpelstilzchen 571

liehen Kleidung. Im schwarzen Rock ist ihr Mann also so, wie sie ihn

gern sieht. Schwarzer Rock und graue Flose: das heisst aus zwei
verschiedenen, einander überdeckenden Schichten: So gekleidet will ich
dich haben. So gefällst du mir.

Rumpelstilzchen verknüpft sich mit den aktuellen Gedanken des

Traumes - den Tagesresten - durch eine schöne Gegensatzbeziehung.
Er kommt im Märchen, um der Königin das erste Kind zu nehmen;
der kleine Mann im Traum kommt als Vater, weil er wahrscheinlich
ein zweites Kind gebracht hat. Aber Rumpelstilzchen vermittelt auch
den Zugang zur tieferen, infantilen Schicht der Traumgedanken. Der
possierliche kleine Kerl, dessen Namen man nicht einmal weiss, dessen

Geheimnis man kennen möchte, der so ausserordentliche Kunststücke
kann (im Märchen Stroh in Gold verwandeln), - die Wut, die man

gegen ihn hat, eigentlich gegen seinen Besitzer, den man um diesen
Besitz beneidet, der Penisneid der Mädchen - das sind Elemente,
deren Beziehung zu den Grundlagen der Neurose wie gesagt hier nur
gestreift werden soll. Zum Kastrationsthema gehören wohl auch die

geschnittenen Haare des Männchens im Traume.
Wenn man in durchsichtigen Beispielen darauf achten wird, was der

Träumer mit dem Märchen macht, und an welche Stelle er es setzt, so
wird man dadurch vielleicht auch Winke für die noch ausstehende

Deutung dieser Märchen selbst gewinnen».
Wahrscheinlich nützt eine solche Parallelschaltung von Märchen und

Traum mehr dem Arzt und Psychiater als der Erhellung des Märchens
selbst, und zur seelischen Diagnostizierung sind sicherlich die kindlichen

Märchenreminiszenzen eines Patienten von grösster Wichtigkeit.
Sigmund Freuds eigene Worte mögen das unterstützen14:

«Es ist keine Überraschung, auch aus der Psychoanalyse zu erfahren,
welche Bedeutung unsere Volksmärchen für das Seelenleben unserer
Kinder gewonnen haben. Bei einigen Menschen hat sich die Erinnerung

an ihre Lieblingsmärchen an die Stelle eigener Kindheitserinnerungen

gesetzt; sie haben die Märchen zu Deckerinnerungen erhoben.
Elemente und Situationen, die aus diesen Märchen kommen, finden
sich nun häufig auch in Träumen. Zur Deutung der betreffenden Stellen

fällt den Analysierten das für sie bedeutungsvolle Märchen ein.»
Die Reminiszenz an ein Märchen, an ein wichtiges Kindheitserlebnis

vermag dem Psychiater und Analytiker Aufschlüsse über das Seelenleben

des von ihm Analysierten zu geben, und sicher ist auch dies

richtig, dass Märchen hierbei eine Rolle spielen, weil sie sehr elemen-

14 Sigmund Freud (wie Anm. 11) 49.



572 Lutz Röhrich

tare Situationen enthalten. Der Nutzen des Märchens für die Psychoanalyse

scheint also durchaus einsichtig. Für die Erforschung des

Märchens erfahren wir - und das ist unter Umständen schon viel -
etwas über psychologisch-archaische Strukturen, die erklären, warum
die Märchen sich in einer konstanten Weise so traditionell erhalten,
aber wir erfahren noch nichts über das Alter, Verbreitung, Herkunft,
Gattungszugehörigkeit, kulturhistorische Hintergründe einer Erzählung.

Dies sind spezifisch volkskundliche Fragestellungen und ebenso

legitim wie andere.

4-

Wenn der volkskundliche und literarhistorische Märchenforscher
sich vom Psychoanalytiker erklären lassen will, was denn die
psychologische Archetypik eines Märchens ausmacht, so muss diese Erklärung
evident sein, wenn sie akzeptabel sein soll. Eben an dieser Evidenz
aber mangelt es den meisten psychologischen Märchendeutungen. Ein
und dasselbe Märchen wird nur selten von zwei Psychologen auf die

gleiche Weise interpretiert werden. Das hängt einfach damit zusammen,

dass wir es hier mit einer sehr subjektiv bedingten Auffassung
des Märchens zu tun haben. Wenn für die Jugenderinnerungen eines

bestimmten Menschen das Rumpelstilzchenmärchen eine feste Bedeutung

hat, seine einzelnen Figuren einen bestimmten Stellenwert
einnehmen, dann bedeutet das nicht notwendig, dass diese Auffassung
auch für eine zweite oder dritte Versuchsperson in gleicher Weise gilt.

Den Beweis erbringt ein zweiter psychologischer Deutungsversuch
des Rumpelstilzchen-Märchens15. Auch diese Deutung ist
sexualpsychologisch, geht aber wieder in eine ganz andere Richtung als die

Freud'sche, die der Verfasser übrigens nicht zu kennen scheint. Graf
Wittgenstein geht bei seiner Interpretation aus vom «Stroh zu Gold
spinnen». Stroh verbindet sich ihm mit der Assoziation eines einfachen

Lagers, sprich Bett. Gold aus dem Stroh zu machen, das bedeutet eben :

das Bestmögliche aus dem Bett zu machen. Deshalb wird die einfache
Müllerstochter auch für den König attraktiv. Allerdings hat nur ihr
Vater dem König prahlerischerweise versprochen, dass sie Stroh zu
Gold machen könne. Das Mädchen selbst kennt diese Fähigkeit (noch)
nicht. Der Vater mutet seiner Tochter Fähigkeiten zu, von denen sie

selbst nichts ahnt - kein Wunder, da sie doch noch eine Jungfrau ist.
In ihrer Ratlosigkeit hilft ihr das kleine Männchen. Und am anderen

Morgen zeigt sich der König sehr befriedigt, als das Stroh zu Gold

15 Ottokar Graf Wittgenstein, Märchen - Träume - Schicksale. Düsseldorf u.
Köln 1965.



Rumpelstilzchen 573

geworden ist: «aber sein Herz wurde dadurch nur noch begieriger,
und er liess die Müllerstochter in eine andere, noch grössere Kammer
voll Stroh tun, das sollte sie auch zu Gold machen. Und das Männlein
kam wieder» (KHM 55).

Dieses Männlein hat dann etwas mit dem ersten Kind zu tun, und
damit kommt Graf Wittgenstein zu seiner Deutung: «Der Müller
weiss, dass seine Tochter schön ist. Und er weiss, was Männer, auch

Könige, von Jungfrauen erwarten. Er kennt, als Mann und Vater, das

kleine Männchen, mit dessen Hilfe ein Mädchen aus Stroh Gold machen

kann, und das sich aus der Frau ein Kind zu holen wünscht. Aber er

sagt der Tochter nicht, was er kennt. Das Märchen erzählt von keiner

Mutter, die ihrer Tochter etwas darüber hätte sagen können. Deshalb
weiss das arme Mädchen um ihr Leben keinen Rat, als sie auf dem
Stroh sitzt und weint.»

Das kleine Männchen, dessen Namen man nicht weiss und das in
den verschiedenen Versionen unter mancherlei Namen auftaucht, ist
für Wittgenstein nichts anderes als das männliche Glied, die
Rumpelstilzchengeschichte nur eine andere Version der bekannteren
Storchengeschichte. Beweis: die Müllerstochter, eben noch ein unerfahrenes

Mädchen, kennt den Namen dieses besonderen, hilfreichen aber auch

gefährlichen Männleins, das ein Kind von ihr haben will, nicht; sie ist
noch unaufgeklärt: «Der König kennt, ebenso wie der Müller, das

kleine Männlein. Die beiden Männer sind einmal Kinder gewesen.
Sie waren Buben und kennen viele Bezeichnungen und Namen, die sie

einmal dem Männchen gegeben haben, das auf einem Bein in dem

dunklen Wald herumspringt»16.
Diese Erkenntnis wird nun am weiteren Text des Rumpelstilzchen-

Märchens - versteht sich immer an der Grimm-Fassung -
durchgeprüft und durch Popular-Etymologien erhärtet : «Was kann das für
ein Wesen sein, das backt, braut, der Königin ihr Kind holt und das

Rumpelstilzchen, Purzinigele oder Fleder-Flitz genannt werden
kann Zu dem -stilzchen kann sowohl stehlen, stiehlt - als auch
stelzen einfallen... Das Männchen stelzt oder springt auf einem Bein.
Es ist stelzend - stolz. Es stolziert, das heisst, dass es mit steifen Schritten

geht - wie der Storch, der die kleinen Kinder aus dem Sumpf holt.
Stelzen bedeutet - steif sein... Das Märchen erzählt von drei Tagen
und drei Erfahrungen. Am ersten Tag backt das Männlein. Backen
bedeutet erwärmen, blähen... Am zweiten Tag braut das Männlein -
Brauen bedeutet, dass etwas zum Aufbrausen, zum Gären und in

16 Graf Wittgenstein (wie Anm. 15) 202-204.



574 Lutz Röhrich

Wallung gebracht wird. Aus dem Wortstamm bilden sich Begriffe
wie brennen, brodeln, Brand, Braut und Brunst... Am dritten Tag
will sich das Männlein das Kind holen. Holen... hat eine Verbindung
zu hohl und zur Höhle. Kurz: Rumpelstilzchen ist ein steifes Wesen
in einer Rumpelkammer, das backt, braut und von der Königin ein
Kind holen möchte»17.

Selbst wenn diese Lösung stimmig und in sich logisch wäre, was
hätten wir für unsere Kenntnis vom Märchen damit wirklich gewonnen?

Die Deutung kann aber noch nicht einmal für die eine ihr
zugrunde gelegte Grimm-Fassung gelten; nirgends im Grimmschen
Rumpelstilzchen-Märchen wird erwähnt, dass der König oder der
Müller von der Existenz dieses Rumpelstilzchens etwas wussten. Und
welche sexuell verstandene Bedeutung soll es haben, wenn dieses

Männlein am Schluss vernichtet wird? Der Fortbestand der Ehe wäre

unmöglich! Für die Psychoanalyse mag das Märchen ein Psychogramm
seines Erzählers sein; es mag ebenso wie Träume psychologische
Archetypen enthalten. Für den Folkloristen aber ist die psychoanalytische

Deutung seines Materials oft nur ein wissenschaftliches
Märchen. Solche Deutungen beweisen zugleich aber, dass die Märchen-
Comics, die komische Sexualisierung des Alärchens in illustrierten
Zeitungen und im Film («Grimms Märchen für lüsterne Pärchen»

usw.) gar nicht so komisch und abwegig sind, sondern eine Art Popu-
lar-Psychoanalyse darstellen, selbst wieder ein Gegenstand volkskundlicher

Betrachtung.

5-

Eine weitere psychologische Deutung, die wesentlich subtiler
vorgeht, sei - wenigstens in konzentrierter Form - hier noch referiert.
Sie entstammt dem Buch von Charlotte Bühler und Josephine BilzlS.
Hier wird das Rumpelstilzchen-Märchen als in sich stimmige
Bilderabfolge für das Erlebnis weiblicher Reifung interpretiert:

«Stroh soll zu Gold verwandelt werden. Ein Wandlungsprozess ist
Kern- und Ausgangspunkt der Geschichte... Spinnen und Weben
sind Symbole des schaffenden Lebens... Ein sehr merkwürdiger Vater,
der sein Kind der Gefahr des Todes ausliefert; noch bemerkenswerter,
dass das Verhalten des Vaters dem Glück der Tochter dient. Der
Rabenvater personifiziert - wie in anderen Märchen die böse
Stiefmutter - eine Macht, welche in den Ablösungsprozessen von der

17 Graf Wittgenstein (wie Anm. 15) 208f.
18 Charlotte Bühler und Josephine Bilz, Das Märchen und die Phantasie des

Kindes. München 1958, 103-109.



Rumpelstilzchen 575

kindlichen Lebensstufe die entscheidungsvolle Wendung zum erwachsenen

Menschen bewirkt. Er wird damit zum Katalysator der Reifung.
Ohne sein Zutun wäre zwar die Tochter nicht in Todesnot geraten,
sie wäre aber auch nicht eine Frau in königlicher Würde geworden,
sondern ein armes retardiertes Mädchen geblieben... Dreimal steht
das Mädchen in dieser Situation: Vom Vater ausgeliefert, dem Schicksal

anheimgegeben unter dem Imperativ: Verwandle um den Preis
deines Lebens, du allein bist verantwortlich... In der Ausweglosigkeit
erscheint das Ganz-Andere..., das im vorliegenden Märchen als

Rumpelstilzchen auftritt, welches Hilfe bietet und zugleich Forderungen

stellt. Das Männlein deuten wir als eine Personifikation der

Lebensmacht, die sich auf das Verwandeln versteht. Es ist ein „Archetypus

der Gottheit" (CG. Jung)... In den Wandlungsprozessen
vom Kind zum jungen Mädchen und von diesem zur jungen Frau

geht es auch immer um den restlosen Einsatz dessen, was man hat.
Man muss aufgeben und sogar sich selber aufgeben können... In der
dritten Nacht... muss ein Wechsel auf die Zukunft ausgestellt werden.
Da fordert der Unbekannte etwas, was die zukünftige Mutter besitzen

wird... An der Schwelle zum Frauentum wird eine neue Ungeheuerlichkeit

auf dem Reifungsweg eines weiblichen Menschenkindes

fällig... Die Frau kommt durch die Geburt ihres Kindes und durch
das Glück, Mutter zu werden, in eine Krise... Einstmals konnte das

Müllerskind nicht im Frieden seines Vaterhauses verbleiben, nun wird
das Königskind von dem Machthaber gefordert. Der Mensch tendiert
aufs stärkste zum Festhalten dessen, was er hat, und jeder Reifungsgewinn

braucht Mut und Herzenstapferkeit, um die Angst und das

Grauen des Loslassens und Abschiednehmens bewältigen zu können...
Nicht die leibliche Mutterschaft allein - so lehrt an dieser Stelle das

Märchen - bewirkt die Verwandlung einer Frau zur Muttergestalt.
Es geht um mehr noch als das Gebären und Aufziehen, es geht im
liebesreifen Muttertum um ein Wissen vom Hergebenmüssen dessen,

was man vom Leben empfangen hat. Nach der Lebensordnung behält
keine Frau ihr Kind...

Backen und Brauen sind unzweifelhaft Sinnbilder der Wandlung:
Verwandlung in Brot, Verwandlung in Bier... Metamorphosen sind
die Zeichen im Wappen unseres Rumpelstilzchens! Verwandlung
führt es im Schild. Und holt es der Königin ihr Kind, dann geschieht
übermorgen, was gestern, heute und morgen sich ereignet : immerwährende

Verwandlung von Gestalt zu Gestalt. Stroh wird zu Gold, das

Müllerskind zum Mädchen, das Mädchen zur Frau in königlicher
Reife und die Königin zur Königin-„Mutter", die reif und bereit



576 Lutz Röhrich

werden muss, ihr Kind auf den „Königsweg" menschlicher Reifung
entlassen zu können.»

Auf der Tiefenpsychologie C. G. Jungs baut auch die Deutung
Hedwig von Beits auf, kommt aber zu ganz anderen Ergebnissen und
Formulierungen. FI. v. Beit sieht in dem Märchen die Darstellung
einer «Bewusstseinserweiterung zum Mittel, dem Dämon gewachsen
zu sein und sich aus dem Konflikt zu befreien»19: «Der Müller ist eine

Vaterfigur... Er repräsentiert die habituelle und allzu unbewusste

Lebenseinstellung. Der König, der in anderen Märchenzusammenhängen

als Dominante des herrschenden Bewusstseins gedeutet
wurde, wäre demnach die Dominante einer nicht mehr genügenden
Lebenseinstellung. Im vorliegenden Märchen kann die Animafigur
nicht wirklich Gold spinnen, aber in einer der anderen Fassungen
beherrscht sie diese zauberische Kunst sogar zu sehr... Von der
Heldin aus gesehen sind Müller und König sie beherrschende Animus-
gestalten, die ihr eine Prahlerei eingeben; zwangsläufig führt die

Hybris zu einer Notlage und dann zu einer Bindung an unbekannte
dunkle Mächte... Gebiert die unbewusste Psyche ein Neues, so folgt
sie, indem sie ein Einzelleben zu verwirklichen sucht, dem Drang zur
Selbstwerdung - wie Jung das Kindmotiv deutet; doch ist das
werdende Selbst gleichzeitig der immer wieder zurückschlingenden Natur
ausgesetzt... Die illegitime und doch menschlich so begreifliche...
Zuflucht zur Hilfe des Bösen hat eine Übermacht der letzteren
hervorgerufen, welche die Gesamtpersönlichkeit und all ihr zukünftiges Sein

endgültig zu verschlingen droht. Um sich aus einer solchen Lage zu

retten, gilt es, aufmerksam nach innen zu lauschen, um das im
Unbewussten wirkende Wesen zu erkennen, welches in dunkle Magie zu
verstricken sucht. Ein Diener des Königshofes ertappt das Männlein,
wie es seinen Namen ausspricht. Er repräsentiert die instinktsichere
Sphäre des einfachen Menschen, welcher bekanntlich vielfach die
Ränke des dunklen Weltgeistes klarer als der differenzierte, durch
sein Wissen belastete Mensch zu erkennen vermag. Die Königin muss
sich im wahrsten Sinne des Wortes „besinnen"... Sie muss in sich

gehen und suchen, welches wohl die düsteren und unbewussten
Alotive sind, die ihr Leben immer mehr gegen ihren bewussten Willen
bestimmen. Indem sie den rechten Namen für dieses unbewusste
Wesen findet, distanziert sie es gleichsam von sich als ein von ihr
Geschiedenes und kann dadurch ihren inneren Persönlichkeitskern,
ihr Leben davon befreien.»

19 Hedwig von Beit, Symbolik des Märchens. Bd. 2. Gegensatz und Erneuerung

im Märchen. Bern 19652, 535-543.



Rumpelstilzchen 577

Verschiedene psychologische Schulen und verschiedene
Psychoanalytiker müssen offenbar zu unterschiedlichen Ergebnissen kommen.
Es zeigt sich weiter, dass die Bildersprache des Märchens so allgemein
ist, dass sie unschwer in der verschiedensten Weise psychologisch
interpretiert werden kann. Sich widersprechenden Interpretationen
braucht es noch nicht einmal an subjektiver Evidenz für die Deuter
selbst zu mangeln. Aber dürfen solche Widersprüche schon als
Möglichkeiten und Ergebnisse der Alärchenforschung gelten

6.

Schon die Urfassung in der Oelenberger Handschrift wird uns gegen
die vorgetragenen Deutungsversuche kritischer machen. Dort heisst
es schlicht und einfach20:

«Es war einmal ein kleines Mädchen, dem war ein Flachsknoten
gegeben, Flachs daraus zu spinnen; was es aber spann, war immer
Goldfaden, und kein Flachs konnte herauskommen. Es ward sehr

traurig und setzte sich auf das Dach und fing an zu spinnen und spann
drei Tage, aber immer nichts als Gold. Da trat ein kleines Männchen
herzu, das sprach: „Ich will dir helfen aus all deiner Not, dein junger
Prinz wird vorbeikommen, der wird dich heiraten und dich wegführen,
aber du musst mir versprechen, dass dein erstes Kind mein sein soll."
Das kleine Mädchen versprach ihm alles. Bald darauf kam ein schöner

junger Prinz vorbei, der nahm es mit sich und machte es zu seiner
Gemahlin. Nach einem Jahr gebar sie einen schönen Knaben; da trat
das kleine Männchen an das Bett und verlangte ihn. Sie bot ihm alles

dafür, er nahm nichts an und gab ihr nur drei Tage Zeit, wenn sie am
letzten nicht seinen Namen wisse, so müsse sie ihm das Kind geben. Die
Prinzessin sann lange, schon zwei Tage hatte sie gesonnen und den
Namen doch nicht gefunden. Am dritten befiehlt sie einer treuen
Dienerin, hinaus in den Wald zu gehen, aus welchem das kleine Männchen

gekommen sei. Diese geht nachts hinaus, da sieht sie es, wie es auf
einem Kochlöffel um ein grosses Feuer herum reitet und ausruft:
„Wenn die Prinzessin wusste, dass ich Rumpenstünzchen hiess Wenn
die Prinzessin wusste, dass ich Rumpenstünzchen hiess!" Die Dienerin
bringt eilig der Prinzessin diese Nachricht, die darüber sehr erfreut
wird. Um Mitternacht kommt das kleine Männchen und spricht:
„Weisst du meinen Namen, oder ich nehme das Kind mit." Da nennt
sie allerlei Namen, endlich sagt sie: „Solltest du wohl Rumpenstünz-

20 Joseph Lefftz, Märchen der Brüder Grimm. Urfassung nach der
Originalhandschrift der Abtei Ölenberg im Elsass. Heidelberg 1927, 59F



578 Lutz Röhrich

chen heissen!" Wie das Alännchen das hört, erschrickt es und spricht:
„Das muss dir der Teufel gesagt haben" und fliegt auf dem Kochlöffel
zum Fenster hinaus.»

Völlig zu Recht sagt Wilhelm Schoof, der die verschiedenen

Bearbeitungsstufen miteinander verglichen hat : « Das (Rumpelstilzchen-)
Märchen ist das einzige, das eine bedeutsame inhaltliche Umgestaltung
erfahren hat... neue Alotive werden eingeschoben oder vertieft»2'.
In der Urfassung gibt es also weder einen Müller noch einen König,
ja es gibt noch nicht einmal ein Rumpelstilzchen.

Das Motiv des Goldspinnens verläuft gerade umgekehrt als in den

späteren Fassungen und ist in echt märchenhaftem Sinne zu verstehen :

Das Mädchen kann nur Gold spinnen. Aber seine Umgebung verachtet
und missversteht diese Fähigkeit. Der Prinz dagegen erkennt darin
etwas Königliches und ist bereit, das Mädchen zu heiraten. Das
«kleine Aladchen» ist wahrscheinlich ein Spiegelbild der jugendlichen
Erzählerin, der damals fünfzehnjährigen Dortchen Wild. Trotz der
Kürze der Erzählung ist die Hauptperson wirklich eine Alärchen-
heldin. Sie überlässt nichts dem Zufall, sondern unternimmt alle

Anstrengungen und bleibt dabei schliesslich erfolgreich. Der Akzent
hegt auf der verkannten Tugend und auf der Erhebung aus der

Niedrigkeit zum Königtum. So steht dieses Alärchen strukturell mehr
in der Nähe Aschenputtels.

Alan muss sich fragen, wie die Brüder Grimm dazu kamen, statt
des authentischen «Rumpenstünzchen» einfach ein «Rumpelstilzchen»

einzusetzen, und woher nahmen sie die ganze Vorgeschichte
mit dem prahlerischen Müller, der dem König seine Tochter anpreist
Wie die Frühgeschichte der Kinder- und Hausmärchen erweist, kannten

die Brüder Grimm mehrere sich gegenseitig ergänzende hessische

Fassungen, die sie dann zu einer einzigen verarbeitet haben22, ein

Verfahren, das sie oft auch bei anderen Märchen praktiziert hatten, bei
kaum einem anderen allerdings mit gleicher philologischer Skrupel-
losigkeit23, und von hier aus erklärt sich vielleicht auch der

vielgerühmte hohe kompositorische Rang dieser Erzählung.
Der Name «Rumpelstilzchen» war den Brüdern Grimm aus älterer

Literatur bekannt. Im sogenannten Kinderspielverzeichnis aus Johann
Fischarts «Geschichtklitterung» (1582) wird ein Spiel «Rumpele
stilt oder der Poppart» erwähnt. Wir wissen aber nicht, welches Spiel

21 Wilhelm Schoof, Zur Entstehungsgeschichte der Grimmschen Märchen.
Flamburg 1959, 161.

22 Bolte - Polivka I, 490 ff.
23 vgl. Gunhild Ginschel, Der junge Jacob Grimm 1805-1819. Berlin 1967.



Rumpelstilzchen 579

mit dieser Bezeichnung gemeint ist24. Diesen ältesten Namenbeleg
haben die Brüder Grimm jedenfalls ihren hessischen Fragmentfassungen

aufgepfropft, zumal der dort vorkommende Name
«Rumpenstünzchen» eine Kontinuität anzudeuten schien. Aber wodurch wird
diese Annahme gestützt? Den Beweis ist die Alärchenforschung bis
heute schuldig geblieben. Es mussten schon noch weitere Indizien
hinzutreten, um die Fischartstelle als Frühbeleg unseres Märchens zu
bestätigen. Sehen wir uns darum nach weiteren Alterskriterien innerhalb

des Alärchens selbst um.

1-

In der Ausgabe letzter Hand wird der Spinnvorgang mit dem Spinnrad

dreimal ausführlich und anschaulich beschrieben: «Das Alännchen
setzte sich vor das Rädchen, und, schnurr, schnurr, schnurr, dreimal

gezogen war die Spule voll. Dann steckte es eine andere auf, und
schnurr, schnurr, schnurr, dreimal gezogen, war auch die zweite voll :

und so ging's fort bis zum Morgen, da war alles Stroh versponnen».
Das Vorkommen des Tretspinnrades hat man als kulturgeschichtliches
Indiz für das Alter des Rumpelstilzchen-AIärchens werten wollen.
Etwa um 1530 ist der Tretrocken, das Spinnrad, erfunden worden.
Aber die Oelenberger Fassung hat uns schon gezeigt, dass diese
realistische Schilderung des Spinnvorgangs eine romantische Zutat
Grimmscher Bearbeitung ist und ein rein dekoratives Moment in
diesem Alärchen darstellt. Es fehlt nicht nur in der Urfassung völlig,
sondern es ist auch kein bestimmendes Wirklichkeitselement. In älteren

Spinnhilfemärchen wird nicht das Spinnrad erwähnt, sondern nur die

Spindel (z.B. KHAI 50, Dornröschen und KHAI 24, Frau Flolle), die

ja in sehr archaische Zeiten zurückreicht.
Ebensowenig gehört die Formulierung «Stroh (statt Flachs) zu

Gold spinnen» schon zur Urfassung. Damit entfällt auch der metaphorische

Charakter dieses Vorgangs nach psychologischer Deutung.
Aber immerhin haben die Brüder Grimm dieses Wort eingeführt.
Nun hat man tatsächlich Stroh versponnen und damit goldartige
Wirkungen erzielt. Es gibt im schweizerischen Aargau ein
Strohmuseum - Stiftung eines Strohhutfabrikanten - wo man eine Alenge
aus Stroh gefertigter Gegenstände bewundern kann, z.B. Messgewänder

aus verschiedenen Jahrhunderten, die mit Stroh bestickt wurden,
und die tatsächlich aussehen, wie wenn sie aus Gold gewirkt wären.

24 vgl. Heinrich A. Rausch, Das Spielverzeichnis im 25. Kapitel von Fischarts
«Geschichtklitterung» (Gargantua). Diss. Strassburg 1908, XXV.



j8o Lutz Röhrich

Auf diese ältere Strohverarbeitungstechnik wird in unserem Alärchen
offenbar angespielt.

Es ist durchaus legitim, im Alärchen nach solchen Realitäts-Elementen

zu forschen. Es fragt sich nur, wie stichhaltig sie für eine

Altersfestlegung sein können, wie strukturell notwendig sie für die Erzählung

sind, bzw. wie austauschbar sie von Variante zu Variante
vorkommen.

Primär nicht in die Welt des Königsschlosses gehört die Eheprobe :

Vom König, der hier wie ein Bauer handelt, wird die beste Spinnerin
zur Frau begehrt, und sicher liegt im Spinnenkönnen eine ursprünglich
reale Eheprobe für die Frau; ihre Tüchtigkeit und Wirtschaftlichkeit
wird damit auf die Probe gestellt.

Die Art der Heiratsprobe ist freilich nicht zu altertümlich. Nach
älterem Brauch, wie er sich ebenfalls in so manchen Märchen noch

widerspiegelt, hat vielmehr der Alann seinem Schwiegervater eine

Heiratsleistung zu erbringen, durch die er sich die Braut erwirbt. Hier
muss umgekehrt das Mädchen sich durch seine Arbeitskraft bewähren,
wodurch sie zugleich den sozialen Unterschied überbrücken soll.
Dies sind natürlich wieder reichlich unrealistische Züge. Immerhin:
Spinnenkönnen als Heiratsbedingung spielt in verschiedenen Alärchen
eine Rolle; ganz ähnlich z.B. in dem Grimmschen Märchen von den
drei Spinnerinnen (KHAI 14). Die Anfänge dieser beiden typenverwandten

Grimm-Alärchen (AT 500 und 501) haben sich zweifellos
gegenseitig beeinflusst25. Am Anfang von KHAI 14 heisst es:

«Es war ein Alädchen faul und wollte nicht spinnen, und die
Alutter mochte sagen, was sie wollte, sie konnte es nicht dazu bringen.
Endlich überkam die Alutter einmal Zorn und Ungeduld, dass sie ihm
Schläge e;ab, worüber es laut zu weinen anfing. Nun fuhr gerade die

Königin vorbei, und als sie das Weinen hörte, liess sie anhalten, trat
in das Haus und fragte die Alutter, warum sie ihre Tochter schlüge,
dass man draussen auf der Strasse das Schreien hörte. Da schämte sich
die Frau, dass sie die Faulheit ihrer Tochter offenbaren sollte, und
sprach : „Ich kann sie nicht vom Spinnen abbringen, sie will immer und

ewig spinnen, und ich bin arm und kann den Flachs nicht
herbeischaffen." - Da antwortete die Königin: „Ich höre nichts lieber als

spinnen und bin nicht vergnügter, als wenn die Räder schnurren: gebt
mir eure Tochter mit ins Schloss, ich habe Flachs genug, da soll sie

spinnen, soviel sie Lust hat." Die Alutter war's von Herzen gerne zu-

25 Zur Verwandtschaft mit den «Drei Spinnerinnen» vgl. auch Krohn (wie
Anm. 6) 102-106; Lüthi, Rumpelstilzchen (wie Anm. 4) 427.



Rumpelstilzchen 581

frieden, und die Königin nahm das Mädchen mit. Als sie ins Schloss

gekommen waren, führte sie es hinauf zu drei Kammern, die lagen
von unten bis oben voll vom schönsten Flachs. „Nun spinn mir diesen

Flachs", sprach sie, „und wenn du es fertig bringst, so sollst du meinen
ältesten Sohn zum Gemahl haben; bist du gleich arm, so acht' ich
nicht darauf, dein unverdrossener Fleiss ist Ausstattung genug"».

Auch motivverwandte Volkslieder kennen das Spinnenmüssen oder
-können als Voraussetzung der Heirat, z. B.

Spinnt, ihr Mädchen, spinnt,
dass ihr einen Schatz gewinnt.
Die bekommt den besten Alann,
die am besten spinnen kann.

Oder:
« Spinn, spinn, liebe, liebe Tochter,
ich schenk' Dir 'nen Mann. »

«Ja, ja, liebe, liebe Alutter,
ich spinn', was ich kann.»

Das Märchen erzählt gern vom Spinnen. In vielen Märchen ist von
einer übernatürlichen Spinnhilfe die Rede. Man mag darin auch ein
Spiegelbild des Erzählmilieus sehen, in dem diese Geschichten einst
erzählt wurden : nämlich in der Spinnstube.

Wie steht es mit anderen Alterskriterien? In Friedrich von der
Leyens «Lesebuch des deutschen Volksmärchens» rangiert das

Rumpelstilzchen-Alärchen wegen seines «uralten Glaubens» und seiner

«Entstehung in ältester Zeit» an erster Stelle; in seinem späteren
und letzten Werk immerhin (nach dem «Märchen von der Unke»)
noch als Nummer 22b. Wie schon E. Clodd geht es Fr. v. d. Leyen
vor allem um die Altartigkeit des Namentabus: Zwerge und Geister
haben ihren eigenen Namen, den die Menschen nicht wissen und auch
nicht raten können. Es handelt sich eben um nichtmenschliche Namen.
Die Unterirdischen haben Namen, die bei den Menschen nicht
gebräuchlich sind, und sie wollen nicht, dass man ihre Namen weiss.
Es gibt die Beschwörung beim Namen z.B. auch im Grimmschen Alärchen

vom «Eisenhans» (KHM 136), wo der Dämon zum Helden sagt:
«Wenn du in Not gerätst, so geh zu dem Wald und rufe „Eisenhans !",
dann will ich kommen und dir helfen».

26 Friedrich von der Leyen, Das deutsche Märchen und die Brüder Grimm.
Düsseldorf u. Köln 1964, 52fr, Nr. 2.



582 Lutz Röhrich

In Märchen und Sage, in Volksglauben und Mythologie gibt es

genug religionsgeschichtlich ergiebige Vorstellungen über archaischen

Namenglauben. Wer den Namen kennt, hat auch Gewalt über
den Träger des Namens. Alan verheimlicht seinen Namen seinem

Feind: Odysseus nennt sich Polyphem gegenüber «Niemand»; und
lange dauert es, bis er seinen Gastfreunden, den Phäaken, seinen wirk-
liehen Namen verrät. Siegfried sagt dem sterbenden Fafnir, er heisse

«stolzer Hirsch». Die Fülle der Namen eines Herrschers zeigt die
Fülle seiner Kraft. Der rechte Name öffnet die Tore von Höhlen, in
denen Schätze liegen. Lohengrin muss ins Gralsland zurückkehren,
nachdem Elsa seinen Namen erfragt hat27. Es ist jedoch kritisch zu

prüfen, ob wir die Frage nach dem Namen im Rumpelstilzchen-
Alärchen dieser archaischen Schicht des Namenzaubers zurechnen
dürfen.

Was immerhin auffällt, ist, dass der Name des dämonischen
Spinnhelfers immer wieder anders lautet. Keine andere Fassung erzählt von
Rumpelstilzchen. Von Variante zu Variante wechselt der Name des

Dämons. Er heisst: Zistel im Körbel,Purzinigele,Kugerl,Waldkügele,
Hahnenkickerle, Winterkölbl, Hopfenhütl, Kruzimugeli, Springhun-
derl, Ziligackerl, Popemannl, Friemel Frumpenstiel, ilorlewip, Hop-
pentinchen, Rumpetrum, Holzführlein-Bonneführlein,Verlefränzchen,
Zirkzirk; in französischen Fassungen Riedin Ricdon, Furti Furton,
Racapet Robiquet usw. Die reiche Variation des Namens bringt der
Alärcheninhalt selbst natürlich immer wieder hervor, weil es darum

geht, einen noch nie gehörten Namen zu finden, der sich nicht raten
lässt. Die Vielfalt entspricht auch der Vielfalt regionaler Namen von
Zwergen in der Sage. Und natürlich lässt sich auch ein gewisser Spieltrieb

der Sprache erkennen, eine Freude an Klanghäufungen,
Lautmalereien und absonderlichen Wortbildungen.

Das Erraten des Namens eines dämonischen Wesens kommt auch
in anderen Märchen vor, z.B. in dem niederdeutschen und skandinavischen

vom Riesenbaumeister Finn, der den Dom zu Lund gebaut
haben soll28. Der Riese Finn hilft beim Kirchenbau nur unter der

Bedingung, dass man seinen Namen errate, sonst sollte der menschliche
Baumeister ihm mit Leib und Seele gehören. Dieser hört dann die
Frau des Unholds ein Wiegenlied singen, in dem sie den Namen des

27 vgl. v. d. Leyen (wie Anm. 26) 53f.; Lutz Röhrich, Der Dämon und sein
Name. Paul und Braunes Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und
Lit. 73 (1951) 456-468.

28 Nachweis für das Vorkommen dieser Erzählung bei Kurt Ranke,
Schleswig-Holsteinische Volksmärchen. Bd. 2. Kiel 1957, 96ff.



Rumpelstilzchen 583

Dämons nennt29. Es mag aber doch füglich bezweifelt werden, ob man
eine regelrechte Namenmagie aus diesen Szenen erschliessen darf.
Die Existenzwette liegt doch in der Wette selbst, nicht im Namenzauber.

Es handelt sich um eine Wette zwischen einem dämonischen
Wesen und einem Alenschen. Auch der Untergang Rumpelstilzchens
entspringt nicht eigentlich einem Namenzauber, sondern nur der masslosen

Wut des Dämons darüber, dass sein Name erraten wurde und
die Belohnung verloren ging. Der Gegenstand des Ratens könnte
auch etwas ganz anderes sein als der Name, und dies ist in anderen
Varianten auch der Fall. Da geht es z.B. auch um das Erraten des

Alters des Dämons. Alter- und Namen-Erraten sind natürlich gleich
schwer. Der Name des Dämons ist kein menschlicher Name, aber auch
sein Alter ist unberechenbar, wie dies in den Wechselbalgsagen und
dem zu ihnen gehörigen sogenannten Altersvers ebenfalls zum
Ausdruck kommt30. «An der Grundstruktur der Erzählung ändert sich
indessen nichts, ob es sich um das Behalten oder um das Erraten des

Namens handelt oder auch um das Erraten des Alters des

Jenseitigen»3'.

8.

Bis jetzt haben wir am mutmasslichen Alter der einzelnen Motive
herumgeraten. Aber wie weit reicht die Rumpelstilzchenüberlieferung
tatsächlich zurück Sieht man von dem unsicheren Namenbeleg bei

Johann Fischart ab, der den Namen «Rumpele stilt» überdies lediglich

im Zusammenhang mit einem Kinderspiel erwähnt, so ist der
vollständige Erzählzusammenhang des Märchens erst viel später
bezeugt. Die früheste vollständige Fassung ist die französische in der

Sammlung der Mlle. L'Héritier von 1705 unter der Überschrift «Riedin

Ricdon»32. Stark verkürzt hat sie folgenden Inhalt:
Ein Königssohn befindet sich auf der Jagd. Bei einem Bauernhaus

trifft er auf eine Bäuerin, die ihre Tochter wegen ihres Ungehorsams
wütend ausschimpft und misshandelt. Er erkundigt sich nach dem

29 vgl. v. Sydow (wie Anm. 5); Inger M. Boberg, Baumeistersagen. FFC 151
(I955)-

30 vgl. Gisela Piaschewski, Der Wechselbalg. Ein Beitrag zum Aberglauben
der nordeuropäischen Völker. Diss. Breslau 1935.

31 Lüthi (wie Anm. 4) 431.
32 Mlle. L'EIéritier, La Tour ténébreuse et les Jours lumineux, Contes Anglois.

1705, Ricdin-Ricdon Cabinet des fées XII, 25-131; deutsche Übersetzung, in:
Märchen der Weltliteratur, Französische Märchen, hg. von Ernst Tegethoff.
Bd. 1. Jena 1923, 287-293, Nr. 32; Nachweis weiterer franz. Varianten bei Paul
Delarue et Marie-Louise Tenèze, Le conte populaire français. Bd. 2. Paris o.J.
(1964) 209-214.



584 Lutz Röhrich

Grund. In Anbetracht des königlichen Besuches antwortet die Alutter
ausweichend: «Ich tadle meine Tochter nur deshalb, weil sie zuviel
spinnt». Der Prinz fasst darauf den Entschluss, dieses Alädchen seiner

Alutter mitzubringen. Im Schloss angekommen, stellt der Prinz die
schöne Rosanie seiner Alutter als die geschickteste und eifrigste
Spinnerin vor. Sie wird in einen Schlossflügel gebracht, der über und über
mit Flachs vollgestopft ist, und bekommt den Auftrag, mit der Arbeit
zu beginnen. Das Mädchen versucht mit allerlei Ausflüchten sein

völliges Unvermögen auf diesem Gebiet zu verschleiern. Sie gerät in
ihrer Verzweiflung bis in die Nähe des Selbstmords, als ein grosser
brauner Mann in reicher Kleidung zu ihr kommt, der ihr seine Hilfe
anbietet. Er drückt ihr ein Stäbchen in die Hand, mit dem sie jede

Menge Flachs täglich spinnen kann. Nach drei Monaten will er es

wieder zurückerhalten mit den Worten: «Hier, Riedin Ricdon, nehmt
Euer Stäbchen!» Falls sich Rosanie an dem bestimmten Tag seines

Namens nicht mehr erinnern solle, werde er Flerr ihres Geschickes sein.

Rosanie geht auf diesen Vertrag ein, und die Arbeit, die das Stab-
chen verrichtet, trägt ihr nun die höchste Zufriedenheit der Königin
ein. Und auch der Prinz zeigt ihr bei jeder Gelegenheit seine innigste
Zuneigung. Immer grösser wird freilich auch Rosanies Kummer.
Eines Tages trifft der Prinz während der Jagd eine Reihe höllischer
Gestalten an, dabei auch den Schwarzbraunen, der mit fürchterlicher
Stimme sagt:

Wenn das junge hübsche Mädchen,
das nur Kinderspiele weiss,
hätt in seinem Sinn behalten,
dass Riedin Ricdon ich heiss,
kam' sie nicht in meine Schlingen.
Doch nun ist die Schöne mein,
denn das Wort fällt ihr nicht ein.

Ins Schloss zurückgekehrt, erzählt der Prinz seine Geschichte, und
Rosanie ist von ihrer Furcht erlöst. Als der Schwarze kommt, um sein

Stäbchen zurückzuholen, bringt sie die Zauberrute und sagt zu ihm:
«Hier, Riedin Ricdon, nehmt Euer Stäbchen!» Der böse Geist, der
das nicht erwartet hatte, verschwindet unter greulichem Geheul. Kurz
darauf wird die I Iochzeit des Prinzen mit Rosanie gefeiert.

Das Alärchen erreicht Schluss und Höhepunkt mit der Heirat des

Alädchens mit dem Erforscher des Namens. Und nachträglich stellt
sich dann noch ihre tatsächliche vornehme Abstammung heraus, damit
auch nicht der Schatten einer Alesalliance auf die hübsche Liebes-



Rumpelstilzchen 585

geschichte fällt. Damit erweist sich die Erzählung als eine höfische

Unterhaltung, bei der eine unebenbürtige Eheschliessung am Königshof

eben nicht «comme il faut» gewesen wäre. Wie bei den zeitgenössischen

französischen Feenmärchen und auch bei Perrault handelt es

sich um eine kunstvolle und zugleich moralische Erzählung, um eine

Märchennovelle, aber zweifellos mit der Vorlage eines älteren
Volksmärchens, denn, wenn auch die Erzählung der Aille. L'Héritier
Nachahmer gefunden hat33, so ist doch von dieser ältesten bekannten
literarischen Fassung sicher nicht die Tradition unseres Märchentyps AT
500 ausgegangen. Auch sind die Veränderungen - Weglassungen,
Erweiterungen und Ummotivierungen - der Aille. L'Héritier nie in die
mündliche Volksüberlieferung zurückgeflossen. Die höfische Erzählung

ist zwar die älteste Fassung, aber nicht die altertümlichste und
auch nicht diejenige, die den vermutlich ursprünglichen Bestand dieses

Märchens aufzeigt.
Die Ricdin-Ricdon-Erzählung gibt sich ausgesprochen moralisch,

und Aille. L'Héritier schildert die Gefahren des Aberglaubens in einer
Art galantem Erziehungsroman: Jedes Sich-Einlassen mit einem

«magicien» oder teuflischen Wesen ist eine Sünde. Darum blamiert sie

der Prinz auch zum Schluss wegen ihres falschen Verhaltens. Und im
Grunde ist der Prinz der eigentliche Held der französischen Erzählung.
Wie er selbst einer Versuchung widersteht, wird in einer (in unserer
Inhaltsangabe nicht einbezogenen) Seitenerzählung dargestellt. Die
weibliche Hauptperson macht eine Entwicklung durch und wird
schliesslich auch im moralischen Sinne eine wirkliche Prinzessin.

Die Erzählung ist literarisch breit ausgesponnen, in der Erzählweise
öfters leicht ironisch. Mlle. L'Héritier unterdrückt das Wunderbare.
So wird z. B. nur ganz gewöhnliches Spinnen verlangt. An die Stelle
des Zaubermotivs tritt eine soziale Alotivierung : Die hochgeborene
Heldin, die ja in Wirklichkeit eine Prinzessin ist, ist eben deshalb zum
Spinnen gänzlich ungeeignet. Ihre Verzweiflung an ihrem niederen
Milieu führt bis in die Nähe des Selbstmords, was wiederum eine

unvolkstümliche Psychologisierung des Märchengeschehens bedeutet.
Unsere Fassung zeigt, wie die Aufklärung mit dem Alärchen

umgeht und das Wunderbare auf die Rolle des Teufels beschränkt. Von
einem Namenzauber kann hier vollends nicht die Rede sein, wenn der
Name nicht erraten, sondern behalten werden muss. Unsere früheste

Fassung zeichnet sich dadurch aus, dass das übernatürliche Wesen hier

33 vgl. Delarue et Tenèze (wie Anm. 32); Marc Soriano, Les contes de
Perrault. Culture savante et traditions populaires. Paris 1968, 193 ff.



586 Lutz Röhrich

der Teufel ist, auch wenn dies nicht expressis verbis gesagt wird. Und
die Frage erhebt sich natürlich: Ist der Teufel hier primär oder sekundär,

und was hat er in dieser Erzählung zu suchen? Für den Teufel
spricht das Aufzeichnungsalter, und er kommt nicht nur in dieser
literarischen Fassung vor, sondern auch in nicht wenigen authentischen

Versionen aus der mündlichen, besonders der oberdeutschen

Überlieferung, in denen ebenfalls der Name behalten werden muss

(s.u.). Die Einsetzung des Teufels anstelle des uns vertrauten Zwerges
in der französischen Frühfassung entspricht einerseits der stärkeren

Diabolisierung französischer Volkserzählungen, während der Zwerg
eine ausgesprochene Leitfigur der entsprechenden deutschen
Überlieferung ist34. Andererseits entspricht der Teufel aber auch der
rationalistischen Einstellung der Erzählerin, und in der Literatur einer
aufgeklärten Epoche bedeutet möglicherweise die Einsetzung des Teufels
eine bewusste Rationalisierung des phantastischen Alärchengesche-
hens. Vielleicht wagte die Erzählerin den Zwerg nicht mehr zu
realisieren, wohl aber noch den Teufel. Der Teufel war vielleicht das

einzige übernatürliche Wesen, von dem die F,rzählerin, dank ihrer christlichen

Erziehung, noch eine Vorstellung hatte und das sie ihrem Publikum

zumuten durfte.
Gegen den Teufel spricht aber vor allem die ganze Motivik der

Erzählung. Das Namen-Erraten oder Namen-Behalten, Alter-Erraten
usw. gehört ganz spezifisch zu den Zwergen. Dem Teufel geht es um
eine Seele, den Zwergen aber häufig um ein Kind oder um eine Frau.

Rumpelstilzchen ist wirklich ein Zwerg: Alles, was von ihm erzählt

wird, sind spezifische Motive der Zwergensage und des Volksglaubens
um Unterirdische. Es backt und braut - nach manchen Sagen wird
den Zwergen die Erfindung des Bierbrauens zugeschrieben. Besonders
aber die übernatürliche Spinnhilfe ist ein typisches Motiv der Zwergsagen.

Rumpelstilzchen verlangt nach einem Alenschenkind genau wie
die Zwerge der Sage, die ihre eigenen hässlichen Kinder dem Menschen
als Wechselbälge unterschieben und sich Alenschenkinder stehlen.

Was Rumpelstilzchen mit dem Kind will, wird an keiner Stelle gesagt,
ebensowenig wie in den Wechselbalgsagen. In vielen Varianten
fordert Rumpelstilzchen nicht das Kind, sondern das Mädchen selbst, und
auch dies trifft sich mit zentralen Alotiven schon der mittelalterlichen
Zwergsagen: Zwerge rauben Alenschenfrauen, um sich mit ihnen zu
verbinden. Das gilt ebenso für den Zwergenkönig Laurin und die

34 vgl. Ernst Tegethoff, Die Dämonen im deutschen und französischen
Märchen. SAVk 24 (1923) 1376°.



Rumpelstilzchen 587

Zwerge der mittelalterlichen Fleldenepen, in denen die Ritter
ausziehen, um den Zwergen ihre Frauenbeute wieder abzunehmen, wie
noch für die Volkssagen des 19. und 20. Jahrhunderts.

Noch etwas anderes ist spezifisch zwergenhaft : Das Sich-selbst-verraten

- ein Motiv, das auch aus unzähligen Wechselbalg-Sagen bekannt
ist. Der Vers des Spinnhelfers, mit dem er sich verrät, macht ein
wesentliches Kennzeichen des Typs AT 500 aus; er gehört offenbar

zur Grundform der Erzählung und steht auch in anderen Varianten
stets an derselben Stelle:

Ach, wie gut ist, dass niemand weiss,
dass ich Rumpelstilzchen heiss!

Dat is gaut, dat de gnädige Fru nicht weit,
dat ik Zirkzirk heit.

Dat öss man got, dat min Mutterke nich weet,
dat ök Trampeltienke heet.

Güngele spinn, Haspele wind!
Ist guet, dass mein Braut nit weiss,
dass i Klein Waldhügele heiss.

Wenn das die Frau Königin wüsst,
dass ich Friemel Frumpenstiel heiss,
ich ihr das Kindel lassen müsst35.

Nimmv nimmy not
my name 's Tom Tit Tot36.

Und selbst in der diabolisierten Fassung der Mlle. L'FIéritier ist der
Vers des dämonischen Helfers an derselben Stelle erhalten geblieben.

Wir können zusammenfassen: Auf den ursprünglichen Bezug zu
den Zwergen deuten nahezu alle spezifischen Motive des

Rumpelstilzchen-Alärchens : 1. die übernatürliche Spinnhilfe, 2. das

Namengeheimnis, 3. das Alter-Erraten, 4. das Kind als Lohn (wie in der

Wechselbalgsage), 5. die Frau als Lohn (wie in der Frauenraubsage),
6. das Sich-selbst-verraten durch einen Vers, und last not least: die
äussere Personenbeschreibung des Spinnhelfers selbst.

35 vgl. Gerhard Kahlo, Die Verse in den Sagen und Märchen. Berlin 1919;
Dietz-Rüdiger Moser, Märchensingverse in mündlicher Überlieferung. Jahrb. f.
Volksliedforschung 13 (1968) 85-122.

36 Weitere englische Versionen bei Katherine M. Briggs, A Dictionary of
British Folk-Tales. Bd. I. London 1970, 534-541.



588 Lutz Röhrich

9-
Andere Beobachtungen stützen diese Aleinung: Rumpelstilzchen ist

ein Erzähltyp, der nicht über ganz Europa, geschweige denn über die

ganze Welt verbreitet ist. Es fehlt weitgehend bei den slawischen
Völkern und kommt in Ost- und Südosteuropa nur am Rande des

westslawischen Grenzgürtels vor, d.h. im Kontaktgebiet mit der deutschen

Sprache. Das Hauptverbreitungsgebiet ist Mittel- und Westeuropa.
Vermutlich ist Rumpelstilzchen sogar ein vorwiegend dem germanischen

Raum angehöriges Märchen. Oikotypisch für die germanischen
Völker ist die Verbindung der Zwerge mit Spinnen, Backen und
Brauen37. In der Regel spricht die nur partielle Verbreitung eines

Märchens gegen ein zu hohes Alter. Ein methodisch parallel gelagerter
Fall wäre z.B. das Märchen vom Meerhäschen38. Nur partielle, regionale

Verbreitung hat das Rumpelstilzchen-Märchen auch mit der

Gattung der «Sage» gemein. Und Rumpelstilzchen ist eine Erzählung,
die in vielen Varianten tatsächlich als Sage existiert. Die Erzählung ist

sogar ihrer Struktur nach mehr «Sage» als «Alärchen». Wir erkennen
das schon an einem Äusseren : Der Titel, die Überschrift von Alärchcn,
nennt gewöhnlich den menschlichen Helden: «Hansel und Gretel»,
«Schneewittchen», «Rotkäppchen», «Dornröschen» usw. Ausnahmen

bestätigen die Regel. Die Sage nennt das dämonische Wesen, das

im Alittelpunkt der Erzählung steht. Man spricht von «Teufelssagen»,
«Riesensagen», «Irrlichtsagen», «Hexensagen» usw. «Rumpelstilzchen»

lässt also schon vom Titel her eher eine Sage erwarten. Nur in
Sagen haben Zwerge individuelle Namen, wie dies notwendig zu unserem

Typus gehört. Sonst ist in Alärchen immer nur anonym die Rede

von dem Zwerg, dem Riesen, der Hexe.
Es ist schwer zu sagen, wer eigentlich der «Meld» des Grimmschen

Alärchens ist. Die Müllerstochter doch wohl nicht. Sie verdient weder
ihr Unglück am Anfang, als sie von ihrem Vater in prahlerischer Weise
als Spinnerin angepriesen wird. Sie verdient aber auch nicht ihr Glück.
Denn nur einem Zufall, nicht eigener Intelligenz und Leistung ver-' o o o
dankt sie es, dass der Name Rumpelstilzchens gefunden wird. In beiden
Proben löst die Müllerstochter nicht selbst die ihr gestellte Aufgabe,
weder das Spinnen noch das Namenerraten. Sie ist eine rein passive
Gestalt, deren Haupttätigkeit das Weinen und Klagen über ihr Schicksal

ist. Widerspruchslos nimmt sie Vater, Alann und Rumpelstilzchen

37 vgl. Georg Polivka, Tom Tit Tot. Ein Beitrag zur vergleichenden Märchen-
kundc. Zeitschrift f. Volkskunde io (1900) 254-272, 325, 382-396.

38 vgl. Ingrid Hartmann-Ströhm, Das Meerhäschen. Eine vergleichende Mär-
chenuntersuchung. Diss. Göttingen 1953.



Rumpelstilzchen 589

in ihrem Leben hin. Die reine Verstandes- und Zweckheirat, die dieses

Alädchen eingeht, steht im Gegensatz zur sonstigen Auffassung von
Liebe und Ehe im Alärchen30.

Unredlichkeit und unmoralisches Handeln spielen in diesem Märchen

eine unverhältnismässig grosse Rolle. Der Prinz wird von der
«Heldin» und ihrer Familie mehrfach betrogen, zunächst durch den

Vater, der angibt, seine Tochter könne Stroh zu Gold spinnen; dann

verschweigt die Heldin die Hilfe Rumpelstilzchens. Sie betrügt aber
auch Rumpelstilzchen.

Auch in den Varianten bedient sich unsere Hauptperson zuerst des

Zwerges, um den Prinzen zu hintergehen, dann bedient sie sich des

Prinzen, um den Zwerg zu täuschen. Sie spielt den Liebhaber gegen
den Gatten und den Gatten gegen den Liebhaber aus. So lesen sich auch
diese Varianten z.T. wie Exempel-Erzählungen von weiblicher List.
Alles, was diese Frau erreicht, hat sie auf unredlichem Wege erreicht.
Trotzdem lässt das Märchen sie zum Schluss triumphieren. Ohne
eigenes Zutun gewinnt und behält sie Königtum und Herrschaft. Füge
und Faulheit werden belohnt - eine seltsame Moral.

Aber auch die anderen Figuren sind unlauter: Der Müller ist unredlich,

weil er Fähigkeiten vortäuscht, die seine Tochter effektiv nicht
besitzt. Der Prinz ist unredlich, weil er im Grunde nur eine reiche und
rentable Frau sucht. Rumpelstilzchen ist unredlich, weil es die Notlage
anderer ausnützt, um zu seinem Ziel zu kommen. Rumpelstilzchen ist
aber das einzige Wesen, das die Zeche bezahlen muss.

Sicher ist unsere Erzählung - was ihr Menschenbild betrifft - kein
reines und eigentliches Zaubermärchen, aber es fehlen ihm doch auch
wesentliche Züge der dämonologischen Sage, in der der Mensch in
seiner Ohnmacht und in seinem Fehlverhalten gegenüber der
übernatürlichen Welt gezeigt wird. Im Märchen können Hexen verbrannt,
Trollen die Köpfe abgeschlagen werden, der Riese ohne Herz muss
doch sterben, Drachen und Zauberer werden besiegt und gehen
zugrunde. In der Sage können Zwerge, Teufel und Riesen wohl überlistet

und vertrieben, aber nicht ausgelöscht und vertilgt werden. In
welcher der beiden Gattungen ist Rumpelstilzchen nun wirklich zu
Hause

10.

Die Rumpelstilzchen-Erzählung gibt es in mannigfachen Fassungen,
die zweifellos mehr zum Genre der Sage als zum Alärchen gehören.

35 vgl. Marie Luise Becker, Die Liebe im deutschen Märchen. Leipzig 1901;
Marie-Elisabeth Rosenbaum, Liebe und Ehe im deutschen Volksmärchen. Diss.
Jena 1929.



590 Lutz Röhrich

Eine bislang noch unveröffentlichte Version ist in Schwaben
aufgezeichnet worden. Sie gehört zum Untertyp «Der Unterirdische als

Liebhaber» und lautet:
«So kloeneErdemale, des muess es emHoebuech frieher ziemlich gea

hao. Von deane schwätze mer Verschiedenes, ond schbeziell em Haus,
em Hof, dâ soll e Schbezialgoischt oder Erdemàle a Zeitlang drheim
gsei sei. Des Erdamäle, des ischt allemal launisch gsei, manchmal hat
es ao helfa schaffe, ond je noch dem isch es ao e schleachte Laune an es

komme ond hat ene Sach vrschloeft ond verschobbet, so dass mer et

emmer so zfrieda gsei ischt mit deam Erdamäle. Na häts nochher en
Wechsel gea en dr Magd, hant nä e frische, e neue Alagd iberkomme ;

ond die Magd, die hat dem Erdamäle ausnehmend gfalla. Da hat es so
bei nem denkt: des isch a Scheene, so oane sott e hao! Ond ischt dera

Alagd nochganga ond hat'r dies ond jenes gholfe beim Gschäft; em
Schdall hat er ämäl helfa gmolken ond hat dies ond jenes z'schaffa

gwissat und hat 'r schliesslich en Heiratsätrag gmachet. Nä hat die

Alagd halt it reacht wella. Es ischt nochher Wender woera, ond nä
send d' Liechtschduben agange, ond na isch des Erdamäle allemal ao

en d' Liechtschduba komma, wenn a Liechtschduben em Hof gsei
ischt, isch ao kommen, ond dâ send Bueben ond Alädle zemmekomma ;

d'AIädle haont gschbonne, d' Buebe haont Pfeife graucht ond dia
haont dies ond jenes omdrieba. Na ischt des Male emmer baes woere,
wenn en anderer Bue sich an die Rebekk a bissle näh nagmachet hat,
nä ischt er baes woere. Ebet hat er na der selle Alagd na emmer wieder
verschbrochen, also gsait, iber was er da fir Reichtemer verfüega ond
wie se 's bei ihm guet häb, wenn se ehn neahm, on en era schwache

Schtond von dem Alädle häb des Mädle also emâl gsait: «Ja, also, i
heirat de.» Nä häb se halt's Isäkle gfreit. Ja, nä isch die Sach guet gsei.
Nä het es solle zue dene Haozechsvorbereitenga komma. Nä hat er 's

Sach nàgricht ond dr Alagd, der ischt es halt nochher nemme so ganz
wichtig gsei, dia Sach; die hets wieder greit, ond hat em Isak oder deam

Erdamäle wieder absaga wella, gsait: «Also, i neahms it.» 'S Erdamäle
sait: «Du hasch gsait, du hasch mer verschbroche, du neahmscht me
ond also muescht du Wort halde. » Nä ischt des Deng no a Zeitlang

ganga. Dr Dag, dr Haozechdag isch näher komma. Sie - 's Erdamäle
het it nochgeaba ond d'Magd hat sich schliesslich drai vergeaba. Se

hat nä wieder gsait: «I due 's halt doch it.» Nä häb 's Erdamäle emal

zu ner gsait: «Also guad, wenn de verrätscht, wia ni hoess, nä lass e

de frei » Also hat die Alagd, die Rebekk, all Dag ond all Schtond an
andere Nama grata, ja, ond nia hat se 's verrâta. Ond no isch schliesslich

dr Haozechtag herbeikomma. Nä häb es z' bachet ond z' machet



Rumpelstilzchen 591

gea ond näzrichtet, ond dâ hat nä 's Erdamäle gsait: «Bacha, des iber-
nemm i, i du ahoi bacha, ebbes Guats, so wie's i gwohnat be.» Nä häb

mer so en Bachofa ghet em Hof da henna, d' Bachkuche, ond dâ het
nâ des Erdamäle sei Bachete nâgrichtet ond het bachat. Ond sellera

Alagd isch 's wind ond weich gsei. «Etz morn, ibermorn do, etz muess
i des Abile neahma. » Nä ische nausgloffa zue deam Bachofa ond haot
denkt: «Jetzt muess e doch ao gugga, was des Alale duat.» Dâ het

mer kenna neigugga zome Loch oder zome Fenschder, en dui Küche,
dean Bachofa, ond da ischt des Erdamäle denn gsei on hat an Doeg
gmachet ond Sach nägricht ond isch reacht vergniagt gsei, des Erdamäle

ond hat s'gfrait ond hat deekt: «Jetzt isch soweit, morn, iber-
märn ischt Flaozech» ond het nä mit ehm selber gschwätzt, des Erdamäle,

ond het schliessle no gsait: «Ja, ja etzt aber haö mer bald a Hao-
zech, mit der Rebekk. Aber wenn d' Rebekk ao wissä dät, wia s'Isäkle

guat Brot bacha kä, nä dät se lache hihihihihi, dâ dät se lache.»
D'Rebekk isch dussa gschtanda. Nä hat se gwisst, wia s' Male hoesst,
dass er Isak hoesset. Nä ischt d' Rebekk nei ond häb gsait: «So, Isak,
geits etz bei der, Isak, etzt woess e, wia da hoescht. » Nâ isch s' Male
verdutzt dâ gschdanda ond hat d'Bacherei abroche ond het gsait:
« Rebekk, i muess de freigea, i haos gsait ghet. » Nâ isch d' Rebekk frei
gsei ond's Alale ischt omquartiert, het se nochher em Hof nemme seah

lao».
Der Dämon ist hier wieder ein individuell benannter Zwerg; er ist

ein «Erdemäle» (Erdmännchen), was der regionaltypischen
Zwergenbezeichnung in Südwestdeutschland entspricht, denn um «Erdmännle»
handelt es sich auch in anderen, früher notierten schwäbischen

Fassungen40. Es ist nicht die Rede von einem Kind; nichts weist auf einen
Namenzauber hin. Vielmehr handelt es sich um einen Fall von
Alahrtenehe, d. h. einer ehelichen Verbindung zwischen Menschen und
übernatürlichen Wesen, von denen Sagen und Märchen voll sind. Alle
diese Verbindungen stehen unter besonderen Bedingungen, die nicht
eingehalten werden und die Unmöglichkeit der sexuellen Verbindung
von Alenschenweit und übernatürlicher Welt zeigen41.

Trotz des relativ hohen Erzählniveaus und der nicht geringen
Gestaltungsgabe des Erzählers, ist diese Geschichte kein «Märchen»,
sondern eine Sage vom erfolgreichen Loswerden eines Dämons. In

40 z.B. Ernst Meier, Deutsche Sagen, Sitten und Gebräuche aus Schwaben.
Stuttgart 1852, 58f. Nr. 65 ; ganz ähnlich Hans Koch, Zuger Sagen und Legenden.

Zug o.J.2, 130-132 «Das heiratslustige Erdmännchen».
41 vgl. Lutz Röhrich, Tabus in Volksbräuchen, Sagen und Märchen, in:

Festschrift für Werner Neuse. Berlin 1967, 8 ff.



592 Lutz Röhrich

dieser und anderen sagenhaften Formen werden weder Not noch
Befreiung derart spannungsvoll hochgesteigert, wie dies in den
märchenhaften Fassungen geschieht. Dass Rumpelstilzchen zu den
«Alischformen» zwischen Sage und Alärchen gehört, hat schon Max
Lüthi hervorgehoben und an gegensätzlichen Beispielen ausgeführt42:
«Das Rumpelstilzchen der Sage wohnt in einer Berghöhle, das des

Märchens in einem „kleinen Haus"; es reisst sich „mitten entzwei",
das Bergmännchen der Sage aber verschwindet einfach aus dem Tal:
im Alärchen also ein scharfer Abschluss, in der Sage ein Sichverlieren
im Unbestimmten... Die Gefühlsbeziehung des Jenseitigen zum
Alenschen wird in der Sage ausgesprochen, der Zwerg liebt das Mädchen;
im Märchen steht statt dessen nur das krasse Bild : es will des A'iädchens

Kind haben. Die Bindung des Menschen an den Wicht bleibt in der
Sage unbestimmt, im Alärchen ist sie scharf festgelegt und handlungs-
mässig begründet. Die Entdeckung des Namens erfolgt im Märchen
unvermittelt am dritten Tag, in der Sage geht es ohne „Zufall", das

Alärchen tastet sich behutsam an die geheimnisvolle Wirklichkeit heran.

So formt sich jede der beiden Erzählungen gemäss ihren eigenen
Gattungsgesetzen aus».o o

Kurt Ranke hat im Kommentar zu seinen Schleswig-Holsteinischen
Volksmärchen die verschiedenen sagen- und märchenhaften
Ausgestaltungen des Typs AT 500 aufzugliedern versucht43. Die Varianten,
in denen ein Zwerg (Unterirdischer) die Hauptperson der Erzählung
ist und sich als Bräutigam um das Mädchen bemüht, bezeichnet Ranke
als «Vorformen» des Rumpelstilzchen-Märchens. Es scheint hier aber
weder eine Vorform noch eine Kümmerform oder Schwundstufe
vorzuliegen, sondern eine Art Sub-Tvp des Rumpelstilzchen-Märchens.
Er hat mit dem Märchen den guten Ausgang gemein : Nach der
Entdeckung des Namens muss das dämonische Wesen weichen. Alit der

Sage gemein hat dieser Unter-Typ die einfache Form. Beide Unter-
Typen scheinen seit langem nebeneinander her zu gehen. Es gibt
indessen noch weitere Differenzierungen des Typs.

T I

Unter zahlreichen anderen Teufelssagen bringt die Tiroler Sammlung

von Ignaz V. Zingerle auch die folgende44:
«Am östlichen Fusse des (wilden) Kaisers steht in einem Föhrenwalde

auf einem isolierten Felsblock die Jöchlkapelle. Es war im
42 Max Lüthi, Volksmärchen und Volkssage. Zwei Grundformen erzählender

Dichtung. Bern u. München 1961, 5 3 f.
43 Ranke, Schleswig-FIolsteinische Volksmärchen (wie Anm. 28).
44 Ignaz V. Zingerle, Sagen aus Tirol. Innsbruck 1891 2, 381 f., Nr. 677.



Rumpelstilzchen 593

unweit davon gelegenen Weiler Griessen eine lockere Dirne, die einen

Jägerburschen öfters in die Kammer liess, bis sie gewahrte, dass
derselbe hohlen Leibes und der leibhaftige Teufel sei. Ein Priester
versprach, sie zu befreien, wenn sie den Namen des teuflischen Liebhabers
angeben könne. Der hatte ihn aber immer wohlweislich verheimlicht.
Zwei Knaben, hinter einem Zaune versteckt, hörten aber ihn einmal
in der Nacht singen:

Es freut mi nix bass

als der nachterig Spass

und dass 's Diendl nit woass,
dass i Kälberfuss hoass.

Der Priester machte ihn nun erscheinen und warf ihm vor, dass er
das Weibsbild verführt habe; der Teufel meinte aber, dieses habe ihn
verführt. Endlich musste er sein weiches Lager mit dem harten Stein

vertauschen, auf den er verbannt wurde...»
Ganz ähnlich verläuft eine Sage aus Oberösterreich45 :

« Ein Bauernknecht im Salzkammergut hatte sich dem Teufel gegen
Geld verschrieben, wenn er nicht bis zu einem bestimmten Zeitpunkt
den Namen des Teufels wisse. Drei Tage vor Ablauf der Frist wusste
ihn der Bursche noch immer nicht. Ein Freund riet ihm, auf den nahen

Berg zu gehen und den Teufel, der dort gerne jodle und singe, hinter
einer schützenden Kranawittstauden zu belauschen. Der Knecht tat
es, er sah den Ganggerl herumspringen und hörte ihn dabei singen:

Gfreit mi sist nix as wia das,
dass da Bauanbua not woass,
dass i Spitzbartl hoass

Nun konnte der Bursch den Namen des Teufels nennen und
war gerettet.»

Die Unterschiede dieser Erzählgebilde zum Märchen sind deutlich
erkennbar. Sie bestehen in der Lokalisierung und damit in einer Bezugnahme

auf ortsansässige Personen, ferner im Bezug zum aktuellen,
lebendigen Glauben und Volksglauben : ein Priester bannt den Geist.
Die Diabolisierung gibt der Erzählung noch geglaubte Aktualität.
Der lehrhaft-exemplarische Charakter der Erzählung wird deutlich:
Mit einem solchen Wesen lässt man sich eben nicht ein, denn alles

Dämonische ist des Teufels. Am Schluss steht nicht ein happy ending,
sondern das Aufhören des Spuks, die Bannung des Teufels. Es fehlt
jeder kunstvolle Aufbau. Es gibt keine Dreistufigkeit. Der Schluss

bleibt offen.

45 Adalbert Depiny, Oberösterreichisches Sagenbuch. Linz 1932, 257, Nr. 205.



594 Lutz Röhrich

Kein Zweifel: dies sind Teufelssagen, und besonders oberdeutsche
Varianten vom Typ AT 500 neigen offenbar zu dieser Gestaltung
des Stoffes46, aber auch einige niederdeutsche Erzählungen47. Diese

sagenhaften Varianten machen einen so originären Eindruck einer
primären Teufelserzählung, dass wir noch einmal zu unserer Frage
zurückkommen müssen, ob auch in diesen Versionen der Teufel erst
sekundär die Rolle des Zwerges übernommen haben kann. Wir hatten
schon gesagt : Die Spinnhilfe ist kein Teufelsmotiv. Aber die Teufel-
Varianten sind in der Regel auch keine Spinnhelfer-Versionen. Es
kann ferner nicht in Abrede gestellt werden, dass der besondere Name,
der ausgefallene Name ein beliebtes Motiv gerade auch der
Teufelserzählungen ist, und Namen wie «Kälberfuss» und «Spitzbartl»
könnten durchaus mögliche Teufelsnamen sein48.

Den wirklichen Namen des Teufels darf man nicht, nennen, und
deshalb hat der Teufel Übernamen. Diese bezeichnen den Teufel, ohne
ihn direkt zu nennen. Auch versucht der Teufel selbst, z.B. nach

Aussagen von Hexen in Hexenprozessen, seinen wahren Namen durch
Angabe eines Übernamens zu verschweigen. Der ganze Namenzauber
steht schliesslich auch christlichen Exorzismus-Vorstellungen nahe.

Die römische Kirche kennt noch bis heute in ihren Exorzismus-Gebeten

die Formel, mit der der Teufel angesprochen wird: «Dicas
mihi nomen tuum».

Für den Teufel spräche auch, dass andere dämonische Spinnhelfer
keine so schwerwiegenden Bedingungen stellen, wie dies Rumpelstilzchen

und seine Verwandten tun. Wie bei den Teufelspaktgeschichten,

z.B. bei den Bauhelfergeschichten, bleibt der menschliche

Partner im Besitz der hilfreichen Gaben. Doch enthüllt die Hilfe
des Teufels immer nur einen Betrug. Für scheinbare Hilfe hohe

Bedingungen zu stellen, ist die Grundidee vieler Teufelserzählungen,
während die zwergenhaften Helfer sonst gar nicht entlohnt werden
dürfen, was im sogenannten «ausgelohnt»-Motiv besonders deutlich
wird49. Die besondere Bedingung der Freiheit vom Vertrag, der eben

in der Volksepik dann doch eintretende Ausnahmefall, gehört zu

46 z.B. Georg Graber, Sagen aus Kärnten. Leipzig 1927 4, 310F Nr. 431;
Paul Schlosser, Bachern-Sagen. Wien 1956, 66, Nr. 95.

47 z.B. Richard Wossidlo, Mecklenburgische Sagen. Bd. I. Rostock 1939,
208F, Nr. 594a-d.

48 vgl. Werner Tantsch, Teufelsnamen. Diss. Fleidelberg 1958; Lutz Röhrich,
Teufelsmärchcn und Teufelssagen, in: Sagen und ihre Deutung. Göttingen 1965,

28-58.
49 vgl. Will-Erich Peuckert, Sagen. Geburt und Antwort der mythischen Welt.

Berlin 1965, 139-155, Kap. «Ausgelohnt».



Rumpelstilzchen 595

nahezu allen Teufelspaktgeschichten. Auch strukturell stehen viele
Varianten des Typs AT 500 eher in der Nähe der - ebenfalls zwischen
Alärchen, Sage und Schwank anzusiedelnden - Erzählungen vom
geprellten Teufel50. So geht unsere Erzählung auch etwas in die Richtung

des Typs AT 812 («The Devil's Riddle», KFIAI125), in dem Rätsel

des Teufels gelöst werden müssen, um von einem Pakt frei zu
kommen.

Durch seine voreilige Freude, die ihn singend und tanzend seinen
Namen preisgeben lässt, liefert der Dämon selbst die Waffe, die ihn
vernichtet. Der um ein Feuer tanzende Dämon und die in manchen

Fassungen erwähnte tanzende Dämonengruppe steht in der Nähe der

Hexensabbath-Vorstellungen, und ebenso erinnert das Fliegen auf dem
Kochlöffel an den Blocksbergritt der Hexe auf einem Besen oder auf
dem Stiel anderer Flaushaltsgeräte.

Wie der betrogene Teufel, so hat auch Rumpelstilzchen seine

vertraglichen Verpflichtungen erfüllt, während der Mensch ihm seine

Gegenleistung schuldig geblieben ist. Auch das Ende des Dämons, der
auf einem Bein stehend, sich mit Hilfe des anderen mitten entzwei
reisst, oder - wie in der Urfassung - auf einem Kochlöffel zum Fenster
hinaus reitet, hat etwas Grotesk-Komisches, wie es den Teufelsschwänken

nicht selten eigentümlich ist51. In manchen Versionen verschwindet

Rumpelstilzchen unter Gestank, Tom Tit Tot hat einen Schwanz
wie der Teufel, und an den Teufel erinnern schliesslich noch die letzten,

schon in der Urfassung notierten Worte Rumpelstilzchens: «Das
hat dir der Teufel gesagt, das hat dir der Teufel gesagt », die sich nicht
nur bei Grimm, sondern auch in anderen Fassungen finden und ohne

Bezug zu einem auftretenden Teufel ein stumpfes Alotiv bleiben.
Kontamination ist das Wesen aller Volksdichtung. Aber es wird

deutlich, dass hier nicht nur zwei verschiedene Gattungen ein und
dasselbe Alotiv unterschiedlich gestalten und die Unter-Typen sich nicht
immer klar ausgliedern lassen, sondern dass mit Teufel und Zwerg
zwei herkunfts- und wesensmässig ganz verschiedene dämonische
Wesen zu verschiedenen Konzeptionen der Erzählung führen mussten.
Eine lediglich nach Gattungsmerkmalen fragende literaturwissenschaftliche

Märchenforschung allein konnte hier noch nicht zu

50 vgl. August Wünsche, Der Sagenkreis vom geprellten Teufel. Leipzig und
Wien 1905 ; auch Fink (wie Anm. 2) sieht unsere Erzählung als eine Geschichte
vom betrogenen Teufel an und setzt sie zum spätmittelalterlichen Dämonen- und
Teufelsglauben in Beziehung.

51 vgl. Karl Justus Obenauer, Das Märchen. Dichtung und Deutung. Frankfurt

a.M. 1959, 226F



596 Lutz Röhrich

Ergebnissen kommen. Die Verbindung von Zwerg und Teufel muss
wohl schon relativ früh erfolgt sein. Zwar assozüert man mit dem
Namen «Rumpelstilzchen» zunächst die Vorstellung eines Rumpelgeistes,

Poltergeistes, Kobolds, d.h. eines zwergenhaften Wesens. Wo
immer allerdings etwa Martin Luther oder Johannes Fischart von
einem «Rumpelgeist» sprechen, meinen sie immer schon den Teufel52.

Unsere anfangs gebrachten Interpretationsbeispiele brachten
zunächst eine fatale Erkenntnis : Sie zeigten, was man aus drei Seiten

Grimm-Text alles herauslesen kann, welche Systeme und Gedankengebäude

daraus abgeleitet werden oder darin ihre Bestätigung suchen

und finden können. Nicht nur von Erzähler zu Erzähler, sondern auch

von Interpret zu Interpret veränderte sich kaleidoskopartig die Erzählung,

und - um bei diesem vielgebrauchten Bild zu bleiben - wer
gerade schüttelte, bekam die Perspektive, die er gerade suchte und
gebrauchen konnte, in der Regel sogar ohne die vorhergehenden
Kombinationen überhaupt zu kennen. So konnte sich das Märchen
im Grunde jeder Interpretation öffnen. Bevor psychologische
Interpretationen im Volksmärchen den Ausdruck menschlicher
Seelenprobleme nachzeichnen und prinzipiell vor jeder wie immer gearteten
Deutung muss aber die Klärung der Fakten stehen.

52 vgl. Dt. Wörterbuch d. Brüder Grimm. Bd. 8, Sp. 1487F Art. «Rumpelgeist»

mit den entsprechenden Frühbelegen für dieses Wort sowie ebenda Bd. 8,

Sp. 1491 Art. «Rumpelstilz».


	Rumpelstilzchen : vom Methodenpluralismus in der Erzählforschung

