
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: L'incantation : narration, mythe, rite

Autor: Pop, Mihai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


541

L'incantation - narration, mythe, rite

par Mihai Pop, Bucarest

La délimitation des catégories à partir de critères complexes a une
actualité aiguë dans la recherche folklorique. Le fi Congrès international

d'anthropologie et d'ethnologie lui a consacré un symposium
en 1964. D'autres réunions internationales lui ont accordé une attention

particulière. On a axé les discussions surtout sur les catégories
narratives et spécialement par l'analyse du système des relations
existant entre les différentes narrations et par l'analyse de ces relations

au niveau d'addenda, comme signes à signification propre. Elizar
Meletinski, reprenant le thème concernant la délimitation du conte des

autres catégories narratives basé sur des critères extrinsèques et surtout
sur la fonction culturelle de chaque catégorie, sur le plan par lequel
on le réalise, propose dans une étude récemment publiée par la revue
«Folk'lor i Etnografia» (Mit i skazka 1970, 139-148) les critères
suivants pour délimiter le mythe du conte, sur la base de la sélection

optimale des signes de différenciation:

Groupe A
I. Ritualité-non ritualité; IL sacré-non sacré; III. véridique-non

véridique; IV. fantaisie dans les limites du contexte ethnographique-
fantaisie poétique pure.

Groupe B

V. Héros mythique-héros non mythique; VI. temps mythique non
historique-temps de conte non historique; VIL présence de l'étio-
logisme-absence de l'étiologisme ; VIII. caractère collectif (cosmique)
de l'objet imaginé-caractère individuel de cet objet.

Les signes du groupe A correspondent aux moyens d'interprétation,
ceux du groupe B correspondent au contenu de la narration, thématique,

héros, durée de l'action et ses résultats. Elizar Meletinski essaie

d'appliquer ses critères de différenciation sur les deux plans : diachro-
nique et synchronique. Sur le plan diachronique, au cours du processus
de déritualisation, de désacralisation, par lequel le mythe passe au

conte, il est naturel de poser le problème du rapport entre le mythe en

tant que réalité indépendante et le mythe en tant que part intégrante
du rite.

Sans toucher aux problèmes de la diachronie, je désire mettre ici
en discussion les éléments de mythe et les éléments narratifs d'un rite
de grande persistence: l'incantation.



542 Mihai Pop

Du répertoire riche et encore vivant des incantations roumaines, je
n'ai choisi qu'un seul groupe, les incantations de pocit (action
paralysante des forces maléfiques). Par la totalité de leurs éléments narratifs
et non seulement par l'historiola, les incantations posent le problème
du rapport entre les rites, les mythes et la narration.

Le pocit est, dans le langage traditionnel roumain, la dénomination
générale de plusieurs maladies de nerfs qui se manifestent par une
défaillance générale du corps, par le dérèglement du fonctionnement
de ses parties principales: tête, bras, pieds, yeux, oreilles, bouche.
La maladie est provoquée par les tele, fées malfaisantes.

Les iele sont des représentations mythologiques, ayant l'aspect de

très belles jeunes filles. Elles vivent en groupe, dans les montagnes et
dans les bois. Elles n'apparaissent que la nuit, lorsque habillées de longs
vêtements blancs, diaphanes, elles chantent et dansent dans des
clairières ou survolent les villages en chantant. A l'endroit où elles dansent

une ronde, l'herbe devient plus foncée. Leur chant, tout comme le

chant des sirènes de la mythologie antique et de l'épopée homérique,
plein de charme, est une grande tentation pour les hommes, surtout
pour les jeunes. Les conventions traditionnelles interdisent aux
hommes de les écouter parce que ceux qui le font tombent sous le pouvoir

des fées malfaisantes, sont attirés dans leur ronde où ils s'épuisent,
tombent paralysés. La paralysie est donc une conséquence de la violation

d'une interdiction.
Mais les hommes peuvent être paralysés par les fées malfaisantes

aussi pour la violation d'autres interdictions. Dans la vallée du Danube,

par exemple, on croit que les fées malfaisantes, bien qu'invisibles, sont
présentes dans les tourbillons de vent qui soulèvent en été, sur les

champs, la poussière en trombes. Dans cette région on croit qu'elles
paralysent ceux qui ont travaillé les jours interdits situés entre
Pâques et Pentecôte. La paralysie s'appelle dans ce cas prispar le Calas.

Le Calas est une archivieille danse rituelle pratiquée encore de nos

jours dans les villages de la vallée du Danube pendant la Pentecôte.

Répandue autrefois sur tout le territoire folklorique roumain, ses

rudiments se retrouvent encore en Transylvanie, mais transposés dans les

coutumes des fêtes du Nouvel-An. Le groupe qui le danse, formé de

7 ou 9 danseurs assermentés, conduit par un chef, est un groupe éso-

térique. Le jour de la Pentecôte et la semaine qui suit, les danseurs

dansent de maison en maison des danses considérées propitiatoires.
S'il apparaît des cas de pris par le Calas ils les guérissent soit en sautant

par-dessus le malade placé au centre de la ronde, soit abattant avec un
rite précis l'un des danseurs, sur lequel passe magiquement la maladie.



L'incantation - narration, mythe, rite 543

Pendant toute la durée de la danse, donc aussi pendant la guérison, les
danseurs portent des plantes apotropéïques, de l'ail et de l'absinthe,
destinées à les protéger contre les fées malfaisantes.

En roumain, le nom même de ces représentations mythologiques
est le résultat d'une interdiction, un tabou linguistique. lele est la

prononciation populaire courante du pronom personnel à la troisième

personne du pluriel eie, elles.

La nécessité de respecter le tabou linguistique a conduit à une série
de dénominations métaphoriques. Ion Popinceanu, dans «Religion,
Glaube und Aberglaube in der rumänischen Sprache» Nürnberg 1964,

46-47, en donne une liste complète: Dînsele est la forme de politesse
de la troisième personne du pluriel féminin ; Imparatesele, impératrices ;

fupinesele, les demoiselles; Doamnele, les dames; Domnitele, les

Princesses; Preotesele, les Prêtresses, se réfèrent à des rangs sociaux, sont
des dénominations cérémoniales. Frttmoasele, les Belles; Albele, les

Blanches; Trandafiriile, les Roses, se réfèrent à leur aspect extérieur,
tandis que Bunele, les Bonnes; Milostivele, les Clémentes; Harnicele, les

Actives; Ciudatele, les Bizarres; Pibernicele, les Puissantes; Maestrele,
les Enchanteresses, prennent la dénomination des comportements ou
des qualités morales. Dans la sphère des dénominations, Çoimanele, les

Fauconnières, et Vîntoasele, les Orageuses, occupent une place à part.
Le peuple explique le premier nom par la comparaison de la façon
inattendue dont les fées malfaisantes paralysent l'homme, avec la
manière dont le faucon surprend et attaque la proie. Le second est mis

en relation avec la croyance que les fées malfaisantes sont présentes
dans les tourbillons de vent. Les dénominations de Fetele lui Sanda, les

Filles d'Alexandre de Macédoine, et les noms propres tels que Sevastita,

Magdalena, Rttjalina, etc. sont empruntés aux livres populaires.
Mais le nom des fées malfaisantes semble inclure au-delà du tabou

linguistique, un sens plus profond. Il les situe en opposition avec
nous. Nous ~ elles. Il différencie les hommes des êtres surnaturels.
Il oppose la sphère du monde terrestre à la sphère des mythes et,
implicitement, le profane au sacré.

La guérison de la paralysie se fait par exorcisme, tandis que la

guérison du prispar le Cdlus s'opère par une danse des cdlusari. L'exorcisme

se fait sur demande. La guérison par la danse ne se réalise qu'après
un diagnostic préalable effectué à l'aide de la musique de la danse de

guérison.

L'exorcisme de paralysie ne diffère pas, en essence, des autres formes
roumaines d'incantation. Il est toujours pratiqué par une personne



544 Mihai Pop

spécifiée, exorciseur ou exorciseuse. La pratique n'est liée ni à des jours
fixes ni à certains moments du jour. Etant un rite de guérison, il ne se

pratique que lorsque la maladie apparaît. On sait que le mardi, le jeudi,
le samedi et le dimanche sont des jours propices à l'exorcisme, tandis

que le lundi, le mercredi et le vendredi sont les jours interdits où il
n'est pas indiqué d'exorciser. L'exorcisme se fait avec de l'eau et du
basilic. L'eau doit être vierge, ou de la rosée; on l'apporte un mardi à

l'aube lorsque personne encore n'a pris de l'eau de la fontaine ou
de la source. On emploie aussi de l'eau bénite par le prêtre à

l'Epiphanie. Le basilic est aussi bénit par le prêtre à la même occasion.
Selon la coutume à l'Epiphanie, chaque famille rapporte de l'église de

l'eau et du basilic bénits qui sont gardés pendant toute l'année à la

maison et utilisés à différentes pratiques magiques.
L'eau est mise dans un pot en terre et l'exorciseur la fouette avec le

basilic par un mouvement de haut en bas, tandis qu'il prononce trois
fois l'incantation. Cette dernière terminée, le malade lave les parties
du corps atteintes de paralysie; ce n'est qu'après le lavage que le

paralysé peut se considérer guéri.
L'exorciseur, présumé avoir des vertus magiques, a le rôle de médiateur

entre le paralysé et les fées malfaisantes. La médiation s'effectue à

l'aide des éléments auxquels l'exorciseur a transmis par incantation
des pouvoirs magiques. L'incantation est donc destinée à agir sur l'eau

et sur le basilic par le pouvoir magique des mots. Son action sur la

maladie n'est qu'indirecte, transmise par les matériaux de médication.

Comme acte magique, l'exorcisme se situe sur le plan sacré entre
deux niveaux profanes : l'état de santé antérieur à la paralysie et l'état
de santé après l'exorcisme. Il est provoqué par la paralysie qui met
l'homme hors de son état normal et le situe donc sur le plan sacré, sous

l'empire des fées malfaisantes. Par rapport à l'homme, à son état
normal, les deux états, la paralysie et l'incantation, se situent en fonction
de^~ +.

L'exorcisme a une structure séquentielle propre: a - apport des

matériaux de médication magique (eau et basilic), b - leur exorcisation,
c - administration de l'eau exorcisée au paralysé. De fait, il y a dans

l'exorcisme deux actions successives de transmission: la transmission
du pouvoir magique et la transmission de l'eau, le second supposant
absolument le premier. L'incantation comme acte verbal est le noyau
du rite de guérison.



L'incantation - narration, mythe, rite 545

Dans le cadre de l'exorcisme, rite à existence réelle, même si non-
quotidienne, sacrée, l'incantation se situe dans le plan du mythe. Elle
est adressée directement aux représentations mythologiques et
indirectement au paralysé pour le persuader.

L'incantation est donc un fait trivalent. Dans le rite, sa fonction est
de transmettre des forces magiques aux matériaux de médication.
Sur le plan du mythe, l'incantation agit sur les forces surnaturelles;
sur le plan psychologie.ue, elle agit sur le malade.

Dans la sphère du mythe, les actants sont les représentations
mythologiques des forces malfaisantes et les représentations mythologiques
des forces bienfaisantes qui, en fait, substituent l'exorciseur. Elles sont
équivalentes aux actants qui, dans les rites de passage, accompagnent
ceux qui s'initient, passent dans un nouvel état. Donc initiateur -
parrain - exorciseur représentations mythologiques des forces
bienfaisantes ont dans le système logique qui articule les rites et les

mythes, des fonctions équivalentes. Le malade sur lequel s'accomplit
le rite est transposé dans l'incantation sur le plan du mythe; l'endroit
et le temps où il rencontre les fées malfaisantes appartient à la sphère
des mythes.

Dans les textes des incantations roumaines, la représentation
mythologique bienfaisante, opposée aux fées malfaisantes, est toujours la

Sainte Vierge.
La structure segmentielle de l'incantation est la suivante: 1) l'homme

quitte la maison en bonne santé; 2) les fées malfaisantes le paralysent;
j) l'homme paralysé appelle au secours; 4) la Sainte Vierge entend et

intervient; 5) la Sainte Vierge questionne les fées malfaisantes; 6) les

fées reconnaissent leur action malfaisante; 7) la Sainte Vierge leur

ordonne, sous menace de punition, de guérir l'homme; 8) sous l'emprise

de la menace, les fées malfaisantes le guérissent.
Donc l'incantation est la narration d'un conflit et peut être segmentée

dans les constituants suivants : a) le départ de l'homme de la maison et

sa rencontre avec les mauvaises fées; b) la paralysie; c) l'appel au

secours; d) l'intervention du médiateur, le secours porté (dl -
l'enquête des fées malfaisantes; d2 - la reconnaissance de la paralysie;
d3 - l'ordre de guérison; d4 - acceptation de l'ordre).

Ces constituants peuvent être groupés binairement en a — b

(historiola — paralysie), c ~ d (appel au secours — secours porté).
A son tour, le constituant de l'intervention du médiateur peut être

groupé en d, — d2 (question ~ réponse) et d3 rü d4 (ordre — acceptation).



546 Mihai Pop

Dans le groupe binaire d3 ~ d4, l'ordre s'effectue sous la menace
de la punition et la réaction est la demande de n'être pas punies et

l'acceptation de l'ordre, la promesse de guérir le malade. Donc, ce

groupe aussi peut être segmenté encore dans les constituants propres
d3 rü d3, P (ordre — menace de punition), et d4 — d4 (prière se référant

à la punition rü acceptation de l'ordre). L'inversion du dernier
constituant marque, dans les textes des incantations, le moment où la

médiation prend fin. Ainsi la situation tourne en faveur de l'exorcisme.
Les oppositions concrètes entre les actants ressortent du rapport

entre le sujet et l'objet. Si, dans l'acte de l'exorcisme, le sujet exorciseur

agit par la magie du mot sur l'objet - les matériaux de médication
magique, dans l'incantation les fées malfaisantes sujet agissant sur
l'homme objet, mais à son tour la Sainte Vierge médiateur, actant
adjuvant, sujet agit sur les fées malfaisantes. Dans le rapport antagoniste
entre nous :/: elles, la situation devient par l'effet de l'incantation
réversible. D'objet de l'action maléfice NOUS se transforme par
l'adjuvant en sujet, tandis qu'ELLES, chassées par l'adjuvant,
deviennent objet.

*

Après avoir présenté la structure de l'ensemble du rite et de l'incantation

comme discours narratif, je donne en traduction libre le texte
d'une variante d'incantation pour la paralysie afin d'illustrer la manière
dont le modèle est concrétisé. L'incantation a été recueillie dans la

seconde moitié du siècle dernier, au nord de la Moldavie, et publiée

par S. Fl. Marian, l'un des éminents chercheurs des coutumes
roumaines, dans son ouvrage «Incantations populaires roumaines»,
Suceava 1866, 268-273:

- Mardi matin, à l'aube, je partis sur le sentier, grasse et belle.

- A mi-chemin j'ai rencontré Sevastia, Magalina, Rujalina.

- Elles étaient joliment habillées - on décrit les parures en trois vers -
et marchaient aussi vite que la pensée, fort comme le vent, sans

toucher la terre, vers le pommier touffu, branchu, pour faire une
belle danse.

Cette séquence introductive qui correspond à Yhistoriola de toutes
les incantations est à la première personne du singulier.

- Alors elles ont rencontré Florica en route. Elles l'ont injuriée, lui
ont troublé le cerveau, l'ont frappée de mutisme, l'ont rendue

sourde, lui ont amolli les mains. Elles l'ont broyée, elles l'ont jetée

par-dessus la haie, elles l'ont rendue bonne à rien.



L'incantation - narration, mythe, rite 547

Cette séquence où on décrit la maladie équivaut au diagnostic; la
narration est indirecte, à la troisième personne du pluriel.

- Florica toute endolorie s'est levée et a commencé à crier, à pleurer
à gémir.

- Personne ne l'a entendue. Nul homme n'a senti ses douleurs.

- Seule la Sainte Vierge l'a entendue de la porte du ciel et lui a

demandé :

Dans cette séquence aussi la narration est indirecte, à la troisième

personne du singulier.

- Florica, pourquoi pleures-tu pourquoi gémis-tu

A partir de ce moment l'incantation devient un dialogue, d'abord
entre Florica et la Sainte Vierge, puis entre la Sainte Vierge et les fées

malfaisantes.

- Comment ne pas pleurer, comment ne pas gémir. Mardi matin, à

l'aube, je me suis mise en route, grasse et belle;

- A mi-chemin j'ai rencontré Sevastina, Margalina et Rujalina.

- Elles étaient joliment habillées et marchaient aussi vite que la

pensée, fort comme le vent, sans toucher la terre, vers le pommier
touffu, branchu, pour faire une belle danse.

- Lorsqu'elles m'ont rencontrée elles m'ont injuriée, m'ont noué les

cheveux, m'ont troublé le cerveau, m'ont frappée de mutisme, m'ont
rendue sourde, m'ont amolli les mains, m'ont broyée, m'ont jetée
par-dessus la haie, m'ont rendue bonne à rien.

Comme on le voit, la séquence où Florica répond à la Sainte Vierge
reprend exactement l'historiola et la séquence du diagnostic. Mais la

relation est, pour la seconde partie, directe. Il faut remarquer le mode
transitif des verbes qui relatent l'action des fées malfaisantes sur
l'homme, où l'homme est l'objet de l'action.

- Tais-toi, Florica, ne te lamente pas - ne fais pas attention car je les

appellerai et je les questionnerai

répond la Sainte Vierge. Et la relation passe au dialogue adjuvant-
médiateur et les forces maléfiques.

- Vous Savastina, Magdalina, Rujalina où avez-vous couru, aujourd'hui,

dans votre colère qui avez-vous malmené

- Pourquoi courir? Pourquoi malmener?

répondent les fées malfaisantes.



548 Mihai Pop

La question adressée à Florica, ainsi que celle adressée aux fées

malfaisantes a la fonction d'élément de connexion. Dans leur réponse,
les fées malfaisantes redisent la séquence qui a déjà été répétée deux
fois.

- Mardi matin nous nous sommes réveillées et nous sommes parties
joliment parées. Nous avons marché vite comme la pensée, fort
comme le vent, sans toucher la terre, vers le pommier touffu,
branchu, faire une belle danse. Alors nous avons rencontré Florica
en route. Nous l'avons injuriée. Nous lui avons noué les cheveux,
nous lui avons troublé le cerveau, nous l'avons frappée de mutisme,
nous l'avons rendue sourde, nous lui avons amolli les mains. Nous
l'avons rendue bonne à rien.

Dans cette troisième répétition, la narration est de nouveau directe,
mais à la première personne du pluriel. C'est avec cela que se termine
la première partie de l'incantation. Elle comprend: I. l'historiola et
le diagnostic, la première dans le style direct, la seconde dans le style
indirect; IL La narration directe de la jeune fille paralysée en opposition

avec III, la narration directe des fées malfaisantes.
Mais les trois parties communiquent en essence la même chose, la

paralysie, qui est relatée, conformément aux exigences de l'acte

magique, trois fois. Si l'on dit l'incantation trois fois pour chaque
exorcisme, alors les formules se répètent 3X3 9 fois.

Dans toute cette partie, l'action est relatée comme une action passée.
Les questions ne constituent, en fait, que le liant entre les parties I et

II, et II et III, mais, par ce liant, le discours acquiert au-delà des

exigences de la logique, la cursivité de la narration.
Dans la deuxième partie, la Sainte Vierge s'adresse aux fées

malfaisantes.

- Vous, Savastina, Magdalina et Rujalina, allez aujourd'hui même
chez Florica et dénouez-lui les cheveux, calmez son cerveau, rendez-

lui la parole, rendez-lui l'ouïe, raidissez-lui les mains, les jambes,
débroyez-la et laissez-la entière.

Cette première séquence de la deuxième partie a un caractère impératif

qui se réalise par le régime des verbes. Mais il faut remarquer que
chaque verbe est l'inverse de celui de la séquence qui correspond à la

première partie, dénoue — noue, calme — trouble, rendre la parole —
ôter la parole, rendre l'ouïe ~ rendre sourd, raidir ~ amollir, débroyer
r^ broyer. Outre la forme dénouer, les autres formes n'entrent pas
dans le vocabulaire de la langue roumaine courante. Elles sont créées



L'incantation - narration, mythe, rite 549

en ajoutant le préfixe dé qui renverse le sens du verbe qu'il précède.
On trouve le rapport archetypal dans le langage courant dans les

verbes faire et défaire. Mais il apparaît aussi dans le langage des
incantations où nous rencontrons «ensorcellement» (fäcättträ) et
«desensorcellement» (desfäcäturä). Même le mot incantation, incanter, se

base sur ce rapport. Les fées malfaisantes paralysent quelqu'un en lui
chantant, l'enchantant, et il est guéri par incantation.

L'ordre est donné, comme nous l'avons montré, sous menace:

- Si vous n'allez pas aujourd'hui même chez elle la délier de vos
ensorcellements.

- Je vous lierai et je vous jetterai dans un tonneau plein d'eau, je vous
jetterai dans les Monts du Garalian, je vous battrai avec de la neige
et je vous ferai mouiller par la pluie et je vous laisserai bonnes à

rien.

La seconde séquence de cette partie est la relation dans l'ordre
inverse de la première séquence.

Les fées malfaisantes implorent la Sainte Vierge:

- Nous te prions aujourd'hui de ne pas nous jeter dans un tonneau
plein d'eau, de ne pas nous jeter dans les Monts du Garalian, de ne

pas nous battre avec de la neige, de ne pas nous faire mouiller par
la pluie, de ne pas nous laisser bonnes à rien.

- Aujourd'hui nous irons chez Florica et nous lui dénouerons les

cheveux, nous lui calmerons le cerveau, nous lui rendrons la parole,
nous lui rendrons l'ouïe, nous lui raidirons les mains, nous lui
débroyerons les membres. Nous la laisserons comme il faut.

Dans cette partie, il existe aussi deux formules liées par un seul vers
qui marque la prière des fées malfaisantes. La formule ordre et la

formule menace qui se répètent, ainsi que nous l'avons montré, dans

l'ordre inverse 3 xO, 2 xM dans l'ordre OM/MO. Les formules sont
directes: la première fois, à la deuxième personne du singulier, la

deuxième fois, à la première personne du pluriel. Si la menace est

affirmative, sa répétition est négative. Si l'ordre est à l'impératif, sa

répétition est au futur.
Comme il résulte de la présentation directe d'une variante, l'incantation

de paralysie, quoique pouvant être rendue avec la cursivité d'une
narration, n'est qu'une construction bien équilibrée de formules. Des

15 5 vers de la variante, les formules en totalisent 123, dans la première
partie 90 et dans la seconde partie 33, tandis que les éléments de liaison
à peine 32531 dans la première partie et seulement un dans la seconde.



5 50 Mihai Pop

Cette diminution, allant presque jusqu'à la disparition des éléments de

liaison dans la deuxième partie de tension maximale de l'incantation
comme acte magique, est significative. Significatif pour le sens de

l'incantation est aussi le fait que si, pour chaque séquence, la formule
de la première partie se termine par Bonne à rien m'ont laissée, la formule
de la deuxième partie se termine par le vers Nous la laisserons comme ilfaut
qui tombe comme un sceau sur la promesse des fées malfaisantes.

Microstructure dans la macrostructure de l'exorcisme, l'incantation
est une catégorie trifonctionnelle de la littérature orale dont le sens ne

peut être déchiffré sans lui préciser la place dans la macrostructure, ses

fonctions et le plan où se réalise la communication verbale.

L'incantation, quoique narrant un conflit, comprend l'historiola ainsi

que des éléments de mythe, mais ne prend son entière signification que
dans le contexte ethnographique. Pour en percevoir le sens, il faut
lui délimiter la fonction et le plan de réalisation.

L'incantation n'est pas seulement un signe, mais surtout un acte

sémiotique.
Je considère donc, d'après l'exemple présenté, que la délimitation

d'une catégorie de la littérature orale suppose, à part l'analyse du texte
sur le plan syntagmatique et paradigmatique, l'analyse du contexte
ethnographique, de la fonction et du plan de réalisation, l'analyse
parallèle des micro- et des macrostructures. Il est de même indispensable

de préciser les rapports de convergence et de divergence entre
les catégories, de déterminer au niveau de profondeur la signification
de chaque catégorie connue comme un signe.


	L'incantation : narration, mythe, rite

