Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift fir Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: L'incantation : narration, mythe, rite

Autor: Pop, Mihai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

541

L’incantation — narration, mythe, rite

pat Mihai Pop, Bucarest

I.a délimitation des catégories a partir de critéres complexes a une
actualité aigué dans la recherche folklotrique. Le 7° Congrés interna-
tional d’anthropologie et d’ethnologie lui a consacré un symposium
en 1964. D’autres réunions internationales lui ont accordé une atten-
tion particuliere. On a axé les discussions surtout sur les catégories
narratives et spécialement par l’analyse du syst¢me des relations
existant entre les différentes narrations et par I’analyse de ces relations
au niveau d’addenda, comme signes a signification propre. Elizar
Meletinski, reprenant le théeme concernant la délimitation du conte des
autres catégories narratives basé sur des critéres extrinséques et surtout
sur la fonction culturelle de chaque catégorie, sur le plan par lequel
on le réalise, propose dans une étude récemment publiée par la revue
«Folk’lor i Etnografia» (Mit i skazka 1970, 139-148) les critéres sui-
vants pour délimiter le mythe du conte, sur la base de la sélection
optimale des signes de différenciation:

Gronpe A

I. Ritualité-non ritualité; II. sacré-non sacré; III. véridique—non
véridique; IV. fantaisie dans les limites du contexte ethnographique-
fantaisie poétique pure.

Groupe B
V. Héros mythique—héros non mythique; VI. temps mythique non
historique-temps de conte non historique; VII. présence de Iétio-

logisme—-absence de I’étiologisme; VIII. caractére collectif (cosmique)
de l'objet imaginé—caractere individuel de cet objet.

Les signes du groupe A correspondent aux moyens d’interprétation,
ceux du groupe B correspondent au contenu de la narration, théma-
tique, héros, durée de I’action et ses résultats. Elizar Meletinski essaie
d’appliquer ses criteres de différenciation sur les deux plans: diachro-
nique et synchronique. Sur le plan diachronique, au cours du processus
de déritualisation, de désacralisation, par lequel le mythe passe au
conte, il est naturel de poser le probléme du rapport entre le mythe en
tant que réalité indépendante et le mythe en tant que part intégrante
du rite.

Sans toucher aux problémes de la diachronie, je désire mettre ici
en discussion les éléments de mythe et les éléments narratifs d’un rite
de grande persistence: I'incantation.



542 Mihai Pop

Du répertoire riche et encore vivant des incantations roumaines, je
n’ai choisi qu’un seul groupe, les incantations de poci# (action para-
lysante des forces maléfiques). Par la totalité de leurs éléments narratifs
et non seulement par Ubistoriola, les incantations posent le probléme
du rapport entre les rites, les mythes et la narration.

Le pocit est, dans le langage traditionnel roumain, la dénomination
générale de plusieurs maladies de nerfs qui se manifestent par une
défaillance générale du corps, par le déréglement du fonctionnement
de ses parties principales: téte, bras, pieds, yeux, oreilles, bouche.
La maladie est provoquée par les ze/e, fées malfaisantes.

Les dele sont des représentations mythologiques, ayant I"aspect de
trés belles jeunes filles. Elles vivent en groupe, dans les montagnes et
dans les bois. Elles n’apparaissent que la nuit, lorsque habillées de longs
vétements blancs, diaphanes, elles chantent et dansent dans des clai-
rieres ou survolent les villages en chantant. A 'endroit ol elles dansent
une ronde, ’herbe devient plus foncée. Leur chant, tout comme le
chant des sirénes de la mythologie antique et de I’épopée homérique,
plein de charme, est une grande tentation pour les hommes, surtout
pour les jeunes. Les conventions traditionnelles interdisent aux
hommes de les écouter parce que ceux qui le font tombent sous le pou-
voir des fées malfaisantes, sont attirés dans leur ronde ot ils s’épuisent,
tombent paralysés. La paralysie est donc une conséquence de la viola-
tion d’une interdiction.

Mais les hommes peuvent étre paralysés par les fées malfaisantes
aussi pour la violation d’autres interdictions. Dans la vallée du Danube,
par exemple, on croit que les fées malfaisantes, bien qu’invisibles, sont
présentes dans les tourbillons de vent qui soulevent en été, sur les
champs, la poussi¢re en trombes. Dans cette région on croit qu’elles
paralysent ceux qui ont travaillé les jours interdits situ¢s entre
Paques et Pentecote. La paralysie s’appelle dans ce cas pris par le Calus.

Le Cldlus est une archivieille danse rituelle pratiquée encore de nos
jours dans les villages de la vallée du Danube pendant la Pentecote.
Répandue autrefois sur tout le territoire folklorique roumain, ses rudi-
ments se retrouvent encore en Transylvanie, mais transposés dans les
coutumes des fétes du Nouvel-An. Le groupe qui le danse, formé de
7 ou 9 danseurs assermentés, conduit par un chef, est un groupe éso-
térique. Le jour de la Pentecote et la semaine qui suit, les danseurs
dansent de maison en maison des danses considérées propitiatoires.
S’il apparait des cas de pris par le Cdlus ils les guérissent soit en sautant
par-dessus le malade placé au centre de la ronde, soit abattant avec un
rite précis I'un des danseurs, sur lequel passe magiquement la maladie.



I’incantation — narration, mythe, rite 543

Pendant toute la durée de la danse, donc aussi pendant la guérison, les
danseurs portent des plantes apotropéiques, de l'ail et de ’absinthe,
destinées a les protéger contre les fées malfaisantes.

En roumain, le nom méme de ces représentations mythologiques
est le résultat d’une interdiction, un tabou linguistique. e/ est la
prononciation populaire courante du pronom personnel a la troisiéme
personne du pluriel e/, elles.

ILa nécessité de respecter le tabou linguistique a conduit 4 une série
de dénominations métaphoriques. Ion Popinceanu, dans «Religion,
Glaube und Aberglaube in der ruminischen Sprache» Niirnberg 1964,
46-47, en donne une liste compléte: Dinsele est la forme de politesse
de la troisieme personne du pluriel féminin; Zmpdratesele, impératrices;
Jupinesele, les demoiselles; Doamnele, les dames; Domnitele, les Prin-
cesses; Preotesele, les Prétresses, se référent a des rangs sociaux, sont
des dénominations cérémoniales. Frumoasele, les Belles; .Albele, les
Blanches; 7randafiriile, les Roses, se référent a leur aspect extérieur,
tandis que Bunele, les Bonnes; Milostivele, les Clémentes; Harnicele, les
Actives; Ciudatele, les Bizarres; Puternicele, les Puissantes; Maestrele,
les Enchanteresses, prennent la dénomination des comportements ou
des qualités morales. Dans la sphere des dénominations, Sozwanele, les
Fauconniéres, et Vintoasele, les Orageuses, occupent une place a part.
Le peuple explique le premier nom par la comparaison de la fagon
inattendue dont les fées malfaisantes paralysent ’homme, avec la
maniere dont le faucon surprend et attaque la proie. Le second est mis
en relation avec la croyance que les fées malfaisantes sont présentes
dans les tourbillons de vent. Les dénominations de Fezele lui Sandu, les
Filles d’Alexandre de Macédoine, et les noms propres tels que Sevastita,
Magdalena, Rujalina, etc. sont empruntés aux livres populaires.

Mais le nom des fées malfaisantes semble inclure au-dela du tabou
linguistique, un sens plus profond. Il les situe en opposition avec
nous. Nous ~ elles. Il différencie les hommes des étres surnaturels.
Il oppose la sphére du monde terrestre 4 la sphére des mythes et,
implicitement, le profane au sacré.

La guérison de la paralysie se fait par exorcisme, tandis que la
guérison du pris par le Cdlus s’opere par une danse des cdlugari. L’exor-
cisme se fait sur demande. La guérison par la danse ne se réalise qu’apres
un diagnostic préalable effectué a I’aide de la musique de la danse de
guérison. "

L’exorcisme de paralysie ne differe pas, en essence, des autres formes
roumaines d’incantation. Il est toujours pratiqué par une personne



544 Mihai Pop

spécifiée, exorciseur ou exorciseuse. La pratique n’est liée ni a des jours
fixes ni a certains moments du jour. Etant un rite de guérison, il ne se
pratique que lorsque la maladie apparait. On sait que le mardji, le jeudi,
le samedi et le dimanche sont des jours propices a 'exorcisme, tandis
que le lundi, le mercredi et le vendredi sont les jouts interdits ou il
n’est pas indiqué d’exorciser. L’exorcisme se fait avec de Ieau et du
basilic. I’eau doit étre vierge, ou de la rosée; on I"apporte un mardi a
'aube lorsque personne encore n’a pris de I'eau de la fontaine ou
de la source. On emploie aussi de 'eau bénite par le prétre a ’Epi-
phanie. Le basilic est aussi bénit par le prétre a4 la méme occasion.
Selon la coutume a PEpiphanie, chaque famille rapporte de 1’église de
I’eau et du basilic bénits qui sont gardés pendant toute I'année a la
maison et utilisés a différentes pratiques magiques.

[’eau est mise dans un pot en terre et 'exorciseur la fouette avec le
basilic par un mouvement de haut en bas, tandis qu’il prononce trois
fois 'incantation. Cette derniére terminée, le malade lave les parties
du corps atteintes de paralysie; ce n’est qu’apres le lavage que le
paralysé peut se considérer guéri.

L’exorciseur, présumé avoir des vertus magiques, a le role de média-
teur entre le paralysé et les fées malfaisantes. La médiation s’effectue a
Paide des éléments auxquels I'exorciseur a transmis par incantation
des pouvoirs magiques. I.’incantation est donc destinée a agir sur I’eau
et sur le basilic par le pouvoir magique des mots. Son action sur la
maladie n’est qu’indirecte, transmise par les matériaux de médication.

Comme acte magique, 'exorcisme se situe sur le plan sacré entre
deux niveaux profanes: I’état de santé antérieur a la paralysie et I'état
de santé apres Pexorcisme. Il est provoqué par la paralysie qui met
’lhomme hors de son état normal et le situe donc sur le plan sacré, sous
’empire des fées malfaisantes. Par rapport a ’homme, a son état nor-
mal, les deux états, la paralysie et Pincantation, se situent en fonction
de — ~ +-.

L’exorcisme a une structure séquentielle propre: a — apport des
matériaux de médication magique (eau et basilic), b — leur exorcisation,
¢ — administration de ’eau exorcisée au paralysé. De fait, il v a dans
I’exorcisme deux actions successives de transmission: la transmission
du pouvoir magique et la transmission de I’eau, le second supposant
absolument le premier. I.’incantation comme acte verbal est le noyau
du rite de guérison.



L’incantation — narration, mythe, rite 545

Dans le cadre de Pexorcisme, rite a existence réelle, méme si non-
quotidienne, sacrée, I'incantation se situe dans le plan du mythe. Elle
est adressée directement aux représentations mythologiques et in-
directement au paralysé pour le persuader.

L’incantation est donc un fait trivalent. Dans le rite, sa function est
de transmettre des forces magiques aux matériaux de médication.
Sur le plan du mythe, 'incantation agit sur les forces surnaturelles;
sur le plan psychologique, elle agit sur le malade.

Dans la sphere du mythe, les actants sont les représentations mytho-
logiques des forces malfaisantes et les représentations mythologiques
des forces bienfaisantes qui, en fait, substituent I’exorciseur. Elles sont
équivalentes aux actants qui, dans les rites de passage, accompagnent
ceux qui s’initient, passent dans un nouvel état. Donc initiateur —
parrain — exorciseur = représentations mythologiques des forces
bienfaisantes ont dans le syst¢eme logique qui articule les rites et les
mythes, des fonctions équivalentes. Le malade sur lequel s’accomplit
le rite est transposé dans l'incantation sur le plan du mythe; ’endroit
et le temps ou il rencontre les fées malfaisantes appartient a la sphere
des mythes.

Dans les textes des incantations roumaines, la représentation mytho-
logique bienfaisante, opposée aux fées malfaisantes, est toujours la
Sainte Vierge.

La structure segmentielle de 'incantation est la suivante: 1) ’homme
quitte la maison en bonne santé; 2) les fées malfaisantes le paralysent;
;) Yhomme paralysé appelle au secours; 4) la Sainte Vierge entend et
intervient; 5) la Sainte Vierge questionne les fées malfaisantes; 6) les
fées reconnaissent leur action malfaisante; 7) la Sainte Vierge leur
ordonne, sous menace de punition, de guérir ’homme; 8) sous ’em-
prise de la menace, les fées malfaisantes le guérissent.

Donc ’incantation est la narration d’un conflit et peut étre segmentée
dans les constituants suivants: a) le départ de ’homme de la maison et
sa rencontre avec les mauvaises fées; b) la paralysie; c) I'appel au
secours; d) lintervention du médiateutr, le secours porté (d; — l'en-
quéte des fées malfaisantes; d, — la reconnaissance de la paralysie;
d; - Pordre de guérison; d, — acceptation de l'ordre).

Ces constituants peuvent étre groupés binairement en a =~ b
(historiola =~ paralysie), ¢ =~ d (appel au secours =~ secours porté).
A son tour, le constituant de lintervention du médiateur peut étre
groupé en d; ~~d, (question ~ réponse) et d; =~ d, (ordre = accepta-
tion).



546 Mihai Pop

Dans le groupe binaire d; ~ d,, Pordre s’effectue sous la menace
de la punition et la réaction est la demande de n’étre pas punies et
'acceptation de 'ordre, la promesse de guérir le malade. Donc, ce
groupe aussi peut étre segmenté encore dans les constituants propres
d, =~ d;, P (ordre =~ menace de punition), et d, ~ d, (priere se réfé-
rant 2 la punition =~ acceptation de l'ordre). L’inversion du dernier
constituant marque, dans les textes des incantations, le moment ou la
médiation prend fin. Ainsi la situation tourne en faveur de exorcisme.

Les oppositions concretes entre les actants ressortent du rapport
entre le sujet et 'objet. Si, dans I’acte de 'exorcisme, le sujet exorciseur
agit par la magie du mot sur I'objet — les matériaux de médication
magique, dans 'incantation les fées malfaisantes sujet agissant sur
’homme objet, mais 4 son tour la Sainte Vierge médiateur, actant
adjuvant, sujet agit sur les fées malfaisantes. Dansle rapportantagoniste
entre nous :/: elles, la situation devient par leffet de 'incantation
réversible. D’objet de D’action maléfice NOUS se transforme pat
Iadjuvant en sujet, tandis quELLES, chassées par l’adjuvant,

deviennent objet.
X

Apres avoir présenté la structure de ’ensemble du rite et de ’incan-
tation comme discours narratif, je donne en traduction libre le texte
d’une variante d’incantation pour la paralysie afin d’illustrer la maniére
dont le modeéle est concrétisé. I.’incantation a été recueillie dans la
seconde moitié du siecle dernier, au nord de la Moldavie, et public¢e
par S. Fl. Marian, 'un des éminents chercheurs des coutumes rou-
maines, dans son ouvrage «Incantations populaires roumainesy,
Suceava 1866, 268-273:

— Mardi matin, a aube, je partis sur le sentier, grasse et belle.

— A mi-chemin j’ai rencontré Sevastia, Magalina, Rujalina.

— Elles étajent joliment habillées — on décrit les parures en trois vers —
et marchaient aussi vite que la pensée, fort comme le vent, sans
toucher la terre, vers le pommier touftu, branchu, pour faire une
belle danse.

Cette séquence introductive qui correspond a bistoriola de toutes
les incantations est a la premiére personne du singulier.

— Alors elles ont rencontré Florica en route. Elles 'ont injuriée, lui
ont troublé le cerveau, 'ont frappée de mutisme, 'ont rendue
sourde, lui ont amolli les mains. Elles 'ont broyée, elles ’ont jetée
par-dessus la haie, elles ’ont rendue bonne a rien.



L’incantation — narration, mythe, rite 547

Cette séquence ou on décrit la maladie équivaut au diagnostic; la
narration est indirecte, a la troisieme personne du pluriel.

— Florica toute endolorie s’est levée et a commencé a crier, a pleurer
a gémir.

— Personne ne I’a entendue. Nul homme n’a senti ses douleurs.

— Seule la Sainte Vierge 'a entendue de la porte du ciel et lui a
demandé:

Dans cette séquence aussi la narration est indirecte, a la troisiéme
personne du singulier.

— Florica, pourquoi pleures-tu ? pourquoi gémis-tu ?
pourq pourquot g

A partir de ce moment l'incantation devient un dialogue, d’abord
entre Florica et la Sainte Vierge, puis entre la Sainte Vierge et les fées
malfaisantes.

— Comment ne pas pleurer, comment ne pas gémir. Mardi matin, a
'aube, je me suis mise en route, grasse et belle;

— A mi-chemin j’ai rencontré Sevastina, Margalina et Rujalina.

— Elles étaient joliment habillées et marchaient aussi vite que la
pensée, fort comme le vent, sans toucher la terre, vers le pommier
touffu, branchu, pour faire une belle danse.

— Lorsqu’elles m’ont rencontrée elles m’ont injuriée, m’ont noué les
cheveux, m’ont troublé le cerveau, m’ont frappée de mutisme, m’ont
rendue sourde, m’ont amolli les mains, m’ont broyée, m’ont jetée
par-dessus la haie, m’ont rendue bonne a rien.

Comme on le voit, la séquence ou Florica répond a la Sainte Vierge
reprend exactement ’bistoriola et la séquence du diagnostic. Mais la
relation est, pour la seconde partie, directe. Il faut remarquer le mode
transitif des verbes qui relatent Paction des fées malfaisantes sur
I’homme, ot 'homme est ’objet de I’action.

— Tais-toi, Florica, ne te lamente pas — ne fais pas attention car je les
appellerai et je les questionnerai

répond la Sainte Vierge. Et la relation passe au dialogue adjuvant-
médiateur et les forces maléfiques.

— Vous Savastina, Magdalina, Rujalina ol avez-vous couru, aujour-
d’hui, dans votre colére qui avez-vous malmené?
— Pourquoi courir? Pourquoi malmener ?

répondent les fées malfaisantes.



548 Mihat Pop

La question adressée a Florica, ainsi que celle adressée aux fées
malfaisantes a la fonction d’élément de connexion. Dans leur réponse,
les fées malfaisantes redisent la séquence qui a déja été répétée deux
fois.

— Mardi matin nous nous sommes réveillées et nous sommes parties
joliment parées. Nous avons marché vite comme la pensée, fort
comme le vent, sans toucher la terre, vers le pommier touffu,
branchu, faire une belle danse. Alors nous avons rencontré Florica
en route. Nous I’avons injuriée. Nous lui avons noué les cheveux,
nous lui avons troublé le cerveau, nous I’avons frappée de mutisme,
nous ’avons rendue sourde, nous lui avons amolli les mains. Nous
I’avons rendue bonne a rien.

Dans cette troisieéme répétition, la narration est de nouveau directe,
mais a la premiere personne du pluriel. Cest avec cela que se termine
la premiere partie de l'incantation. Elle comprend: 1. 1.’Aistoriola et
le diagnostic, la premiére dans le style direct, la seconde dans le style
indirect; II. T.a narration directe de la jeune fille paralysée en opposi-
tion avec III, la narration directe des fées malfaisantes.

Mais les trois parties communiquent en essence la méme chose, la
paralysie, qui est relatée, conformément aux exigences de lacte
magique, trois fois. Si I'on dit Pincantation trois fois pour chaque
exorcisme, alors les formules se répétent 3 X 3 = 9 fois.

Dans toute cette partie, action est relatée comme une action passée.
Les questions ne constituent, en fait, que le liant entre les parties I et
I1, et IT et IIT, mais, par ce liant, le discours acquiert au-dela des exi-
gences de la logique, la cursivité de la narration.

Dans la deuxieme partie, la Sainte Vierge s’adresse aux fées mal-
faisantes.

— Vous, Savastina, Magdalina et Rujalina, allez aujourd’hui méme
chez Florica et dénouez-lui les cheveux, calmez son cerveau, rendez-
lui la parole, rendez-lui 'ouie, raidissez-lui les mains, les jambes,
débroyez-la et laissez-la entiere.

Cette premiere séquence de la deuxieme partie a un caractere impé-
ratif qui se réalise par le régime des verbes. Mais il faut remarquer que
chaque verbe est 'inverse de celui de la séquence qui correspond a la
premiére partie, dénoue =~ noue, calme =~ trouble, rendre la parole ~
oter la parole, rendre 'ouie =~ rendre sourd, raidir =~ amollir, débroyer
=~ broyer. Outre la forme dénouer, les autres formes n’entrent pas
dans le vocabulaire de la langue roumaine courante. Elles sont créées



L’incantation — narration, mythe, rite 549

en ajoutant le préfixe &¢ qui renverse le sens du verbe qu’il précede.
On trouve le rapport archétypal dans le langage courant dans les
verbes faire et défaire. Mais il apparait aussi dans le langage des incan-
rations ou nous rencontrons «ensorcellement» (fdcdturd) et «des-
ensorcellement» (desfacdturd). Méme le mot incantation, incanter, se
base sur ce rapport. Ies fées malfaisantes paralysent quelqu’un en lui
chantant, [’ enchantant, et il est guéri par incaniation.
I’ordre est donné, comme nous ’avons montré, sous menace:

— Si vous n’allez pas aujourd’hui méme chez elle la délier de vos
ensorcellements.

— Je vous lierai et je vous jetterai dans un tonneau plein d’eau, je vous
jetterai dans les Monts du Garalian, je vous battrai avec de la neige

et je vous ferai mouiller par la pluie et je vous laisserai bonnes a
rien.

[.a seconde séquence de cette partie est la relation dans 'ordre
inverse de la premiére séquence.
Les fées malfaisantes implorent la Sainte Vierge:

- Nous te prions aujourd’hui de ne pas nous jeter dans un tonneau
plein d’eau, de ne pas nous jeter dans les Monts du Garalian, de ne
pas nous battre avec de la neige, de ne pas nous faire mouiller par
la pluie, de ne pas nous laisser bonnes 2 rien.

- Aujourd’hui nous irons chez Florica et nous lui dénouerons les
cheveux, nous lui calmerons le cerveau, nous lui rendrons la parole,
nous lui rendrons Pouie, nous lui raidirons les mains, nous lui
débroyerons les membres. Nous la laisserons comme il faut.

Dans cette partie, il existe aussi deux formules liées par un seul vers
qui marque la priere des fées malfaisantes. I.a formule ordre et la
formule menace qui se répetent, ainsi que nous ’avons montré, dans
Potdre inverse 3 X O, 2 X M dans 'ordre OM/MO. Les formules sont
directes: la premiere fois, a la deuxiéme personne du singulier, la
deuxiéme fois, 2 la premiére personne du pluriel. Si la menace est
affirmative, sa répétition est négative. Si 'ordre est a 'impératif, sa
répétition est au futur.

Comme il résulte de la présentation directe d’une variante, 'incan-
tation de paralysie, quoique pouvant étre rendue avec la cursivité d’une
narration, n’est qu’une construction bien équilibrée de formules. Des
155 vers de la variante, les formules en totalisent 123, dans la premicre
partie go et dans la seconde partie 33, tandis que les éléments de liaison
a peine 32; 31 dans la premiére partie et seulement un dans la seconde.



550 Mihai Pop

Cette diminution, allant presque jusqu’a la disparition des éléments de
liaison dans la deuxiéme partie de tension maximale de I'incantation
comme acte magique, est significative. Significatif pour le sens de
I'incantation est aussi le fait que si, pour chaque séquence, la formule
de la premiére partie se termine par Bonne a rien #’ont laissée, 1a formule
de la deuxiéme partie se termine par le vers Nous la laisserons comme il faut
qui tombe comme un sceau sur la promesse des fées malfaisantes.

Microstructure dans la macrostructure de 'exorcisme, I’incantation
est une catégorie trifonctionnelle de la littérature orale dont le sens ne
peut étre déchiffré sans lui préciser la place dans la macrostructure, ses
fonctions et le plan ou se réalise la communication verbale.

L’incantation, quoique narrant un conflit, comprend Ibistoriola ainsi
que des éléments de mythe, mais ne prend son entiére signification que
dans le contexte ethnographique. Pour en percevoir le sens, il faut
lui délimiter la fonction et le plan de réalisation.

[’incantation n’est pas seulement un signe, mais surtout un acte
sémiotique.

Je considere donc, d’aprés 'exemple présenté, que la délimitation
d’une catégorie de la littérature orale suppose, a part ’analyse du texte
sur le plan syntagmatique et paradigmatique, I’analyse du contexte
ethnographique, de la fonction et du plan de réalisation, ’analyse
paralléle des micro- et des macrostructures. Il est de méme indispen-
sable de préciser les rapports de convergence et de divergence entre
les catégories, de déterminer au niveau de profondeur la signification
de chaque catégorie connue comme un signe.



	L'incantation : narration, mythe, rite

