
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter

Autor: Murbach, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


454

Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter

von Ernst Murbach, Basel

Es wäre sehr reizvoll, diesen kleinen Aufsatz über die Bildwelt des

Dekalogus zu einer entwicklungsgeschichtlichen Studie der generellen
Beziehungen zwischen der Volkskunst und der «hohen Kunst»
auszuweiten. Wir begnügen uns hier mit einigen Hinweisen in dieser

Richtung, zumal ein vollständiger Katalog der Zehn-Gebote-Darstellungen

den Rahmen dieses Artikels sprengen würde. Das Erscheinen
dieses Bildmotives in der Graphik seit der Mitte des 15. Jahrhunderts
und dessen Auftauchen in der Wand- und Tafelmalerei trägt alle
Merkmale einer volkskünstlerischen Gestaltung in sich. Einmal vom
Thema her, dessen im Volk verwurzelter ethischer Gehalt eine solche

Beziehung im religiösen Brauchtum nahe legt. Mehr noch vom
Kunsthandwerklichen her, handelt es sich doch in der Hauptsache
um einen Bildträger (Flolzschnitt oder Blockbuch), der den Charakter
einer Vervielfältigungstechnik und Massenware besitzt. Dazu kommt,
dass eine einmal geprägte Form nicht nur weitergegeben wird, sondern
über weite zeitliche und regionale Strecken kaum wesentliche formale
Änderungen erfährt. Der lückenhafte Bestand an Zehn-Gebote-
Bildern, sowohl in der Druckgraphik wie in der Malerei, erschwert
den Nachweis einer solchen Feststellung; immerhin dürften die
nachfolgend aufgeführten Beispiele veranschaulichen, wie traditionsgebunden

die Überlieferung ist. Das heisst, dass von dem Moment,
da eine bildliche Lösung für diese Motivwelt geschaffen worden ist,
gleichsam die Geburtsstunde für eine beliebte Bilderfolge der Volkskunst

schlägt. Von der Herstellung und der Zweckbestimmung her

gehören die Zehn-Gebote-Darstellungen in die Reihe der Kalender,
Spielkarten und Heiligenbilder. Sie vermitteln weiten Kreisen die
wichtigsten Glaubenswahrheiten und dienen als religiöse Erbauungskunst
der sittlichen Erziehung; und Unterweisung.

Beim Betreten der Kirche von Muttenz bei Basel muss dem Besucher
im ausgehenden Mittelalter an der Südwand unweit des Chorbogens
ein Gemälde aufgefallen sein, das im Gegensatz zu dem grosszügig
hingemalten Apostelzyklus an den Westwänden in zehn kleinformatige

Bilder aufgeteilt war. In Augenhöhe angebracht, wirkten die je
fünf Felderreihen wie ein Tafelbild. Auf ihnen waren die Zehn Gebote
dargestellt, und sie erinnerten den Betrachter mahnend an Predigt und
Beichte (Abb. 1 u. 2).

Was wir heute von diesem Wandbild kennen, beschränkt sich auf
Aquarellkopien, welche Karl Jauslin während der vorübergehenden



Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter 455

Aufdeckung 1880 angefertigt hatte. Noch warten die Bilder unter der
Tünche auf die Freilegung. In der Weiterführung einer ersten Deutung

dieses Zyklus (vgl. «Unsere Kunstdenkmäler» 1967, 2, S. 91)
versuchen wir die gewonnene Erkenntnis, dass es sich um die
Darstellung des Dekaloges handelt, in einen grösseren Zusammenhang
zu stellen. Es scheint lohnend, das einmalig auftretende Bildmotiv in
bezug auf Parallelen zu untersuchen. Die in Kopien vorhandenen
Bruchstücke zeigen in der Tat keine Heiligenlegende, wie dies

Bernoulli nach der vorübergehenden Freilegung vermutet hatte,
sondern Versinnbildlichungen der Gottesgesetze. Das dritte Gebot, «Du
sollst den Feiertag heiligen», wird durch einen Kanzelprediger und
zwei Zuhörer verbildlicht. «Du sollst Vater und Mutter in Ehren
halten», das vierte Gesetz, wird durch eine negative Auslegung
dargestellt, indem ein junger Mann auf einen sitzenden Greis einschlägt.
Ebenso ist das fünfte Gebot, «Du sollst nicht töten», mit negativem
Vorzeichen versehen: zwei Männer erstechen einen dritten.

Einer stilkritischen Analyse sind wir allein schon dadurch enthoben,
dass die überlieferte Abbildung aus zweiter Hand stammt. Immerhin
fällt auf, dass die Figuren in kahle Räume gestellt sind. Anderseits
nimmt der Zyklus Rücksicht auf den Apostelfries. Er füllt den Platz
zwischen den lebensgrossen Aposteln und dem Chorbogen. Deshalb
dürfen wir annehmen, dass dieses Gemälde der Zehn Gebote gleichzeitig

mit dem im Jahre 1507 geschaffenen Credozyklus entstanden
ist. Die nahe Stellung zur Apostelfolge ist bereits ein Hinweis auf den

ikonographischen Zusammenhang. Der mittelalterliche Katechismus
enthält neben den Zehn Geboten als Hauptstück das

Glaubensbekenntnis, versinnbildlicht durch die Apostel mit den
Schriftbändern, weiter die sieben Todsünden, die Werke der Barmherzigkeit
und die Sakramente. Um diese Mahn- und Erbauungsbilder verstehen

zu können, muss man sich in die Volksfrömmigkeit der damaligen
Zeit zurückversetzen. Das späte Mittelalter kennt eine Reihe von
volkstümlichen Darstellungen, die oft der Volkskunde näher stehen
als der eigentlichen Kunstgeschichte. Das Primäre ist hier nicht die
künstlerische Gestaltung, sondern die Belehrung und die religiöse
Unterweisung. In diesen Bereich gehören zum Beispiel der Totentanz,
die «Ars moriendi», die Begegnung der drei Lebenden und der drei
Toten und auch das Bild des Christophorus, das Erbärmdebild und
der Feiertagschristus. Über die Volksbücher haben die Zehn Gebote

Eingang in die malerische Ausstattung der Kirchen gefunden. Es darf

angenommen werden, dass der Maler in Muttenz graphische Blätter
als Vorlage verwendet hat, wofür die übersichtliche Komposition



456 Ernst Murbach

und die vereinfachte Raumkulisse sprechen. Die nachfolgende
Aufzählung von Buchillustrationen, FIolz- und Metallschnitten belegt
den häufigen Gebrauch des «Beichtspiegels» für den christlichen
Unterricht. Übrigens war es Sitte, die käuflich erworbenen Blätter an
Wänden und Türen zu befestigen, in Erfüllung der Gebote Gottes
nach 5. Moses 6, 9: «Du sollst sie über deines Hauses Pfosten schreiben

und an die Tore». Für zwei Druckwerke besitzen wir den Beweis,
dass sie an der Mauer angeheftet waren: die Münchner Beichttafel
von 1481 und der Zürcher Wandkatechismus von 1525. Somit war das

Wandbild eher ein Ersatz für die Drucke auf Papier als ein Gemälde
im Stil der Monumentalmalerei. Weisbach vermutet, dass die Werke
über die Apokalypse und selbst die Biblia pauperum, welche vorwiegend

für Theologen bestimmt waren, den Weg in die Klosterbibliotheken

fanden, während der Bestand an Laienbüchern, zu denen die
Zehn Gebote gehören, geringer ist. Die nachfolgende Zusammen-
Stellung von Druckerzeugnissen aus der Zeit von 1450 bis Anfang des

16. Jahrhunderts beweist dennoch die starke Verbreitung der
Katechismen in unserer Gegend. Die Vielfalt der Bezeichnungen, unter
denen die Bilder der Zehn Gebote in die Kunstgeschichte eingegangenO CD <D CD

sind, geht aus folgenden Titeln hervor: die Beichte über die Zehn
Gebote, Spiegel des Sünders, der Seele Trost, die Beichte und die
sieben Todsünden usw.

Alles deutet darauf hin, dass wichtige illustrierte Ausgaben mit den
Zehn Geboten am Oberrhein erschienen sind. Der Sammelband Codex
Pal. germ. 438 in der Heidelberger Universitätsbibliothek (Abb. 3 und
4) enthält gleich zwei Ausgaben der Gottesgesetze, die wohl zu den
ältesten gehören und stilistisch mit Drucken von Basel und Strass-

bürg verwandt sind. Ihr oberrheinischer Ursprung kommt in den

Begleittexten zum Ausdruck, die stets ein Bestandteil der Bilder sind.
Das mit zehn Holzschnitten versehene Blockbuch «Decalogus»
stimmt mit dem harten Konturstil des Planetenbuches überein, dessen

Blatt mit den Kindern der Venus das Wappen der Stadt Basel trägt.
Weil sich der Holzschneider nicht damit begnügt, die Handlung auf
menschliche Gestalten zu beschränken - was bei einer bildlichen
Fassung der Gebote ohnehin schwierig ist - fügte er je einen Engel
und einen Teufel bei. Diese versuchen, den Menschen zu einer guten
oder schlechten Tat zu bewegen, wodurch das Bild eine dramatische

Spannung erhält. Bei der zweiten Bilderfolge in Heidelberg handelt
es sich lediglich um Federzeichnungen in groben Zügen, welche
vermutlich als Vorlage für die Ausführung im Holzschnitt dienten.
Der Stil entspricht durchaus demjenigen der sogenannten Heiligen-



Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter 457

oder Kartenmaler. Kristeller und Weisbach zählen die beiden Werke
zu den frühesten, um 1450 zu datierenden Arbeiten dieser Gattung.
Etwas später, wohl um 1475, dürfte ein oberrheinischer Metallschnitt
entstanden sein, der zwanzig hochrechteckige Bilder in fünf Reihen

zu doppelten Paaren zeigt (Abb. 5-8). Das Blatt wird heute im
Britischen Museum aufbewahrt. Jedem Gebot geht eine Darstellung
der entsprechenden ägyptischen Plagen voraus, eine Konkordanz, die
auf Augustinus zurückgeht. Oben sind die Bilder mit lateinischem

Begleittext versehen, während unten eine zweizeilige deutsche
Inschrift hinzukommt. Immer wieder erscheint im Hintergrund Moses
als Halbfigur mit den Gesetzestafeln, den Ursprung der durch Gott
verheissenen sittlichen Gesetze symbolisierend. Die Feststellung, dass

wiederum Basel oder Strassburg die Fleimat der Blätter ist, beweist
die wichtige Rolle, welche diesen beiden Städten für die Verbreitung
der paränetischen religiösen Darstellungsreihen zukommt. Im Gegensatz

zu der betonten Umrisszeichnung bei den Holzschnitten arbeitet
der Künstler hier in Anpassung an die Technik des Metallschnittes
im flächigen Tiefdruckverfahren unter Verwendung des Rapports.

Taucht einmal ein einzelnes Blatt mit einer Szene der ägyptischen
Plagen auf, dann darf daraus geschlossen werden, dass es ursprünglich
zu den Zehn-Gebote-Zyklen gehörte. Dies dürfte bei einem Kupferstich

mit dem Thema der Frommen und Gottlosen der Fall sein, der

von Geisberg dem Meister der Nürnberger Passion zugeschrieben
wird.

«Das Buch der Zehn Gebote», das einen Franziskanerbruder Markus

von Lindau zum Verfasser hat, stammt aus der Spätzeit. Die Ausgabe
erschien 1516 bei Joh. Grüninger in Strassburg und ist mit zehn

breitformatigen Holzschnitten von Baidung Grien geschmückt. Unter
der Meisterhand des Künstlers wird die Illustration zu den Zehn
Geboten durch neue figürliche und räumliche Erfindungen in eine

zeitgemässe Vorstellungswelt umgewandelt. Die Versinnbildlichung
der Gebote bekommt nun einen frischen Zug. Baidungs Holzschnitte
sind wiederholt verwendet worden, zum Beispiel bei den Predigten
von Kayserberg, was die Beliebtheit der Bilderfolge unterstreicht.
Noch bis 1543 hat die Strassburger Buchkunst diese Druckstöcke
für Predigt- und Bibelpublikationen benützt, eine Brücke schlagend
zwischen Mittelalter und Neuzeit. Dieses Weiterleben verdanken die
Holzschnitte der Anschauungskraft Baidungs (Abb. 9).

Bevor wir in der Wandmalerei Umschau nach den Zehn Geboten
halten, sei wenigstens ein einziges Beispiel aus der Plastik erwähnt, das

Braun im Weifenmuseum von Hannover entdeckt hat. Ein zweiflüg-



458 Ernst Murbach

liges Gemälde mit den Zehn Geboten und den Zehn ägyptischen
Plagen in der Stadtpfarrkirche aus der Zeit um 1500 diente erstmals
als Anschauungstafel.

Was die Malerei der altdeutschen Buchillustration und der Graphik
im 15. Jahrhundert verdankt, lässt sich leider nur an wenigen Beispielen

zeigen. Ohne Beziehung zu den Katechismusdrucken wären auch
die nachfolgend genannten Wandbilder nicht denkbar. Vorläufig bleibt
das Beispiel von Muttenz für unsere Gegend einzigartig. Erst wenn
wir in den Norden reisen, finden wir das Bildmotiv als Wandgemälde.
Dorothea Kluge erwähnt in Westfalen in der Kirche von Lemgo eine

Zehn-Gebote-Darstellung. Hier tritt ein anderer Typus auf. Es ist
die Gestalt des Moses, der ganz von Schriftbändern und Medaillons
umgeben ist, auf denen auf der einen Seite die Zehn Gebote bildlich
und textlich gemalt sind, während auf der Gegenseite die zehn ägypti-
sachen Plagen erscheinen. Der Nachweis, dass ein im Britischen
Museum vorhandenes Holzschnittblatt als Vorlage für das

Monumentalbild diente, lässt die Abhängigkeit der Wandmalerei von der

graphischen Kunst erkennen. Ähnliche Malereien, die inschriftlich
datiert sind (1476 und 1483), hat man in der Kirche von Zierenberg
in Hessen gefunden. Umfangreicher erweisen sich die eben veröffentlichten

Wandmalereien in Kalkmälningas (Schweden). Der dortige
Dekalog entspricht motivisch jenen Flolzschnitten in Heidelberg, da

auch hier Engel und Teufel als Gegenspieler des Menschen in
Erscheinung treten. Die zeitliche Übereinstimmung von 1470 deckt
sich mit dieser Darstellungsart.

Die kleine Auslese nach thematischen Gesichtspunkten kann in
diesem Rahmen keinen Anspruch auf Vollständigkeit erheben. Sie

soll vielmehr das Interesse an diesem Bildmotiv wecken und den

Weg für die weitere Auffindung dieses seltenen Wandbildsujets
bahnen. Zudem vermag das Bildthema der Zehn Gebote einen Hinweis

auf die vielschichtige Motivwahl im späten Mittelalter sein, auf
deren volkstümlichen Charakter, auf die spezifische Glaubensnot der

damaligen Zeit und die Abhängigkeit der Wandmalerei von graphischen

Vorbildern.
Die Kunstwissenschaft wird immer den Massstab der persönlichen

Gestaltungskraft, wie er in einem Kunstwerk zum Ausdruck kommt,
in ein ästhetisches Urteil einbauen. Wer von der Volkskunst herkommt,
darf jedoch nicht die gleichen Gesichtspunkte gelten lassen. Da, wo
der eigenwillige Stil eines Künstlers zugunsten einer populären Form
nachlässt, mündet sein Werk im Volkstümlichen. Das ist in unserem
Falle vielfach geschehen.



Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter 459

Literatur:

Johannes Geffckcn, Der Bildcrcatechismus des 15. Jahrhunderts. Die zehn
Gebote. Leipzig 1885.

Paul Kristeller, Die Strassburger Bücher-Illustration im 15. und im Anfang
des 16. Jahrhunderts. Diss. Leipzig 1888.

Werner Weisbach, Die Basler Buchillustration des 15. Jahrhunderts. Studien
zur Deutschen Kunstgeschichte, Heft 8. Strassburg 1896.

Paul Kristeller, Decalogus Septimania poenalis Symbolum apostolicum. Drei
Blockbücher der Fleidelberger Universitätsbibliothek. IV. Veröffentlichung der
Graphischen Gesellschaft, Berlin 1907.

W. L. Schreiber, Basels Bedeutung für die Geschichte der Blockbücher. Studien
zur Deutschen Kunstgeschichte, Heft 106. Strassburg 1909.

Joseph Braun S.J., Der christliche Altar. Band 1 und 2. München 1924.
Joseph Braun S.J., Liturgisches Handlexikon. Regensburg 1924.
Oskar Hagen, Hans Baidungs Rosenkranz/Seelengärtlein/Zehn Gebote/Zwölf

Apostel. München 1928.
Max Geisberg, Die Anfänge des deutschen Kupferstiches und der Meister

E. S. Leipzig o.J.
C. Dodgson, Prints in the dolled Manner and other Metal-cuts in the Department

of prints and drawings of the British Museum. Oxford 1937.
Bengt Ingmar Kilström, Den Kateketiska untiervisningen i Sverige under

mcdeltiden. Akad avh. Uppsala 1958.
Dorothea Kluge, Gotische Wandmalerei in Westfalen 1290-15 30. Münster

3959-
Robert Wildhaber, Das gute und das schiechte Gebet. Ein Beitrag zum Thema

Mahnbildcr, in: Festschrift zum 65. Geburtstag Bruno Schiers. Göttingen 1968,
63 ff.

Hans-Rudolf Heyer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft I.
Basel 1969.

Bengt Ingmar Kilström, Litslena Kyrka, Svcrigcs Kyrkor Uppland. Heft 127.
Stockholm 1969.

Wilfried Werner, Faksimile eines Blockbuchcs von 1435/58 aus dem Codex
Germanicus 438 der Universität Heidelberg. Dietikon-Zürich 1971.



78o lernst Murbach, Die Darstellung der Zehn Gebote im Mittelalter

:%MA
w

K

é\

»Ì

%.

Abb. i und 2. Darstellungen der Zehn Gebote. Aquarellkopien nach Wandbildern
in der Pfarrkirche von Muttenz. Um 1507.

iaon^itâclï uob-90-wm
¦>ijÄ inciteurtOtrhrfirtutd

tBicruuiSixjlwiucfdlXkf^fill I TT

ws-iucttocbirtsnr
v»t Qtiottcm&g : t

7.

ä
ÌM ü

0 7--

¦XbW^

11. .•rr*<s*«L....s*iJrv^772l Z"^/jehIhWttn-SßCdhn)
|\|w6rmart neu fl/-\S.!iw>

^eM¦7?

i/i ***** I". -

rr, =crm ¦^.7

;"

&ue
a

b?

Abb. 3 und 4. Zwei Blätter mit Darstellungen der Zehn Gebote. Decalogus, Codex palat.
germ. 438 der Fleidelberger Universitätsbibliothek. Mitte 15.Jh.



Ernst Murbach, Die Darstellung der Zehn Gebote im Mittelalter 781

«1»m Vwim&È.wm ESFtPIin; BiJaIHBL- S-;?i

^rî:T-i 557Î •nikr.& "4.it»

gw;
w

fe '/«' M
i.;£HJJ

ïilïlëÉ rr-'THi

Abb. 5-8. Darstellungen der Zehn Gebote und der ägyptischen Plagen. Oberrheinische
.Metallschnitte. Im 1475.

Ta K

:PÓD

ER

Abb. 9. Das fünfte Gebot. Holzschnitt von Hans Baidung Grien. 1516.


	Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter
	Anhang

