Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift fir Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Die Darstellung der Zehn Gebote im spaten Mittelalter

Autor: Murbach, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

454

Die Darstellung der Zehn Gebote im spaten Mittelalter
von Ernst Murbach, Basel

Es wire sehr reizvoll, diesen kleinen Aufsatz iber die Bildwelt des
Dekalogus zu einer entwicklungsgeschichtlichen Studie der generellen
Beziehungen zwischen der Volkskunst und der «hohen Kunst» aus-
zuweiten. Wir begniigen uns hier mit einigen Hinweisen in dieser
Richtung, zumal ein vollstindiger Katalog der Zehn-Gebote-Darstel-
lungen den Rahmen dieses Artikels sprengen wiirde. Das Erscheinen
dieses Bildmotives in der Graphik seit der Mitte des 15. Jahrhunderts
und dessen Auftauchen in der Wand- und Tafelmalerei trigt alle
Merkmale einer volkskiinstlerischen Gestaltung in sich. Einmal vom
Thema her, dessen im Volk verwurzelter ethischer Gehalt eine solche
Beziehung im religiosen Brauchtum nahe legt. Mehr noch vom
Kunsthandwerklichen her, handelt es sich doch in der Hauptsache
um einen Bildtriger (Holzschnitt oder Blockbuch), der den Charakter
einer Vervielfaltigungstechnik und Massenware besitzt. Dazu kommt,
dass eine einmal geprigte Form nicht nur weitergegeben wird, sondern
tiber weite zeitliche und regionale Strecken kaum wesentliche formale
Anderungen erfihrt. Der lickenhafte Bestand an Zehn-Gebote-
Bildern, sowohl in der Druckgraphik wie in der Malerei, erschwert
den Nachweis einer solchen Feststellung ; immerhin dirften die nach-
folgend aufgefiihrten Beispiele veranschaulichen, wie traditions-
gebunden die Ubetlieferung ist. Das heisst, dass von dem Moment,
da eine bildliche Losung fiir diese Motivwelt geschaffen worden ist,
gleichsam die Geburtsstunde fiir eine beliebte Bilderfolge der Volks-
kunst schligt. Von der Herstellung und der Zweckbestimmung her
gehoren die Zehn-Gebote-Darstellungen in die Reihe der Kalender,
Spielkarten und Heiligenbilder. Sie vermitteln weiten Kreisen die wich-
tigsten Glaubenswahrheiten und dienen als religiose Erbauungskunst
der sittlichen Erziehung und Unterweisung.

Beim Betreten der Kirche von Muttenz bei Basel muss dem Besucher
im ausgehenden Mittelalter an der Stidwand unweit des Chotbogens
ein Gemilde aufgefallen sein, das im Gegensatz zu dem grosszligig
hingemalten Apostelzyklus an den Westwinden in zehn kleinforma-
tige Bilder aufgeteilt war. In Augenhhe angebracht, wirkten die je
fiint Felderreihen wie ein Tafelbild. Auf ihnen waren die Zehn Gebote
dargestellt, und sie erinnerten den Betrachter mahnend an Predigt und
Beichte (Abb. 1 u. 2).

Was wir heute von diesem Wandbild kennen, beschrinkt sich auf
Aquarellkopien, welche Karl Jauslin wihrend der voriibergehenden



Die Darstellung der Zehn Gebote im spiten Mittelalter 455

Aufdeckung 1880 angefertigt hatte. Noch warten die Bilder unter der
Tinche auf die Freilegung. In der Weiterfihrung einer ersten Deu-
tung dieses Zyklus (vgl. «Unsere Kunstdenkmiler» 1967, 2, S. 91)
versuchen wir die gewonnene Erkenntnis, dass es sich um die Dar-
stellung des Dekaloges handelt, in einen grosseren Zusammenhang
zu stellen. Es scheint lohnend, das einmalig auftretende Bildmotiv in
bezug auf Parallelen zu untersuchen. Die in Kopien vorhandenen
Bruchstiicke zeigen in der Tat keine Heiligenlegende, wie dies
Bernoulli nach der voriibergehenden Freilegung vermutet hatte, son-
dern Versinnbildlichungen der Gottesgesetze. Das dritte Gebot, « Du
sollst den Feiertag heiligen», wird durch einen Kanzelprediger und
zwei Zuhorer verbildlicht. «Du sollst Vater und Mutter in Ehren
halten», das vierte Gesetz, wird durch eine negative Auslegung dar-
gestellt, indem ein junger Mann auf einen sitzenden Greis einschldgt.
Ebenso ist das finfte Gebot, «Du sollst nicht toten», mit negativem
Vorzeichen versehen: zwei Minner erstechen einen dritten.

Einer stilkritischen Analyse sind wir allein schon dadurch enthoben,
dass die tiberlieferte Abbildung aus zweiter Hand stammt. Immerhin
fallt auf, dass die Figuren in kahle Rdume gestellt sind. Anderseits
nimmt der Zyklus Riicksicht auf den Apostelfries. Er fiillt den Platz
zwischen den lebensgrossen Aposteln und dem Chotbogen. Deshalb
dirfen wir annehmen, dass dieses Gemilde der Zehn Gebote gleich-
zeitig mit dem im Jahre 1507 geschaffenen Credozyklus entstanden
ist. Die nahe Stellung zur Apostelfolge ist bereits ein Hinweis auf den
ikonographischen Zusammenhang. Der mittelalterliche Katechismus
enthilt neben den Zehn Geboten als Hauptstiick das Glaubens-
bekenntnis, versinnbildlicht durch die Apostel mit den Schrift-
bindern, weiter die sieben Todsiinden, die Werke der Barmherzigkeit
und die Sakramente. Um diese Mahn- und Erbauungsbilder verstehen
zu konnen, muss man sich in die Volksfrommigkeit der damaligen
Zeit zuriickversetzen. Das spite Mittelalter kennt eine Reihe von
volkstiimlichen Darstellungen, die oft der Volkskunde niher stehen
als der eigentlichen Kunstgeschichte. Das Primire ist hier nicht die
kunstlerische Gestaltung, sondern die Belehrung und die religitse
Unterweisung. In diesen Bereich gehtren zum Beispiel der Totentanz,
die «Ars moriendi», die Begegnung der drei Lebenden und der drei
Toten und auch das Bild des Christophorus, das Erbirmdebild und
der Feiertagschristus. Uber die Volksbiicher haben die Zehn Gebote
Eingang in die malerische Ausstattung der Kirchen gefunden. Es darf
angenommen werden, dass der Maler in Muttenz graphische Blitter
als Vorlage verwendet hat, wofiir die tbersichtliche Komposition



456 Ernst Murbach

und die vereinfachte Raumkulisse sprechen. Die nachfolgende Auf-
zihlung von Buchillustrationen, Holz- und Metallschnitten belegt
den hiufigen Gebrauch des «Beichtspiegels» fiir den christlichen
Unterricht. Ubrigens war es Sitte, die kiuflich erworbenen Blitter an
Winden und Tiren zu befestigen, in Erfillung der Gebote Gottes
nach 5. Moses 6, 9: «Du sollst sie iiber deines Hauses Pfosten schrei-
ben und an die Tore». Fiir zwei Druckwerke besitzen wir den Beweis,
dass sie an der Mauer angeheftet waren: die Miinchner Beichttafel
von 1481 und der Ziircher Wandkatechismus von 1525. Somit war das
Wandbild eher ein Ersatz fir die Drucke auf Papier als ein Gemilde
im Stil der Monumentalmalerei. Weisbach vermutet, dass die Werke
tiber die Apokalypse und selbst die Biblia pauperum, welche vorwie-
gend fiir Theologen bestimmt waren, den Weg in die Klosterbiblio-
theken fanden, wihrend der Bestand an Laienbichern, zu denen die
Zehn Gebote gehoren, geringer ist. Die nachfolgende Zusammen-
stellung von Druckerzeugnissen aus der Zeit von 1450 bis Anfang des
16. Jahrhunderts beweist dennoch die starke Verbreitung der Kate-
chismen in unserer Gegend. Die Vielfalt der Bezeichnungen, unter
denen die Bilder der Zehn Gebote in die Kunstgeschichte eingegangen
sind, geht aus folgenden Titeln hervor: die Beichte iiber die Zehn
Gebote, Spiegel des Stinders, der Seele Trost, die Beichte und die
sieben Todstinden usw.

Alles deutet darauf hin, dass wichtige illustrierte Ausgaben mit den
Zehn Geboten am Oberrhein erschienen sind. Der Sammelband Codex
Pal. germ. 438 in der Heidelberger Universititsbibliothek (Abb. 3 und
4) enthilt gleich zwei Ausgaben der Gottesgesetze, die wohl zu den
iltesten gehoren und stilistisch mit Drucken von Basel und Strass-
burg verwandt sind. lhr oberrheinischer Ursprung kommt in den
Begleittexten zum Ausdruck, die stets ein Bestandteil der Bilder sind.
Das mit zehn Holzschnitten versehene Blockbuch «Decalogus»
stimmt mit dem harten Konturstil des Planetenbuches iiberein, dessen
Blatt mit den Kindern der Venus das Wappen der Stadt Basel trigt.
Weil sich der Holzschneider nicht damit begniigt, die Handlung auf
menschliche Gestalten zu beschrinken — was bei einer bildlichen
Fassung der Gebote ohnehin schwierig ist — flugte er je einen Engel
und einen Teufel bei. Diese versuchen, den Menschen zu einer guten
oder schlechten Tat zu bewegen, wodurch das Bild eine dramatische
Spannung erhilt. Bei der zweiten Bilderfolge in Heidelberg handelt
es sich lediglich um Federzeichnungen in groben Ziigen, welche
vermutlich als Vorlage fiir die Ausfithrung im Holzschnitt dienten.
Der Stil entspricht durchaus demjenigen der sogenannten Heiligen-



Die Darstellung der Zehn Gebote im spiten Mittelalter 457

oder Kartenmaler. Kristeller und Weisbach zihlen die beiden Werke
zu den frithesten, um 1450 zu datierenden Arbeiten dieser Gattung.
Etwas spiter, wohl um 1475, dirfte ein oberrheinischer Metallschnitt
entstanden sein, der zwanzig hochrechteckige Bilder in fiinf Reihen
zu doppelten Paaren zeigt (Abb. 5-8). Das Blatt wird heute im
Britischen Museum aufbewahrt. Jedem Gebot geht eine Darstellung
der entsprechenden dgyptischen Plagen voraus, eine Konkordanz, die
auf Augustinus zuriickgeht. Oben sind die Bilder mit lateinischem
Begleittext versehen, wihrend unten eine zweizeilige deutsche In-
schrift hinzukommt. Immer wieder erscheint im Hintergrund Moses
als Halbfigur mit den Gesetzestafeln, den Ursprung der durch Gott
verheissenen sittlichen Gesetze symbolisierend. Die Feststellung, dass
wiederum Basel oder Strassburg die Heimat der Blitter ist, beweist
die wichtige Rolle, welche diesen beiden Stiddten fiir die Verbreitung
der parinetischen religiosen Darstellungsreihen zukommt. Im Gegen-
satz zu der betonten Umrisszeichnung bei den Holzschnitten arbeitet
der Kiinstler hier in Anpassung an die Technik des Metallschnittes
im flichigen Tiefdruckverfahren unter Verwendung des Rapports.

Taucht einmal ein einzelnes Blatt mit einer Szene der dgyptischen
Plagen auf, dann darf daraus geschlossen werden, dass es urspriinglich
zu den Zehn-Gebote-Zyklen gehorte. Dies dirfte bei einem Kupfer-
stich mit dem Thema der Frommen und Gottlosen der Fall sein, der
von Geisberg dem Meister der Nirnberger Passion zugeschrieben
wird.

«Das Buch der Zehn Gebote», das einen Franziskanerbruder Markus
von Lindau zum Verfasser hat, stammt aus der Spitzeit. Die Ausgabe
erschien 1516 bei Joh. Griininger in Strassburg und ist mit zehn
breitformatigen Holzschnitten von Baldung Grien geschmiickt. Unter
der Meisterhand des Kiinstlers wird die Illustration zu den Zehn
Geboten dutch neue figiitliche und rdumliche Erfindungen in eine
zeitgemisse Vorstellungswelt umgewandelt. Die Versinnbildlichung
der Gebote bekommt nun einen frischen Zug. Baldungs Holzschnitte
sind wiederholt verwendet worden, zum Beispiel bei den Predigten
von Kayserberg, was die Beliebtheit der Bildetfolge unterstreicht.
Noch bis 1543 hat die Strassburger Buchkunst diese Druckstocke
fiir Predigt- und Bibelpublikationen bentitzt, eine Briicke schlagend
zwischen Mittelalter und Neuzeit. Dieses Weiterleben verdanken die
Holzschnitte der Anschauungskraft Baldungs (Abb. 9).

Bevor wir in der Wandmalerei Umschau nach den Zehn Geboten
halten, sei wenigstens ein einziges Beispiel aus der Plastik erwihnt, das
Braun im Welfenmuseum von Hannover entdeckt hat. Ein zweifliig-



458 Ernst Murbach

liges Gemilde mit den Zehn Geboten und den Zehn dgyptischen
Plagen in der Stadtpfarrkirche aus der Zeit um 1500 diente erstmals
als Anschauungstafel.

Was die Malerei der altdeutschen Buchillustration und der Graphik
im 15. Jahrhundert verdankt, lisst sich leider nur an wenigen Beispie-
len zeigen. Ohne Beziehung zu den Katechismusdrucken wiren auch
die nachfolgend genannten Wandbilder nicht denkbar. Vorliufig bleibt
das Beispiel von Muttenz fiir unsere Gegend einzigartig. Erst wenn
wir in den Norden reisen, finden wir das Bildmotiv als Wandgemilde.
Dorothea Kluge erwihnt in Westfalen in der Kirche von Lemgo eine
Zehn-Gebote-Darstellung. Hier tritt ein anderer Typus auf. Es ist
die Gestalt des Moses, der ganz von Schriftbindern und Medaillons
umgeben ist, auf denen auf der einen Seite die Zehn Gebote bildlich
und textlich gemalt sind, wihrend auf der Gegenseite die zehn dgypti-
sachen Plagen erscheinen. Der Nachweis, dass ein im Britischen
Museum vorhandenes Holzschnittblatt als Vorlage fiir das Monu-
mentalbild diente, ldsst die Abhingigkeit der Wandmalerei von der
graphischen Kunst erkennen. Ahnliche Malereien, die inschriftlich
datiert sind (1476 und 1483), hat man in der Kirche von Zierenberg
in Hessen gefunden. Umfangreicher erweisen sich die eben vertffent-
lichten Wandmalereien in Kalkmalningas (Schweden). Der dortige
Dekalog entspricht motivisch jenen Holzschnitten in Heidelberg, da
auch hier Engel und Teufel als Gegenspieler des Menschen in
Erscheinung treten. Die zeitliche Ubereinstimmung von 1470 deckt
sich mit dieser Darstellungsart.

Die kleine Auslese nach thematischen Gesichtspunkten kann in
diesem Rahmen keinen Anspruch auf Vollstindigkeit erheben. Sie
soll vielmehr das Interesse an diesem Bildmotiv wecken und den
Weg fur die weitere Auffindung dieses seltenen Wandbildsujets
bahnen. Zudem vermag das Bildthema der Zehn Gebote einen Hin-
weis auf die vielschichtige Motivwahl im spiten Mittelalter sein, auf
deren volkstiimlichen Charakter, auf die spezifische Glaubensnot der
damaligen Zeit und die Abhingigkeit der Wandmalerei von graphi-
schen Vorbildern.

Die Kunstwissenschaft wird immer den Massstab der personlichen
Gestaltungskraft, wie er in einem Kunstwerk zum Ausdruck kommt,
in ein dsthetisches Urteil einbauen. Wer von der Volkskunst hertkommit,
darf jedoch nicht die gleichen Gesichtspunkte gelten lassen. Da, wo
der eigenwillige Stil eines Kiinstlers zugunsten einet populiren Form
nachlisst, miindet sein Werk im Volkstiimlichen. Das ist in unserem
Falle vielfach geschehen.



Die Darstellung der Zehn Gebote im spiten Mittelalter 459

Literatur:

Johannes Geffcken, Der Bildercatechismus des 15. Jahrhunderts. Die zehn
Gebote. Leipzig 1885.

Paul Kiristeller, Die Strassburger Biicher-Illustration im 15. und im Anfang
des 16. Jahrhunderts. Diss. Leipzig 1888.

Werner Weisbach, Die Basler Buchillustration des 15. Jahrhunderts. Studien
zur Deutschen Kunstgeschichte, Heft 8. Strassburg 1896.

Paul Kristeller, Decalogus Septimania poenalis Symbolum apostolicum. Drei
Blockbiicher der Heidelberger Universititsbibliothek. IV. Veroffentlichung der
Graphischen Gesellschaft, Betlin 1907.

W. L. Schreiber, Basels Bedeutung fiir die Geschichte der Blockbiicher. Studien
zur Deutschen Kunstgeschichte, Heft 106. Strassburg 1909.

Joseph Braun S.]J., Der christliche Altar. Band 1 und 2. Miinchen 1924.

Joseph Braun S.]., Liturgisches Handlexikon. Regensburg 1924.

Oskar Hagen, Hans Baldungs Rosenkranz/Seelengirtlein/Zehn Gebote/Zwolf
Apostel. Minchen 1928,

Max Geisberg, Die Anfinge des deutschen Kupterstiches und der Meister
E. S. Leipzig o.].

C. Dodgson, Prints in the dolled Manner and other Metal-cuts in the Depart-
ment of prints and drawings of the British Museum. Oxford 1937.

Bengt Ingmar Kilstrom, Den Kateketiska untiervisningen i Sverige under
medeltiden. Akad avh. Uppsala 1958.

Dorothea Kluge, Gotische Wandmalerei in Westfalen 1290-1530. Miunster
1959.

Robert Wildhaber, Das gute und das schlechte Gebet. Ein Beitrag zum Thema
Mahnbilder, in: Festschrift zum 65. Gebuttstag Bruno Schiers. Gottingen 1968,
63 ff.

Hans-Rudolf Heyer, Die Kunstdenkmailer des Kantons Basel-Landschaft I.
Basel 1969.

Bengt Ingmar Kilstrom, Litslena Kyrka, Sveriges Kyrkor Uppland. Heft 127.
Stockholm 1969.

Wilfried Wernet, Faksimile eines Blockbuches von 1435/58 aus dem Codex
Germanicus 438 der Universitit Heidelberg. Dietikon-Ziirich 1971.



780 Frnst Murbach, Die Darstellung der Zehn Gebote im Mittelalter

Abb. 1 und 2. Darstellungen der Zehn Gebote. Aquarellkopien nach Wandbildern
in der Pfarrkirche von Muttenz, Um 1507,

i\onmnpaummmmﬁbm} CRBLUEE

T tﬁnlm'

tud wel']%kﬂ
htct Wwas o kouielal
i

Abb. 3 und 4. Zwei Blatter mit Darstellungen der Zehn Gebote. Decalogus, Codex palat.
germ. 438 der Hetdelberger Universititsbibliothek, Mitte 15. Jh.



Iirnst Murbach, Die Darstellung der Zehn Gebote im Mittelalter 781

Y|

T
A 2/ N

[+, R
< 5 OO
- ‘F‘ :‘ 2
;
)

LICRH e FET q;-'m""‘ngun
Japtagrearm Lobes

Abb. s-8.  Darstellungen der Zehn Gebote und der dgyptischen Plagen. Oberrheinische
Metallschnitte, Um 1475.

Abb. 9. Das funfte Gebot. Holzschnitt von Hans Baldung Grien. 1516.



	Die Darstellung der Zehn Gebote im späten Mittelalter
	Anhang

