
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Fasnacht, Fassnacht, Faschang

Autor: Moser, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


433

Fasnacht, Faßnacht, Faschang

von Hans Moser, Göttingen

Die von Robert Wildhaber 1967 dem Tübinger Arbeitskreis für
Fasnachtforschung gebotene, sehr überlegt konzipierte und vorbildlich

organisierte Tagung unter dem Thema «Basler Fasnacht» musste
allen brauchkundlich interessierten Teilnehmern als ungemein instruktiv

in dankbarer Erinnerung bleiben. Sie räumte mit verbreiteten alten

Vorstellungen auf, brachte Neues zur geschichtlichen Entwicklung,
zu den von einer protestantischen Tradition und einem Festtermin post
festum her gestellten Problemen, und sie demonstrierte mit den

Erfahrungsberichten von Praktikern der Festgestaltung wie mit den

Vorführungen von Trommler- und Pfeifergruppen, aus welchen

Kräften, abseits aller ideologischen Theorie, von realen Bedingtheiten
her, Überlieferung entstehen und lebendig bleiben kann. Erfreulicherweise

hat die Tagung dahin nachgewirkt, dass Ergebnisse und
Erkenntnisse einer kürzlich erschienenen Veröffentlichung zugute
kamen, in der sich gleicherweise vorzügliche Lichtbilder und
Textbeiträge verbinden liessen1.

Wie heute sehr vieles in der Volkskunde problematisch geworden
ist und auch alte Problematik wieder stärker bewusst wird, fand Hans

Trümpy davon auch den Titel dieses Buches und auch seines eigenen
Beitrags « Zur Geschichte der Basler Fasnacht » berührt. Er konnte nicht

gut übergehen, dass die den Baslern geläufig gewordene Festbezeichnung

im Bereich der Fachforschung teils als gültig anerkannt, teils

angefochten wird, und so schien ihm eine Vorbemerkung angebracht :

«Der Verfasser verwendet, überzeugt von der etymologischen Richtigkeit,

die Schreibweise <Fastnacht>, wo es sich um den allgemeinen
Begriff handelt ; wo es um das heutige Hauptfest der Basler geht, geben
wir das seit rund vierzig Jahren verpönte <t> preis.»2 Das war eine

listige Lösung, weil sie zwei verschiedenen Standpunkten gerecht
wird, die in der neuerdings überraschend intensivierten Diskussion

Richtung und Argumentierung noch gegensätzlich bestimmen. Nun
dürfte man das Für und Wider um einen Buchstaben gewiss für einen

müssigen Streit um des Kaisers Bart halten, wenn sich dabei nicht die

1 Unsere Fasnacht. Hg. von Peter Heman. Basel 1971.
2 S. 17. Diese «Verpönung» wird offenbar nicht allgemein geteilt; es fällt

auf, dass sie auch der Rezensent des Buches in der «Neuen Zürcher Zeitung»
vom 25. 12. 1971 in einem eingeklammerten Satz eigens vermerkt. Aus den
Abbildungen sämtlicher Basler Plaketten ergibt sich, dass diese von 1911 bis

1924 stets mit «Fastnacht», von 1925 an stets mit «Fasnacht» geprägt wurden.



434 Hans Moser

Notwendigkeit ergäbe, die Begründung der Ansichten tiefer zu
fundieren und von einer verbreiterten Quellenbasis aus Voraussetzungen
und Zusammenhänge in der immer noch unzureichend geklärten,
vielschichtigen und wandlungsreichen Entwicklung eines sehr wichtigen
Festtermins zu ermitteln.

Zwischen 1967 und 1969 haben nicht weniger als vier umfängliche
Veröffentlichungen dem gleichen Themenkreis gegolten. Gleichzeitig
mit dem Tübinger Sammelband «Masken zwischen Scherz und
Ernst»3, der eine grosse Zahl alter und neuer Quellenzeugnisse zur
Fasnacht und damit auch regionaler und lokaler Festbezeichnungen
brachte, hatte Karl Meisen Erörterungen zu «Namen und Ursprung
der Fastnacht»4 herausgebracht. Er konzentrierte sich mit aller
Entschiedenheit darauf, zu erweisen, dass Fastnacht nur von Fastenzeit
abzuleiten sei, was ja nun allerdings ausser Frage steht, und er stellte

zu zweckgerecht geradliniger Beweisführung eine Menge gut
ausgewählter brauchgeschichtlicher Zeugnisse zusammen, die sich auf den

gesteigerten Lebensgenuss vor der Zeit der Enthaltsamkeit beziehen.

Die ehedem beliebten Deutungen auf faseln für Unsinnreden und
fasen für Zeugen lehnte er mit Recht noch einmal ab. Darin stimmte
ihm zwei Jahre später Hellmut Rosenfeld in einem Aufsatz «Fastnacht
und Karneval»5 zu. Er teilt auch die Absage an alte
Kontinuitätsvorstellungen und akzentuiert seine Ausführungen dahin, die Feier
der Vorfasten als dem Kirchenkalender eingeordnet zu bestätigen. In
gegensätzlicher Orientierung ging zur gleichen Zeit Albert Hiss an
die Frage «Fasnacht oder Fastnacht?»6 heran. Als Süddeutscher und

von der Mundartforschung her kommend, musste er die Divergenz
zwischen der normativen Schreibung und den gebrauchten und historisch

belegten Bezeichnungen auffallend finden. So sah er seine Aufgabe

darin, in einer «rein philologischen Untersuchung... nachzuprü-

3 Volksleben 18. Bd., hg. von Hermann Bausinger. Tübingen 1967. Mit
Themen zur Fasnacht gingen in der Reihe voraus: die Bände 6 (1964), 11 (1965)
und 12 (1966).

4 Rheinisches Jahrbuch f. Volkskunde 17/18 (1966/67) 7ff.
5 Archiv f. Kulturgeschichte 51 (1969) 175 ff. In einem Ausnahmefall sieht der

Verfasser (S. i8of.) das Weiterleben eines «agrarkultischen Umgangsbrauchs»,
wobei ihm aber als wesentlich erscheint, dass auch dieser «sinnentkleidet in die
spielerischen Festbräuche eines christlichen Jahresfesttermines einbezogen wurde».
Die Ausnahme entfällt, weil der nicht allein hier, sondern sehr lang allgemein
angenommene Brauchbezug nicht besteht. Dazu Hans Moser, Variationen um
ein Thema vermeintlicher Brauchgeschichte. «Das Weberschiff von St. Trond»,
in: Volkskultur und Geschichte, Festgabe für Josef Dünninger. Berlin 1970,
236ff.

6 Württembergisches Jahrbuch für Volkskunde 1965/69, 123fr. Zu den
nachstehenden Zitaten: S. 125, 160, 162, 168.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 43 5

fen, wie sich denn das Wort Fas[t]nacht in seiner Schreibung über die

Jahrhunderte hinweg darstellt », und zu « versuchen, auf diesem Weg...
den Nachweis zu erbringen», dass in der Ausdeutung von «Fasnacht»
doch, wie das früher schon angenommen worden war, «

Fruchtbarkeitsvorstellungen... stark mit hereinspielen». Die anschliessende

Zusammenstellung von Wortbelegen aus dem 13. bis 19. Jahrhundert umfasst

32 Seiten7. Es geht daraus hervor, dass die Schreibung mit t im
niederdeutschen Fastelabend-Gebiet die Regel ist, auch noch im Osten des

mitteldeutschen Raumes dominiert, im Westen mit t-losen Formen
abwechselt, im ganzen oberdeutschen Sprachgebiet so gut wie keine
Rolle spielt. Bemerkenswert ist, dass sich das Gesamtbild auch nach
der Reformation nicht verändert und die Schreibung Fastnacht erst im
18. Jahrhundert, wohl unter dem Einfluss der Wörterbücher, an Boden

gewann. Schon einigermassen kurios ist nun aber, dass Hiss selbst
seinem Material entnehmen zu können glaubte, der Unterschied in der

Schreibung sei im unterschiedlichen Sprachgebrauch weltlicher und
geistlicher Autoren begründet und auch davon bedingt gewesen, ob
die Belegstellen vorfastenzeitliches Brauchwesen oder eben die kirchliche

Fastenzeit betrafen. Das eine wie das andere geht jedoch aus
seiner Zusammenstellung nicht hervor, und es gibt ausserdem noch
andere, ihm nicht bekannt gewordene grosse Quellenbestände, die das

ganz eindeutig widerlegen. Ebenso fragwürdig ist weiter, was Hiss

von der Wortwurzel «fas» aus zu fase(l)n in der Grundbedeutung
«fruchtbar werden, gedeihen» erweisen wollte. Auch dafür bringt er
eine fünf Seiten lange Liste von Wortbelegen, die aber alle lediglich
den Komplex Faselvieh betreffen und kein Zwischenglied einer
sinngemässen Übertragung auf die Festzeit enthalten. Es ist nur von einer

vorgefassten Meinung her zu erklären, wenn die Folgerung aus dem

angenommenen Zusammenhang überhaupt nicht bedacht wurde, dass

unter dieser Voraussetzung neben «Fasnacht» doch auch die unterstellte

Vollform «Faselnacht» im oberdeutschen Raum bezeugt, und

zwar reichlich bezeugt sein müsste, was nun eben nicht der Fall ist.

Dessen ungeachtet kam Hiss schliesslich zu einer Übereinstimmung

7 An nicht miteinbezogenen Zusammenstellungen liegen vor: Hans Moser,
Die alten Bezeichnungen der Fasnacht im altbayerischen Raum. Oberdeutsche
Zeitschrift f. Volkskunde 16 (1942) i47ff.; Herbert Berner, Fasnacht und
Historie, in dem von ihm hg. Sammelband Fasnet im Hegau. Singen 1959, 45 fr.;
Karl-S. Kramer, Bauern und Bürger im nachmittelalterlichen Unterfranken.
Würzburg 1957, 56ff.; ders., Volksleben im Fürstentum Ansbach. Würzburg
1961,101 ff. ; ders., Volksleben im Flochstift Bamberg und im Fürstentum Coburg.
Würzburg 1967, 89 ff. ; Dieter Lutz, Volksbrauch und Sprache. Stuttgart 1966,
52ff.



436 Hans Moser

mit Robert Stumpf!, zur Ableitung von «einer ursprünglichen phallischen

Narrenfunktion», die ihm «trotz vieler Vorbehalte, die man
Stumpfls Theorien gegenüber haben mag, doch recht plausibel
erscheint»8. Von den Ergebnissen einer jahrzehntelangen Beschäftigung
mit brauchgeschichtlichen Fakten und Fragen her lässt sich aber auch
diese Hypothese nicht verifizieren.

Ungeklärt liessen auch diese jüngsten Veröffentlichungen die Frage,
wie sich, dem unbestreitbaren gemeinsamen Wortstamm von
Fastnacht und Fastenzeit zum Trotz, die Formen ohne t auf einem doch
sehr weiten Raum und über viele Jahrhunderte halten konnten. Die
übliche Erklärung dafür ist die, dass es sich um «eine Abstumpfung»
(Grimm), um «einen Ausfall aus Bequemlichkeit bei der Aussprache»
und eine «Erleichterung der Drittkonsonanz» (Meisen, danach ähnlich
bei Rosenfeld) handle. Das kann gewiss für den Sprachgebrauch
geltend gemacht werden - nach einer weiteren Zusammenstellung von
Hiss lassen sich dafür sämtliche deutsche Mundarten heranziehen -,
nicht aber für den in Archivalien tausendfach dokumentierten
Schreibgebrauch, im Rechnungswesen von Flerrschaften und Städten, in der

Datierung von Urkunden, der Meinung von Hiss entgegen auch in

gleichem Ausmass im kirchlichen Bereich, ebenfalls im Rechnungswesen

von Klöstern, Spitälern und Gotteshäusern, und weiterhin in
der handschriftlichen Traktat- und Predigtliteratur, weit über das

Mittelalter hinaus. Von 28 Vokabularien des 15. Jahrhunderts aus
altbayerischen Klöstern, die eine Verdeutschung von carnisprivium
enthalten5, bringen zehn (mit Datierungen von 1419 bis 1459) die Schreibung

vasnacht, darunter die Variante voßnacht (Ebersberg 1452),
sechs (1432-1463) faßnacht, vier (1459-1472) fasnacht, eine (1418)
vaznacht, dann sieben (1438-1478) faschang, mit Varianten vasschang

8 Mit ihm stimmt überein Werner Danckert, Unehrliche Leute. Bern-München

1963, i2off. in einem Anhang: «Fasnacht und Karneval», in dem sich noch
einmal alle unbewiesenen und berichtigten Hypothesen beisammen finden. Eine
Herlcitung von altem Totenkult lehnt Hiss (S. 124) mit Recht ab. Er nimmt
dabei Stellung zu Albert Walzer, Fragen zur Flerkunft und Bedeutung der
Fasnet. Schwäbische Fleimat 4 (1953) 7 ff. und erweckt mit dem Zitat einer allzu
vorsichtigen Formulierung den Eindruck, als läge hier eine Anerkennung dieser
Theorie vor, während sich Walzers ausführliche kritische Einwände doch gegen
sie richten.

9 Es handelt sich um Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek in
München, die nach Signaturen und Flerkunft in meinem Anm. 7 genannten Aufsatz

verzeichnet sind. Hinzu kommen noch die lateinischen Flandschriften Clm.
235, 302, 3868, 5877, 5980, 8237, 26951 u. 26761. Ignaz Petters, Aus einem
vocabularius «ex quo» vom Jahre 1432, in: Karl Frommanns Zeitschrift Die deutschen
Mundarten 4 (1857) 289 fr. handelte von einer böhmischen Flandschrift, in der sich
(S. 294) für carnisprivium die Übersetzung: vaschang vel fasnacht findet.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 437

(Metten 1438), vaschanck (Ebersberg 1449), faschank (Tegernsee
145 5), faschangus (Wasserburg? 15. Jahrhundert). Bezeichnend ist die

Doppelübersetzung im Glossar eines Marienklosters bei Worth a.d.
Donau von 1444: «der fasten abent oder faßnacht». Eine Verdeutschung

Fastnacht fehlt.
Nun hat Karl Meisen noch darauf hingewiesen, dass es zum t-Aus-

fall in Fastnacht «ein vollkommen analoges Beispiel» für Christnacht
gebe, und er nennt dafür einen Beleg aus der neuzeitlichen Kölner
Mundart; ob es auch vergleichbare ältere Schriftbelege dafür gibt,
muss dahingestellt bleiben10. Als Parallele zu den ungezählten
oberdeutschen Fasnacht-Belegen hat sich aus dem bisher bearbeiteten sehr

grossen Quellenbestand kein Beleg für eine Schreibung Chrisnacht

ergeben. Hier ist der Ausfall des t eben nicht erfolgt, und dieser Unterschied

kann das Gewicht der Frage, warum er gegenüber Fastnacht die

Regel war, nur verstärken. So völlig unbegründet kann eine beibehaltene

Abweichung von einer Wortform, deren Sinn an sich klar war,
aber doch auch nicht gewesen sein. Man wird mit Meisen fragen
müssen: «Welches andere Wort [ausser vasten] sollte sonst in Frage
kommen?» Meisens Antwort lautet: «Weder im Althochdeutschen
noch im Mittelhochdeutschen gibt es ein Wort, das seiner Bedeutung
nach hierher passte.»11 Doch kann auch diese Behauptung wieder in
Frage gestellt werden, und dafür soll im folgenden ein Begriffskomplex
umkreist werden, der - vorsichtig ausgedrückt - mitgespielt haben

könnte. Die Annahme, dass sich irgendein Wortanklang oder ein
naheliegender Sinnbezug geltend machte, kann nicht abwegig erscheinen,
zumal es um Zusammenhänge gehen wird, die immerhin schon in
älteren Zeiten bedacht wurden und im besonderen der Polemik gegen
die Fasnacht dienen konnten.

Etymologische Betrachtungen, die Eduard FIoffmann-Krayer schon

für bemerkenswert hielt12, hatte 1601 ein Zürcher Pfarrer drei Predigten

«Wider die Faßnacht» mitgegeben:

«Unser Tütsch wörtli heisst Fassnacht, wie es dann in den Kalender gestellt
wirt. Waz aber hierdurch werde verstanden, kann ich nit wol wüssen. Ob es

möchte genennt werden faselnacht, darum dass der unvcrschämmte fasel dann
sein spil hat: oder Fassnacht, dass man uff die nacht die fass grüsst und dem

10 Josef Müller, Rheinisches Wörterbuch. Bd. 4, 1539; Adam Wrede, Rhei-
schatz. Köln 1958, Bd. 2, 94 bringen mit einer Ausnahme nur späte Mundartformen.

11 Wie Anm. 4, S. 9.
12 Eduard FIoffmann-Krayer, Die Fastnachtsgebräuchc in der Schweiz, in:

Kleine Schriften zur Volkskunde. Basel 1964, (S. 24ff.) 25. Der Aufsatz war
erstmals im SAVk 1 (1897) erschienen.



438 Hans Moser

Baccho zu ehren gwaltig schluckt: oder Fassnacht darumb, dass jren etlich uff
die nacht vil spyss und tranck fassend, und dass sy dester mehr gfassen mögind,
mit hin und wider lauffen sich als ein laubsack eynhotterend etc. oder Fastnacht
darumb, dass grad druf die viertzig tägig fasten angaht.»

Auf zwei von diesen Wortdeutungen ist man in neuerer Zeit nicht
eingegangen. Die eine bezieht sich aufdie heute noch für dieAbspeisung
von Gemeinschaften, im besonderen der Soldatensprache geläufige
Wendung «Essenfassen». Sie klang schon einmal Jahrzehnte früher
bei dem Chronisten Enoch Widmann in der Schilderung der Fasnacht
seiner Heimatstadt Hof an: «Uf den abend schlemmete und demmete
idermann, und wollten die leut ihre leibe uf die künftige Fastenzeit

zuvor wol vollfassen.»13 Gelegentliche an diesen Begriff anklingende
Formulierungen sind aber zu spärlich, als dass man ihnen einen
bestimmenden Einfluss zumessen könnte. Anders ist es mit der Anspielung
auf das Fass. Sie sollte noch reichlich genützt und ausgeformt werden.

1639 äusserte sich Rcinhardus Bakius, Doktor der Theologie und Superattendent
zu Grimma, in einer Betrachtung zum Sonntag Quinquagesima zu der am Seitenrand

vermerkten Frage: «Faßnacht. Unde?». Dieser Bezeichnung untergeordnet
ist hier «quasi Fastennacht», als Zeit der Mässigung und Enthaltsamkeit; dann
heisst es: «Sed multi nostrorum hominum putant, Faßnacht dici a vase, vel
vinario vel cerevisario, vom Bierfaß, daß man ietzo für den Faßen liegen, toll
und voll seyn müsse, daß wenn mancher nur die Faßnacht höret, so hupffet er
wie ein Roß, das die Striegel höret, und wolte lieber Weinachten, Ostern und
Pfingsten emperen, als die vom Faß also genandte Faßnacht.»'4 Um die gleiche
Zeit schrieb ein anderer evangelischer Sittenprediger, Qualtcrius: «Daß die drey
Heidnische Feste Bacchanalia, Lupercalia und Cerealia der Teuffei unter dem
Nahmen der Faßnacht wunderlich zusammen gebracht, welches denn dieses
Fests eigentlicher Nähme ist, dieweil darinnen die Wein- und Bier-Fässer gestürmet

und gelecret, darzu die Menschen selbst, die des Heil. Geistes Tempel seyn
solten, zu stinckenden Weinfässern und Wcinschläuchen werden.»15 Unter Bezug
auf diese Äusserungen fasste dann 1699 Johann Heinrich Kindervater, damals
noch Studiosus zu Jena, in einer Dissertatio über die «Bacchanalia Christiano-
rum» seine Erklärung der deutschen Bezeichnung so zusammen: «Vocantur
Fastnacht, quia tempore ieiunii dies praecedente cclebrantur, seu ut alii volunt:
Faßnacht, a dolus forsan sive a vini cadis...»

Der drastischen Vorstellung eines grimmigen Eiferers, Menschen in
der Absage an ihre gottgewollte Bestimmung zu stinkenden Weinfäs-

13 Alois John, Die Chronik der Stadt Hof von M. Enoch Widmann. Unser
Egerland 13 (1909) 106.

14 Reinhardus Bakius, Copiosissima Evangeliorum Dominicalium Expositio.
Lübeck 1640, 2.

15 Bei dem Autor dürfte cs sich um Paulus Waltherus handeln, von dem die
Bibliothek in Wolfenbüttel «Fastnachtpredigten» besitzt, die noch nicht eingesehen

werden konnten. Hier zitiert nach dem anschliessend genannten Joannes
Henricus Kindervater, Bacchanalia Christianorum vulgo Das Carneval... Jena
1699, 12.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 439

sern werden zu lassen, ist eine andere, heitere, mit umgekehrter Wertung

entgegenzustellen, in der Menschen, die sich vom Heiligen Geist

geleitet fühlen mochten, sich selbst als alte Weinfässer bezeichneten
und nach gelegentlicher Ventilation verlangten, gerade um ihrer
höheren Aufgabe dienen zu können. Es waren das junge französische

Kleriker, die 1440 gegen ein Verbot der Narrenfeste durch die
Sorbonne protestierten16. Sie wollten an einer Erheiterung, die bedeutende
Männer der Vergangenheit zugelassen hätten, also einer «ancienne

coutume», festhalten, weil eine natürliche und angeborene Neigung
zur Verrücktheit wenigstens einmal im Jahr zu ihrem Recht kommen
müsste, und dafür wählten sie den Vergleich:

«Les tonneaux de vin créveroient, si on ne leur ouvroit quelquefois la bonde
ou le fosset, pour leur donner de l'air. Or nous sommes de vieux vaisseaux et
des tonneaux mal reliez, que le vin de. la sagesse feroit rompre, si nous le laissions
bouillir ainsi par une dévotion continuelle au service Divin...»

Es war hier um jene Knabenbischofs- und Narrenfeste gegangen, die
mit ihren allbekannten Ausartungen, mit dem Erbteil alter Januar-
Kalendenfeiern von der offiziellen Kirche seit langem mit geringen
Erfolgen bekämpft, einen Anstoss geben mussten, die Möglichkeit
duldbarer Entspannung auf eine minder geheiligte Zeit, vor Beginn
der Fasten zu verlegen. So feierten die Klöster, die Stifts- und
Domschulen, die Spitäler ihr carnisprivium, Bischofshöfe und Pfarrhäuser
die Herren- oder Pfaffenfasnacht mit Gelagen, zu denen Gäste geladen
und brauchtraditionelle Besuche empfangen wurden. Wo sich
mittelalterliche Abrechnungen erhalten haben, fehlen kaum irgendeinmal
die Auslagen auf Zehrung und landschaftsweise für Wein oder Bier.

Das Fest konnte selbst noch in einer geistlichen, mystik-nahen
Kontrafaktur erlebt werden, wie sie sich im Erbauungsbüchlein einer

bayerischen Nonne aus dem 15. Jahrhundert findet17. Ihr war zum
Sonntag Estomihi anempfohlen, aller jener Heiliger zu gedenken, die
sie «zu der vasnacht geladen» hatte, nach Christus als ihrem
«Allerliebsten fasznachtgesponsz» zurufen und, «sozu fasznacht yeeinliebs»
zu dem andern geht, dem Herrn ihr «mynsams hertz» als Zuflucht zu
geben, mit ihm «ein frölichs lidlein singen», in sieben Vaterunsern «vii
krepfflein» zu geben und ihn zu bitten, daß er ihr «mit dem roten
stareken wein seins kostpam pluts... ein frölichs fasznacht trüncklein
wol einschancken und zu trincken» bieten möge.

16 Du Tilliot, Mémoires pour servir à l'histoire de la Fête des Foux... Lausanne-
Geneve 1741, 30.

17 Cgm. 4485 (15. Jh.), f. 193V f.



44° Flans Moser

Der Fasnacht der Laienwelt gegenüber waren die kirchlichen
Institutionen bis ins lO.Jahrhundert hinein duldsam, volksbräuchlichen
Darbietungen gegenüber spendenfreudig, was aber nicht auszuschlies-

sen brauchte, dass sich gegen Ende des 15. Jahrhunderts Stimmen
der Kritik an zunehmender materieller Genussucht mehrten. So gab
es auch Geistliche der alten Kirche, die schon im Namen des Festes

Verderbliches beschlossen sahen. Noch mit einigermassen gutmütigem

Groll legte sich der Prior des Benediktinerklosters Tegemsee,
Augustin Holzapfler, 1493 eine Predigt über den «Hl. Faschangus»
zurecht, sprach zwischen Scherz und Ernst von «vasnacht», «fras-
nacht» und «vaschanck», liess für sein Umland manches gelten, was
anderen schon anfechtbar erschien, doch wetterte er kräftig gegen die

Sündhaftigkeit städtischer Festfeier18. Vor ihm schon, um 1450, hatte
ein Augustiner-Chorherr im schlesischen Grünberg, Bernhard Fabri,
ebenfalls von der Verehrung des erfundenen Heiligen gesprochen,
«vulgo dicente Vasznacht. Quamvis illud nomen vulgare est sibi
proprium, sed tamen melius ad significandum dicitur vasznaschze. [Er]
naszt [= nascht] manchez vass mit bier basz of dy hefin [= bis auf
die Neige] vnde naszt manchin den pfenning ausz dem bewtil
[= Beutel].»19 Von derberem Schlag, nahm um dieselbe Zeit der
unbekannte Schreiber eines Traktats im oberpfälzischen Kloster
Rebdorf das deutsche und das lateinische «vas» zusammen zu einem

Nachttopf für den L'nflat menschlicher Torheit:

«Carnisprivium dicitur vulgariter vasnacht, potest etiam dici vas noctis ein
vas der nacht et hoc propter immunditiam et spurcitiem hominum fatuorum se

non solum his diebus sed etiam noctibus involventes et animam maculantes.»20

Die Reformation strich Fasten und Fastnacht aus dem Kalender, aber

gegen die Fasnacht-Tradition war noch sehr lange anzukämpfen, und
auch die herkömmlichen Bezeichnungen hielten sich. Selbst Martin
Luther konnte sich nicht konstant an den t-Einschub gewöhnen, und
vielgelesene Autoren machten wie Sebastian Franck nur ausnahmsweise

oder wie Fischart und Hans Sachs noch keinen Gebrauch davon,

18 Josef Staber, Die Predigt des Tcgernseer Priors Augustin Flolzapflcr als
Quelle für das spätmittelalterliche Volksleben. Bayerisches Jahrbuch f. Volkskunde

i960, (S. 125 ff.) 128.
19 Joseph Klapper, Das mittelalterliche Volksschauspiel in Schlesien.

Mitteilungen d. Schlesischen Gesellschaft für Volkskunde 29 (1928), (S. i68ff.) 171.
20 Schmeller-Frommann, Bayerisches Wörterbuch Bd. I, 764. Zu einer langen

Reihe von Wortbelegen vermerkt er: «Die beinahe durchgängige Form Vas
statt Fast der älteren Urkunden... erregt einigen Zweifel gegen die gewöhnliche
Ableitung dieses Wortes vom Substant. die Faste...». Dann: «Auch schwäbisch,
rheinpfälzisch nie faschtnacht, sondern fasnacht».



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 441

sondern blieben bei «Faßnacht». In seiner Teutschen Grammatica

von 1537 suchte Valentin Ickelsamer Bahn zu brechen und vermerkte
dazu: «Wenn dann die Teutschen auch verständen den namen fast-

nacht, was er hiesze und wie er etwan von den christen aufgesetzt worden,

wurden sie auf solche zeit nit... ein fest halten, wie die ungläubigen

heiden vor Zeiten ihrem Bacho und andern iren teuflischen ab-

götern thaten...»21. Aber im Wörterbuch des Frisius von 1574 stand
doch wieder zu lesen: «Bacchanalia, tag, dem prassen, schlemmen,
demmen und voll und trunken werden geordnet, die fassnacht.»22

Dass in der Kanzleipraxis ein nun doch deutlich gemachter Unterschied

nicht empfunden wurde, zeigt sich in einem Ratserlass aus

Nördlingen von 1539: «Daß alle Fassnacht hinfuro abgestelt sein soll,
sowol als die Fast ab ist»23, und in einem aus Basel von 1546 : «Dieweil
man aus Gotteswort die vierzigtägigen Fasten abgestellt, so soll man
auch künftigs keine Fassnacht noch Aescher Mittwoch mehr haben,
und weder auf Zünften, Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen
lassen, noch zehren... »24.

Nachdem schon 1499 der Humanist PolydorusVergilius Zusammenhänge

zwischen christlicher und heidnischer Festfeier vorgebracht
hatte, bediente man sich von etwa 1520 an der Bezeichnung «Bacchanalia»

immer häufiger; sie gebrauchte in diesem Jahr schon Johannes
Boemus, und spätere erbitterte Gegner solcher Tradition wie Erasmus
Sarcerius (Leipzig 15 51) oder Martinus Bohemus (Lauban 1607)

münzten sie wortreich aus. «Der römischen Christen Bacchanalia» und
ihre Kennzeichnung als «heidnisch-papistisch» wurden Schlagwörter
von zäher Lebensdauer, eifrigst verwendet, wo immer man die alte

Kirche damit belastete, dass sie heidnische Greuel geduldet, gefördert
und weiter verbreitet habe. Gern eingeflochten wurde eine historische
Episode, wie es zur päpstlichen «Zulassunge deß faßnächtischen
Gefresses und Kurtzweil» gekommen sei. Nach der 1585 erschienenen
Schlesischen Chronik des Joachim Curaeus hatte im Jahr 1284 der

Papst Legaten nach Schlesien geschickt, um Geld für seinen Kampf
gegen Friedrich II. zu gewinnen, und damit er « bey diesem einfeltigen
Volck desto ehe etwas erhalten köndte, ließ er inen verkündigen, daß

hinfort die Faste nicht am Sontag Septuagesimae, wie bisher der Kir-

21 Nach Hiss (wie Anm. 6) 148.
22 Hier nach Hoffmann-Krayer (wie Anm. 12) 28.
23 Nach Auszügen aus den Ratsprotokollen, die vor längerer Zeit der damalige

Nördlinger Stadtarchivar Dr. Gustav Wulz freundlicherweise zur Verfügung
stellte.

24 (Wie Anm. 12) 26.



442 Hans Moser

chen in Griechenland Brauch nach, sondern wie bey den Römern

[etjwas langsamer angehen und man etliche tag zuvor Faßnacht halten
und frölich seyn solte. Also hat der Bapst, weil dem versoffnen Völck-
lein die Fasnacht lieb, Pfenning bekommen.»25 Gern wurde auch der
heidnische Götze Bacchus selbst apostrophiert und damit sollte dem
Fass als seinem Attribut eine neue Symbolwertigkeit zukommen, und
sie blieb weder auf das Literarische begrenzt noch konfessionell

gebunden.

Des Vokabulars christlicher Verdammung bedienten sich gern auch die
Kanzleien, es lieferte Leitmotive für zahlreiche Fasnachtsverbote. Zuweilen klang
es auch bei recht harmlosen Anlässen nach. Als die Vierer der fränkischen Kleinstadt

Feucht «einen alten gebrauch nach, 1649 an der Faßnacht die Schlot
beschauet» und nach der Hcrdstättenkontrolle mit dem Stadtrichter einen Umtrunk
gehalten hatten, wofür 1 fl. anfiel, schrieb zu dieser Buchung ein offenbar etwas
galliger Zeitgenosse an den Rand: «Bacho zu gefallen, denn man lest nicht gern
etwas trinkens zurück. » Der Stadtschreiber scheint mit Humor reagiert zu haben,
wenn er den gleichen Betrag 1651 buchte: «an der faßnacht (der alten heydnischen
gewohnheit nach) die Schlot beschauet», 1652 «an dem vornehmen fest der
faßnacht», 1653 «an dem schönen fest d. f.«, 1654 «ihrer (löblichen) gewonheit
nach an d. f.», 1655 «am Bachusfest die Schlot besichtiget». Danach liess er es
ohne solche Zusätze mit einer sachlichen Rechtfertigung genug sein26.

Die evangelische Polemik liess auch die Einstellung katholischer

Obrigkeit nicht unberührt. Als nach dem Konzil von Trient innerkirchliche

Umorientierungen wirksam wurden und danach, noch vor den
Einbrüchen durch den Dreissigjährigen Krieg, aus wirtschaftlichen
Gründen, auf die hier nicht eingegangen werden kann, ein brauchförderliches

Zusammenwirken geistlicher und weltlicher Instanzen sein

Ende fand, wurden in der Klerikergeneration, die nach 1650
heranwuchs, fasnachtsfeindliche Strömungen bestimmend. Dafür liefert vor
allem die Predigtliteratur zahlreiche Beispiele. Wohl brachte Abraham
a Sancta Clara noch einmal das alte Argument der Verteidigung vor,
dass ein Fass mit neuem Most Luft haben müsse und der Mensch nicht
allzeit nur beten und arbeiten könne, sondern ihm zuweilen Luft, Ruhe
und «ein ehrlicher Genuß» vergönnt sein sollte27. Aber die Stimmen
der Gegner überwogen. Diese fanden nicht eine notwendige Entlastung,

sondern nur verderbliche Enthemmung, Berauschung in jeder
Form, und auch sie sprachen nun von heidnischem Erbe im Bacchus-

25 Joachim Curäus, Schlesische und der herrlichen Statt Breßlaw General
Chronica... Frankfurt a.M. 1585, 19 und 94.

26 Kramer, Ansbach (wie in Anm. 7) 103.
27 Elfriede Moser-Rath, Brauchdokumentation in barocker Homiletik, in:

Volkskultur und Geschichte, Festgabe für Josef Dünninger. Berlin 1970, (S.
347ff-) 357-



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 443

dienst, sie zitierten die gegen nachantike Kaiendenfeiern gerichteten
Kampfschriften der alten Kirchenväter und waren dabei selbst offenbar

des Glaubens, dass die Kirche niemals von ihrer frühzeitlichen
Einstellung abgewichen sei.

Von der Trunkenheit als Quelle allen weiteren Übels ging der Münchner
Kapuziner Geminianus (1670) aus: «Die Faßnacht ist eine Zeit, darbey wir
uns einbilden, jetzt ist das Bier offen, jetzt ist alles erlaubt, jetzt darff ein jeder
thun was ihn gelüstet, jetzt ist nichts Sund, in unser Faßnacht, wann nicht
alles voll und doli ist, wann nicht einer den andern under die Banck hinein zecht,
wann nicht alle Lappen ledig werden, so meynen wir, man habe die Eoliche
Zeit nicht nach Gebühr geehrt.»28 Mit gehäuften Schmähungen begann Christoph
Selhamer, der hl. Schrift Doktor und Seelsorger zu Salzburg, seine Predigt
mit dem Titel: «Traurige Fasnacht» (1696): «bleut fällt mehrmals ein das grosse
und Welt-berühmte Bacchus-Fest, hätt aber rechter sagen sollen, das Viehische
Bauch- und Götzen-Fest, das lästerliche Lumpen- und Venus-Fest, das verfluchte
und vermaledeyte Teuffel-Fest.» Immer wieder kommt cr auf den «Faß- und
Fraß-Gott Bacchus», zu dem sich stets auch die Venus einfinde, denn «dieß seyn
zween Teuffei, so an einer Ketten zusammen geschmidt seyn.» Er beruft sich
darauf, dass schon «der H. Vatter Chrysostomus... diesen groß-baucheten
Bacchus und alle die, so diesem Bauchfaß aufwarten, nicht anders als den Teuffei
selbst angesehen und verruffen hat.» Vom Teufel sei die Fassnacht eingesetzt
und ihm dienten «die nassefn] Brüder, die Bacchus-Brüder, die Zech-Brüder,
die verfressene und versoffene Faßnacht-Butzen. »29

Im gleichen Sinn, doch sehr viel gemässigter, äusserte sich der Franziskaner
Leo Wolff, der (1702) seiner Predigt zum Sonntag Quinquagesima den Doppeltitel

gab: «Weinschlauch und Bier-Lampen vergleichen sich mit den Wald-
Thieren, Satyri genannt», und: «Trunckenheit ist ein Seelen-schädliches Laster».
Er variierte die Herkunftsthese dahin, «daß dise gegenwärtige dem Schlampam-
pen-Gott Bacchus gewidmete Opffer-Täg ihren Ursprung genommen haben bey
den Heydnischen Aegyptiern», dann sei das Fest von Volk zu Volk weitergewandert

und immer noch sei der alte Götze «in die Bauren-Calender» eingezeichnet:
«der groß-bauchetc Wein-Gott Bachus, sitzend auf einem Vaß, in einer Hand
haltend ein Glaß angefüllet mit Wein oder Bier etc., in der andern Hand einen
Brat-Spis mit angestecktem guten Schweinen Braten und etlicher Bratwurst,
anzuzeigen, daß jetzt seye ein allgemeines Freß- und Sauff-Fest. »30

In gleicher Motivik ging der Münchner Augustiner-Eremit Ignatius Erti (1708)
wieder einmal aufdie Namensdeutung ein: «Fasnacht halten, das ist nichts Neues,
sondern was altes, nichts Christliches, sondern was Fleydnisches, nichts menschliches,

sondern was teufflisches zu nennen. Woher hat die Fasnacht seinen Namen
geschöpfft? als von einem Faß und der finsteren Nacht. Von einem Faß rühret
der Namen her, dann sie ist ein Heydnisches Freuden-Fest des groß-baucheten
Sauff-Gott Bacchi... Zum anderen, so schöpfft die Fasnacht seinen Zunam von
der finstern Nacht her, dann sie nimbt den Ursprung von dem Fürsten höllischer
Finsternuß, dem Teuffei Selbsten»31.

28 Geminianus Monacensis, Weeg-Weiser gen Himmel... (Dominieale),
München 1667; 270; dazu E. Moser-Rath, Münchener Volksprediger der Barockzeit.

Bayerisches Jahrbuch f. Volkskunde 1958, (S. 85 ff.) 88.
29 Christoph Selhamer, Tuba Tragica... (Dominicale). Nürnberg 1696, i4iff.
30 Leo Wolff, Rugitus Leonis, Das ist Geistliches Löwen-Brüllen... (Dominicale).

Augsburg 1702, 200, 203.
31 Ignatius Erti, Sonn- und Feyer-Tägliches Tolle Lege... (Dominieale).

Nürnberg 1708, 15 6f.



444 Flans Moser

Nicht mehr eingegangen werden kann darauf, wie in der Periode
der Aufklärung die Genussfreudigkeit der Vorfastenzeit nicht mehr
als sündhaft, sondern von ökonomischen und polizeilichen Kriterien
her, nun unter behördlich normierten Bezeichnungen, befehdet wurde,
und wie dann im frühen 19. Jahrhundert sich organisierte großstädtische

Festveranstaltungen als Fasching und Karneval entwickelten,
wie diese Begriffe weithin exportiert wurden und zeitweilig
landschaftlich-traditionelle Bezeichnungen ablösten.

Einer Erörterung aber bedarf noch die für bayrisches Stammesgebiet
typische Bezeichnung Faschang. Aufgrund zweier Ausfertigungen
einer Passauer Weberordnung von 1283, von denen die eine «va-
schanc», die andere «vastschang» bringt, glaubte Friedrich Wilhelm
als ursprüngliche Bedeutung «das Ausschenken des Fastentrunks»
annehmen zu können32. Diese Erklärung, die dem hier zur Debatte
stehenden Sinnzusammenhang recht nahe kommt, wurde allgemein
akzeptiert33. Es meldet sich dagegen aber das Bedenken, dass das

dafür herangezogene Zeugnis bis jetzt, in einer seitdem sehr stark
angewachsenen Menge von Faschang-Belegen variabler Schreibung,
das einzige mit dem t-Einschub geblieben ist. Lässt man, statt dieser

einen, vielleicht nur zufällig zustande gekommenen Ausnahme
übermässiges Gewicht zu geben, hier schlicht einen Fass-Schank gelten -
eine siebenbürgische Quelle von 1508 nennt «faschang» und «phas-
schank» nebeneinander34 - so ergibt sich der gleiche Sinn, ohne dass

man eine ungewöhnlich starke Verkürzung; unterstellen muss. Nach-
dem das Grimmsche Wörterbuch mhd. schanc sowohl für Ausschank
wie auch für die Stätten des Ausschanks nachweist, wird man auch

32 Münchner Museum für Philologie des Mittelalters und der Renaissance
(hg. von Friedrich Wilhelm) Bd. 4. München 1924, 86.

33 So in den etymologischen Wörterbüchern: Kluge-Götze-Mitzka, Wasser-
zieher, Trübner, Duden, in der volkskundlichcn Literatur bei Richard Beiti,
Wörterbuch der deutschen Volkskunde. Stuttgart 1955 2, 189; Rosenfeld (wie
Anm. 5) 176. Abweichend nimmt K. Meisen (wie Anm. 4) 11 als «höchstwahrscheinlich»

eine Entstehung aus «fastganc» in der Bedeutung «fastnächtlichc
Schwärmerei» in Parallele zu mhd. «nahtganc, Nachtschwärmerei» an, was aus
verschiedenen Gründen nicht annehmbar erscheinen kann. In Trübners
Deutschem Wörterbuch, Bd. 2, bedürfen zwei Angaben einer Berichtigung. Die
S. 295 zum Ruf «oho vaschang» genannte Tegernseer Quelle ist nicht mit 1615,
sondern nach Clm. 18680 mit 1493 zu datieren. Zu S. 296: Fasching ist nicht
erst seit Abraham a Sancta Clara bezeugt, sondern für Oberbayern schon von
1577 an. EI. Moser (wie Anm. 7) S. 164.

34 Siebenbürgisch-sächsisches Wörterbuch. Bd. 2, 311. Adolf Schullerus,
Siebenbürgisch-sächsische Volkskunde im Umriss. Leipzig 1926, erörtert S. 89,
wie sich seit Mitte des 15. Jahrhunderts die österreichische Kanzleisprache
besonders im städtischen Verwaltungswesen eingebürgert habe.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 445

noch den Bezug auf den dabei Fungierenden, den Schenken, Schankwirt,

annehmen dürfen. Und damit liesse sich auch erklären, dass das

Wort sehr früh und dann beachtlich oft als Personenname bezeugt ist.
Noch ehe der Begriff als Terminbezeichnung aufscheint, noch vor dem
ältesten vasnaht-Zeugnis35, und ehe das Deutsche in die Kanzleisprache

vordrang, bekundete ein Rechnungsvermerk von 1204, dass

der Passauer Bischof Wolfger einem nicht näher gekennzeichneten
«Vaschango 40 den[arios] » hatte zukommen lassen36. Unter den späteren

Trägern des Namens findet sich 15 90 ein «Augustin Vaschanckher

zu Westenbach» im oberbayerischen Landgericht Wolfratshausen37.

Merkwürdig ist, dass die Latinisierung des deutschen Wortes sich

vom 13. bis ins 16. Jahrhundert hinein nachweisen lässt, und zwar nicht
bloss scherzhaft wie im Fall des «hl. Faschangus», sondern weit
häufiger und in verschiedenen Bezügen seriös-selbstverständlich
gebraucht. So kommt neben dem «pullus carnisprivialis » und «va-
schanch huon» auch «pullus fascangalis» oder «vascaneus» vor38.

Für Datierungen «tempore fascangali» und Varianten bringt Schmeller

eine Reihe von Beispielen39, und seltsam nimmt sich dazu «in
quadragesima de Faschango» aus40. In Abtei-Rechnungen von
St. Peter in Salzburg41 folgten auf Ausgaben von 1511 und 1514 «in
carnisprivio» Einträge wie 1518 «pro vino in fassango 64 dn.», 1523
«bibalia pro vaschango 2 ß 4 dn.», 1529 «Joculatoribus vaschangi
2 ß 18 dn.»

Die Rückübernahme ins Lateinische mag die Annahme stützen, dass

hier ein schon früh und stark eingewurzelter Begriffvorlag, der primär
nicht von der folgenden Fastenzeit her bestimmt war. Er bezog sich

auf einen Termin, der im Bereich von Wirtschaft, Recht und Verwaltung

seine besondere, durch neue rechtsgeschichtliche Forschung

35 H. Rosenfeld (wie Anm. 5) macht S. 175 darauf aufmerksam, dass die
Schreibung für Wolfram von Eschenbach selbst und für 1206 keineswegs
gesichert sei, da die älteste Parzivalhandschrift (D) erst aus der 2. Hälfte des 13.
Jahrhunderts stammt.

36 Ignaz von Zingerle, Reiserechnungen Wolfgers von Ellenbrechtskirchen,
Bischofs von Passau, Patriarchen von Aquilea. Hollabrunn 1877, 62.

37 Rechnungen des Landgerichts Wolfratshausen im Bayerischen Staatsarchiv

Landshut R 18 F 1027.
38 Trübners Dt. Wb. Bd. 2, 296.
3y Bayerisches Wörterbuch. Bd. I, 770F
40 Tegernsee, Ende 15. Jahrhundert, s. Staber (wie Anm. 18) 134, Fussnote 63.
41 Stiftsarchiv St. Peter, Salzburg, Fis. A. Nr. 552-631 und 711. Für die

durch Herrn Staatsarchivar Dr. Franz Papitz im Juli 1965 freundlicherweise
vermittelte Ermöglichung der Benützung dieser und weiterer Bestände im
Landesarchiv Salzburg habe ich vielmals zu danken.



446 Hans Moser

bestätigte42 Bedeutung hatte. In den Tagen von Aschermittwoch bis
Invocavit traf sich weitum eine Reihe von Terminen : für grundherrschaftliche

Zinsleistungen und Fronverpflichtungen, für die Bestätigung

von Vogtei- und anderen Schutzverhältnissen, für amtliche
Jahresabrechnungen und in den Städten für die Ratsablösung. Da in
der Koexistenz von welthchen und kirchlichen Institutionen, von
Obrigkeiten und «gemeinen Leuten» seit alters rechthchen Verpflichtungen

gegenüber auch gewohnheitsrechtliche Ansprüche anerkannt

waren, ergaben sich aus rechtlichen Anlässen brauchtümhche Formen
einer Rekognition, und wie Rechts- und Amtshandlungen gemeinhin
begossen oder mit einem Gelage abgeschlossen wurden, bestand diese

erst recht zu diesem Termin in einer Bewirtung. Es kann auf eine
heute schon grosse Zahl von Zeugnissen nur hingewiesen werden,
denen zufolge Pfarrhäuser zu Fasnacht ihre Zehentpflichtigen, Klöster
Massenbesuche aus der Bürgerschaft naher Städte zu regalieren hatten,
wie diese Verpflichtungen vielfach in spielerischer Gebräuchlichkeit,
in selteneren Fällen der Verweigerung des «Fasnachtrechts» gewaltsam,

stürmisch beansprucht wurden43, und wie sich diese Bewirtungen
auf bestimmte Gruppen hin differenzierten, auf die Frauen, auf
bestimmte Gewerbe, auf landwirtschaftliche Hilfskräfte der Ernte- und
Dreschzeit. 1550 hatte ein oberpfälzischer Dorfpfarrer für die Bewirtung

städtischer Fasnachtsgäste «mit weins genug» 34 fl. aufzuwenden,

was als sechsfacher Jahreslohn einer Pfarrbediensteten festgestellt
ist44, um die gleiche Zeit schenkte das Kloster Wilten beim Gelage
zum Innsbrucker «Freudenzug» 10,5 Hektoliter Wein aus45, 1573
hatte das oberbayerische Kloster Beuerberg «nach altem Brauch»

42 Nikolaus Grass, Das Widum- und Kloster-«Stürmen» sowie verwandte
Faschingsbräuche in Süddeutschland, Österreich und der Schweiz. Zeitschrift
der Savigny-Stiftung für Rcchtsgeschichte, Bd. 71, Kanonistische Abt. XL
(1954) 159fF.; ders., Der Kampf gegen Fasnachtsveranstaltungen in der Fastenzeit.

Zeitschrift für Volkskunde 53 (1956/57) 204fr.; Karl Siegfried Bader,
Schurtag-Schuddig. Schau-ins-Land 81 (1963) 99ff.

43 Dazu ausser E. Hoffmann-Krayer und N. Grass noch: Anton Dörrer,
Tiroler Fasnacht. Wien 1949; Ffans Moser, Archivalische Belege zur Geschichte
altbayerischer Festbräuche im lO.Jahrhundert, in: Staat und Volkstum. Festgabe

für Karl Alexander von Müller. Diessen 1933, (S. iÖ7ff.) 177ff.; ders.,
Archivalisches zu Jahreslaufbräuchen der Oberpfalz. Bayerisches Jahrbuch f.
Volkskunde 1955, (S. 157ff.) iógff.; ders., Brauchgeschichtliches aus dem Donauraum

zwischen Regensburg und Passau, in: Archive und Geschichtsforschung,
Fridolin Solledcr zum 80. Geburtstag. Neustadt a. d. Aisch 1966, (S. noff.)
125 F

44 J. Simbeck, Eines «reichen» Pfarrers Einkommen und Ausgeben vor
380 Jahren. Bayerische Heimat 12 (1930/31) 306F

45 N. Grass, Widumstürmen (wie Anm. 42) 164.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 447

am Fasnachtssonntag 160 Bauern und am Tag danach 110 Kleinhäusler
zu regalieren46.

Schon genugsam bekannt sind die Fasnachtsgelage der Städte47,

zu Ratswahl und Schwörtag, auch mit geladenen Fürsten oder Bischöfen48,

die besonders von der Schweiz her bekannten Besuchsfahrten
zwischen Städten, weiters die zur Festzeit eigens aufgemachten
«Trinkstuben» von Patrizier- und Handwerksverbänden und die Gebräuchlichkeit,

zur Teilnahme zu nötigen, Unwillige mit einer Weinbusse zu
belegen oder ihnen, wenn sie den Weingenuss verschmähen wollten,
mit der Strafe der Brunnen- oder Bachtaufe das Wasser kosten zu
lassen40. Unbeachtet bisher blieb, dass auch im bäuerlichen Bereich
spezielle Schankrechte in Konkurrenz zu denen der Herrschaftstavernen

gewährt wurden. Ein tirolisches Weistum des 15./16.
Jahrhunderts enthält unter «Recht und Gewonhait» zweier Kreuztrachten
den folgenden Passus: «Auch haben die von Scheffaw die gewonhait
von aliter auf den zwayen höfen, das[s[ sy schenkhen zu vasnacht die

drey tag, ob sein die nachpawrn begern, und davon sein sy niemandt
nicht[s[ schuldig dann dem richter zu der kirchweih zu Scheflaw ain
mal [= eine Mahlzeit], 2 mass wein und ain metzen fuetter.»50 Ein
gleiches Recht gewährten die «Jura Hofmarchiae Pillerssensis anno
1466: «Auch ist zu merken, ob die nachpaurn in der hofmark zu
Fassnacht mit dem Wirt nicht über ain möchten werden, so möchten si, als

vii ir ist, wein kauften und under dem raifen austrinken.»51 Eine
ähnliche Ausnahmebewilligung für ein schlesisches Gebiet enthält ein

46 Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Klosterliteralien Beuerberg Nr. 64.
47 Neues bringen dazu ausser den in Amm. 7 genannten drei Bänden von

Karl-S. Kramer Beiträge in: Volksleben Bd. 18. Tübingen 1967: Manfred 111,

Die Entwicklung der Markdorfer Fasnet, (S. 5iff.) 52F; Dieter H. Stolz, Die
Fasnacht in Überlingen, (S. 65 ff.) 69, 84F ; Rolf Süss, Zur Geschichte und Gegenwart

der Freiburger Fasnacht, (S. 107 fr.) 109 ft".; Hans Moser, Städtische
Fasnacht des Mittelalters, (S. 135fr.) 141 ff.

48 Eine neue Reihe von Belegen dazu bringt Hans Kälin, Von der Basler
Fasnacht im Mittelalter. Schweizer Volkskunde 62 (1972) 6ff.

49 Belege, die das als Drohung wie im Vollzug oft bezeugte, früher gern als

«Regenzauber» missdeutete Eintauchen deutlich von dieser Motivierung her
begründen, sollen in anderem Zusammenhang vorgelegt werden. Nicht davon
berührt ist die Gesellentaufe der handwerklichen Brauchüberlieferung.

50 Michael Juffinger, Wirtschaftliche Streiflichter über den Gerichtsbezirk
Kufstein. Forschungen und Mitteilungen zur Geschichte Tirols und Vorarlbergs
5 (1908) ji.

51 Monumenta Boica II. München 1764, 105. Der ausgesteckte Reifen ist
durch Karl-S. Kramer, Unterfranken (wie Anm. 7) 68 auch einmal als Maskenrequisit

nachgewiesen: In der Würzburger Fasnacht von 1542 erschien eine
Gruppe von Vermummten zu einem Tanz, und einer trug «ein reifle an einer
Stangen wie man das zu dem Weinschenken praucht und aussteckt».



448 Elans Moser

1559 vom Herzog zu Münsterberg ergangener «scharffer Befehl...,
daß sich die Bauerschafft nicht mehr Bier zu brauen unterstehen solle,
allein so vil ihnen durch Herzog Carln aus Genaden zugelassen, daß

nehmlich ein ieder jährlich auf zweymal, als in der Fasten und in der
Erndte von der Hub ein Scheffel vor sein selbst Hauß und Gesinde
Kessel-Bier brauen möge.»52 Wo und wann solche terminisierte
Schankrechte sonst noch bestanden, ist erst noch weiter zu verfolgen.
Der in tirolischen Amtsregistern von 1400, 1410 und 1464 in drei
verschiedenen Gebieten vorkommende Hofname Vaschang könnte darauf
zurückgehen53. Bedeutungslos wurden solche Schankrechte mit der
zunehmenden Zulassung ländlicher Gastwirtschaften, womit sich auch

sonst Veränderungen ergaben. Im Burgenland spaltete sich in Orten,
in denen zur bisher einzigen Wirtschaft ein paar andere kamen, auch
die vordem einheitliche Burschenschaft danach auf, und die Gruppen
konkurrierten dann das Jahr über im Auferlegen von Weinbussen,
wonach dann am Faschingsdienstag oft 100-200 Liter vertrunken
werden konnten54.

Dass bei Schul-Fasnachten selbst an Kinder Bier ausgeschenkt
wurde, ist um 1490 durch den in Ingolstadt ausgebildeten, in Leipzig
lehrenden Humanisten Paulus Niavis (Schneevogel)55, zu Anfang
unseres Jahrhunderts für das württembergische Oberamt Aalen

bezeugt: dort hatte der Lehrer ein Fass Bier zu stiften, wofür er in einer
als «Aufstreichet» bekannten Form jedem Schüler einen Streich aufs

Hinterteil geben durfte, wonach das Fass unter Gesang und Tanz

gemeinsam ausgetrunken wurde56.
Das Ausschenken gehörte so selbstverständlich zu dieser Feierzeit,

dass es nicht als Sinnverlust empfunden wurde, wenn die

Terminbezeichnung sich lautlich wandelte und abschliff, was ja auch bei Wil-

52 Friedrich Wilhelm de Sommersberg, Silesiarum rerum Scriptores... Leipzig

1729, 231.
53 A. Dörrer (wie Anm. 43) 16. Das gleiche gilt für Hof- und Personennamen

wie Faschangbauer (Steiermark, 13. Jh.) und Faschingscder. Generell dürfte die
Häufigkeit der frühbezeugten Personennamen um Faschang und Fasnacht auf
Bezüge zum Rechtstermin zurückgehen; sie konnten etwa jenen Leuten
zukommen, die gebietsweise mit der Einsammlung und Ablieferung der Fasnachthühner

und anderer Zinsleistungen beauftragt waren. Jedenfalls sind diese
Namen weit älter als die Zeugnisse für spezielle, über Essen und Trinken und
Tanzen hinausgehende Fasnachtsbräuche, zumal im bäuerlichen Bereich.

54 Adalbert Riedi, Jahresbrauchtum im Burgenland. Volk und Heimat 2 (1949)
Nr. 3, S. 2.

55 A. Bömer, Die lateinischen Schülergespräche der Humanisten. 1. Teil.
Berlin 1897, 38.

56 Dieter Lutz (wie Anm. 7) 75.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 449

heims Vastschank-Deutung ohne Bedenken an- und hingenommen
wurde.

Nachdem ein Kämmerei-Register der Stadt Salzburg von 1488 noch spät
eine so deutliche Datierung lieferte wie «am Suntag Estomihi in tewsch genant
Suntag vor dem vaschangk»57, bringt die geschlossene Reihe der Salzburgischen
Abteirechnungen eine recht aufschlussreiche Abfolge von Varianten: Nach der
latinisierten Form bis 1540 regelmässig vaschang, danach abwechselnd vaschan,
faschan, fassan, 1553 erstmals fasnacht, 1555 erstmals faschung, woraus etwas
später Fasching wurde. Dieser Quellcnbestand zeigt ausserdem, wie die Bezeichnung

von der speziellen Terminbestimmtheit weg den verallgemeinernden Sinn
«Festlichkeit, Trinkgelage» erhielt und von der Vorfastenfeier auch auf andere
'fermine übergehen konnte. Er verzeichnet, nun mit Tagesdatierungen, erstmals
1554 unterm 9. September «Item ins frawen closter zum vaschang geben 1 fl.»,
unterm 16. Sept. «item zum faschang Exaltationis crucis fratribus geben 4 ß

(Schilling)» 1555 am 23. Februar «Item fratribus für letz und zum faschang 1 fl.
1 ß 10 dn. », am 1. März «Item ins frawen closter [nach einer anderen Zuwendung]
mer zum faschang g. 1 fl.», 13. Sept. «Item fratribus zum vaschang Exaltationis

crucis 4 ß», 23. Sept. «Item für das abentmal im frawencloster und für irn
vaschang g. 3 fl.» 1556: «Item sororibus zum faschang geben 1 fl.» / «Item
fratribus zum faschang g. 4 ß / Item pro hororantia von dem [Bischof] von
Salzburg an faschangtag pro sororibus in frawencloster bibalia g 2 ß 20 dn.»,
10. Sept. «Item fratribus zu faschang geben 4 ß.», 20. Nov. «Item ins frawen
closter zum faschang vor advent geben 4 ß.» Solche Einträge setzten sich auch
in den folgenden Jahren fort. Für spätere Zeit und für den Bereich des Volkslebens

vermerkt Schmeller zu Fasching als zweite Bedeutung «Jede tolle
Belustigung; im salzburgischen Thalgau sogar jeder Tanz.»58

Eine Faschang-Zuwendung erhielten neben anderen die im
Weintransport beschäftigten Fasszieher des Stifts St. Peter, erstmals 1529:
«Item den vasziehern fur vaschang chraphn 20 dn.». Die Spendung
von Krapfen oder Fasnachtkücheln ist auch anderwärts oft bezeugt,
doch konnte nach der Gabe in Natura auch eine Geldreichnis damit
bezeichnet werden. So wandelte sich auch in Salzburg der jährlich
wiederkehrende Ausgabenposten 1535 zu «krapffengelt 24 dn.», das

zusätzlich zum eigens verrechneten Jahreslohn gegeben wurde, 1545

zu «fassang- oder faschan gelt 24 dn. » und 1553 zu «trinckhgelt solito
more 24 dn.». Es mag sein, dass das den Fassziehern zukam, weil sie

zu diesem Termin mehr als sonst zu tun hatten, vielleicht aber war
damit etwas Ähnliches verbunden gewesen wie bei ihren tirolischen
Berufsgenossen, den Auflegern in Innsbruck, die ihrerseits am
«Fraßmontag» dem Kloster Wüten ein Fässchen Wein zum Präsent machten

und, nachdem dieses gemeinsam geleert war, vom Stiftskellermeister
zwei gefüllte Fässer als Gegengabe erhielten59.

57 Stadtarchiv Salzburg. Für den Zugang zu 1965 noch provisorisch
untergebrachten Beständen habe ich Frau Dr. Friederike Prodinger zu danken.

58 Bayer. Wörterbuch. Bd. I, 771.
5g A. Dörrer (wie Anm. 43) 274.



450 Hans Moser

Fasnachtsschenkungen an das Gewerbe der Fassmacherei, an
Fassbinder, Küfer, Schäffler, Böttcher und Büttner sind in vielen Quellen
genannt, und meist wurden damit Darbietungen honoriert, die leider
oft nicht oder etwas rätselhaft gekennzeichnet sind. So wurden nach
einer Herrschaftsrechnung von Meran 1412 «den Bindern, die zu
vasnacht giengen mit dem wagensayl iii gjroschen]» gegeben.
Versuche zur Deutung dieses Eintrags60 setzten ein Umgehen mit einem

Requisit, nicht mit einer Person voraus, erwogen verschiedene
Lösungsmöglichkeiten, und da keine völlig überzeugen kann, mag als

eine weitere die vorgebracht sein, dass es sich um einen Scherzaufzug
handelte, bei dem man sich mit einem langen Seil abzuschleppen schien,
mit dem gar nichts zu ziehen war, um ein unsinniges Tun, wie es in der
verkehrten Welt der Fasnacht vielenorts geschah, wenn man Schiffe
über Land fahren liess oder auf den vereisten Gassen einer Stadt

pflügte, eggte und säte01. Eine Gruppe von späteren Zeugnissen lässt

sich auf eine spezielle Aktion hin zusammennehmen. 1612 ist für Gun-
zenhausen verzeichnet, dass man «an Faßnacht die Faß eingeschlagen»
habe02. In Lindau am Bodensee vermeldet ein Ratsprotokoll von 1624:
«Kuefferknecht halten an, in der Faßnacht, was sie das faß machen

[nennen], das Spill zu erlauben, [und] daß sie ein ehrbarlichen danz
mit bescheidenheit thon mögen. Ist ihnen abgeschlagen.»63 Nicht
spezifizierte Abweisungen hatten sie schon 1617 und 1621 erfahren;
hier sollte vermutlich einer vordem üblichen Darbietung ein Ende

gemacht werden. Zusammenhänge ergeben sich aus weiteren
Nachrichten. In Überlingen bewilligte am 21. 2. 1702 der Rat: «Denen
Küefer Knechten auf gehorsames Anhalten... alt herkömmlicher
massen ein Fas zu verferthigen und darmit künfftigen Faßnacht zinstag
neben den spihlleuthen und fahnen herumbzuziehen.» Am 3.2. 1744
tat das Ratsprotokoll u.a. kund: «Nicht weniger seyen die Kiefer
Knecht mit ihrem begehren wegen einem verfertigen wollenden
Neuen Fass abgewiesen.»64 Für Frankfurt a.M. berichtet 1706 der
Chronist Achilles Augustus von Lersner:

«Wann der Mayn noch auff den Fastnachts Tag zugefrohren, binden die
Gesellen (wie auch zuweilen die Lehr-Jungcn) oder so genandte Benders-Knecht,
in einem Tag ein Faß von etlich Fuder auff dem Mayn, wann solches fertig,

60 Leopold Schmidt, Zum Mcraner Fasnachtsumzug von 1412. Der Schiern
24 (1950) 219fr.

61 Dazu H. Moser (wie Anm. 47) 188F
62 Säckelmeisterrechnungen des Stadtarchivs Gunzenhausen.
63 Stadtarchiv Lindau, nach Auszügen aus den Ratsprotokollen, die Herr

Herbert Schläger freundlicherweise zur Verfügung stellte.
64 Dieter H. Stolz (wie Anm. 47) 95 F



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 451

führen sie es durch die gantze Stadt, dantzen mit Reiften nach ihrer Gewonheit
vor denen vornehmsten Häusern, verehren das Faß nochmals E. E. Magistrat
in den Raths-Keller, wie dann dergleichen verschiedene, je eines schöner und
grösser zusehen...» oder bestimmten angesehenen Persönlichkeiten65.

Desgleichen fertigten die Böttcher zu Schweinfurt 1740 ein
ausnehmend grosses Fass und zwei kleinere auf dem zugefrorenen Main,
und ein späterer Stadtgeschichtsschreiber vermerkt dazu, allerdings
ohne Quellenangabe, dass solches auch in London, Paris, Mainz,
Erfurt, Darmstadt üblich gewesen sei66. Fasnachtstänze der Küfer
sind nun für sehr viele Städte bezeugt67, doch zumeist nur durch
knappe Rechnungsvermerke, denen nicht zu entnehmen ist, ob nicht
auch da und dort noch dem Tanz eine ähnliche Fassfertigung
vorausgegangen war. Es bedarf noch weiterer Funde durch systematische
lokale Quellenforschungen, ehe auf eine verbreitete brauchtümliche
Aufstellung des Symbolrequisits der Fasnacht geschlossen werden
könnte68.

Im bekanntesten der noch nachlebenden oder wiederbelebten
Reiftänze, dem Münchner Schäfflertanz, dient ein mitgeführtes Fass nur
noch zum Podest für den Zunftmeister, darauf seinen Reifen mit einem

gefüllten Weinglas zu schwingen und nach einer Ansprache das Glas

auf das Wohl von Tanzbestellern und Zuschauern zu leeren. Bei der
letzten Vorführung des (vordem 1769 und 1790 bezeugten) Bozener
Bindertanzes im Fasching 1822 vor fürstlichen Gästen, wurde ein

gewaltig grosses Fass in festlichem Aufzug herangefahren, die Binder
lösten die Fassreifen, es kam ein als Bacchus kostümierter
Zunftgenosse hervor, der vielerlei Wein aus dem Fass fliessen, ausschenken
und den Tanz beginnen liess, danach von einem Teufel vertrieben und

umgejagt wurde, ihm aber entwischte, sich in sein Fass zurück rettete

65 Hier nach Johann Jacob Flässlin, Frankfurt. München 1959, 197.
66 Heinrich Christian Beck, Chronik der Stadt Schweinfurt. Bd. 2. 2. Abt.

Schweinfurt 1841, 55.
67 Einen Überblick über die Verbreitung gibt Eduard Hoffmann-Krayer,

Der Küfer-Tanz in Basel. SAVk 14 (1910), (S. 97fr.) ioiff.
68 Hypothetisch liesse sich denken, dass der Herstellung des Fasses schliesslich

die Vernichtung eines Fasses im Fasnacht/Fastenfeuer des Sonntags Invocavit
entsprach. Eine solche Abschlussaktion liegt im sogenannten Kopeführen zu
Lüneburg vor, allerdings nicht von Böttchern, sondern von den Patriziern der
Stadt durchgeführt. In der Leipziger Monatsschrift «Monatliche Unterredungen

einiger guten Freunde... herausgegeben von A.B.» für das Jahr 1689,
S. 762 heisst es dazu: «Auff Fastnacht nahmen sie eine Küpe, wie ein groß Weinfaß,

machten sie schwer mit Steinen, spanneten Pferde vor, welche die Küpe
nach gegebenen Zeichen mit der Trompeten durch alle Gassen der Stadt in
vollem Courrier schleiften musten... Wenn sie durch waren, verbranten sie die
Küpe und danzten drum herum.»



4 52 Hans Moser

und darin wieder verschwand60. Beim heute noch bestehenden
Tanzaufzug der Schellenführer in Mittenwald heissen einige der Masken
«die Binder und Schaffler», nicht ihrem Gewerbe nach, sondern weil
sie Fassreifen und Holzschlegel mit sich tragen und damit Dicke und
Dünne «reifen» wollen, die einen, dass es sie nicht zerreisse, und die

anderen, dass sie einen Halt hätten70.

Die schaubräuchliche Verwendung des Terminrequisits Fass und
die Verleiblichung des Festpatrons Faschangus-Bacchus war keineswegs

nur Privileg der Fassmacherzünfte. 1515 stellten die Plattner zu

Nürnberg Paare von Fassreitern, die eine Turnierparodie mit Krönl-
stangen boten, wobei die Kufenschlitten, auf denen die Kämpfer
postiert waren, von anderen an Seilen gegen- und auseinander bewegt
wurden71. Für den Dickwanst, der von einem mächtigen Fass aus

gegen die dürre Jammergestalt der Fasten ankämpft, wie ihn Pieter

Bruegels allbekanntes Gemälde von 1559 zeigt, hatte es im flämischen
Vastelavond gewiss lebendige Vorbilder gegeben. Einen imposanten,
von den Trionfi der Renaissance inspirierten Bacchus- und Ceres-Aufzug

inszenierte ein reicher Handelsmann und Italienfahrer zur
Fasnacht 1585 in Wasserburg am Inn72. Den Weingott agierte der
Lateinschulmeister der Stadt, «in leibfarb quasi nackhent bklaidt, mit girdl
und laubwerch und grünen cranz geziehrt und dick aufgeschöpft, auf
einem treyllingfaß», einem 24-Eimer-Fass sitzend, das auf einem
Schlitten von vier Pferden gezogen wurde, begleitet von Satyrn und
Musikanten. Ein Mechanismus erlaubte ihm, scheinbar unaufhörlich
zu trinken und durch einige Löcher im Fass Wein auf die Zuschauer zu

spritzen. In Linz an der Donau liess ein Bacchus selbst zum grotesken
Stechspiel eines Kübelrennens am Faschingsdienstag 1635 einladen73.

Aufzuzählen, wo überall von der Mitte des 18. Jahrhunderts an und
zuweilen bis über das 19. Jahrhundert hinaus der alte Fassgott das

Fest leibhaftig repräsentierte, kann sich erübrigen. Die bekanntesten

Beispiele lieferte die Schweiz für Basel und Genfund die «Moosfahrt»
im Muothatal, die Puppe, mit der man auf böhmischem Gebiet den

Fasching, im Oldenburgischen die Fasnacht begrub, hiess noch lang

69 A. Dörrer (wie Anm. 43) 447.
70 Josef Bauer, 's Mittawalda Fasinachtslaufcn und 's Fasinachtsspui. Das

Bayerland 49 (1938) 25 f.
71 Eine zeitgenössische Darstellung im Besitz der Stadtbibliothek Nürnberg

ist abgebildet ebenda, 50.
72 Lorenz Westenrieder, Auszüge aus dem Tagebuche des Abraham Kern

von Wasserburg. Beiträge zur vaterländischen Flistorie. Bd. 1. München 1788, 150.
73 Leopold Kretzenbacher, Ringreiten, Rolandspiel und Kufenstechen.

Klagenfurt 1966, 186.



Fasnacht, Faßnacht, Faschang 453

«Bacchus»74, und der letzte Nachkomme mag der «Bachele» unter
den Buben um das schwäbische Illertissen gewesen sein.

Früher, häufiger und beharrlicher als vom Masken- und Narrenwesen

her, wurde die Fasnacht als das grösste «Sauf- und Fressfest» des

Jahres charakterisiert und bekämpft. Im Hinblick auf die dominierende

und wandlungsreiche Rolle, die das Wein und Bier spendende,
so oft gepriesene wie geschmähte Fass realiter und als Symbol des

Festes gespielt hat, wird man einen Einfluss auf die Terminbezeichnung
für glaubhaft halten und in den etymologischen Eskapaden der

Fasnachtgegner vieler Zeiten kaum noch blosse Wortspielereien und
literarische Topen finden können. Dem dürften auch keine philologischen

Bedenken entgegenstehen. Vas/vaz wird in den Wörterbüchern
als gemeingermanisch bezeichnet, ist althochdeutsch und mittelhochdeutsch

bezeugt, hatte bis ins 16. Jahrhundert hinein den Plural «die

vas» und «die vasse», womit sich auch die Formen Fase- und Fas-

se[n]nacht erklären lassen, und so dürfte damit ein von Karl Meisen
vermisstes Wort vorliegen, von dem her die im ganzen oberdeutschen

Sprachraum und darüber hinaus zäh beibehaltene Abweichung von
der (ihrerseits nicht anfechtbaren) Schreibung Fastnacht zu verstehen
wäre.

74 Otto v. Reinsberg-Düringsfeld, Das festliche Jahr. Leipzig 1898 2, 88;
Paul Sartori, Sitte und Brauch. Bd. 3. Leipzig 1914, 125.


	Fasnacht, Fassnacht, Faschang

