Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift fir Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Fasnacht, Fassnacht, Faschang

Autor: Moser, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116812

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

433

Fasnacht, Fallnacht, Faschang

von Hans Moser, Gottingen

Die von Robert Wildhaber 1967 dem Tibinger Arbeitskreis fiir
Fasnachtforschung gebotene, sehr iiberlegt konzipierte und vorbild-
lich organisierte Tagung unter dem Thema «Basler Fasnacht» musste
allen brauchkundlich interessierten Teilnehmern als ungemein instruk-
tiv in dankbarer Erinnerung bleiben. Sie rdumte mit verbreiteten alten
Vorstellungen auf, brachte Neues zur geschichtlichen Entwicklung,
zu den von einer protestantischen Tradition und einem Festtermin post
festum her gestellten Problemen, und sie demonstrierte mit den
Erfahrungsberichten von Praktikern der Festgestaltung wie mit den
Vortfiihrungen von Trommler- und Pfeifergruppen, aus welchen
Kriften, abseits aller ideologischen Theorie, von realen Bedingtheiten
her, Uberlieferung entstehen und lebendig bleiben kann. Etfreulicher-
weise hat die Tagung dahin nachgewirkt, dass Ergebnisse und
Erkenntnisse einer kiirzlich erschienenen Veroflentlichung zugute
kamen, in der sich gleicherweise vorziigliche Lichtbilder und Text-
beitrige verbinden liessen!.

Wie heute seht vieles in der Volkskunde problematisch geworden
ist und auch alte Problematik wieder stirker bewusst wird, fand Hans
Trimpy davon auch den Titel dieses Buches und auch seines eigenen
Beitrags « Zur Geschichte der Basler Fasnacht» beriihrt. Er konnte nicht
gut tibergehen, dass die den Baslern geldufig gewordene Festbezeich-
nung im Bereich der Fachforschung teils als giiltig anerkannt, teils
angefochten wird, und so schien ihm eine Vorbemerkung angebracht:
«Der Verfasser verwendet, iiberzeugt von der etymologischen Richtig-
keit, die Schreibweise <Fastnacht>, wo es sich um den allgemeinen
Begriff handelt; wo es um das heutige Hauptfest der Basler geht, geben
wir das seit rund vierzig Jahren verpdnte <t preis.»? Das war eine
listige Losung, weil sie zwei verschiedenen Standpunkten gerecht
wird, die in der neuerdings tberraschend intensivierten Diskussion
Richtung und Argumentierung noch gegensitzlich bestimmen. Nun
diirfte man das Fir und Wider um einen Buchstaben gewiss fiir einen
miissigen Streit um des Kaisers Bart halten, wenn sich dabei nicht die

I Unsere Fasnacht. Hg. von Peter Heman. Basel 1971.

2 §S. 17. Diese «Verponung» wird offenbar nicht allgemein geteilt; es fillt
auf, dass sie auch der Rezensent des Buches in der «Neuen Ziircher Zeitung»
vom 25.12.1971 in einem eingeklammerten Satz eigens vermerkt. Aus den
Abbildungen sidmtlicher Basler Plaketten ergibt sich, dass diese von 1911 bis
1924 stets mit «Fastnacht», von 1925 an stets mit «Fasnacht» geprigt wurden.



434 Hans Moser

Notwendigkeit ergibe, die Begriindung der Ansichten tiefer zu fun-
dieren und von einer verbreiterten Quellenbasis aus Voraussetzungen
und Zusammenhinge in der immer noch unzureichend geklirten, viel-
schichtigen und wandlungsreichen Entwicklung eines sehr wichtigen
Festtermins zu ermitteln.

Zwischen 1967 und 1969 haben nicht weniger als vier umfingliche
Veroffentlichungen dem gleichen Themenkreis gegolten. Gleichzeitig
mit dem Tibinger Sammelband «Masken zwischen Scherz und
Ernst»3, der eine grosse Zahl alter und neuer Quellenzeugnisse zur
Fasnacht und damit auch regionaler und lokaler Festbezeichnungen
brachte, hatte Karl Meisen Erorterungen zu «Namen und Ursprung
der Fastnacht»+ herausgebracht. Er konzentrierte sich mit aller Ent-
schiedenheit darauf, zu erweisen, dass Fastnacht nur von Fastenzeit
abzuleiten sei, was ja nun allerdings ausser Frage steht, und er stellte
zu zweckgerecht geradliniger Beweisfiihrung eine Menge gut ausge-
withlter brauchgeschichtlicher Zeugnisse zusammen, die sich auf den
gesteigerten Lebensgenuss vor der Zeit der Enthaltsamkeit beziehen.
Die ehedem beliebten Deutungen auf faseln fiir Unsinnreden und
fasen fiir Zeugen lehnte er mit Recht noch einmal ab. Darin stimmte
ihm zwei Jahre spiter Hellmut Rosenfeld in einem Aufsatz « Fastnacht
und Karneval»s zu. Er teilt auch die Absage an alte Kontinuitits-
vorstellungen und akzentuiert seine Ausfithrungen dahin, die Feier
der Vorfasten als dem Kirchenkalender eingeordnet zu bestatigen. In
gegensatzlicher Orientierung ging zur gleichen Zeit Albert Hiss an
die Frage «Fasnacht oder Fastnacht ?»¢ heran. Als Siiddeutscher und
von der Mundartforschung her kommend, musste er die Divergenz
zwischen der normativen Schreibung und den gebrauchten und histo-
risch belegten Bezeichnungen auffallend finden. So sah er seine Auf-
gabe darin, in einer «rein philologischen Untersuchung... nachzuprii-

3 Volksleben 18.Bd., hg. von Hermann Bausinger. Tiibingen 1967. Mit
Themen zur Fasnacht gingen in der Reihe voraus: die Binde 6 (1964), 11 (1965)
und 12 (1966).

4 Rheinisches Jahrbuch f. Volkskunde 17/18 (1966/67) 7f1.

5 Archiv f. Kulturgeschichte 51 (1969) 175 ff. In einem Ausnahmefall sieht der
Verfasser (S. 180f.) das Weiterleben eines «agrarkultischen Umgangsbrauchs»,
wobei ihm aber als wesentlich erscheint, dass auch dieser «sinnentkleidet in die
spielerischen Festbriuche eines christlichen Jahresfesttermines einbezogen wurde».
Die Ausnahme entfillt, weil der nicht allein hier, sondern schr lang allgemein
angenommene Brauchbezug nicht besteht. Dazu Hans Moser, Variationen um
ein Thema vermeintlicher Brauchgeschichte. «Das Weberschift von St. Trond»,
in: Volkskultur und Geschichte, Festgabe fiit Josef Diinninger. Berlin 1970,
2361t

6 Wiirttembetgisches Jahrbuch fiir Volkskunde 1965/69, 123ff. Zu den nach-
stehenden Zitaten: S. 125, 160, 162, 168.



Fasnacht, Fanacht, Faschang 435

fen, wie sich denn das Wort Fas[t]|nacht in seiner Schreibung tiber die
Jahrhunderte hinweg darstellt», und zu «versuchen, auf diesem Weg...
den Nachweis zu erbringen», dass in der Ausdeutung von «Fasnacht»
doch, wie das frither schonangenommen worden war, « Fruchtbarkeits-
vorstellungen... stark mit hereinspielen». Die anschliessende Zusam-
menstellung von Wortbelegen aus dem 13. bis 19. Jahrhundert umfasst
32 Seiten?. Es geht daraus hervor, dass die Schreibung mit t im nieder-
deutschen Fastelabend-Gebiet die Regel ist, auch noch im Osten des
mitteldeutschen Raumes dominiert, im Westen mit t-losen Formen
abwechselt, im ganzen oberdeutschen Sprachgebiet so gut wie keine
Rolle spielt. Bemerkenswert ist, dass sich das Gesamtbild auch nach
der Reformation nicht verindert und die Schreibung Fastnacht erst im
18. Jahrhundert, wohl unter dem Einfluss der Worterbiicher, an Boden
gewann. Schon einigermassen kurios ist nun aber, dass Hiss selbst
seinem Material entnehmen zu kénnen glaubte, der Unterschied in der
Schreibung sei im unterschiedlichen Sprachgebrauch weltlicher und
geistlicher Autoren begriindet und auch davon bedingt gewesen, ob
die Belegstellen vorfastenzeitliches Brauchwesen oder eben die kirch-
liche Fastenzeit betrafen. Das eine wie das andere geht jedoch aus sei-
ner Zusammenstellung nicht hervor, und es gibt ausserdem noch an-
dere, ihm nicht bekannt gewordene grosse Quellenbestinde, die das
ganz eindeutig widerlegen. Ebenso fragwiirdig ist weiter, was Hiss
von der Wortwurzel «fas» aus zu fase(l)n in der Grundbedeutung
«fruchtbar werden, gedeihen» erweisen wollte. Auch dafiir bringt er
eine fiinf Seiten lange Liste von Wortbelegen, die aber alle lediglich
den Komplex Faselvieh betreffen und kein Zwischenglied einer sinn-
gemissen Ubertragung auf die Festzeit enthalten. Es ist nur von einer
vorgefassten Meinung her zu erkliren, wenn die Folgerung aus dem
angenommenen Zusammenhang iiberhaupt nicht bedacht wurde, dass
unter dieser Voraussetzung neben «Fasnacht» doch auch die unter-
stellte Vollform «Faselnacht» im oberdeutschen Raum bezeugt, und
zwar reichlich bezeugt sein miisste, was nun eben nicht der Fall ist.
Dessen ungeachtet kam Hiss schliesslich zu einer Ubereinstimmung

7 An nicht miteinbezogenen Zusammenstellungen liegen vor: Hans Moser,
Die alten Bezeichnungen der Fasnacht im altbayerischen Raum. Oberdeutsche
Zeitschrift f. Volkskunde 16 (1942) 147ff.; Herbert Berner, Fasnacht und Hi-
storie, in dem von ihm hg. Sammelband Fasnet im Hegau. Singen 1959, 45ff.;
Katl-S. Kramer, Bauern und Biirger im nachmittelalterlichen Unterfranken.
Wiirzburg 1957, 56ff.; ders., Volksleben im Fiirstentum Ansbach. Wiirzburg
1961, 101 fI. ; ders., Volksleben im Hochstift Bamberg und im Fiirstentum Coburg.
Wiirzburg 1967, 89ff.; Dieter Lutz, Volksbrauch und Sprache. Stuttgart 1966,
s2ff.



436 Hans Moser

mit Robert Stumpfl, zur Ableitung von «einer urspriinglichen phalli-
schen Narrenfunktion», die ihm «trotz vieler Vorbehalte, die man
Stumpfls Theorien gegeniiber haben mag, doch recht plausibel er-
scheint»$. Von den Ergebnissen einer jahrzehntelangen Beschiftigung
mit brauchgeschichtlichen Fakten und Fragen her lisst sich aber auch
diese Hypothese nicht verifizieren.

Ungeklirt liessen auch diese jiingsten Veroffentlichungen die Frage,
wie sich, dem unbestreitbaren gemeinsamen Wortstamm von Fast-
nacht und Fastenzeit zum Trotz, die Formen ohne t auf einem doch
sehr weiten Raum und iiber viele Jahrhunderte halten konnten. Die
tbliche Erklirung dafiir ist die, dass es sich um «eine Abstumpfung»
(Grimm), um «einen Ausfall aus Bequemlichkeit bei der Aussprache»
und eine « Erleichterung der Drittkonsonanz» (Meisen, danach dhnlich
bei Rosenfeld) handle. Das kann gewiss fiir den Sprachgebrauch gel-
tend gemacht werden — nach einer weiteren Zusammenstellung von
Hiss lassen sich dafiir simtliche deutsche Mundarten heranziehen —,
nicht aber fiir den in Archivalien tausendfach dokumentierten Schreib-
gebrauch, im Rechnungswesen von Herrschaften und Stidten, in der
Datierung von Urkunden, der Meinung von Hiss entgegen auch in
gleichem Ausmass im kirchlichen Bereich, ebentalls im Rechnungs-
wesen von Klostern, Spitilern und Gotteshdusern, und weiterhin in
der handschriftlichen Traktat- und Predigtliteratur, weit tber das
Mittelalter hinaus. Von 28 Vokabularien des 15. Jahrhunderts aus alt-
bayerischen Klostern, die eine Verdeutschung von carnisprivium ent-
halten?, bringen zehn (mit Datierungen von 1419 bis 1459) die Schrei-
bung vasnacht, darunter die Variante volinacht (Ebersberg 1452),
sechs (1432-1463) faBnacht, vier (1459-1472) fasnacht, eine (1418)
vaznacht, dann sieben (1438-1478) faschang, mit Varianten vasschang

8 Mit ithm stimmt uberein Werner Danckert, Unehrliche Leute. Bern-Miin-
chen 1963, 1201 in cinem Anhang: «Fasnacht und Karneval», in dem sich noch
einmal alle unbewiesenen und berichtigten Hypothesen beisammen finden. Eine
Herleitung von altem Totenkult lehnt Hiss (S. 124) mit Recht ab. Er nimmt
dabei Stellung zu Albert Walzer, Fragen zur Herkunft und Bedeutung der
Fasnet. Schwibische Heimat 4 (1953) 7ff. und erweckt mit dem Zitat einer allzu
vorsichtigen Formulierung den Eindruck, als lige hier eine Anerkennung dieser
Theorie vor, wihrend sich Walzers ausfiithrliche kritische Einwinde doch gegen
sie richten.

9 Es handelt sich um Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek in
Minchen, die nach Signaturen und Herkunft in meinem Anm. 7 genannten Auf-
satz verzeichnet sind. Hinzu kommen noch die lateinischen Handschriften Clm.
235, 302, 3808, 5877, 5980, 8237, 26951 u. 26761. Ignaz Petters, Aus einem voca-
bularius «ex quo» vom Jahte 1432, in: Karl Frommanns Zeitschrift Die deutschen
Mundarten 4 (1857) 289 ff. handelte von einer bohmischen Handschrift, in der sich
(S. 294) fiir carnisprivium die Ubersetzung: vaschang vel fasnacht findet.



Fasnacht, FaB3nacht, Faschang 437

(Metten 1438), vaschanck (Ebersberg 1449), faschank (Tegernsee
1455), faschangus (Wasserburg ? 15. Jahrhundert). Bezeichnend ist die
Doppeliibersetzung im Glossar eines Marienklosters bei Worth a.d.
Donau von 1444: «der fasten abent oder falnacht». Eine Verdeut-
schung Fastnacht fehlt.

Nun hat Karl Meisen noch darauf hingewiesen, dass es zum t-Aus-
fall in Fastnacht «ein vollkommen analoges Beispiel» fiir Christnacht
gebe, und er nennt dafiir einen Beleg aus der neuzeitlichen Kolner
Mundart; ob es auch vergleichbare dltere Schriftbelege dafiir gibt,
muss dahingestellt bleiben'o. Als Parallele zu den ungezihlten ober-
deutschen Fasnacht-Belegen hat sich aus dem bisher bearbeiteten sehr
grossen Quellenbestand kein Beleg fiir eine Schreibung Chrisnacht
ergeben. Hier ist der Ausfall des t eben nicht etfolgt, und dieser Unter-
schied kann das Gewicht der Frage, warum er gegeniiber Fastnacht die
Regel war, nur verstirken. So vollig unbegriindet kann eine beibehal-
tene Abweichung von einer Wortform, deren Sinn an sich klar war,
aber doch auch nicht gewesen sein. Man wird mit Meisen fragen
miissen: «Welches andere Wort [ausser vasten| sollte sonst in Frage
kommen?» Meisens Antwort lautet: «Weder im Althochdeutschen
noch im Mittelhochdeutschen gibt es ein Wort, das seiner Bedeutung
nach hierher passte.»'* Doch kann auch diese Behauptung wieder in
Frage gestellt werden, und dafiir soll im folgenden ein Begriffskomplex
umkreist werden, der — vorsichtig ausgedriickt — mitgespielt haben
konnte. Die Annahme, dass sich irgendein Wortanklang oder ein nahe-
liegender Sinnbezug geltend machte, kann nicht abwegig erscheinen,
zumal es um Zusammenhinge gehen wird, die immerhin schon in
ilteren Zeiten bedacht wurden und im besonderen der Polemik gegen
die Fasnacht dienen konnten.

Etymologische Betrachtungen, die Eduard Hoffmann-Krayer schon
fiir bemerkenswert hielt12, hatte 16o1 ein Ziircher Pfarrer drei Predig-
ten «Wider die FaBnacht» mitgegeben:

«Unser Tiitsch wortli heisst Fassnacht, wie es dann in den Kalender gestellt
wirt. Waz aber hierdurch werde verstanden, kann ich nit wol wiissen. Ob es

mochte genennt werden faselnacht, darum dass der unverschimmte fasel dann
sein spil hat: oder Fassnacht, dass man uff die nacht die fass griisst und dem

10 Josef Miiller, Rheinisches Worterbuch. Bd. 4, 1539; Adam Wrede, Rhei-
schatz. Koln 1958, Bd. 2, 94 bringen mit einer Ausnahme nur spite Mundart-
formen.

I Wie Anm. 4, S. 9.

12 Eduard Hoffmann-Krayer, Die Fastnachtsgebriuche in der Schweiz, in:
Kleine Schriften zur Volkskunde. Basel 1964, (S. 24fF.) 25. Der Aufsatz war
erstmals im SAVk 1 (1897) erschienen,




438 Hans Moser

Baccho zu chren gwaltig schluckt: oder Fassnacht darumb, dass jren etlich uff
die nacht vil spyss und tranck fassend, und dass sy dester mehr gfassen mogind,
mit hin und wider lauffen sich als ein laubsack eynhotterend etc. oder Fastnacht
darumb, dass grad druf die viertzig tigig fasten angaht.»

Auf zwei von diesen Wortdeutungen ist man in neuerer Zeit nicht
eingegangen. Die eine bezieht sich auf die heute noch fiir die Abspeisung
von Gemeinschaften, im besonderen der Soldatensprache geldufige
Wendung «Essenfassen». Sie klang schon einmal Jahrzehnte friiher
bei dem Chronisten Enoch Widmann in der Schilderung der Fasnacht
seiner Heimatstadt Hof an: «Uf den abend schlemmete und demmete
idermann, und wollten die leut ihre leibe uf die kunftige Fastenzeit
zuvor wol vollfassen.»'3 Gelegentliche an diesen Begriff anklingende
Formulierungen sind aber zu spirlich, als dass man ihnen einen bestim-
menden Einfluss zumessen kénnte. Anders ist es mit der Anspielung
auf das Fass. Sie sollte noch reichlich gentitzt und ausgeformt werden.

1639 dusserte sich Reinhardus Bakius, Doktor der Theologie und Superattendent
zu Grimma, in einer Betrachtung zum Sonntag Quinquagesima zu der am Seiten-
rand vermerkten Frage: «FaBnacht. Unde?». Dieser Bezeichnung untergeordnet
ist hier «quasi Fastennacht», als Zeit der Missigung und Enthaltsamkeit; dann
heisst es: «Sed multi nostrorum hominum putant, Fallnacht dici a vase, vel
vinario vel cerevisario, vom Bierfal3, dall man ietzo fiir den FaBen liegen, toll
und voll seyn misse, dal wenn mancher nur die FaBnacht horet, so hipflet er
wie ein Rof3, das die Striegel horet, und wolte lieber Weinachten, Ostern und
Pfingsten emperen, als die vom Fal also genandte FaBinacht.»'* Um die gleiche
Zeit schricb ein anderer evangelischer Sittenprediger, Qualterius: « Dal} die drey
Heidnische Feste Bacchanalia, Lupercalia und Cerealia der Teuffel unter dem
Nahmen der FaBnacht wunderlich zusammen gebracht, welches denn dieses
Fests eigentlicher Nahme ist, dieweil darinnen die Wein- und Bier-Fisser gestiir-
met und geleeret, darzu die Menschen selbst, die des Heil. Geistes Tempel seyn
solten, zu stinckenden Weinfissern und Weinschliuchen werden.»'s Unter Bezug
auf diesc Ausserungen fasste dann 1699 Johann Heinrich Kindervater, damals
noch Studiosus zu Jena, in einer Dissertatio tber die «Bacchanalia Christiano-
rump» setne FErklirung der deutschen Bezeichnung so zusammen: «Vocantut
Fastnacht, quia tempore ietunii dies praccedente celebrantur, seu ut alii volunt:
FaBnacht, a doliis forsan sive a vini cadis...»

Der drastischen Vorstellung eines grimmigen Eiferers, Menschen in
der Absage an ihre gottgewollte Bestimmung zu stinkenden Weinfis-

13 Alois John, Die Chronik der Stadt Hof von M. Enoch Widmann. Unser
Egerland 13 (1909) 106.

14 Reinhardus Bakius, Copiosissima Evangeliorum Dominicalium Expositio.
Liibeck 1640, 2.

15 Bei dem Autor diirfte es sich um Paulus Waltherus handeln, von dem die
Bibliothek in Wolfenbiittel «Fastnachtpredigten» besitzt, die noch nicht einge-
sehen werden konnten. Hier zitiert nach dem anschliessend genannten Joannes
Henricus Kindervater, Bacchanalia Christianorum vulgo Das Carneval... Jena
1699, 12.



Fasnacht, Fallnacht, Faschang 439

sern werden zu lassen, ist eine andere, heitere, mit umgekehrter Wer-
tung entgegenzustellen, in der Menschen, die sich vom Heiligen Geist
geleitet fihlen mochten, sich selbst als alte Weinfésser bezeichneten
und nach gelegentlicher Ventilation verlangten, gerade um ihrer
hoheren Aufgabe dienen zu konnen. Es waren das junge franzosische
Kleriker, die 1440 gegen ein Verbot der Narrenfeste durch die Sot-
bonne protestierten'®. Sie wollten an einer Erheiterung, die bedeutende
Minner der Vergangenheit zugelassen hitten, also einer «ancienne
coutume», festhalten, weil eine natiirliche und angeborene Neigung
zur Verriicktheit wenigstens einmal im Jaht zu ihrem Recht kommen
miisste, und dafiir wihlten sie den Vergleich:

«Les tonneaux de vin créveroient, si on ne leur ouvroit quelquefois la bonde
ou le fosset, pour leur donner de I’air. Ot nous sommes de vieux vaisseaux et
des tonneaux mal reliez, que le vin de la sagesse feroit rompre, si nous le laissions
bouillir ainsi par une dévotion continuelle au service Divin...»

Es war hier um jene Knabenbischofs- und Narrenfeste gegangen, die
mit ihren allbekannten Ausartungen, mit dem Erbteil alter Januar-
Kalendenfeiern von der offiziellen Kirche seit langem mit geringen
Erfolgen bekdmpft, einen Anstoss geben mussten, die Moglichkeit
duldbarer Entspannung auf eine minder geheiligte Zeit, vor Beginn
der Fasten zu verlegen. So feierten die Kloster, die Stifts- und Dom-
schulen, die Spitiler ihr carnisprivium, Bischofshoéfe und Pfarrhiuser
die Herren- oder Pfaffenfasnacht mit Gelagen, zu denen Giste geladen
und brauchtraditionelle Besuche empfangen wurden. Wo sich mittel-
alterliche Abrechnungen erhalten haben, fehlen kaum irgendeinmal
die Auslagen auf Zehrung und landschaftsweise fiir Wein oder Bier.

Das Fest konnte selbst noch in einer geistlichen, mystik-nahen
Kontrafaktur erlebt werden, wie sie sich im Erbauungsbiichlein einer
bayerischen Nonne aus dem 15. Jahrhundert findet!?. Thr war zum
Sonntag Estomihi anempfohlen, aller jener Heiliger zu gedenken, die
sie «zu der vasnacht geladen» hatte, nach Christus als ihrem «Aller-
liebsten fasznachtgesponsz» zu rufen und, «so zu fasznacht ye ein liebs»
zu dem andern geht, dem Herrn ihr «mynsams hertzy als Zuflucht zu
geben, mit ihm «ein frolichs lidlein singen», in sieben Vaterunsern «vii
krepfilein» zu geben und ihn zu bitten, dal3 er ihr «mit dem roten
starcken wein seins kostparn pluts... ein frélichs fasznacht triincklein
wol einschancken und zu trincken» bieten mége.

16 Du Tilliot, Mémoires pour servir a I’histoire de la Féte des Foux... Lausanne-
Geneve 1741, 30.
17 Cgm. 4485 (15.Jh.), f. 193v f,



440 Hans Moser

Der Fasnacht der Laienwelt gegeniiber waren die kirchlichen Insti-
tutionen bis ins 16. Jahrhundert hinein duldsam, volksbrauchlichen
Darbietungen gegentiber spendenfreudig, was aber nicht auszuschlies-
sen brauchte, dass sich gegen Ende des 15. Jahrhunderts Stimmen
der Kritik an zunehmender materieller Genussucht mehrten. So gab
es auch Geistliche der alten Kirche, die schon im Namen des Festes
Verderbliches beschlossen sahen. Noch mit einigermassen gutmiiti-
gem Groll legte sich der Prior des Benediktinerklosters Tegernsee,
Augustin Holzapfler, 1493 eine Predigt iiber den «HI Faschangus»
zurecht, sprach zwischen Scherz und Ernst von «vasnacht», «fras-
nacht» und «vaschancky, liess fiir sein Umland manches gelten, was
anderen schon anfechtbar erschien, doch wetterte er kriftig gegen die
Stindhaftigkeit stidtischer Festfeier'8. Vor ihm schon, um 1450, hatte
ein Augustiner-Chorherr im schlesischen Grinberg, Bernhard Fabri,
ebenfalls von der Verehrung des erfundenen Heiligen gesprochen,
«vulgo dicente Vasznacht. Quamvis illud nomen vulgare est sibi pro-
prium, sed tamen melius ad significandum dicitur vasznaschze. [Er]
naszt [= nascht] manchez vass mit bier basz of dy hefin [= bis auf
die Neige] vnde naszt manchin den pfenning ausz dem bewtil
[= Beutel].»® Von derberem Schlag, nahm um dieselbe Zeit der
unbekannte Schreiber eines Traktats im oberpfilzischen Kloster
Rebdorf das deutsche und das lateinische «vas» zusammen zu einem
Nachttopf fiir den Unflat menschlicher Torheit:

«Carnisprivium dicitur vulgariter vasnacht, potest etiam dici vas noctis ein

vas der nacht et hoc proptetr immunditiam et spurcitiem hominum fatuorum se
non solum his diebus sed etiam noctibus involventes et animam maculantes. »29

Die Reformation strich Fasten und Fastnacht aus dem Kalender, aber
gegen die Fasnacht-Tradition war noch sehr lange anzukimpfen, und
auch die herkémmlichen Bezeichnungen hielten sich. Selbst Martin
Luther konnte sich nicht konstant an den t-Einschub gewthnen, und
vielgelesene Autoren machten wie Sebastian Franck nur ausnahms-
weise oder wie Fischart und Hans Sachs noch keinen Gebrauch davon,

18 Josef Staber, Die Predigt des Tegernseer Priors Augustin Holzapfler als
Quelle fir das spitmittelalterliche Volksleben. Bayerisches Jahrbuch f. Volks-
kunde 1960, (S. 125ff.) 128.

19 Joseph Klapper, Das mittelaltetliche Volksschauspiel in Schlesien. Mit-
teilungen d. Schlesischen Gesellschaft fiir Volkskunde 29 (1928), (S. 168ff.) 171.

20 Schmeller-Frommann, Bayerisches Wérterbuch Bd. I, 764. Zu einer langen
Reihe von Wortbelegen vermerkt er: «Die beinahe durchgingige Form Vas
statt Fast der ilteren Urkunden... erregt einigen Zweifel gegen die gewohnliche
Ableitung dieses Wortes vom Substant. die Faste...». Dann: «Auch schwibisch,
rheinpfilzisch nie faschtnacht, sondern fasnacht»,



Fasnacht, FaBnacht, Faschang 441

sondern blieben bei «FalBnacht». In seiner Teutschen Grammatica
von 1537 suchte Valentin Ickelsamer Bahn zu brechen und vermerkte
dazu: «Wenn dann die Teutschen auch verstinden den namen fast-
nacht, was er hiesze und wie er etwan von den christen aufgesetzt wor-
den, wurden sie auf solche zeit nit... ein fest halten, wie die unglaubi-
gen heiden vor zeiten ihrem Bacho und andern iren teuflischen ab-
gotern thiten...»2!. Aber im Worterbuch des Frisius von 1574 stand
doch wieder zu lesen: «Bacchanalia, tag, dem prassen, schlemmen,
demmen und voll und trunken werden geordnet, die fassnacht.»22
Dass in der Kanzleipraxis ein nun doch deutlich gemachter Unter-
schied nicht empfunden wurde, zeigt sich in einem Ratserlass aus
Nordlingen von 1539: «Dal3 alle Fassnacht hinfuro abgestelt sein soll,
sowol als die Fast ab ist»23, und in einem aus Basel von 1546: «Dieweil
man aus Gotteswort die vierzigtigigen Fasten abgestellt, so soll man
auch kiinftigs keine Fassnacht noch Aescher Mittwoch mehr haben,
und weder auf Ziinften, Gesellschaften noch Knechtenstuben kochen
lassen, noch zehren...»24.

Nachdem schon 1499 der Humanist Polydorus Vergilius Zusammen-
hdnge zwischen christlicher und heidnischer Festfeier vorgebracht
hatte, bediente man sich von etwa 1520 an der Bezeichnung «Baccha-
nalia» immer héufiger; sie gebrauchte in diesem Jahr schon Johannes
Boemus, und spitere erbitterte Gegner solcher Tradition wie Erasmus
Sarcerius (Leipzig 1551) oder Martinus Bohemus (Lauban 1607)
miinzten sie wortreich aus. « Der romischen Christen Bacchanalia» und
ihre Kennzeichnung als «heidnisch-papistisch» wurden Schlagworter
von ziher Lebensdauer, eifrigst verwendet, wo immer man die alte
Kirche damit belastete, dass sie heidnische Greuel geduldet, gefordert
und weiter verbreitet habe. Gern eingeflochten wurde eine historische
Episode, wie es zur pépstlichen «Zulassunge def faBnichtischen
Gefresses und Kurtzweil » gekommen sei. Nach der 1585 erschienenen
Schlesischen Chronik des Joachim Curaeus hatte im Jahr 1284 der
Papst Legaten nach Schlesien geschickt, um Geld fiir seinen Kampf
gegen Friedrich II. zu gewinnen, und damit er «bey diesem einfeltigen
Volck desto ehe etwas erhalten kdndte, lie3 er inen verkiindigen, dal3
hinfort die Faste nicht am Sontag Septuagesimae, wie bisher der Kir-

21 Nach Hiss (wie Anm. 6) 148.

22 Hier nach Hoffmann-Krayer (wie Anm. 12) 28.

23 Nach Auszigen aus den Ratsprotokollen, die vor lingerer Zeit der damalige
Nordlinger Stadtarchivar Dr. Gustav Wulz freundlicherweise zur Verfiigung
stellte.

24 (Wie Anm. 12) 26.



442 Hans Moser

chen in Griechenland Brauch nach, sondern wie bey den Romern
[et]was langsamer angehen und man etliche tag zuvor Falnacht halten
und frolich seyn solte. Also hat der Bapst, weil dem versoffnen Volck-
lein die Fasnacht lieb, Pfenning bekommen.»25 Gern wurde auch der
heidnische Go6tze Bacchus selbst apostrophiert und damit sollte dem
Fass als seinem Attribut eine neue Symbolwertigkeit zukommen, und
sie blieb weder auf das Literarische begrenzt noch konfessionell
gebunden.

Des Vokabulars christlicher Verdammung bedienten sich gern auch die
Kanzleien, es lieferte Leitmotive fiir zahlreiche Fasnachtsverbote. Zuweilen klang
es auch bei recht harmlosen Anlissen nach. Als die Vieter der frinkischen Klein-
stadt Feucht «einen alten gebrauch nach, 1649 an der FaBnacht die schlot be-
schauet» und nach der Herdstittenkontrolle mit dem Stadtrichter einen Umtrunk
gehalten hatten, wofiir 1 fl. anfiel, schrieb zu dieser Buchung ein offenbar etwas
galliger Zeitgenosse an den Rand: «Bacho zu gefallen, denn man lest nicht gern
etwas trinkens zuriick.» Der Stadtschreiber scheint mit Humor reagiert zu haben,
wenn er den gleichen Betrag 1651 buchte: «an der falinacht (der alten heydnischen
gewohnheit nach) die schlot beschauet», 1652 «an dem vornehmen fest der
faBnacht», 1653 «an dem schonen fest d. f.«, 1654 «ihrer (16blichen) gewonheit
nach an d. f.», 1655 «am Bachusfest die schlot besichtiget». Danach liess er es
ohne solche Zusitze mit einer sachlichen Rechtfertigung genug sein26.

Die evangelische Polemik liess auch die Einstellung katholischer
Obrigkeit nicht unberiihrt. Als nach dem Konzil von Trient innerkirch-
liche Umorientierungen wirksam wurden und danach, noch vor den
Einbriichen durch den Dreissigjihrigen Krieg, aus wirtschaftlichen
Griinden, auf die hier nicht eingegangen werden kann, ein brauchfor-
derliches Zusammenwirken geistlicher und weltlicher Instanzen sein
Ende fand, wurden in der Klerikergeneration, die nach 1650 heran-
wuchs, fasnachtsfeindliche Stromungen bestimmend. Dafiir liefert vor
allem die Predigtliteratur zahlreiche Beispiele. Wohl brachte Abraham
a Sancta Clara noch einmal das alte Argument der Verteidigung vor,
dass ein Fass mit neuem Most Luft haben miisse und der Mensch nicht
allzeit nur beten und arbeiten konne, sondern ihm zuweilen Luft, Ruhe
und «ein ehrlicher Genuf3» vergdnnt sein sollte??. Aber die Stimmen
der Gegner lberwogen. Diese fanden nicht eine notwendige Entla-
stung, sondern nur verderbliche Enthemmung, Berauschung in jeder
Form, und auch sie sprachen nun von heidnischem Erbe im Bacchus-

25 Joachim Curius, Schlesische und der herrlichen Statt BreBlaw General
Chronica... Frankfurt a. M. 1585, 19 und 94.

26- Kramer, Ansbach (wie in Anm. 7) 103.

27 Elfriede Moser-Rath, Brauchdokumentation in barocker Homiletik, in:
Volkskultur und Geschichte, Festgabe fiir Josef Diinninger. Berlin 1970, (S.

34711) 357.



Fasnacht, Falnacht, Faschang 443

dienst, sie zitierten die gegen nachantike Kalendenfeiern gerichteten
Kampfschriften der alten Kirchenviter und waren dabei selbst offen-
bar des Glaubens, dass die Kirche niemals von ihrer frithzeitlichen
Einstellung abgewichen sei.

Von der Trunkenheit als Quelle allen weiteren Ubels ging der Miinchner
Kapuziner Geminianus (1670) aus: «Die FaBnacht ist eine Zeit, darbey wir
uns einbilden, jetzt ist das Bier offen, jetzt ist alles erlaubt, jetzt darff ein jeder
thun was ihn gelustet, jetzt ist nichts Siind, ...in unser Fafinacht, wann nicht
alles voll und doll ist, wann nicht einer den andern under die Banck hinein zecht,
wann nicht alle Lappen ledig werden, so meynen wir, man habe die froéliche
Zeit nicht nach Gebiihr geehrt.»28 Mit gehiuften Schmihungen begann Christoph
Selhamer, der hl. Schrift Doktor und Seelsorger zu Salzburg, seine Predigt
mit dem Titel: «Traurige Fasnacht» (1696): «Heut fillt mehrmals ein das grosse
und Welt-berithmte Bacchus-Fest, hitt aber rechter sagen sollen, das Viehische
Bauch- und Gétzen-Fest, das listerliche Lumpen- und Venus-Fest, das verfluchte
und vermaledeyte Teuffel-Fest.» Immer wieder kommt er auf den «Fal3- und
FraB3-Gott Bacchus»,zu dem sich stets auch die Venus einfinde, denn «diel3 seyn
zween Teuffel, so an ciner Ketten zusammen geschmidt seyn.» Er beruft sich
datauf, dass schon «der H. Vatter Chrysostomus... diesen groB-baucheten
Bacchus und alle die, so diesem Bauchfal} aufwarten, nicht anders als den Teuffel
selbst angesehen und verruffen hat.» Vom Teufel sei die Fassnacht eingesetzt
und ihm dienten «die nasse[n] Briider, die Bacchus-Briider, die Zech-Brider,
die verfressene und versoffene Fallnacht-Butzen. »29

Im gleichen Sinn, doch sehr viel gemissigter, dusserte sich der Franziskaner
Leo Wolff, der (1702) seiner Predigt zum Sonntag Quinquagesima den Doppel-
titel gab: «Weinschlauch und Bier-Lampen vergleichen sich mit den Wald-
Thieren, Satyri genannt», und: «Trunckenheit ist ein Seelen-schidliches Laster».
Er variierte die Herkunftsthese dahin, «daB dise gegenwirtige dem Schlampam-
pen-Gott Bacchus gewidmete Opffer-Tég ihren Ursprung genommen haben bey
den Heydnischen Aegyptiern», dann sei das Fest von Volk zu Volk weitergewan-
dert und immer noch sei der alte Gotze «in die Bauren-Calender» eingezeichnet:
«der groB-bauchete Wein-Gott Bachus, sitzend auf einem VaB, in einer Hand
haltend ein GlaB angefiillet mit Wein odet Biet etc., in der andern Hand einen
Brat-Spis mit angestecktem guten schweinen Braten und etlicher Bratwiirst,
anzuzeigen, dal jetzt seye ein allgemeines FreB3- und Sauff-Fest. »3°

In gleicher Motivik ging der Miinchner Augustiner-Eremit Ignatius Ertl (1708)
wieder einmal auf die Namensdeutung ein: «Fasnacht halten, das ist nichts Neues,
sondern was altes, nichts Christliches, sondern was Heydnisches, nichts mensch-
liches, sondern was teufflisches zu nennen. Woher hat die Fasnacht seinen Namen
geschopftt? als von einem FaB und der finsteren Nacht. Von einem Fal3 rithret
der Namen her, dann sie ist ein Heydnisches Freuden-Fest des groB3-baucheten
Sauft-Gott Bacchi... Zum anderen, so schopfft die Fasnacht seinen Zunam von
der finstern Nacht her, dann sie nimbt den Utsprung von dem Fiirsten hollischer
Finsternul3, dem Teuffel selbsten»3!.

28 Geminianus Monacensis, Weeg-Weiser gen Himmel... (Dominicale),
Miinchen 1667; 270; dazu E. Moser-Rath, Miinchener Volksprediger der Barock-
zeit. Bayerisches Jahrbuch f. Volkskunde 1958, (S. 85ff.) 88.

29 Christoph Selhamer, Tuba Tragica... (Dominicale). Nirnberg 1696, 141 ff.

30 Leo Wolff, Rugitus Leonis, Das ist Geistliches Lowen-Briillen... (Domini-
cale). Augsburg 1702, 200, 203.

31 Ignatius Ertl, Sonn- und Feyer-Tigliches Tolle Lege... (Dominicale).
Niirnberg 1708, 156f.



444 Hans Moser

Nicht mehr eingegangen werden kann darauf, wie in der Periode
der Aufklirung die Genussfreudigkeit der Vorfastenzeit nicht mehr
als siindhaft, sondern von 6konomischen und polizeilichen Kriterien
her, nun unter behérdlich normierten Bezeichnungen, befehdet wurde,
und wie dann im frithen 19. Jahrhundert sich organisierte groBstid-
tische Festveranstaltungen als Fasching und Karneval entwickelten,
wie diese Begriffe weithin exportiert wurden und zeitweilig landschaft-
lich-traditionelle Bezeichnungen ablosten.

Einer ErOrterung aber bedarf noch die fiir bayrisches Stammesgebiet
typische Bezeichnung Faschang. Aufgrund zweier Ausfertigungen
einer Passauer Weberordnung von 1283, von denen die eine «va-
schanc», die andere «vastschang» bringt, glaubte Friedrich Wilhelm
als urspriingliche Bedeutung «das Ausschenken des Fastentrunks»
annehmen zu konnen3?. Diese Erklirung, die dem hier zur Debatte
stehenden Sinnzusammenhang recht nahe kommt, wurde allgemein
akzeptiert33. Es meldet sich dagegen aber das Bedenken, dass das
daftir herangezogene Zeugnis bis jetzt, in einer seitdem sehr stark
angewachsenen Menge von Faschang-Belegen variabler Schreibung,
das einzige mit dem t-Einschub geblieben ist. Lisst man, statt dieser
einen, vielleicht nur zufillig zustande gekommenen Ausnahme iber-
massiges Gewicht zu geben, hier schlicht einen Fass-Schank gelten -
eine siebenbiirgische Quelle von 1508 nennt «faschang» und «phas-
schank» nebeneinander34 — so ergibt sich der gleiche Sinn, ohne dass
man eine ungewohnlich starke Verkiirzung unterstellen muss. Nach-
dem das Grimmsche Worterbuch mhd. schanc sowohl fiir Ausschank
wie auch fir die Stitten des Ausschanks nachweist, wird man auch

32 Minchner Museum fiir Philologie des Mittelalters und der Renaissance
(hg. von Friedrich Wilhelm) Bd. 4. Miinchen 1924, 86.

33 So in den etymologischen Worterbiichern: Kluge-Gotze-Mitzka, Wasser-
zieher, Triibner, Duden, in der volkskundlichen Literatur bei Richard Beitl,
Worterbuch der deutschen Volkskunde. Stuttgart 1955 2, 189; Rosenfeld (wie
Anm. 5) 176. Abweichend nimmt K. Meisen (wic Anm. 4) 11 als «hochstwaht-
scheinlich» eine Entstchung aus «fastganc» in der Bedeutung «fastnichtliche
Schwiirmerei» in Parallele zu mhd. «nahtganc, Nachtschwirmerei» an, was aus
verschiedenen Griinden nicht annehmbar erscheinen kann. In Tribners Deut-
schem Worterbuch, Bd. 2, bediitfen zwei Angaben einer Berichtigung. Die
S. 295 zum Ruf «oho vaschang» genannte Tegernseer Quelle ist nicht mit 1615,
sondern nach Clm. 18680 mit 1493 zu datieren. Zu S. 296: Fasching ist nicht
erst seit Abraham a Sancta Clara bezeugt, sondern fiir Oberbayern schon von
1577 an. H. Moser (wie Anm. 7) S. 164.

34 Siebenbiirgisch-sichsisches Wortetbuch. Bd. 2, 311. Adolf Schullerus,
Siebenbiirgisch-sichsische Volkskunde im Umriss. Leipzig 1926, erortert S. 89,
wie sich seit Mitte des 15. Jahrhunderts die Osterreichische Kanzleisprache
besonders im stidtischen Verwaltungswesen eingebiirgert habe.



Fasnacht, FaBinacht, Faschang 445

noch den Bezug auf den dabei Fungierenden, den Schenken, Schank-
wirt, annehmen diirfen. Und damit liesse sich auch erkliren, dass das
Wort sehr frith und dann beachtlich oft als Personenname bezeugt ist.
Noch ehe der Begriff als Terminbezeichnung aufscheint, noch vor dem
iltesten vasnaht-Zeugnis3s, und ehe das Deutsche in die Kanzlei-
sprache vordrang, bekundete ein Rechnungsvermerk von 1204, dass
der Passauer Bischof Wolfger einem nicht niher gekennzeichneten
«Vaschango 4o den[arios]» hatte zukommen lassen3¢. Unter den spite-
ren Trigern des Namens findet sich 1590 ein «Augustin Vaschanckher
zu Westenbach» im oberbayerischen Landgericht Wolfratshausen37.

Merkwiirdig ist, dass die Latinisierung des deutschen Wortes sich
vom 13. bis ins 16. Jahrhundert hinein nachweisen lisst, und zwar nicht
bloss scherzhaft wie im Fall des «hl. Faschangus», sondern weit hiu-
figer und in verschiedenen Beziigen serios-selbstverstindlich ge-
braucht. So kommt neben dem «pullus carnisprivialis» und «va-
schanch huon» auch «pullus fascangalis» oder «vascaneus» vor38,
Fir Datierungen «tempore fascangali» und Varianten bringt Schmel-
ler eine Reihe von Beispielen3®, und seltsam nimmt sich dazu «in
quadragesima de Faschango» aus+4?. In Abtei-Rechnungen von
St. Peter in Salzburg4® folgten auf Ausgaben von 1511 und 1514 «in
carnisprivio» Eintrige wie 1518 «pro vino in fassango 64 dn.», 1523
«bibalia pro vaschango 2 B 4 dn.», 1529 «Joculatoribus vaschangi
2 B 18 dn.»

Die Riickiibernahme ins Lateinische mag die Annahme stiitzen, dass
hier ein schon frith und stark eingewurzelter Begriff vorlag, der primir
nicht von der folgenden Fastenzeit her bestimmt war. Er bezog sich
auf einen Termin, der im Bereich von Wirtschaft, Recht und Verwal-
tung seine besondere, durch neue rechtsgeschichtliche Forschung

35 H. Rosenfeld (wie Anm. 5) macht S. 175 darauf aufmerksam, dass die
Schreibung fiir Wolfram von Eschenbach selbst und fiir 1206 keineswegs ge-
sichert sei, da die ilteste Parzivalhandschrift (D) erst aus der 2. Hilfte des 13. Jaht-
hunderts stammt.

36 Tgnaz von Zingerle, Reiserechnungen Wolfgers von Ellenbrechtskirchen,
Bischofs von Passau, Patriarchen von Aquilea. Hollabrunn 1877, 62.

37 Rechnungen des Landgerichts Wolfratshausen im Bayerischen Staats-
archiv Landshut R 18 F 1o27.

38 Tritbners Dt. Wb. Bd. 2, 296.

39 Bayerisches Worterbuch. Bd. I, 770f.

40 Tegernsee, Ende 15. Jahrhundert, s. Staber (wie Anm. 18) 134, Fussnote 63.

41 Stiftsarchiv St. Peter, Salzburg, Hs. A. Nr. 552631 und 711. Fiir die
durch Herrn Staatsarchivar Dr. Franz Papitz im Juli 1965 freundlicherweise
vermittelte Ermoglichung der Beniitzung dieser und weiterer Bestinde im
Landesarchiv Salzburg habe ich vielmals zu danken.



446 Hans Moset

bestitigte*> Bedeutung hatte. In den Tagen von Aschermittwoch bis
Invocavit traf sich weitum eine Reihe von Terminen: fiir grundherr-
schaftliche Zinsleistungen und Fronverpflichtungen, fiir die Bestiti-
gung von Vogtei- und anderen Schutzverhiltnissen, fiir amtliche
Jahresabrechnungen und in den Stidten fiir die Ratsablésung. Da in
der Koexistenz von weltlichen und kirchlichen Institutionen, von
Obrigkeiten und «gemeinen Leuten» seit alters rechtlichen Verpflich-
tungen gegeniiber auch gewohnheitsrechtliche Anspriiche anerkannt
waren, ergaben sich aus rechtlichen Anlissen brauchtiimliche Formen
einer Rekognition, und wie Rechts- und Amtshandlungen gemeinhin
begossen oder mit einem Gelage abgeschlossen wurden, bestand diese
erst recht zu diesem Termin in einer Bewirtung. Es kann auf eine
heute schon grosse Zahl von Zeugnissen nur hingewiesen werden,
denen zufolge Pfarrhiuser zu Fasnacht ihre Zehentpflichtigen, Kloster
Massenbesuche aus der Biirgerschaft naher Stidte zu regalieren hatten,
wie diese Verpflichtungen vielfach in spielerischer Gebriuchlichkeit,
in selteneren Fillen der Verweigerung des «Fasnachtrechts» gewalt-
sam, stiirmisch beansprucht wurden#3, und wie sich diese Bewirtungen
auf bestimmte Gruppen hin differenzierten, auf die Frauen, auf be-
stimmte Gewerbe, auf landwirtschaftliche Hilfskrifte der Ernte- und
Dreschzeit. 1550 hatte ein oberpfilzischer Dorfpfarrer fiir die Bewir-
tung stadtischer Fasnachtsgiste «mit weins genug» 34 fl. aufzuwen-
den, was als sechsfacher Jahreslohn einer Pfarrbediensteten festgestellt
ist#4, um die gleiche Zeit schenkte das Kloster Wilten beim Gelage
zum Innsbrucker «Freudenzug» 10,5 Hektoliter Wein aus#*s, 1573
hatte das oberbayerische Kloster Beuerberg «nach altem Brauch»

42 Nikolaus Grass, Das Widum- und Kloster-« Stiirmen» sowie verwandte
Faschingsbriuche in Siiddeutschland, Osterreich und der Schweiz. Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Bd. 71, Kanonistische Abt. XL
(1954) 159fF.; ders., Der Kampf gegen Fasnachtsveranstaltungen in der Fasten-
zeit. Zeitschrift fur Volkskunde s3 (1956/57) 204ff.; Karl Siegfried Bader,
Schurtag-Schuddig. Schau-ins-Land 81 (1963) 99 ff.

43 Dazu ausser E. Hoffmann-Krayer und N. Grass noch: Anton Dorrer,
Tiroler Fasnacht. Wien 1949; Hans Moser, Archivalische Belege zur Geschichte
altbayerischer Festbriuche im 16. Jahrhundert, in: Staat und Volkstum. Fest-
gabe fiir Karl Alexander von Miiller. Diessen 1933, (S. 167ff.) 177ff.; ders.,
Archivalisches zu Jahreslaufbriuchen der Oberpfalz. Bayerisches Jahrbuch f.
Volkskunde 1955, (S. 157ff.) 169ff.; ders., Brauchgeschichtliches aus dem Donau-
raum zwischen Regensburg und Passau, in: Archive und Geschichtsforschung,
Fridolin Solleder zum 8o. Geburtstag. Neustadt a. d. Aisch 1966, (S. 110ff)
125 f.

44 J. Simbeck, Eines «reichen» Pfarrers Einkommen und Ausgeben vor
380 Jahren. Bayerische Heimat 12 (1930/31) 306f.

45 N. Grass, Widumstiirmen (wie Anm. 42) 1064.



Fasnacht, Fanacht, Faschang 447

am Fasnachtssonntag 160 Bauern und am Tag danach 110 Kleinhéusler
zu regalieren+o,

Schon genugsam bekannt sind die Fasnachtsgelage der Stidte+7,
zu Ratswahl und Schwortag, auch mit geladenen Fiirsten oder Bischo-
fen48, die besonders von der Schweiz her bekannten Besuchsfahrten
zwischen Stadten, weiters die zur Festzeit eigens aufgemachten «Trink-
stuben» von Patrizier- und Handwerksverbinden und die Gebriuch-
lichkeit, zur Teilnahme zu nétigen, Unwillige mit einer Weinbusse zu
belegen oder ihnen, wenn sie den Weingenuss verschmihen wollten,
mit der Strafe der Brunnen- oder Bachtaufe das Wasser kosten zu
lassen+9, Unbeachtet bisher blieb, dass auch im biduerlichen Bereich
spezielle Schankrechte in Konkurrenz zu denen der Herrschafts-
tavernen gewihrt wurden. Ein tirolisches Weistum des 15./16. Jahr-
hunderts enthilt unter «Recht und Gewonhait» zweier Kreuztrachten
den folgenden Passus: «Auch haben die von Scheffaw die gewonhait
von allter auf den zwayen hofen, das[s[ sy schenkhen zu vasnacht die
drey tag, ob sein die nachpawrn begern, und davon sein sy niemandt
nicht[s[ schuldig dann dem richter zu der kirchweih zu Scheffaw ain
mal [= eine Mabhlzeit], 2 mass wein und ain metzen fuetter.»5° Ein
gleiches Recht gewihrten die «Jura Hofmarchiae Pillerssensis anno
1466: «Auch ist zu merken, ob die nachpaurn in der hofmark zu Fass-
nacht mit dem Wirt nicht iiber ain mochten werden, so mochten si, als
vil ir ist, wein kauffen und under dem raifen austrinken.»5! Eine dhn-
liche Ausnahmebewilligung fiir ein schlesisches Gebiet enthilt ein

46 Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Klosterliteralien Beuerberg Nr. 64.

47 Neues bringen dazu ausser den in Anm. 7 genannten drei Binden von
Karl-S. Kramer Beitrige in: Volksleben Bd. 18. Tiibingen 1967: Manfred Ill,
Die Entwicklung der Markdorfer Fasnet, (S. s1ff.) s2f.; Dieter H. Stolz, Die
Fasnacht in Uberlingen, (S. 65 ff.) g, 84f.; Rolf Siiss, Zur Geschichte und Gegen-
wart der Freiburger Fasnacht, (S. 107ff.) 109ff.; Hans Moser, Stidtische Fas-
nacht des Mittelalters, (S. 135ff.) 1414

48 Eine neue Relhe von Belegen dazu bringt Hans Kilin, Von der Basler
Fasnacht im Mittelalter. Schweizer Volkskunde 62 (1972) 6ff.

49 Belege, die das als Drohung wie im Vollzug oft bezeugte, frither gern als
«Regenzauber» missdeutete Eintauchen deutlich von dieser Motivierung her
begriinden, sollen in anderem Zusammenhang vorgelegt werden. Nicht davon
beriihrt ist die Gesellentaufe des handwerklichen Brauchiiberlieferung.

50 Michael Juffinger, Wirtschaftliche Streiflichter iiber den Gerichtsbezirk
Kufstein. Forschungen und Mitteilungen zur Geschichte Tirols und Vorarlbergs
s (1908) s1.

51 Monumenta Boica II. Miinchen 1764, 105. Der ausgesteckte Reifen ist
durch Karl-S. Kramer, Unterfranken (wie Anm. 7) 68 auch einmal als Masken-
requisit nachgewiesen: In der Wiirzburger Fasnacht von 1542 erschien eine
Gruppe von Vermummten zu einem Tanz, und einer trug «ein reifle an einer
stangen wie man das zu dem weinschenken praucht und aussteckt».



448 Hans Moser

1559 vom Herzog zu Miinsterberg ergangener «scharffer Befehl...,
daB sich die Bauerschaftt nicht mehr Bier zu brauen unterstehen solle,
allein so vil ihnen durch Herzog Carln aus Genaden zugelassen, dal}
nehmlich ein ieder jdhrlich auf zweymal, als in der Fasten und in der
Erndte von der Hub ein Scheffel vor sein selbst HauB3 und Gesinde
Kessel-Bier brauen moge.»52 Wo und wann solche terminisierte
Schankrechte sonst noch bestanden, ist erst noch weiter zu verfolgen.
Der in tirolischen Amtsregistern von 1400, 1410 und 1464 in drei vet-
schiedenen Gebieten vorkommende Hofname Vaschang konnte darauf
zuriickgehens3. Bedeutungslos wurden solche Schankrechte mit der
zunehmenden Zulassung lindlicher Gastwirtschaften, womit sich auch
sonst Verinderungen ergaben. Im Burgenland spaltete sich in Orten,
in denen zur bisher einzigen Wirtschaft ein paar andere kamen, auch
die vordem einheitliche Burschenschaft danach auf, und die Gruppen
konkurrierten dann das Jahr tber im Auferlegen von Weinbussen,
wonach dann am Faschingsdienstag oft 10o0-200 Liter vertrunken
werden konntens+.

Dass bei Schul-Fasnachten selbst an Kinder Bier ausgeschenkt
wurde, ist um 1490 durch den in Ingolstadt ausgebildeten, in Leipzig
lehrenden Humanisten Paulus Niavis (Schneevogel)ss, zu Anfang
unseres Jahrhunderts fiir das wirttembergische Oberamt Aalen be-
zeugt: dort hatte der Lehrer ein Fass Bier zu stiften, wofiir er in einer
als «Aufstreichet» bekannten Form jedem Schiiler einen Streich aufs
Hinterteil geben dutfte, wonach das Fass unter Gesang und Tanz
gemeinsam ausgetrunken wurdes®.

Das Ausschenken gehorte so selbstverstindlich zu dieser Feierzeit,
dass es nicht als Sinnverlust empfunden wurde, wenn die Termin-
bezeichnung sich lautlich wandelte und abschliff, was ja auch bei Wil-

52 Friedrich Wilhelm de Sommersberg, Silesiarum rerum Scriptores... Leip-
zig 1729, 231.

53 A. Dorrer (wie Anm. 43) 16. Das gleiche gilt fur Hof- und Personennamen
wie Faschangbauer (Steiermark, 13. Jh.) und Faschingseder. Generell diirfte die
Hiufigkeit der frithbezeugten Personennamen um Faschang und Fasnacht auf
Beziige zum Rechtstermin zutiickgehen; sie konnten etwa jenen Leuten zu-
kommen, die gebictsweise mit der Einsammlung und Ablieferung der Fasnacht-
hithner und anderer Zinsleistungen beauftragt waren. Jedenfalls sind diese
Namen weit ilter als die Zeugnisse fiir spezielle, uber Essen und Trinken und
Tanzen hinausgehende Fasnachtsbriuche, zumal im biuerlichen Bereich.

54+ Adalbert Riedl, Jahresbrauchtum im Burgenland. Volk und Heimat 2 (1949)
Nr. 3, S. 2.

55 A. Bomer, Die lateinischen Schiilergespriche der Humanisten. 1. Teil.
Berlin 1897, 38.

56 Dieter Lutz (wie Anm. 7) 75.



Fasnacht, Fallnacht, Faschang 449

helms Vastschank-Deutung ohne Bedenken an- und hingenommen
wurde.

Nachdem ein Kimmerei-Register der Stadt Salzburg von 1488 noch spit
cine so deutliche Datierung lieferte wie «am Suntag Estomihi in tewsch genant
Suntag vor dem vaschangk»57, bringt die geschlossene Reihe der Salzburgischen
Abteirechnungen eine recht aufschlussreiche Abfolge von Varianten: Nach der
latinisierten Form bis 1540 regelmissig vaschang, danach abwechselnd vaschan,
faschan, fassan, 1553 crstmals fasnacht, 1555 erstmals faschung, woraus etwas
spiter Fasching wurde. Dieser Quellenbestand zeigt ausserdem, wie die Bezeich-
nung von der speziellen Terminbestimmtheit weg den verallgemeinernden Sinn
«Festlichkeit, Trinkgelage» erhielt und von der Vorfastenfeier auch auf andere
Termine tibergehen konnte. Er verzeichnet, nun mit Tagesdatierungen, erstmals
1554 unterm 9, September «Item ins frawen closter zum vaschang geben 1 fl.»,
unterm 16. Sept. «item zum faschang Exaltationis crucis fratribus geben 4 8
(Schilling)» 1555 am 23. Februar «Item fratribus fiir letz und zum faschang 1 fl.
1 B 1odn.»,am 1. Mirz «Item ins frawen closter [nach einer anderen Zuwendung]
mer zum faschang g. 1 fl.», 13. Sept. «Item fratribus zum vaschang Exaltatio-
nis crucis 4 B», 23. Sept. «Item fiir das abentmal im frawencloster und fiir irn
vaschang g. 3 fl.» 1556: «Item sororibus zum faschang geben 1 fl.» / «ltem
fratribus zum faschang g. 4 B / Item pro hororantia von dem [Bischof] von
Salzburg an faschangtag pro sororibus in frawencloster bibalia g 2 B 20 dn.»,
1o. Sept. «Item fratribus zu faschang geben 4 B.», 20. Nov. «Item ins frawen
closter zum faschang vor advent geben 4 B.» Solche Eintrige setzten sich auch
in den folgenden Jahren fort. Fiir spitere Zeit und fiir den Bereich des Volks-
lebens vermerkt Schmeller zu Fasching als zweite Bedeutung «Jede tolle Belu-
stigung; im salzburgischen Thalgau sogar jeder Tanz.»58

Eine Faschang-Zuwendung erhielten neben anderen die im Wein-
transport beschiftigten Fasszieher des Stifts St. Peter, erstmals 1529:
«Item den vasziehern fur vaschang chraphn 20 dn.». Die Spendung
von Krapfen oder Fasnachtkiicheln ist auch anderwirts oft bezeugt,
doch konnte nach der Gabe in Natura auch eine Geldreichnis damit
bezeichnet werden. So wandelte sich auch in Salzburg der jdhrlich
wiederkehrende Ausgabenposten 1535 zu «krapffengelt 24 dn.», das
zusitzlich zum eigens verrechneten Jahreslohn gegeben wurde, 1545
zu «fassang- oder faschan gelt 24 dn.» und 1553 zu «trinckhgelt solito
more 24 dn.». Es mag sein, dass das den Fassziehern zukam, weil sie
zu diesem Termin mehr als sonst zu tun hatten, vielleicht aber war
damit etwas Ahnliches verbunden gewesen wie bei ihren tirolischen
Berufsgenossen, den Auflegern in Innsbruck, die ihrerseits am «Fral3-
montag» dem Kloster Wilten ein Fisschen Wein zum Prisent machten
und, nachdem dieses gemeinsam geleert war, vom Stiftskellermeister
zwei gefillte Fisser als Gegengabe erhieltens.

57 Stadtarchiv Salzburg. Fiir den Zugang zu 1965 noch provisorisch unter-
gebrachten Bestinden habe ich Frau Dr. Friederike Prodinger zu danken.

58 Bayer. Worterbuch. Bd. I, 771.

59 A. Dorrer (wie Anm. 43) 274.



450 Hans Moser

Fasnachtsschenkungen an das Gewerbe der Fassmacherei, an Fass-
binder, Kiifer, Schiffler, Bottcher und Biittner sind in vielen Quellen
genannt, und meist wurden damit Darbietungen honotiert, die leider
oft nicht oder etwas ritselhaft gekennzeichnet sind. So wurden nach
einer Herrschaftsrechnung von Meran 1412 «den Bindern, die zu
vasnacht giengen mit dem wagensayl iii g[roschen]» gegeben. Ver-
suche zur Deutung dieses Eintrags® setzten ein Umgehen mit einem
Requisit, nicht mit einer Person voraus, erwogen verschiedene Lo-
sungsmoglichkeiten, und da keine vollig tiberzeugen kann, mag als
eine weitere die vorgebracht sein, dass es sich um einen Scherzaufzug
handelte, bei dem man sich mit einem langen Seil abzuschleppen schien,
mit dem gar nichts zu ziehen war, um ein unsinniges Tun, wie es in der
verkehrten Welt der Fasnacht vielenorts geschah, wenn man Schiffe
tiber Land fahren liess oder auf den vereisten Gassen einer Stadt
pfliigte, eggte und site®!. Eine Gruppe von spiteren Zeugnissen lasst
sich auf eine spezielle Aktion hin zusammennehmen. 1612 ist fiir Gun-
zenhausen verzeichnet, dass man «an Fal3nacht die Fal3 eingeschlagen»
habe¢2. In Lindau am Bodensee vermeldet ein Ratsprotokoll von 1624:
«Kueflerknecht halten an, in der Fal3nacht, was sie das fall machen
[nennen], das Spill zu erlauben, [und] dal3 sie ein ehrbarlichen danz
mit bescheidenheit thon mogen. Ist ihnen abgeschlagen.»®3 Nicht
spezifizierte Abweisungen hatten sie schon 1617 und 1621 erfahren;
hier sollte vermutlich einer vordem ublichen Darbietung ein Ende
gemacht werden. Zusammenhinge ergeben sich aus weiteren Nach-
richten. In Uberlingen bewilligte am 21. 2. 1702 der Rat: «Denen
Kiefer Knechten auf gehorsames Anhalten... alt herkémmlicher
massen ein Fas zu verferthigen und darmit kiinfftigen Falinacht zinstag
neben den spihlleuthen und fahnen herumbzuziehen.» Am 3. 2. 1744
tat das Ratsprotokoll u.a. kund: «Nicht weniger seyen die Kiefer
Knecht mit ihrem begehren wegen einem verfertigen wollenden
Neuen Fass abgewiesen.»®¢ Fir Frankfurt a. M. berichtet 1706 der
Chronist Achilles Augustus von Lersner:

«Wann der Mayn noch auff den Fastnachts Tag zugefrohren, binden die
Gesellen (wie auch zuweilen die Leht-Jungen) oder so genandte Benders-Knecht,
in einem Tag ein Fall von etlich Fuder auff dem Mayn, wann solches fertig,

60 Leopold Schmidt, Zum Meraner Fasnachtsumzug von 1412, Der Schlern
24 (1950) 219ff.

61 Dazu H. Moser (wie Anm. 47) 188f.

62 Sickelmeisterrechnungen des Stadtarchivs Gunzenhausen.

63 Stadtarchiv Lindau, nach Ausziigen aus den Ratsprotokollen, die Herr
Herbert Schliger freundlicherweise zur Verfiigung stellte.

64 Dieter H. Stolz (wie Anm. 47) 9s5f.



Fasnacht, FaB3nacht, Faschang 451

filhren sie es durch die gantze Stadt, dantzen mit Reiffen nach ihrer Gewonheit
vor denen vornehmsten Hiusern, verchren das Fall nochmals E. E. Magistrat
in den Raths-Keller, wie dann dergleichen verschiedene, je eines schoner und
grosser zusehen...» oder bestimmten angeschenen Personlichkeitents.

Desgleichen fertigten die Bottcher zu Schweinfurt 1740 ein aus-
nehmend grosses Fass und zwei kleinere auf dem zugefrorenen Main,
und ein spiterer Stadtgeschichtsschreiber vermerkt dazu, allerdings
ohne Quellenangabe, dass solches auch in ILondon, Paris, Mainz,
Erfurt, Darmstadt tblich gewesen sei®. Fasnachtstinze der Kiifer
sind nun fir sehr viele Stidte bezeugt®?, doch zumeist nur durch
knappe Rechnungsvermerke, denen nicht zu entnehmen ist, ob nicht
auch da und dort noch dem Tanz eine dhnliche Fassfertigung voraus-
gegangen war. Es bedarf noch weiterer Funde durch systematische
lokale Quellenforschungen, ehe auf eine verbreitete brauchtiimliche
Aufstellung des Symbolrequisits der Fasnacht geschlossen werden
konntess,

Im bekanntesten der noch nachlebenden oder wiederbelebten Reif-
tinze, dem Miinchner Schifflertanz, dient ein mitgefiihrtes Fass nur
noch zum Podest fiir den Zunftmeister, darauf seinen Reifen mit einem
gefiillten Weinglas zu schwingen und nach einer Ansprache das Glas
auf das Wohl von Tanzbestellern und Zuschauern zu leeren. Bei der
letzten Vorfihrung des (vordem 1769 und 1790 bezeugten) Bozener
Bindertanzes im Fasching 1822 vor fiirstlichen Gisten, wurde ein
gewaltig grosses Fass in festlichem Aufzug herangefahren, die Binder
losten die Fassreifen, es kam ein als Bacchus kostiimierter Zunft-
genosse hervor, der vielerlei Wein aus dem Fass fliessen, ausschenken
und den Tanz beginnen liess, danach von einem Teufel vertrieben und
umgejagt wurde, ihm aber entwischte, sich in sein Fass zuriick rettete

65 Hier nach Johann Jacob Hisslin, Frankfurt. Miinchen 1959, 197.

66 Heinrich Christian Beck, Chronik der Stadt Schweinfurt. Bd. 2. 2. Abt.
Schweinfurt 1841, 55.

67 Einen Uberblick iiber die Verbreitung gibt Eduard Hoffmann-Krayer,
Der Kiifer-Tanz in Basel. SAVk 14 (1910), (S. 97ff.) 1011

68 Hypothetisch liesse sich denken, dass der Herstellung des Fasses schliesslich
die Vernichtung ecines Fasses im Fasnacht/Fastenfeuer des Sonntags Invocavit
entsprach. Fine solche Abschlussaktion liegt im sogenannten Kopefithren zu
Liineburg vor, allerdings nicht von Béttchern, sondern von den Patriziern der
Stadt durchgefiihrt. In der Leipziger Monatsschrift « Monatliche Unterredun-
gen einiger guten Freunde... herausgegeben von A. B.» fiir das Jahr 1689,
S. 762 heisst es dazu: «Auff Fastnacht nahmen sie eine Kupe, wie ein grof3 Wein-
fal3, machten sie schwer mit Steinen, spanneten Pferde vor, welche die Kupe
nach gegebenen Zeichen mit der Trompeten durch alle Gassen der Stadt in
vollem Coutrier schleiffen musten... Wenn sie durch waren, verbranten sie die
Kupe und danzten drum herum.»



452 Hans Moser

und darin wieder verschwand®®. Beim heute noch bestehenden Tanz-
aufzug der Schellenfithrer in Mittenwald heissen einige der Masken
«die Binder und SchafHer», nicht ihrem Gewerbe nach, sondern weil
sie Fassreifen und Holzschlegel mit sich tragen und damit Dicke und
Diinne «teifen» wollen, die einen, dass es sie nicht zerreisse, und die
anderen, dass sie einen Halt hitten7°.

Die schaubriduchliche Verwendung des Terminrequisits Fass und
die Verleiblichung des Festpatrons Faschangus-Bacchus war keines-
wegs nur Privileg der Fassmacherziinfte. 1515 stellten die Plattner zu
Niirnberg Paare von Fassreitern, die eine Turnierparodie mit Krénl-
stangen boten, wobei die Kufenschlitten, auf denen die Kimpfer po-
stiert waren, von anderen an Seilen gegen- und auseinander bewegt
wurden?!. Fir den Dickwanst, der von einem michtigen Fass aus
gegen die diirre Jammergestalt der Fasten ankdmpft, wie ihn Pieter
Bruegels allbekanntes Gemilde von 1559 zeigt, hatte es im flimischen
Vastelavond gewiss lebendige Vorbilder gegeben. Einen imposanten,
von den Trionfi der Renaissance inspirierten Bacchus- und Ceres-Auf-
zug inszenierte ein reicher Handelsmann und Italienfahrer zur Fas-
nacht 1585 in Wasserburg am Inn72. Den Weingott agierte der Latein-
schulmeister der Stadt, «in leibfarb quasi nackhent bklaidt, mit gird]l
und laubwerch und grinen cranz geziehrt und dick aufgeschopft, auf
einem treyllingfal3», einem 24-Fimer-Fass sitzend, das auf einem
Schlitten von vier Pferden gezogen wurde, begleitet von Satyrn und
Musikanten. Ein Mechanismus erlaubte ihm, scheinbar unaufhorlich
zu trinken und durch einige Locher im Fass Wein auf die Zuschauer zu
spritzen. In Linz an der Donau liess ein Bacchus selbst zum grotesken
Stechspiel eines Kiibelrennens am Faschingsdienstag 1635 einladen?3.
Aufzuzihlen, wo tberall von der Mitte des 18. Jahrhunderts an und
zuweilen bis iiber das 19. Jahrhundert hinaus der alte Fassgott das
Fest leibhaftig reprisentierte, kann sich ertibrigen. Die bekanntesten
Beispiele lieferte die Schweiz fir Basel und Genf und die « Moosfahrt»
im Muothatal, die Puppe, mit der man auf béhmischem Gebiet den
Fasching, im Oldenburgischen die Fasnacht begrub, hiess noch lang

69 A. Dorrer (wie Anm. 43) 447.

70 Josef Bauer, ’s Mittawalda Fasinachtslaufen und ’s Fasinachtsspui. Das
Bayerland 49 (1938) 25f.

71 Eine zeitgendssische Darstellung im Besitz der Stadtbibliothek Nirnberg
ist abgebildet ebenda, so.

72 Lorenz Westenrieder, Ausziige aus dem Tagebuche des Abraham Kern
von Wasserburg. Beitrige zur vaterlindischen Historie. Bd. 1. Miinchen 1788, 150.

73 Leopold Kretzenbacher, Ringreiten, Rolandspiel und Kufenstechen.
Klagenfurt 1966, 186.



Fasnacht, FaBnacht, Faschang 453

«Bacchus»7+, und der letzte Nachkomme mag der «Bachele» unter
den Buben um das schwiibische Illertissen gewesen sein.

Friher, hdufiger und beharrlicher als vom Masken- und Narrenwe-
sen her, wurde die Fasnacht als das grosste « Sauf- und Fressfest» des
Jahres charakterisiert und bekdmpft. Im Hinblick auf die dominie-
rende und wandlungsreiche Rolle, die das Wein und Bier spendende,
so oft gepriesene wie geschmihte Fass realiter und als Symbol des
Festes gespielt hat, wird man einen Einfluss auf die Terminbezeichnung
fir glaubhaft halten und in den etymologischen Eskapaden der
Fasnachtgegner vieler Zeiten kaum noch blosse Wortspielereien und
literarische Topen finden kénnen. Dem diirften auch keine philologi-
schen Bedenken entgegenstehen. Vas/vaz wird in den Worterbiichern
als gemeingermanisch bezeichnet, ist althochdeutsch und mittelhoch-
deutsch bezeugt, hatte bis ins 16. Jahrhundert hinein den Plural «die
vas» und «die vasse», womit sich auch die Formen Fase- und Fas-
se[n]nacht erkliren lassen, und so durfte damit ein von Karl Meisen
vermisstes Wort vorliegen, von dem her die im ganzen oberdeutschen
Sprachraum und dariiber hinaus zih beibehaltene Abweichung von
der (ihrerseits nicht anfechtbaren) Schreibung Fastnacht zu verstehen
wire.

74 Otto v. Reinsberg-Diiringsfeld, Das festliche Jahr. Leipzig 1898 2, 88;
Paul Sartori, Sitte und Brauch. Bd. 3. Leipzig 1914, 125.



	Fasnacht, Fassnacht, Faschang

