
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung

Autor: Lüthi, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


388

Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung

von Max Lüthi, Zürich

Die optimale Nutzung der in einer Erzählung, in einer Dichtung,
einem Kunstwerk überhaupt vorkommenden Elemente pflegt man
als dichterische oder künstlerische Ökonomie zu bezeichnen. Man
denkt dabei vor allem an die Kunst, ein Strukturelement so ins Ganze

zu verweben, dass es mehr als eine Funktion hat, mehr als einem
Zwecke dient.

Ist der Volkserzählung dieses Prinzip der künstlerischen Ökonomie
vertraut Macht sie von ihr Gebrauch, achtet sie darauf, ihren Figuren,
Requisiten und Handlungspartikeln mehr als nur eine Rolle zuzuteilen
Zunächst scheint das Gegenteil wahrscheinlich. Kurzerzählungen, wie
die meisten Volkssagen es sind, haben kaum Raum genug für eine
mehrfache Verwendung ihrer einzelnen Elemente. Und mehrepisodische

Gebilde, also die Volksmärchen allgemein und Schwanke recht
häufig, neigen eher zur Reihung als zur Verdichtung, eher zur Kette
als zur Ballung. Zudem dulden sie, besonders das Volksmärchen, in
ihrem Gefüge stumpfe und blinde Motive, Elemente, die nur eine
schwache oder überhaupt keine Handlungsfunktion haben, deren
Existenz dem Grundsatz der künstlerischen Ökonomie also geradezu
ins Gesicht schlägt. Und doch fällt, sobald man den Blick auf das

Phänomen richtet, sofort auf, dass auch die Volkserzählung das Streben

nach dichterischer Ökonomie kennt.
Nach Beispielen lange zu suchen tut nicht not. Wir brauchen nur,

lieber Robert Wildhaber, Dein Buch aufzuschlagen, die «Schweizer
Volksmärchen», die Du im Rahmen der «Märchen der Weltliteratur»
jüngst herausgegeben hast. Du hast darin zwei Aschenputtelvarianten
aufgenommen, eine aus der Innerschweiz, die andere aus dem
Oberwallis1. Während in der Luzerner Version die Heldin ihr strahlendes
Kleid von den Eltern geerbt hat, verwendet die Walliser Erzählung
ein Motiv, das uns aus dem Grimmschen Allerleirauh-Märchen
vertraut ist : Der Vater der Heldin möchte seine Tochter, weil sie so sehr

ihrer verstorbenen Mutter gleicht, heiraten. Sie aber sträubt sich und
stellt Bedingungen, von denen sie glaubt, der Vater könne sie nicht
erfüllen. Aber er leistet das unmögliche Scheinende, er beschafft ein

Kleid, das wie die Sonne, ein zweites, das wie der Vollmond, ein

drittes, das wie die Sterne glänzt, und schliesslich noch einen Wagen,

1 Robert Wildhaber und Leza Uffer, Schweizer Volksmärchen. Düsseldorf/
Köln 1971, Nr. 11 Aschengrübel (34), Nr. 12 Drächengrudel (36).



Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung 389

der von selber fährt. Eben dieser Wagen verhilft dann der Heldin,
ohne dass sie es geplant hätte, zur Flucht, und die drei Prachtgewänder
dienen ihr später dazu, sich den Kronprinzen zum Gemahl zu
gewinnen. Alle vier Requisiten also haben eine doppelte Funktion,
zuerst dienen sie der Abwehr des werbenden Vaters, dann aber ermöglicht

der Wagen die Flucht, und die drei Kleider verhelfen zum königlichen

Gatten, während sie in anderen Erzählungen, so in jenen, welche

die Gestirne selbst zu Spendern der schönen Gewänder machen,
aber auch im Grimmschen «Aschenputtel» und im «Aschengrübel»
aus dem Entlebuch, nur diese letzte Aufgabe haben. Wir entdecken
künstlerische Ökonomie noch an einer anderen Stelle des Walliser
Märchens. Wenn bei Grimm, bei Bechstein, Perrault, Basile und in
anderen Aschenbrödel-Versionen der Prinz seine Schöne in einem
fremden Flause suchen muss, findet er sie hier daheim bei sich: Die
prächtig gekleidete Fremde dient als verachteter Drächengrudel, als

schmutziges Aschenbrödel in des Prinzen eigenem Haus. Ganz
entsprechend ist auch das innerschweizerische Aschengrübel Küchenmagd

im Hause des vornehmen Jünglings, der sie im strahlenden
Tanzkleid nicht erkennt. Aber nicht nur die beiden Schweizer
Märchen, auch andere Aschenputtel-Erzählungen verfügen über diesen
Effekt. Eine mallorquinische Version spielt ihn besonders wirkungs-
und beziehungsvoll aus : Der Sohn des Hauses kann die Feueranbläse-

rin, welche in der Küche seiner Mutter dient, nicht leiden ; auf dem

Ball, wo sie die schönen Kleider anhat, identifiziert er sie nicht, er
zieht vielmehr in die weite Welt, um sie zu suchen. Sie aber versteht
es, ihm ein Briefchen nachzuschicken: «Erbe des Flauses, wohin gehst
du und woher kommst du? Das, was du suchst, in deinem eigenen
Hause hast du es.»2 Diese Formulierung lässt die Bedeutung unseres
Motivs klar hervortreten : Nicht im fremden Haus findet der Jüngling
die schöne Tänzerin, deren Verlust ihn krank macht, sondern im
eigenen. Das Motiv wird so zum Träger eines Themas, das in der
Volksliteratur wie in der Plochliteratur zu den besonders häufig
wiederkehrenden gehört: Der Mensch kennt weder sich noch seine Welt;
was er bei anderen sucht, findet er schliesslich in seiner Nähe; nicht
in der Fremde, sondern im Eigenen. Das verhasste Küchenmädchen
ist die gleiche Person wie die geliebte Fremde: künstlerische Ökonomie

und bedeutsame anthropologische Aussage in einem. Primitiver,
naiver, äusserlicher, aber nicht ohne poetischen Liebreiz ist es, wenn

2 Felix Karlingcr und Ulrike Ehrgott, Märchen aus Mallorca. Düsseldorf/Köln
1968, Nr. 1, Die Feuerbläserin (5). Aus: Erzherzog Ludwig Salvator, Rondayes
de Mallorca. Wirzburgo 1895.



390 Max Lüthi

die Feueranbläserin, um sich zu erkennen zu geben, ihre drei
Prachtgewänder nacheinander alle drei noch einmal anzieht. So kommen sie,

auch das eine Art künstlerischer Ökonomie, wenn auch ganz äusserer

Art, ein zweites Mal ins Spiel. Dass dies kein Einzelfall ist, dass

vielmehr auch andere Erzähler ähnlich verfahren, erweist schon ein Blick
auf das Märchen, von dem wir ausgegangen sind: Drächengrudel
zieht am Ende, um ihre schlanke Linie offenbar weniger besorgt als

die Mallorquinerin, alle drei Kleider übereinander an, «das Sonnenkleid

zuerst, dann das Mondkleid und zuoberst das Kleid des

Firmamentes». Aschengrübel hinwieder hat nur ein einziges Prachtkleid,
dafür wird es aber in allen drei Episoden benützt.

So könnte man, wenn man die verschiedenen Versionen ein und
desselben Märchentypus sorgfältig prüfte, auf Schritt und Tritt
Auswirkungen des Bedürfnisses nach künstlerischer Ökonomie bemerken.
Mia I. Gerhardt, welche das Grimmsche Märchen Die beiden Wanderer

(KHM 107, ATh 613) mit der ursprünglich an dessen Stelle stehenden

Erzählung Die Krähen vergleicht, sagt von dieser letzten, eine ihrer
Vorzüge liege in der Ökonomie der Mittel3. Mia I. Gerhardt denkt
dabei vor allem daran, dass die gleichen Krähen, die, ohne es zu wissen
und zu wollen, dem geblendeten Soldaten dazu verhelfen, das Augenlicht

wiederzuerlangen, später, wiederum ohne Wissen und Wollen,
zu Instrumenten der rächenden Gerechtigkeit werden, indem sie,
obwohl nur ihre eigenen Zwecke verfolgend, die Bestrafung der
schurkischen Kameraden des Geblendeten vollziehen. Aber die Erzählung
weiss auch an anderen Stellen ihre Elemente zu nützen. In den Beiden

Wanderern geht die Blendung im Wald vor sich; da müsste, ähnlich
wie in anderen Versionen dieses Erzähltyps4, der Geblendete die Nacht
unter einem Baum verbringen, nicht unter einem Galgen. In der
Erzählung Die Krähen aber geschieht die Blendung an einem Kreuzweg
vor der Stadt, da steht der Galgen nahebei. Dass auf einem Galgen
Krähen sich niederlassen - in beiden Grimmschen Versionen - ist ein

Werk exakter Phantasie, der Zug ist organisch (und das heisst ökonomisch)

aus dem Stoff-Element «Galgen» herausentwickelt. Der
Erzähler der Krähen nützt dieses Requisit darüber hinaus noch zu einem
weiteren Effekt, er berichtet, der Geblendete habe, und das passt zu
seiner Wesensart, den Galgen für ein Kreuz gehalten: «Es ist doch

gut von ihnen, dass sie mich wenigstens unter ein Kreuz gebunden

3 Mia I. Gerhardt, Two Wayfarers. Utrecht 1964 (13: One of the merits of the
version lies in its economy of means).

4 S. z. B. Johannes Pauli, Schimpf und Ernst, ed. Johannes Bolte. Berlin 1924,
Nr. 490.



Dichterische Ökonomie in der Volkscrzählung 391

haben, Gott ist bei mir. » Schon die Eröffnung der Erzählung ist dicht
gewoben : Während die beiden Wanderer, ein Schuster und ein Schneider,

zufällig zusammentreffen, wird der hleld der Krähen, ein Soldat,

von zwei Kameraden überredet, mit ihnen auszureissen. Vor den
Toren der Stadt berauben sie ihn dann, blenden ihn und binden ihn
an - jeder Schritt ergibt sich wie von selber, jedes Handlungselement
wird aus dem vorhergehenden entwickelt. Darüber hinaus ist hier
eine die Erzählung transzendierende Ökonomie im Spiel: Der
Erzähler selber ist Soldat, da ist es ganz natürlich, dass er seinen Kameraden

auf der Wacht - es war anfangs Dezember 1813 - ein Märchen
erzählt, in welchem die Hauptfiguren Soldaten sind, oder dass er diese

Figuren zu Soldaten macht.

Häufig kommt es vor, dass im Volksmärchen ein Gegner zu einem
Helfer wird oder umgekehrt ein Helfer zu einem Gegner, dass also

die gleiche Figur zwei Rollen zugeteilt bekommt. In einem gewissen
Sinn ist das schon in dem soeben besprochenen Erzählungstyp der
Fall: Die bösen Wanderkameraden agieren als Schädiger des Helden,
eben dadurch aber, dass sie ihn schädigen, führen sie, ohne es zu ahnen,
sein Glück herbei. Das gilt von vielen Bösewichtern des Märchens,

vor allem von jenen Auftraggebern, die den Helden ins Verderben
schicken wollen, ihm jedoch gerade dadurch zu grossen Erfolgen
verhelfen. Sehr deutlich ist das im Alärchen vom Glückskind (ATh 461,

930. KHM 29), in welchem zudem die Räuber, die eigentlich den bei

ihnen schlafenden Knaben ermorden wollten, ganz im Gegenteil ihn
vor dem Tode bewahren und seinem Glück zuführen5. Im Rumpelstilzchen

ist die Titelfigur zuerst Plelfer, dann Gegner der Fleldin6, in
manchen Schneewittchen -Versionen wünscht sich dieselbe Person
zuerst ein schönes Kind herbei, und nachher hasst sie es um eben dieser

Schönheit willen7. Eine andere Art Ökonomie ist es, wenn im
Glückskind-Märchentyp der Fährmann, welcher den Helden über das Wasser

zur Jenseitswelt hinführt, erstens Helfer des Helden ist, zweitens selber

ein zu Erlösender und drittens, ähnlich wie jene Krähen im oben

besprochenen Alärchen, zum Werkzeug der Nemesis wird, indem er,
obwohl auch er nur sein eigenes Ziel im Auge hat, den verbrecherischen

Auftraggeber bestraft : Um sich selber vom lästigen Fährdienst

5 S. dazu meine Ausführungen in: So leben sie noch heute, Betrachtungen
zum Volksmärchen. Göttingen 1969, 70-84.

6 S. dazu meinen Aufsatz Rumpelstilzchen. Thematik, Struktur- und
Stiltendenzen innerhalb eines Märchentypus. Antaios 12 (1971) 419-436.

7 S. dazu So leben sie noch heute (wie Anm. 5) 56-69.



392 Max Lüthi

zu befreien, presst er den Unglücklichen, sein Nachfolger zu werden,
oder er ertränkt ihn gar.

Der Helfer selber hilfsbedürftig - das ist eine Doppelrolle, die
ebenso häufig auftaucht wie jene andere, welche den Helfer und den

Gegner in einer Figur vereint. Das helfende Tier ist oft ein
verwunschener Prinz, es muss am Ende durch Enthaupten erlöst, aus der

Entfremdungsform in seine eigentliche Gestalt zurückgeführt werden.
Eine weitere Form der Verdichtung, der künsterischen Ökonomie ist
die Überwindung des Bösewichts nach dessen eigener Methode. Wir
haben sie schon gestreift, als wir die Rolle des Auftraggebers im
Glückskindmärchen erwähnten: Der, der den unschuldigen Jüngling
ins Verderben schicken wollte, macht schliesslich selber die Reise, auf
die er zuerst jenen geschickt hatte, und ihm gereicht sie nun wirklich
zum Verderben. Ein besonders einprägsames Bild für dieses

Zugrundegehen des Bösen an sich selber erscheint in den Märchen vom
Hänsel-und-Gretel-Typ : Die böse Hexe kommt in ihrem eigenen Ofen

um, der böse Menschenfresser stirbt durch sein eigenes Beil. Das ist
gleichzeitig eine inhaltliche Aussage: das Böse verzehrt sich in sich

selber, und ein erzählerisches Kunstmittel, eine Form der künstlerischen

Ökonomie8.
Mehrfache Ausnützung eines Erzählelements ist dichterische Ökonomie

im engeren Sinn. In einem weiteren Sinn stehen aber auch andere
Gewohnheiten des Volksmärchens dem Ökonomieprinzip nahe.

Wiederholung und Variation gehören zu seinen bevorzugten, seinen
bekanntesten Techniken: Auch das ist eine Art Ökonomie, wenn man
einen einmal vorhandenen Erzählteil noch ein zweites oder gar ein
drittes Mal setzt, sei es beinahe unverändert (Wiederholung) oder in
einer charakteristischen Abwandlung (Variation). Hier ordnet sich
auch das Motiv der missglückten Nachahmung ein, auf das wir schon
verschiedentlich gestossen sind: Der böse Schuster ahmt, indem er
sich nun auch unter den Galgen setzt, den glückhaften Schneider nach,
ebenso die verbrecherischen Soldaten ihren erfolgreichen Kameraden,
aber es gereicht ihnen zum Unheil. Dass auch in einem anderen der

von uns gestreiften Erzählungstypen, in dem vom Glückskind, die

missglückte Nachahmung da ist, zeugt von deren Beliebtheit im Mär-

8 S. dazu meine Abhandlungen Zum Thema der Selbstbegegnung in
Volksdichtung und Hochliteratur, in: Festschrift Helmut de Boor. Tübingen 1966,
251-268 (und, leicht erweitert, in meinem Buch Volksliteratur und Hochliteratur -
Menschenbild, Thematik, Formstreben. Bern und München 1970, 100-113) und:
Zur Präsenz des Themas Selbstschädigung in Volkserzählungen, in: Festschrift
Leopold Schmidt. Wien 1972, 482-495.



Dichterische Ökonomie in der Volkscrzählung 393

chen: Der mörderische Auftraggeber geht auf die gleiche Reise wie
vorher der Jüngling, aber sie missglückt. Besonders einprägsam ist
das in verschiedenen Märchentypen vorhandene Bild des Bades in
siedender Milch: den Helden verjüngt es, den Nachahmer tötet es.

Ähnlich geht es bei anderen Todes- und Lebenspraktiken : Zerstückeln,
Köpfen, Jonglieren mit Lebens- und Todeswasser. Weit verbreitet
ist das Motiv der missglückten Nachahmung bei Stiefschwester-Märchen:

Frau Holle-Typus, The kind and the unkind girl (ATh 480,
KHM 24), und auch dem Schwank ist es vertraut, so etwa dem
dualistischen Schöpfungsschwank, der den Teufel als Nachahmer des

Schöpfer-Gottes zeigt: Gott erschafft die Biene, der Teufel die Wespe,
Gott den Menschen, dem Teufel gelingt nur der Affe...0 Bei den
Dreibrüdermärchen hingegen könnte man eher von missglückender
Vorahnung sprechen: Die älteren Brüder machen je einen Fehlversuch,

der Jüngste erst führt die gleiche Unternehmung erfolgreich
durch. Auch hier wird, ähnlich wie da, wo der Held selber zweimal

ganz oder teilweise scheitert und erst beim dritten Versuch ans Ziel
gelangt, ein und dieselbe Erzählpartikel bald imitierend, bald
variierend mehrmals verwendet. Variierungen können als Transformationen

bezeichnet werden. Wenn die Transformationsgrammatik auf
dem Wege ist, die Ökonomie der Sprache aufzudecken, so ist die
strukturalistische Märchenforschung Vladimir Jacovlevic Propps und
seiner Schule darauf aus, die Ökonomie der Märchenerzählung darzutun:

Verschiedene Episoden und verschiedene Figuren können sich
als Transformationen ein und desselben Grundmusters oder ein und
derselben Grundfigur erweisen10.

Im weiteren Sinne ökonomisch ist es auch, dass das Märchen mit
Vorliebe die Mitglieder der Kleinfamilie als Träger des Geschehens
wählt. Mia I. Gerhardt bedauert, dass in der von ihr im übrigen hoch
gepriesenen Erzählung Die Krähen die Polarität Schneider/Schuster

gut und schlecht durch die Triade Soldat/zwei Kameraden 1 mal

gut und 2 mal schlecht ersetzt worden sei. Man darf jedoch sagen,
dass der unbekannte Erzähler (August von Haxthausen spricht von

9 Vgl. Hannjost Lixfeld, Gott und Teufel als Weltschöpfer. München 1971;
zum Schema Missglückte Nachahmung überhaupt s. Alan Dundes, The Binary
Structure of «Unsuccessful Repetition» in Lithuanian Folktales. Western
Folklore 21 (1962) 165-174.

10 S. Vladimir Propp, Morphologie des Märchens. München 1972 (Übersetzung

der 2. Ausgabe der Morphologia skazki, Leningrad 1969; die erste Ausgabe

war 1928 erschienen). Vgl. Marie-Louise Tenèze, Du conte merveilleux
comme genre, in: Approches de nos traditions orales. Paris 1970, 11-65 (besonders

33-37, 41 f.).



394 Max Lüthi

seinem «Nebenmann» auf der Wacht - «drei Tage darauf wurde der
Erzähler in dem Treffen von Kluvenstek gerade hinter mir erschossen»")

durchaus märchengerecht verfahren ist, wenn er als Gegner
des Helden zwei von dessen Dienstkameraden erkoren hat. Die Tendenz

des Volksmärchens, Brüder oder Schwestern zu den Protagonisten

der Handlung zu machen, erweist, dass eine Neigung, die

Figuren innerhalb einer einzigen Sphäre zu wählen, durchaus besteht '2.

Es ist eine Unité de lieu im weiteren Sinn, wenn der Erzähler sich bei
der Wahl der Hauptakteure auf den Familienraum oder, wie hier, auf
den militärischen Raum beschränkt. Unité de lieu aber,
Selbstbeschränkung in der Wahl der tragenden Elemente, ist eine Form der
Ökonomie. Dass auch die Verkettung der einander folgenden
Handlungsglieder eine Form der Ökonomie ist - sie steht im Gegensatz zur
blossen Reihung - haben wir schon angemerkt, wiederum bei der

Betrachtung der Krähen: Wenn eine folgende Episode die Konsequenz
oder jedenfalls eine mögliche Konsequenz der vorangehenden ist, so

ist diese besser ausgenützt, als wenn etwas völlig Neues käme, das mit
ihr keinen Zusammenhang hätte. Der Zusammenhang kann auch ein

Kontrastzusammenhang sein : Die Wahl eines Kontrastpartners (gut -
böse, schön-hässlich, heiliger Einsiedler- grosser Mörder, jammernde-
jubelnde Seele) ist nicht nur im Märchen, sondern auch in andern

Gattungen der Volkserzählung beliebt. Jede Extremform ruft nach

ihrem Widerspiel. Man darf sagen, dass Kontrastfiguren und
Kontrastepisoden sich organisch, und das heisst wieder: ökonomisch aus
einmal gesetzten Motiven heraus entwickeln.

Es gibt auch eine die Erzählung transzendierende Ökonomie, auch
das haben wir bei der Untersuchung der Krähen gesehen : Der Erzähler

nimmt Figuren und Requisiten gerne aus seiner eigenen Sphäre.
Frauen erzählen mit Vorliebe von weiblichen Heldinnen, Handwerker
von LIandwerkern, Soldaten von Soldaten, Geistliche von
Geistlichen. In diesen Zusammenhang gehört auch der Einbezug des

Lokalkolorits. Wenn der Walliser Erzähler des Drächengrudel-Mär-
chens das Verschwinden seiner Heldin mit der Flucht einer Gemse

vergleicht, wenn in demselben von dem Empfänger dieser Festschrift
herausgegebenen Buche ein surselvisches Mädchen auf der Suche

nach seinem Prinzen den Rat bekommt, «mit den Schuhen in einen

11 S. Bolte-Polivka, Anmerkungen zu den KHM der Brüder Grimm, Bd. 4.
Leipzig 1930 (Neudruck Hildesheim 1963), 440, Anm. 6.

12 Vgl. dazu meine Abhandlung Familie und Natur im Märchen, zuerst in:
Festschrift für Kurt Ranke. Göttingen 1968, 181-195, jetzt auch in Volksliteratur
und Elochliteratur (wie Anm. 8) 63-78.



Dichterische Ökonomie in der Volkscrzählung 395

warmen Kuhfladen zu treten, dann würden sie schnell kaputt sein»

(S. 181), wenn in einem anderen Bündner Alärchen die Rede ist von
einer «Königstochter, die wie ein Dachs in ihrem Bette schlief» (S. 167),

so verwerten die Erzähler Wirklichkeitselemente, die ihnen und ihren
Hörern vertraut sind. Eine andere die Erzählungen transzendierende
Form der Ökonomie ist die Gewohnheit, die der betreffenden

Erzählungsgattung geläufigen Formeln zu verwenden, bereitliegende
Bau-, Stil- und Inhaltsformeln, seien es nun Züge und Motive oder
Strukturschemata. Bei Homer, bei südslawischen Guslaren und beim
Volksmärchen spricht man vornehm von Formeln, bei der
Trivialliteratur von Klischees.

Unser Blick geht zurück zur dichterischen Ökonomie im engeren
Sinn. Sie findet sich nicht nur im weitausgreifenden, episodenreichen
Märchen, sondern auch in kürzeren Volkserzählungen. In der
berühmten äsopischen Fabel vom kranken Löwen (Aémv, Avxoç xaì

'AXioTtrjl, Halm 255), die in Europa von mittelalterlichen Epikern, in
Afrika von Volkserzählern aufgegriffen worden ist, findet der vom
Wolf arglistig angeklagte Fuchs nicht nur das Mittel, sich zu retten,
er macht es gleich auch zum Mittel, sich seines Feindes zu entledigen,
indem er dem kranken Löwen weismacht, nur das einem lebendigen
Wolf abgezogene und noch warm umgelegte Fell könne ihn heilen13.

Das Verfahren des Fuchses kann als politische Ökonomie bezeichnet

werden, er erreicht, schlagfertig, mit der gleichen kurzen Rede zweierlei,

er zieht sich aus der ihm gelegten Schlinge und wirft sie dem

um, der sie gelegt hat. Was inhaltlich gesehen politische Ökonomie
ist, ist aber erzählerisch gesehen zugleich dichterische Ökonomie: ein
und derselbe Zug hat mehrere Funktionen. Der Fuchs trifft zwei

Fliegen auf einen Streich, und der Wolf fängt sich in der eigenen
Schlinge, so wie die Hexe im eigenen Ofen und nach der eigenen
Methode umgebracht wird, oder, wenn wir im Räume der Fabeln

bleiben, wie der Storch oder Kranich den Fuchs nach dessen eigenem
Verfahren ums Essen prellt (Halm 34, ATh 60). Das Thema Selbst-

verfangenheit14 ist, sobald es im Gefüge einer Erzählung auftaucht,
über seine anthropologische Bedeutung hinaus schon als solches ein
der dichterischen Ökonomie entgegenkommendes Element. Das, was

wir oben politische Ökonomie genannt haben, kommt nicht nur in
der Fabel vom kranken Löwen, sondern auch in vielen anderen Fuchs-

13 S. dazu Festschrift für Leopold Schmidt (wie Anm. 8) 488.
14 S. dazu die in Anm. 8 zitierten Aufsätze sowie die Abhandlung Parallele

Themen in der Volkserzählung und in der Hochliteratur, in: Volksliteratur und
Hochliteratur (wie Anm. 8) 90-113.



396 Max Lüthi

Wolf-Geschichten vor15. In der Fabel von Fuchs und Wolf in der
Vorratskammer (ATh 41, vgl. Halm 31) entdeckt der Fuchs, nachdem

er arglistig den Wolf den Knüppeln der Bauern preisgegeben, selber
aber entwischt ist, ein Plätzchen mit Heidelbeeren oder mit am Boden

liegenden Kirschen. Er erlabt sich an ihnen, bedient sich ihrer aber

gleich auch zu einem anderen Zweck: Er wälzt sich in den Heidelbeeren

oder Kirschen, und als der von den Bauern übel zugerichtete
Wolf herbeihinkt, gibt der Fuchs vor, ihm sei es noch schlimmer

ergangen : « Siehst du, wie mir das Blut überall herausläuft » (tessi-

nisch). «Ich kann nicht weiter. Sei doch so gut und trag mich ein
Stück Wegs auf deinem Rücken» (piemontesisch)'6. Die Kirschen
oder Heidelbeeren verhelfen also dem Fuchs erstens zu einem guten
Frass, zweitens zu einem bequemen Heimritt und drittens zum
Vergnügen, den Wolf aufs neue zu prellen und zu quälen - fröhlich singt
er auf dessen Rücken: «Ding dóng, ul malâwi porta u song!» So

piemontesisch; ostholsteinisch heisst das: «De Krank dricht den

Gesun'n» - und wenn der Wolf ihn fragt, was er da sage, antwortet
der Voss jedesmal: «Dar kamt 'n ganz Schôw Hunn'», worauf der

Wolf aus Angst vor den Hunden jedesmal, mühsam genug, sich in Trab
setzt. Für den Fuchs bedeutet das ein lustiges Reiten, gleichzeitig
freut er sich der gelungenen Prellerei und dazu noch der Anstrengungen

des krank geschlagenen Wolfs17. So treffen wir die mehrfache

Ausnützung eines Elements, vom Standpunkt des Handelnden aus

politische, vom Standpunkt des Erzählers aus künstlerische Ökonomie,

auf Schritt und Tritt. Ein lothringischer Fuchs prellt den Wolf
nicht nur um die gemeinsam gestohlene Butter, sondern veranlasst
ihn auch noch, sich an einem alten Knochen die Zähne auszubeissen'8.
E,r bringt ihn angeblich vom Taufmahl mit, benützt ihn also erstens
als Beweisstück, dass er wirklich, nun schon zum dritten Mal, zu einer
Taufe eingeladen war, und zweitens dazu, dem Wolf auch noch Schaden

zuzufügen - auch hier versteht es der Fuchs, gleichzeitig sich zu
entlasten, den andern zu schädigen und sich damit ein doppeltes
Vergnügen zu bereiten: die Freude an der eigenen Überlegenheit und an
der Qual des anderen.

15 Vgl. Kaarle Krohn, Übersicht über einige Resultate der Märchenforschung.
FFC 96 (1931) i7ff.

16 S. Walter Keller, Am Kaminfcuer der Tessiner. Bern o.J.2, 122ft".; Fritz
Gysling, Volkskundlichc Quisquilien. Wir Walser 8 (1970) Nr. 2, 13-25 (Zitat 23).

17 S. Wilhelm Wisser, Wat Grotmoder verteilt. Bd. 2. Jena 1921, 32ft. (Zitat
34).

18 S. Emmanuel Cosquin, Contes populaires de Lorraine, tome 2. Paris 1887,
i56f. (ATh 15).



Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung 397

Mit den letzten Beispielen haben wir das Gebiet des Schwanks

betreten. Nicht nur der Tierschwank, auch der vergleichsweise realistische

Schwank weiss das Kunstmittel der Ökonomie zu nutzen. Wenige
Belege müssen und können genügen. Zahlreiche Versionen des

Schwanks vom Blindfüttern19 erreichen die künstlerische Ökonomie
auf verschiedene Weise und in verschiedenem Grade. In einer maltesischen

Variante20 macht der scheinblinde Gatte den Arbeitsstock, den
seine Frau ihm zum Hühnerhüten in die Hand gegeben hat, zum
Züchtigungsstock: Scheinbar aus Versehen versetzt er der treulosen
Ehehälfte, die um seine Erblindung gebetet hat, saftige Hiebe, und am
Ende erschlägt er sie mit eben dem Stock, den sie ihm in die Hand
gedrückt. Aus ihrem bösen Wunsch zieht er Nutzen, indem er ihr zu
suggerieren versteht, der Genuss von Hühnchen würde ihn nach und
nach erblinden lassen. So verschafft er sich festliche Mahlzeiten, und
zudem ein müssiges Leben: «Nach fünfzehn Hennen gab er vor, nicht
mehr zur Arbeit tauglich zu sein.» Nun eben setzt ihn die Frau aufdie
Bank vor dem Haus und trägt ihm auf, mit dem Stock den Hühnern
zu wehren. Der Erzähler verwendet also, statt dem Scheinblinden

irgend eine beliebige Arbeit zuzuweisen, ein schon vorhandenes
Stoffelement : « Er hütete... die Hühner, die noch ungeschlachtet herumliefen

...» Hier tritt die Ökonomie in den Dienst der Ironie. In anderen
Varianten spielt der Mann seine Rolle bis zum Schluss: Er beteuert,
er könne die Frau (die dank seiner geschickten Regie ins Wasser
gestürzt ist, während sie eigentlich ihn hätte hineinstossen wollen) nicht
herausziehen, er sei ja blind... Im Schwanktypus vom Kaiser und

vom Abt (ATh 922) sind jene Fragen die gelungensten, und sie werden

gewöhnlich an den Schluss gestellt, die einen Bezug zu den
anwesenden Personen haben; aus der Welt der Sterne und des Meeres
kehrt man zurück zur ErzählWirklichkeit : «Was denke ich?» Oder:
«Wie weit sind Unglück und Glück auseinander?» Einige
Volkserzählungen vom Rhampsinit-Typ (ATh 950) gehen haushälterischer

um mit ihrem Personal als Herodot: Nicht ein Sohn des Baumeisters,
sondern der Baumeister selber geht in seinem Bau zugrunde.

Künstlerische Ökonomie ist in vielen Volkserzählungen nachweisbar:

Sie gehört offensichtlich zu den Grundbedürfnissen von Erzählern

und Hörern. Aber sie ist nicht alleinherrschend, sondern durch
gegenläufige Strebungen ausbalanciert. So wie im Menschlichen
Ökonomie unmenschlich wird, wenn sie allzu ausschliesslich herrscht, so

19 S. Manfred Reinartz, Genese, Struktur und Variabilität eines sogenannten
Eheschwanks (Blindfüttern aus Untreue. AT 1380). Diss. Freiburg, Mainz 1970.

20 Reinartz ebenda, 362f. Ilg Bd. 2, Nr. 114).



398 Max Lüthi

gibt es auch im Künstlerischen ein Optimum, das mit dem Maximum
keineswegs identisch ist. Ein Motiv kann auch allzu vielseitig
ausgenützt, die in ihm liegenden Entwicklungsmöglichkeiten können
allzu pedantisch verwirklicht werden. Schwank und Märchen kennen
als Gegengewicht die unbeschwerte Reihung. Neben die zugehörige
Umwelt tritt mit Vorliebe eine beziehungslose Fernwelt - so finden
wir in der Vergleichswelt der Schweizermärchen nicht nur Gemse und
Dachs, sondern auch das Meer: «Sie waren reich wie das Meer, lebten
in einem Schloss und hatten sieben Kinder» (Berner Jura)21. Das

blinde Motiv, oft durch Zerzählen entstanden, wird im Märchen nicht
als Fremdkörper empfunden. In ihm haben wir die Nullstufe der
künstlerischen Ökonomie. Reihung, Sublimierung, unbeschwertes

Fortschreiten, ungenützte oder nur schwach genützte (also «blinde»
und «stumpfe») Motive und Züge verleihen dem im ganzen recht

streng gebauten und ökonomisch verfahrenden Volksmärchen den
Anschein von Freiheit und Leichtigkeit. In den volksmündlichen
Fassungen des Rapunzelmärchens (ATh 310) werden Turm und Zöpfe
längst nicht so ökonomisch ausgenützt wie in der auf der kunstreichen
Erzählung eines französischen bloffräuleins aus der Zeit Ludwigs
XIV. beruhenden Grimmschen Version22. Dass trotz der Neigung
des Volksmärchens zur Schwerelosigkeit und trotz der Neigung der
Volksliteratur überhaupt zu additiver Reihung die künstlerische
Ökonomie doch auch in der Volkserzählung, namentlich in deren
kunstvollster Form, im Volksmärchen, ihre Rolle spielt und dass sie sich

in bedeutsamer Weise mit Phänomenen wie Selbstverfangenheit,
Ironie, Paradox verbinden kann, dies aufzuzeigen oder wenigstens
anzudeuten war die Absicht unseres Aufsatzes.

21 Schweizer Volksmärchen (wie Anm. 1) 108.
22 Vgl. dazu meine Untersuchung «Rapunzel», in: Volksmärchen und Volkssage.

Bern und München 19662, 62-96, 187-190.


	Dichterische Ökonomie in der Volkserzählung

