
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Frauenbünde und maskierte Frauen

Autor: Kuret, Niko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334

Frauenbünde und maskierte Frauen

Mit besonderer Berücksichtigung des südslawischen Raumes

von Niko Kuret, Ljubljana

Mircea Eliade verdanken wir eine geistreiche Aussage. «Die
magisch-religiöse Kraft der Frau erfuhr ein Schwindel erregendes
Zunehmen durch die rituelle Nacktheit. Die vollkommenste
Offenbarung der Grossen Mutter ist eben die Nacktheit...» Und weiter :

« Der Mann hingegen steigert seine magisch-religiösen Mögüchkeiten
eben dadurch, dass er sein Antlitz verbirgt und seinen Körper
vermummt » '.

Die Richtigkeit von Eliades Satz über die «Nacktheit» der Frau
findet ihre Bestätigung in den kleinen, nackte Frauen von gedrunge-
nemKörperbau darstellendenPlastiken («Venus»),dievon denArchäo-
logen dem Neolithikum zugeschrieben und als Symbol der Fruchtbarkeit

an sich, des «Magna-Mater-Komplexes», aufgefasst werden.
Die zweite Aussage wird durch die Männerbünde bestätigt, wie
Frobenius2 sie in Afrika kennengelernt hatte und deren Existenz auch
im europäischen Raum von späteren Forschern «entdeckt» wurde.
Die Alitglieder der Bünde traten zu bestimmten Zeiten vermummt
auf, um zunächst in rituellen Umgängen Ahnengeister darzustellen.
Es ist aber wohl anzunehmen, dass die Männerbünde im Wandel der
menschlichen Ordnungen, wo z. B. die Frau in der mutterrechtlichen
Ordnung die herrschende Rolle zu übernehmen drohte, einen zusätzlichen

Zweck annahmen - die Wahrung der alten vaterrechtlichen
Stellung des Mannes3.

Seit Karl Meuli, der die manistische Maskentheorie ausgearbeitet
hat4, ist die aligemeine Ansicht gang und gäbe, die Vermummung sei

überall und seit je ein Vorrecht des Mannes. Der Schluss, dass Frauen
in den überlieferten Ordnungen das Maskenrecht nicht zustehe, ist
jedoch nicht haltbar.

Es stimmt zwar, dass in denselben überlieferten Ordnungen das

Maskieren in der Regel von den Jungmannschaften als den Nachfolge-

1 M. Eliade, Art. Maschera, in: Enciclopedia universale dell'arte, VIII.
Venezia-Roma o.J. (1964) Sp. 877-878. (Meine Übersetzung aus dem Italienischen
N. K.)

2 L. Frobenius, Die Masken und Geheimbünde Afrikas. Halle 1898 Abh.
der Kaiserl. Leopoldinisch-Carolinischen Akademie d. Naturforscher 74).

3 Die Männerbünde arteten dadurch auch in gewalttätige, Terror ausübende
Gruppen aus, vgl. die Dukduk-Bünde auf den Südseeinseln.

4 K. Meuli, Maske, Maskereien. HDA 5, Sp. 1744-1852.



Frauenbünde und maskierte Frauen 335

rinnen der archaischen Männerbünde ausgeübt wird. Desgleichen ist
es ein Merkmal des Verfalles dieser Ordnungen, wenn maskierte Mädchen

oder sogar Frauen sich den Burschen zugesellen5. Ein bekanntes
Beispiel liefert das Renaissance-Zeitalter in Italien, wo zunächst in den
Städten durch den Verfall der mittelalterlichen Kultur auch das alte
Maskenwesen seine endgültige «kultische Entleerung» erfuhr und
das Maskenrecht allgemein auch von den Frauen ergriffen wurde.
Dieser Verfall der «überlieferten Ordnung» ist im restlichen Europa
wesentlich später eingetreten und schreitet in einigen Gegenden,
besonders des Alpengebietes und des Südostens Europas, auf dem Lande
verhältnismässig langsam vor.

Indem man die von den Jungmannschaften getragenen Maskenbräuche

einer emsigen Forschung unterzieht, vergisst man jedoch
völlig, erstens, dass es als Gegenstück der Männerbünde auch Frauenbünde

gegeben haben dürfte5" und, zweitens, dass beachthehe Reste,
die an Frauenbünde gemahnen, im Volksleben Europas tatsächlich
weiterleben. Diese Reste haben teilweise und in früheren Zeitläuften
die von Eliade hervorgehobene «kultische Nacktheit» aufrecht
erhalten, sich aber auch das Maskenrecht zu eigen gemacht, wobei das

Wann und Wie allerdings weniger als bei den Männerbünden ersichtlich

ist. Flandelte es sich bei den Männern um den Ahnenkult, so
dürfte bei den Frauen die Maskierung etwa den Anforderungen
unbekannter Fruchtbarkeitsriten entsprochen haben; aus manistischen
Vorstellungen dürften hingegen die Mädchenmaskierungen
hervorgegangen sein, wie sie zunächst bei den Südslawen auftreten. Die
(weiss) maskierten Mädchen wären als Verkörperungen der Vilen
(Nom. Sing. Vila, «Nymphe») anzusehen, diese aber werden als Seelen

frühzeitig verstorbener Mädchen gedeutet6.
Der Westen Europas kennt nun sowohl Frauen- bzw.

Mädchengemeinschaften als auch ihre Feste7. Es ist bezeichnend, dass diese
Feste zur Fastnacht stattfinden. Sie sind als «Weiberfastnacht», «Jung-
fernfasnet» u. dgl. bekannt. Der Entstehung der entsprechenden
Gemeinschaften - es sind eigentlich keine geschlossenen Körperschaften,
sondern ein zumeist nur einmal jährlich stattfindender Zusammen-

5 Siehe N. Kuret, O nosiveih slovenskih semskih obicajev. (Über die Träger
der slowenischen Maskenbräuche). Slovenski etnograf 16-17 (I9Ö4) 167-178).

51 Leider habe ich erst nachträglich die Arbeit Richard Wolframs «Weiberbünde»

(Zs. f. Volkskunde 4, 1933, 137-146) kennengelernt.
6 Siehe E. Schneeweis, Serbokroatische Volkskunde. Bd. 1. Berlin 1961, 7.

7 Siehe die Zusammenstellung bei E. Fehrle, Feste und Volksbräuche im
Jahreslauf europäischer Völker. Kassel 1955, 98 ff.



336 Niko Kuret

schluss von Geschlechtsgenossinnen - und ihrer Feste beruht gewöhnlich

auf einer «geschichtlich» fundierten Überlieferung. Von der
Kenntnis oder dem Bewusstsein eines archaischen Ursprungs ist -
ähnlich wie bei den Jungmannschaften - keine Spur erhalten geblieben.

Es ist verständlich, dass eine verblasste und unverständlich
gewordene Überlieferung einer allzu fernen Vergangenheit, die besonders

in der schon früh rationalistisch eingestellten städtischen Kultur
unhaltbar geworden war, durch ein plausibles Memorat ersetzt wurde.
Die Gemeinschaft und der Brauch erfuhren dadurch allerdings eine

Sinnverbiegung, eine Abänderung des Charakters vom ursprünglich
Sakralen zum banal Profanen. Die Frauengemeinschaft tritt von nun
an als Widerpart der männlichen Körperschaften auf. Man deutet sie

als eine «Reaktion des Gewissens gegen die fortgesetzte
Freiheitsbeschränkung der Frau, als eine gönnerhafte Almosengabe der Freiheit

an die unfreie Frau: <sie soll auch einmal ihren Tag habenb»8,
die den Frauen von den Männern zuerkannt wurde. Die Frauen, die

nun vom «Frauenrecht» Gebrauch machten, folgten dem Beispiel der
Männer: alle die verschiedenen, oft komisch benannten Fastnachtsfeste

der Frauen waren - oder sind - eigentlich Gelage mit Tanz- und
Zechfreiheit, Veranstaltungen, zu denen kein Mann Zutritt hat ausser
bisweilen zugelassenen Vertretern der Behörden9.

Vor sechs Jahrzehnten hat es A. Becker aus Anlass des sogenannten
«Weiberbratens» von Berghausen bei Speyer unternommen10,
«Ursprung und Bedeutung» des «wunderlichen Brauches» und mehrerer
anderer, ihm ähnlicher Bräuche, zu erforschen. Er begnügte sich nicht
mit ihrer «historischen» Erklärung, die sich, näher besehen, überall
als rein sagenhaft und kaum glaubhaft erwies, sondern stiess bis zu
römischen Kulten vor, um darin Erklärung und Deutung der Bräuche
zu finden. Er schloss, es handle sich im Grunde um einen Mutterschafts-

und Fruchtbarkeitsritus, um ein Relikt der mutterrechtlichen
Organisation, das in die frühen Zeitläufte der indoeuropäischen
Besiedlung Europas hindurchscheinen mochte.

Sobald die Feste der Frauenkörperschaften im Westen Europas den
Charakter reiner Fastnachtsunterhaltung angenommen und beibehalten

hatten, wurde eine Entwicklung von mehreren tausend Jahren
abgeschlossen.

8 HDA 2, Sp. 1758-1759.
" (Wie Anm. 8) Sp. 1759.
10 A. Becker, Frauenrecht in Brauch und Sitte. Hess. Blätter f. Volkskde 10

(1911) 145-156. Siehe auch den Nachtrag nach Angaben von E. Hoffmann-
Krayer in ders. Zs., n (1912) 34.



Frauenbünde und maskierte Frauen 337

Wie steht es nun mit dem Fastnachtstermin? Er ist aus unserer
Sicht entwicklungsgemäss gerechtfertigt. Es ist ja bekannt, dass der
Grossteil der uralten manistischen Umzüge aus der Zeit der
Wintersonnenwende in die Vorfrühlingszeit verlegt wurde und sich mit den

Frühlingsbräuchen, denen der Fruchtbarkeitszauber des primitiven
Ackerbaues und der Viehzucht zugrunde liegt, verflochten haben.
Unsere Kenntnis der Numenologie und der Dämonologie des

Pflanzerzeitalters reicht zwar kaum über reine Vermutungen. Mit R.
Pittioni ' ' aber dürfen wir für diese Zeitläufte theoretisch ein Numen in
einer männlichen und einer weiblichen Form voraussetzen, wobei -
um Pittionis Gedanken weiterzuführen - das männliche ein Erbe der
steinzeitlichen Jäger (Felsbilder!) und das weibliche eine Erschliessung

des Mysteriums der Fruchtbarkeit (Frauenplastiken!) dargestellt
haben dürfte. Dieses letztere hat denn auch die Entstehung von
Frauenbünden und Frauenriten hervorrufen können, wie sie in den auf
uns gekommenen Formen nachklingen12.

Die Zeit der winterlichen Umzüge hat sich im christlichen Zeitalter

- in zufälliger Übereinstimmung mit dem viel älteren Termin der
Saturnalien - grösstenteils vor der Fastenzeit festgelegt und die
Bezeichnung «Karneval» (Carnis, vale!) angenommen13.

Es ist aber bezeichnend, dass der Fastnachtstermin einen
entsprechenden Mädchenbrauch mit Vermummung nur bei den westlichen
Slowenen behalten hat. Der restliche Südosten und der Osten Europas
weisen zur Fastnacht überlieferungsmässig keinerlei Frauen- oder
Mädchenbräuche, weder vermummt noch unvermummt, auf. Die im
südslawischen Raum auftretenden Frauen- bzw. Mädchenbräuche
verteilen sich ausschliesslich auf die Frühlingszeit von der Aussaat bis

zur Sonnenwende (Regenzauber-Bräuche ausgenommen). Es sind
Bräuche, in denen Reste früher Entwicklungsstufen typischer Frauenbzw.

Mädchenriten unschwer zu erkennen sind. Ihre Wurzeln dürften
tatsächlich in neolithische numenologische Handlungen zur «Siche-

rung von pflanzlicher Fruchtbarkeit»14 reichen. Dieses bis in die

Gegenwart bzw. in die jüngste Vergangenheit erhaltene Brauchtum

11 R. Pittioni, Vom geistigen Menschenbild der Urzeit. Wien 1952. 114.
12 Auch dies ist eine Vermutung, doch ist sie glaubhaft. Analogien mit z. B.

von Frobenius (wie Anm. 2) festgestellten afrikanischen Bünden dieser Art sollten
allerdings nicht herangezogen werden.

13 Dem entsprechen einige slawische Bezeichnungen: tschechisch masopust
{maso « Fleisch », pustiti «lassen»); slowenisch pust (pustlti desgleichen «lassen»).
Die deutsche Fastnacht wird auch Fasnacht geschrieben (Dörrer!) und soll in
diesem Falle zum sanskritischen vas «Frühling» in Beziehung gesetzt werden.

14 Pittioni (wie Anm. n) 64.



338 Niko Kuret

ist allerdings keineswegs als eine unmittelbare Fortsetzung der
ursprünglichen, vor Jahrtausenden praktizierten, von Frauen bzw. Mädchen

getragenen Riten zu werten. Jahrtausende bringen unweigerlich
auch wesentliche Metamorphosen mit sich. Dass aber ein Zusammenhang

zwischen der unbekannten grauen Vorzeit und der bekannten

Gegenwart besteht, unterliegt keinem Zweifel. Es ist allerdings
bezeichnend, dass die im folgenden anzuführenden Bräuche tatsächlich

nur «der Sicherung von pflanzlicher Fruchtbarkeit» dienen sollen.
Zunächst möchte ich bemerken, dass auch im südslawischen

Räume keine ständigen, geschlossenen Frauengemeinschaften
auftreten, sondern das weibliche Element bloss im eigenen Brauchtum
vertreten ist. Im gemeinslawischen Räume, den ich als Ganzes
allerdings nicht zu behandeln beabsichtige, der aber den südslawischen
Raum umfasst, sind deutlich zwei Brauchtumsgruppen erkennbar, die
meinen oben dargelegten Gedankengängen recht gut entsprechen.

Die erste Brauchtumsgruppe umfasst Riten, in denen Frauen bzw.
Mädchen die «kultische Nacktheit» bis in die jüngste Vergangenheit

bewahrt haben und erst später bloss in langen weissen Hemden
aufzutreten pflegten. Der südslawische Raum hat solche Bräuche -
mit Ausnahme etwa der dodole (Regenmädchen) - nicht erhalten15.

In der zweiten Brauchtumsgruppe, die den ganzen südslawischen
Raum kennzeichnet, treten meistenteils Mädchen auf. In ad hoc
zusammentretenden Dorfgemeinschaften erscheinen ein oder mehrere
Mädchen in einer primitiven Maskierung - das Gesicht wird mit
einem Schleier, mit einem selbstgewebten Handtuch oder mit
mehreren weissen Sacktüchern verhüllt. Ob die Mädchen das Vermummen

an sich den Männern nachgemacht haben oder nicht, bleibe

dahingestellt. Die weibliche Art der Maskierung entspricht allerdings
einer anderen Auffassung des Numinosen. Wenn wir im manistischen
Bereich verbleiben, so haben wir es nicht mit «Ahnengeistern» zu

tun, die im wilden Getöse heranstürmen. Es is vielmehr die Vorstellung

von Seelen, die wie weisse Nebel wallen - Mädchenseelen,
die als Vilen in menschlicher Nähe weilen. In der nächsten
Entwicklungsstufe wird die Maskierung hie und da aufgegeben, und die Mäd-
chengemeinschaft tritt lediglich in weisser Kleidung oder im prächtigen

Sonntagsstaat auf.

15 Eine Zusammenstellung von Bräuchen, in denen Frauen oder Mädchen in
kultischer Nacktheit ihres heiligen Amtes walteten, verdanken wir W. Mannhardt,
Wald- und Feldkulte. Bd. I. Berlin 19042, 5606°. Es sind einerseits Fruchtbarkeitsriten,

andrerseits Abwehrriten bei drohender Krankheit und Seuche, alle aber
stammen aus slawischen Ländern (Böhmen, Russland).



Frauenbünde und maskierte Frauen 339

Nun zu den Beispielen.

1. Zur Fastnacht treten bei den Slowenen in Italien, dicht jenseits der

jugoslawisch-italienischen Staatsgrenze, im Ucjà/Uccea-Tal und im Tal
der Resia, maskierte Mädchengruppen auf (Abb. 1-4). Man nennt sie

te bile mdskare oder te llpe mdskare, «die weissen Masken» oder «die
schönen Masken». Es sind immer nur vier beisammen. In früheren
Zeiten hatte jede ein weisses Kleid an mit breitem roten Gürtel und
einem Umhang aus weissen Tüchern. Sie hatte einen Männerhut auf
mit vielen daran befestigten weissen Sacktüchern, die ihr das Gesicht
und den Kopf überhaupt vollkommen verdeckten. Diese Art des

Maskierens ist im Ucjä-Tal noch beibehalten worden. Im Resia-Tale
schmückt man die Kopfbedeckung neuerdings mit hochaufgetürmten
Kunstblumen und vielen breiten Seidenbändern, die das Gesicht
vollkommen verdecken. Es ist bezeichnend, dass an der Kopfbedeckung
oberhalb der Stime eine winzige unbekleidete Puppe (heute aus

Zelluloid oder Plastik) befestigt wird. Jedes Mädchen hält ein weisses

Sacktuch in der Hand, an dessen zwei Zipfeln je ein kleines Glöckchen
befestigt ist. Die vier Mädchen treten mit verhüllten Gesichtern in
Begleitung von zwei Musikanten (Geige - «citira» und Cello -
«brünkula») ins Haus und führen drei der typischen resianischen
Tänze aus, wobei die Glöckchen an den Sacktüchern im Rhythmus
erklingen. Beim vierten Tanz darf die Hausfrau mittanzen, nachher
aber rufen sie: «Froj!» (frei?) und gestatten dadurch auch den Männern,

am Tanz teilzunehmen (die resianischen Tänze sind nicht
Paartänze!). Sodann verlassen sie schweigend das Haus und besuchen das

nächste, wo sich der Tanz wiederholt. So werden alle Häuser besucht.
Am Aschermittwoch kommen sie in gewöhnlicher Kleidung wieder
und nehmen Gaben in Empfang16.

2. Wenden wir uns nun dem Osten zu, wo einst zum Frühlingsbeginn

das «Frühlingsrufen» bekannt war. «Die bulgarischen Mädchen

steigen», nach Schneeweis17, «am Tage der 40 Märtyrer (10.

März) auf die Berge und schneiden je 40 Zweige ab; die hiebei

gesungenen Lieder beziehen sich auf das Nahen des Frühlings».18 An

16 Erstmalig ist der Brauch in meinem Buch «Praznicno leto Slovencev» (Das
festliche Jahr der Slowenen) 1. Celje 1965, nach Angaben meines Kollegen Valens
Vodusek beschrieben worden (S. 71).

17 Schneeweis (wie Anm. 6) 130.
18 Bei Chr. Vakarelski, Bulgarische Volkskunde. Berlin 1969, finde ich den

Brauch nicht angeführt.



340 Niko Kuret

diesen Brauch erinnert der «Philippsumgang», filipovcica, in Slawonien

am i. Mai19. Die Burschen bringen den Mädchen frühmorgens
frisch geschnittene Weissbuchenäste, jedem Mädchen einen. Am Umzug

dürfen jene Mädchen teilnehmen, die schon zum Weben fähig
sind. Jedes Mädchen schmückt seinen Ast mit einem selbstgewebten
Handtuch, kleidet sich ganz weiss und bedeckt den Kopf mit einem
weissen Tuch oder bleibt barhaupt. Am Spätnachmittage gehen sie

im Umzug durchs Dorf, kehren aber nirgends ein, sondern singen

unterwegs. Nach beendeter Runde kehrt jede nach LIause zurück.
Ihren Gesang bildet heute ein offenbar schon zersungenes Lied:

Filip i fakob goni tornio.
Drvce veleno, jajce $areno.

Filipoviice, jakobovcice
Drvce veleno us»'.

Filip i fakob goni lamio,

goni lomio, Boga mollo,
da nam Bog dade, da kita pade,
da kita pade, da trava raste,
da trava raste, da paun pase.

Philipp und Jakob brach(en) den Berg auf.
Grünes Bäumchen, buntes Ei.
Philippsängerinnen, Jakobsängerinnen
Grünes Bäumchen usw.

Philipp und Jakob brach(en) den Berg auf,
brach(en) den Berg auf, betete(n) zu Gott,
es wolle Gott, dass Regen fällt,
dass Regen fällt, dass das Gras wächst,
dass das Gras wächst, dass der Pfau weidet.

3. Der Samstag vor dem Palmsonntag ist bei den (orthodoxen)
Serben und Bulgaren der «Lazarussamstag», serbisch Lazf"'em sabota,

wenn die «Lazarusumgänge» stattfinden,bulgarisch lazarüvane20. In
Serbien ziehen kleine Mädchen, von Weidenzweigen umflochten (lâzfi-
rice, Id'zarke), in Begleitung von Knaben, von Flaus zu Haus, schmük-
ken die Häuser mit Weidenzweigen, tanzen und singen dazu jedem
Hausgenossen ein für ihn passendes Brauchtumslied. Der Name des

von Christus von den Toten erweckten Lazarus (Joh. 11, 1-44) wird
mit dem serbischen lazfti (kriechen) in Verbindung gebracht,
obwohl es sich offenbar um einen Fruchtbarkeifsritus handelt. Im
Srijem/Syrmium reichten sich nämlich die Mädchen - nach Vuk
Karadzic21 - eine der anderen ein Knäblein von Hand zu bland und

sangen dabei:

19 Siehe J. Lovretic, Otok (Slavonija). Zbornik za narodni zivot i obicaje 2

(1897) 408-411. - M. Gavazzi, Godina dana hrvatskih narodnih obicaja (Kroatisches

Volksbrauchtum im Jahresablauf). Bd. I. Zagreb 1939, 38.
20 Schneeweis (wie Anm. 6) 132; Vakarelski (wie Anm. 18) 325-326, er bringt

auch ein Bild der Id^arki, Abb. 338.
21 Vuk Stefanovic Karadzic, Srpski rjeenik istumacen njemackijem i latin-

skijem rijecima - Lexicon serbico-germanico-latinum. U Beeil - Vindobonac 1852,
320-321.



Frauenbünde und maskierte Frauen 341

La%i, la-^f, Lavare Krieche, krieche, Lazarus
Te dolaci do mene, Und komm zu mir,
prihavataj se \a mene: Klammere dich an mich:
%a svitene rukave, An die seidenen Ärmel,
¦^a svitene marame, An die seidenen Tücher,
£« klecane kece/fe An die gewebten Schürzen!

In der Crna gora/Montenegro zählte die Gruppe an die zehn
Mädchen, alle im Brautgewand. Sie sangen und tanzten und wurden dafür
belohnt. Weh jedem, der sie unterwegs aufhalten wollte, nach dem

Volksglauben sollte ihn ein böses Ende ereilen22. In der letzten Zeit
üben den Brauch nur noch Zigeunermädchen aus. Die Gruppe zählt
nun nur mehr 2-3 Mädchen, sie werden von einer älteren Frau und
von einem Geigenspieler begleitet23. Der Brauch ist in fast ganz
Bulgarien verbreitet und verläuft ähnlich wie in den serbischen
Gegenden. Teilnehmerinnen sind da alle Dorfmädchen, solche höheren
Alters, solche mittleren Alters und die ganz kleinen. Sie tanzen gesondert

der Reihe nach, und zwar auf dem Dorfplatz. Mancherorts sind
sie einheitlich gekleidet und schmücken sich sogar mit dem
Brautschmuck. Die Anwesenden beschenken sie. Eine «Königin» hält ein
Knäblein in ihrem Schoss, und im Liede wünscht man den Frauen
männliche Nachkommenschaft. Sonst kommt in den Lazarusliedern
der Wunsch nach Fruchtbarkeit der Äcker, der Weinreben und des

Viehs zum Ausdruck. Auch in Bulgarien treten hie und da Zigeunermädchen

an die Stelle der Dorfmädchen.

4. Ein kroatischer Brauch sind die «Kreuzträger(innen)», krizari
(krizarice), krizj, krstari2''. Es sind Schulmädchen (bisweilen auch Knaben,

aber stets gesondert)25, die in Slawonien und im Srijem/Syrmium
zu Christi Himmelfahrt in Umzügen auftreten. Am Vorabend wird
von jeder Gruppe ein grösseres Tragkreuz angefertigt, mit Blumen,
bunten Tüchern, oft auch mit einem kleinen Spiegel geschmückt.
Dieses Kreuz wird an der Spitze des Zuges getragen, die Teilnehmerinnen

folgen paarweise. Sie werden von Knaben als Gabenträgern
und wurden früher von einem Dudelsackpfeifer begleitet. Nach

22 A. Jovicevic, Godiänji obicaji. Rijeëka nahija u Crnoj gori (Jahresbräuche).
Montenegro. Zbornik za narodni zivot i obicaje 26 (1928), La^arice S. 317-318.

23 INI. Dj. Miliccvic, Zivot Srba seljaka (Das Leben der serbischen Bauern).
Srpski etnografski zbornik 1 (1894), La^arice S. 98-102.

24 Gavazzi (wie Anm. 19) 61-69. ~ Schneeweis (wie Anm. 6) erwähnt den
Brauch nicht. - Bilder bringen Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 10, und Lovretic
(wie Anm. 19) Abb. 49 und 50.

25 Lovretic (wie Anm. 19) kennt den Brauch nur als Mädchenbrauch
(Slawonien)



342 Niko Kuret

Gavazzi soll es sich um einen Hirtenbrauch handeln, der das Äussere

der einstigen kirchlichen Prozessionen zu Christi Himmelfahrt
übernommen habe. Christi Himmelfahrt wird in Kroatien und in
Ostslowenien tatsächlich als ein Hirtenfest gefeiert26. Es könnte wohl
sein, dass ein altes Hirtenfest vom christlichen Fest überlagert wurde.
Doch keines der Lieder, welches beim kroatischen Brauch gesungen
wird, erwähnt Vieh oder Hirtenleben überhaupt, sondern alle flehen
bloss um eine gute Ernte, alle wünschen den Hausgenossen Glück,
ja, es sind manche Teile sogar den Liedern der lazarice und der filipov-
cice entnommen. Bezeichnend ist z.B. die Strophe:

Svi kri^i, Bo^e, na pane stole Alle Kreuze (stelle), o Gott, auf reichgedccktc
Tische!

Tko nas darufe z/atnlm dukatom, Wer uns einen goldnen Dukaten schenkt,
ti njega, Bo^e, zdravtjem, aeseljem schenk ihm du, o Gott, Gesundheit und

Freude
U domu zßravlja, u brdu vina, Daheim Gesundheit, im (Wcin)berg Wein,
u brdu vina, u polfit zita, im (NVein)bcrg Wein, im Feld Getreide,
na svakom klasu po killt i?ita, Auf jeder Ähre ein Kilo Weizen,
na sttrazjce ipo dpi kile, auf jedem Nlischkorn deren zwei,
na svakom trsu po kabal vina, auf jeder Rebe ein Kübel Wein,
na povalice i po dva kabla... auf jedem Schössling deren zwei...

Der Rundgang der Kreuzträgerinnen wird von ihrem Gesang
begleitet, die Segenswünsche bringen sie vor den 1 läusern dar. Überall
werden sie belohnt.

5. Der eindrucksvollste Mädchenbrauch, den ich anführen kann,
sind jedoch die «Königinnen», kraljice oder Ijelje21. Es ist ein Pfingst-
brauch vornehmlich im katholischen Slawonien, hat jedoch zum
Pfingstfest keine Beziehung. Das Pfingstfest heisst auf kroatisch
Dühovi. Du!) (Geist) könnte mit dem Hl.Geist in Verbindung
gebracht werden, es ist jedoch wahrscheinlicher, class das christliche

26 Kuret (wie Anm. 16) Bd. 2, 15-17.
27 Der älteste Bericht bei Vuk St. Karadzic (wie Anm. 21) 298-299, s. v.

Kraljice. Siehe weiter Gavazzi (wie Anm. 19) 70 und Schneeweis (wie Anm. 6)

139. Eindrucksvoll die Schilderung bei Lovretic (wie Anm. 19) 408-409. Neuerdings

gewürdigt und rekonstruiert wurde der Brauch 1967 in Zagreb, siehe die
Schrift «Narodni obicaj Ljelje-Kraljice... kao historijski spomenik» (Der
Volksbrauch der Ljclje-Kraljicc.. als historisches Denkmal). Zagreb 1967, mit den
Beiträgen von Zd. Lechner (11-12) und Marjana Gusic (23-41) und schönen
Aufnahmen. Sonst siehe Bilder bei Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 11 ; Schneeweis (wie
Anm. 6) Abb. 32; Lovretic (wie Anm. 19) Abb. 51. - Dazu noch: T. Dömötör,
Dodola and other Slavonic Folk-Customs in County Baranya (Hungary). Acta
Ethnographica Academiae Scientiarum Elungaricae 16 (1967) 404 (Whitsun
Queen).



Frauenbünde und maskierte Frauen 343

Fest ein älteres Ahnenfest (dtihovi «Geister») überlagert hat28, ohne
den überlieferten Brauch beeinträchtigt zu haben29. Der Brauch weist
in den - zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Gegenden
verfassten - Berichten verschiedene Varianten auf und gestattet auch,
eine bestimmte Entwicklung zu verfolgen.

M. Gavazzi hat die gegenwärtigen charakteristischen Züge des Brauches

dargestellt30. Acht bis zehn erwachsene Mädchen in ihrem
Festtagsgewand und einer eigenartigen Kopfbedeckung versammeln sich

zu einem Umgang. Die Kopfbedeckung ist ein Männerhut, den sich

jedes Mädchen von ihrem Auserwählten oder vom Bruder borgt; er
wird mit Reiherfedern und mit Goldmünzen (Dukaten) geschmückt.
Bei den Bünjevci wird der Hut durch eine diademartige Krone
ersetzt. Auf der Vorderseite des Hutes wird ein Spiegelchen befestigt,
hinten aber bunte Bänder. In serbischen Gegenden bedeckte die

krdljica - nach Vuk Karadzic 1852- den Kopf und das Gesicht mit
einem weissen Handtuch. Jedes Mädchen hat einen Säbel in der Hand,
er kann echt oder auch aus Holz sein, verziert ihn mit Bändern oder
steckt eine Orange, eine Zitrone oder einen Apfel daran. In dieser

Gruppe wird eine der Teilnehmerinnen krdljica (Königin) oder

kralj (König) genannt. Es kommen auch beide gleichzeitig vor. Sie

werden vom barjaktar (Fahnenträger) und verschiedentlich auch von
anderen Rollenträgern begleitet (djever «Brautführer», mlada «Braut»).
Zu dieser Gruppe gesellt sich eine andere Gruppe, die von Mädchen
in weissem Festtagsgewand gebildet wird. Sie haben das Gesicht mit
einem Schleier (buriingjiik, sprich burundschuk) verhüllt, man nennt
sie orubljice. Es ist der Gesangschor, der den Tanz der kraljice begleitet
(die kraljice singen in der Regel nicht). Seinerzeit wurde der Zug von
einem Dudelsackpfeifer (gajdas) begleitet, heute wird er durch
Burschen mit Tamburitzen ersetzt. Bis auf einige Orte in Slawonien ist
der Brauch ausgestorben.

Der Zug geht singend durchs Dorf und macht bei jedem Hause

Halt; bei Lläusern, wo man trauert, geht man vorbei.
Wir verdanken Frau M. Gusic neuerdings eine vortreffliche Analyse

und Deutung des Brauches31. Die kraljice seien zu apotropäischen

28 So auch Gusic (wie Anm. 27) 26.
29 Auch die Orthodoxen kennen den Brauch - in Serbien vom Cer bis zum

Timok, siehe Vuk St. Karadzic (wie Anm. 21) 299. Das Fest wird Trojicka nedelja
« Dreifaltigkeitssonntag» genannt.

30 Gavazzi (wie Anm. 19) 70ff.
31 Gusic (wie Anm. 27) 20ff.



344 Niko Kuret

Zwecken in Männer transvestierte32 heiratsfähige Mädchen, die durch
den Umgang die Initiation bestehen. Dazu war der Besuch in den
einzelnen Fläusern seinerzeit eine «Brautschau»33, wie sie der
gesellschaftlichen Struktur des einstigen exogamen Matriarchates entsprach.

Der Gesang der kraljice ist durch den nach jedem Vers wiederkehrenden

Refrain Ijeljo gekennzeichnet; nach ihm wird mancherorts
auch die Gruppe benannt (PI. Ijelje). M. Gusic geht der Etymologie
des Wortes nach und stellt im Rumänischen lelea (Nymphe) fest, der
das alttürkische *ele zugrunde liegen dürfte (*e!e - lelea > lelia >

Ijelja), welches einen weiblichen Dämon bezeichnet. Es gilt also, die
Initianten vor Dämonen zu schützen. Wer sind sie Auch M. Gusic
meint, es seien die Seelen frühzeitig verstorbener Mädchen, denen die
Ehe nicht beschert war und die sich an den Lebenden rächen möchten.

In der weiteren Untersuchung gelangt M. Gusic zur Feststellung,
dass es sich um einen vorslawischen Ritus aus der kaukasisch-iranischen

Sphäre handelt und dass der Träger des Ritus einer jener
Organismen gewesen sein dürfte, die im sprachlichen System des slawischen
Ethnos als Vertreter der pontisch-iranischen Kulturwelt auftraten
und ihre Lebensformen bei der Wanderung in ihre heutige Heimat
mitgebracht hatten34.

6. Der letzte der termingebundenen Mädchenbräuche ist jener der
«Sonnenwendsängerinnen», bei den Slowenen kresnlce, auch Iddarice,
bei den Kroaten ladarice, ladekarice, ladanjke, auch kresovalje, krisnice,
ivancice u. ä. genannt35. Bei den Slowenen sind die Sonnwendsängerinnen

aus früheren Zeiten im äussersten Westen - im slowenischen
Teile Kärntens (Osterreich), ferner in der slowenischen Llntersteier-
mark, im einstigen Krain (ihre Umgänge fanden in der Mitte des

19. Jahrhunderts sogar in der Stadt Ljubljana statt!), an der istriani-
schen Grenze bezeugt und bis in die letzte Zeit in der Bela krajina/
Weisskrain erhalten geblieben; der Brauch reicht dann weiter in den
nordwestlichen Teil Kroatiens.

32 Leider lässt M. Gusic (wie Anm. 27) die - heute allerdings schon meistens
aufgegebene - Maskierung, die Verhüllung des Gesichtes, unbeachtet.

33 Eigentlich eine Ausschau nach Ehepartnern.
34 Allerdings hat es Parallelen des Brauches auch anderswo. Ausgesprochen

tritt er in Böhmen (krälovna) und noch vielerorts in Europa auf, wo man neben
dem Mai- oder Pfingstkönig auch die NIaikönigin (reine de printemps, belle dc
mai, reine de mai, Maia) kennt (siehe die Zusammenstellung bei Mannhardt [wie
Anm. 15] 343fr.). Man dürfte auch die slowenische lepa Leksa, «die schöne Lexa»,
damit in Zusammenhang bringen, siehe N. Kuret, «Erster» und «letzter» in den
Frühlingsbräuchen der Slowenen. Lètopis za serbski ludospyt 11/2 C (1968) 137.

35 Siehe Kuret (wie Anm. 16) II, 99-107.



Frauenbünde und maskierte Frauen 345

Die Lieder der slowenischen Sonnwendsängerinnen in der Bela

krajina lassen deutlich den Sinn und den Verlauf des Brauches
erkennen. Nachdem das Feuer (Johannisfeuer) niedergebrannt war,
begaben sich 4-5 Mädchen in weisser Kleidung, mit einem weissen

Kopftuch bedeckt, welches ihnen - in früheren Zeiten - das Gesicht
verdeckte (Maskierung!), in Begleitung eines Knaben, der ihren
Gesang auf der Doppelflöte begleitete, auf den Umgang durch Felder
und Weinberge, wo sie singend eine reiche Ernte erflehten. Nach dem

Umgang begaben sie sich - immerfort singend - in die Dörfer, wo
sie bei jedem Flause Halt machten und den Flausgenossen ihre guten
Wünsche im Liede darbrachten. Typisch der Anfang des Liedes:

Bog daf, Bog daf dober vecer, Gott geb, Gott geb einen guten Abend,
daf nam, Bo^c, dobro leto gib uns, Gott, ein gutes Jahr!

Für jeden Hausgenossen - Hausvater, Flausmutter, Sohn, Tochter -
ist eine eigene Strophe bereit. Nachdem der Gesang zu Ende ist,
erwarten sie eine Gabe :

Dajte, dajte, darovajte Gebet, gebet, beschenkt uns!
Mi nimamo kada stati, Wir können nicht lange dastehen,
mt smo nocoj malo spale, wir haben heut nacht wenig geschlafen,
malo spale, ratio vstale... wenig geschlafen, sind früh aufgestanden...

Nach Empfang der Gaben bedanken sie sich mit einer eigenen
Dankesstrophe. Gibt man ihnen nichts, so verfluchen sie das Haus.

In Kroatien36 ist der Flurumgang nicht bezeugt, der Gesang vor
den Häusern weist jedoch eine ausgesprochene Ähnlichkeit mit jenem
aus der Bela krajina auf. Typisch dürfte der alte, stets wiederkehrende
Ausruf «lado, lado» sein. Er wurde ursprünglich als Name eines
weiblichen Numens interpretiert (so in Slowenien schon 1607 durch den

Ljubljanaer Bischof Th. FIren/Chrön und später, 1768, in Kroatien
durch den Zagreber Jesuiten Martin Sabolovic, nach welchem der
Dichter Paul Vitezovic «Lado aeeipit pro Sibilla seu mtiller vatidica... »),
heute jedoch nur als Ausruf betrachtet wird. Die Richtigkeit dieser

Auffassung bezweifle ich neuerdings wieder. Fis liegt doch nah, dass

in diesen Umzügen ein weibliches Numen angerufen wird, wie auch
die Sängerinnen bei ihrer rituellen Handlung, ursprünglich
«maskiert», in einer bestimmten Rolle (als Verkörperung einer
Seelengestalt?) auftreten!

36 Bilder bei Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 22; Schneeweis (wie Anm. 6)
Abb. 33.



346 Niko Kuret

Die Zeit dieser Umzüge (lâdanje) begann mancherorts schon am

Georgstag (24. April) und endete am Johannisabend (23. Juni). Die
Absicht ist klar ersichtlich: die nun wachsende Saat soll geschützt
werden, damit eine reiche Ernte gewährleistet wird.

7. Abschliessend sei nun noch des kroatisch-serbisch-bulgarischen
Brauches der «Regenmädchen» dodole, prporuse, bulgarisch peperttde,

peperuge und dodola, dilatila, dudalica Erwähnung getan. Nach
Mannhardt37 haben sich zahlreiche Forscher diesem Problem gewidmet38.
Durch die Regenmädchen wird in Zeiten der Dürre, da also die Ernte
gefährdet ist, Regen erfleht. Wir stossen da im südslawischen Raum

erstmalig auf die kultische Nacktheit. Ein Mädchen wird nämlich
nackt ausgezogen, jedoch mit Hollunderzweigen so dicht umflochten,
dass es darunter verschwindet und kaum die Augen zu sehen sind.
Zwei oder drei ihrer Kameradinnen führen sie nun durchs Dorf und
singen dabei eines der rituellen Lieder, so z. B.39:

Mi idemo preko polje, oj Doch, Wir ziehen übers Feld, oj Dodo,
oj Dodole 1 oj Dodole
A oblaci preko neba, oj Dodo... Und die NVolken überdecken den Himmel,

oj Dodo...
Nasa Doda Boga moli, oj Dodo... Unsere Doda fleht zu Gott, oj Dodo...
da itdari rosna kila, oj Dodo... dass Regen sich ergicssc, oj Dodo...
da orosi rosna polja, oj Dodo... dass cr beriesle die tauigen Felder, oj Dodo...
i ovnove vitoroge, oj Dodo... und die Widder mit gewundenen Hörnern,

oj Dodo...

Die dodola musste ein sehr junges Mädchen sein (10-12 Jahre),
«unschuldig» in jeder Hinsicht, vor Eintritt der Menarche, sie sollte das

letzte Kind ihrer Mutter sein, es würde Unheil über das Kind und
über das Dorf kommen, wenn ihre Mutter nachher noch eine Geburt
hätte.

Bei jedem Flofe machte man Liait, die dodola tanzte, und die Mädchen

sangen, z. B. :

37 Mannhardt (wie Anm. 15) 327-333.
38 Ich verweise in erster Linie aufdie ausgezeichnete Studie von Vesna

Culinovic-Konstantinovic, Dodole i prporuse (Dodole und prporuse). Narodna
umjetnost 5 (1963) 73-96 (mit dt. Zus.). Den kroatischen Brauch fasst M. Gavazzi
(wie Anm. 19) in der Elrvatska cnciklopedija 5 (1945) 143 s. v. Dodole zusammen,

den bulgarischen behandelt Vakarelski (wie Anm. 18) 328-329. - Sonst
beschäftigten sich mit den südslawischen Rcgcnmädchcn Zoltän Ujväry, Une
coutume des Slaves du Sud: la «Dodola». Publicationes Instituti Philologiae
Slavicae Debreceniensis 38 (Debrecen 1963) 131-140, und T. Dömötör (wie
Anm. 27) 399-404. - Bilder siehe bei Schnccwcis (wie Anm. 6) Abb. 27, und
Dömötör (wie Anm. 27) Abb. 400, 403, 405, für Bulgarien bei Vakarelski (wie
Anm. 18) Abb. 339.

39 Deutsche Übersetzung von Schneeweis (wie Anm. 6) 162.



Frauenbünde und maskierte Frauen 347

Udri, kilo, situa roso, ej dodo, Ströme, Regen, feiner Tau, cj dodo,
ej dodole, ej dodole,
te porosi nata polja, ej dodo... und benetze unsere Felder, ej dodo...
i ttpolju sraki usev, ej dodo... und im Felde jede Saat, cj dodo...

Während des Tanzes wurde die dodola von der Hausfrau mit einem
Kübel Wasser begossen. Dadurch erscheint die dodola symbolhaft als

ein Opfer, welches sein Leben für das Wohlergehen der Gemeinschaft
hingibt40.

Heute übernimmt die Rolle der dodola meist ein Zigeunermädchen.
Die «kultische Nacktheit» sowohl als die vollkommene Vermummung

sind meist aufgegeben worden. Das Mädchen tritt in
Alltagskleidung auf, die Vermummung begrenzt sich meistens auf einen
Laubkranz auf dem Kopfe oder aus einer aus frischen Zweigen
geflochtenen Kopfbedeckung. Der Vorgang (das Begiessen) bleibt
derselbe. Die dodole werden mit Eiern, Mehl, Speck oder Geld beschenkt.

Ähnlich verhält es sich mit der rumänischen paparnda. Der Brauch
scheint auch zu den Ungarn gedrungen zu sein41.

Diese zu einer übersichtlichen, kurzen Zusammenstellung gereihten
Bräuche42, deren Problematik ich, wo es möglich war, kurz umrissen
habe, sind eben in der zu Anfang dargelegten genetischen Sicht einer
umfassenden Studie wert. Zusammenfassend kann man jedoch jetzt
schon sagen, dass im südslawischen Raum die Existenz von frühen
Frauen- und Mädchenbünden durchscheint und dass ihre Überlieferung

in Bräuchen, die eigentlich kultischen Handlungen entsprechen,
bis unlängst am Leben war. Ähnlich wie bei den von Burschen

getragenen Maskenbräuchen sind oder waren bis unlängst bei diesen

Handlungen teilweise auch die Mädchen, allerdings in der ihnen und
ihrer Rolle entsprechenden Art, maskiert. Auch die Frauen- bzw.
Mädchenmasken blicken demnach auf kultische Anfänge zurück und
stehen ebenbürtig neben den Burschenmasken Europas.

40 Siehe D. Marinov, Narodna vera i religiozni narodni obicai. Sbornik za
narodni umotvorenia i narodopis (1914) 547.

41 Siehe Ujväry (wie Anm. 38) 138-140.
42 Den Umzügen der PehtrefPe.tchte.n und der Licije/Luzien im slowenischen

Alpenraum bzw. im slowenisch-kroatischen pannonischen Raum möchte ich eine
besondere Untersuchung widmen. Bis dahin verweise ich auf die Beschreibung
in meinem Buch (wie Anm. 16) IV, 267-280 (Pehtra) und 47-48 (Licije) mit
ausführlichen Literaturangaben.



-~- Niko Kuret, Frauenbunde und maskierte Frauen

&>3
L4ftv

«* +¦

/
'•-

1
Abb. i. Maskiertes Mädchen («ta
lipan oder «ta bila mdskaraii) aus dem
Resia-Tal, Vorderansicht (mit dem
Puppchen über der Stirnc).

Abb. 2. Dasselbe, Hinteransicht.

t

Abb. 3. Dasselbe, mit enthülltem
(jesicht.



Niko Kuret, Frauenbünde und maskierte Frauen 773

1

V

Jfa
Abb. 4. 'lanz der ttmdikaren aus dem Resia-Tal: vier mit verhüllten Gesichtern
(die vierte wird von den zwei mittleren verdeckt), das fünfte Mädchen (ohne
Kopfmaskierung, links) tanzt mit.


	Frauenbünde und maskierte Frauen
	Anhang

