Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift fir Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Frauenbinde und maskierte Frauen

Autor: Kuret, Niko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

334

Frauenbiinde und maskierte Frauen
Mit besonderer Beriicksichtigung des siidslawischen Raumes

von Niko Kuret, Ljubljana

Mircea Eliade verdanken wir eine geistreiche Aussage. «Die ma-
gisch-religiése Kraft der Frau erfuhr ein Schwindel erregendes Zu-
nehmen durch die rituelle Nacktheit. Die vollkommenste Offen-
barung der Grossen Mutter ist eben die Nacktheit...» Und weiter:
«Der Mann hingegen steigert seine magisch-religiosen Méglichkeiten
eben dadurch, dass er sein Antlitz verbirgt und seinen Korper ver-
mummt...»L

Die Richtigkeit von Eliades Satz tiber die «Nacktheit» der Frau
findet ihre Bestitigung in den kleinen, nackte Frauen von gedrunge-
nemKorperbau darstellendenPlastiken («Venus»),die von den Archio-
logen dem Neolithikum zugeschrieben und als Symbol der Frucht-
barkeit an sich, des «Magna-Mater-Komplexes», aufgefasst werden.
Die zweite Aussage wird durch die Minnerbtnde bestitigt, wie Fro-
benius? sie in Afrika kennengelernt hatte und deren Existenz auch
im europiischen Raum von spiteren Forschern «entdeckt» wurde.
Die Mitglieder der Biinde traten zu bestimmten Zeiten vermummt
auf, um zunichst in rituellen Umgingen Ahnengeister darzustellen.
Es ist aber wohl anzunehmen, dass die Minnerbiinde im Wandel der
menschlichen Ordnungen, wo z. B. die Frau in det mutterrechtlichen
Ordnung die herrschende Rolle zu tibernehmen drohte, einen zusitz-
lichen Zweck annahmen — die Wahrung der alten vaterrechtlichen
Stellung des Manness3.

Seit Karl Meuli, der die manistische Maskentheorie ausgearbeitet
hats, ist die aligemeine Ansicht gang und gibe, die Vermummung sei
tiberall und seit je ein Vorrecht des Mannes. Der Schluss, dass Frauen
in den Uberlieferten Ordnungen das Maskenrecht nicht zustehe, ist
jedoch nicht haltbar.

Es stimmt zwar, dass in denselben tbertlieferten Ordnungen das
Maskieren in der Regel von den Jungmannschaften als den Nachfolge-

I M. Eliade, Art. Maschera, in: Enciclopedia univetsale dell’arte, VIII. Vene-
zia-Roma o0.]. (1964) Sp. 877-878. (Meine Ubersetzung aus dem Italienischen,
N. K.)

2 L. Frobenius, Die Masken und Geheimbiinde Afrikas. Halle 1898 (= Abh.
der Kaiserl. Leopoldinisch-Carolinischen Akademie d. Naturforscher 74).

3 Die Minnerbiinde arteten dadurch auch in gewalttitige, Terror ausiibende
Gruppen aus, vgl. die Dukduk-Biinde auf den Siidseeinseln.

+ K. Meuli, Maske, Maskereien. HDA 5, Sp. 1744—1852.



Frauenbiinde und maskierte Frauen 335

rinnen der archaischen Minnerbiinde ausgeiibt witd. Desgleichen ist
es ein Merkmal des Verfalles dieser Ordnungen, wenn maskierte Mad-
chen oder sogar Frauen sich den Burschen zugesellens. Ein bekanntes
Beispiel liefert das Renaissance-Zeitalter in Italien, wo zunichst in den
Stidten durch den Verfall der mittelalterlichen Kultur auch das alte
Maskenwesen seine endgiiltige «kultische Entleerung» erfuhr und
das Maskenrecht allgemein auch von den Frauen ergriffen wurde.
Dieser Verfall der «iibetlieferten Ordnung» ist im restlichen Europa
wesentlich spiter eingetreten und schreitet in einigen Gegenden, be-
sonders des Alpengebietes und des Siidostens Europas, auf dem Lande
verhiltnismissig langsam vor.

Indem man die von den Jungmannschaften getragenen Masken-
briuche einer emsigen Forschung unterzieht, vergisst man jedoch
vollig, erstens, dass es als Gegenstiick der Minnerbiinde auch Frauen-
biinde gegeben haben diitftess und, zweitens, dass beachtliche Reste,
die an Frauenbiinde gemahnen, im Volksleben Europas tatsdchlich
weiterleben. Diese Reste haben teilweise und in fritheren Zeitliuften
die von Eliade hervorgehobene «kultische Nacktheit» aufrecht er-
halten, sich aber auch das Maskentrecht zu eigen gemacht, wobei das
Wann und Wie allerdings weniger als bei den Mannerbiinden ersicht-
lich ist. Handelte es sich bei den Minnern um den Ahnenkult, so
diirfte bei den Frauen die Maskierung etwa den Anforderungen un-
bekannter Fruchtbarkeitsriten entsprochen haben; aus manistischen
Vorstellungen dirften hingegen die Madchenmaskierungen hervor-
gegangen sein, wie sie zunichst bei den Stdslawen auftreten. Die
(weiss) maskierten Midchen wiren als Verkorperungen der T77/en
(Nom. Sing. Vila, « Nymphe») anzusehen, diese aber werden als See-
len frihzeitig verstorbener Madchen gedeutet®.

Der Westen Europas kennt nun sowohl Frauen- bzw. Midchen-
gemeinschaften als auch ihre Feste?. Es ist bezeichnend, dass diese
Feste zur Fastnacht stattfinden. Sie sind als «Weiberfastnacht», «Jung-
fernfasnet» u. dgl. bekannt. Der Entstehung der entsprechenden Ge-
meinschaften — es sind eigentlich keine geschlossenen Kotperschaften,
sondern ein zumeist nur einmal jdhrlich stattfindender Zusammen-

s Siehe N. Kuret, O nosivcih slovenskih $emskih obigajev. (Uber die Triger
der slowenischen Maskenbriuche). Slovenski etnograf 16-17 (1964) 167-178).

5+ Leider habe ich erst nachtriglich die Arbeit Richard Wolframs «Weibet-
biinde» (Zs. f. Volkskunde 4, 1933, 137-146) kennengelernt.

6 Siehe E. Schneeweis, Serbokroatische Volkskunde. Bd. 1. Berlin 1961, 7.

7 Siehe die Zusammenstellung bei E. Fehtle, Feste und Volksbriuche im
Jahreslauf europiischer Volker. Kassel 1955, 98fF.



336 Niko Kuret

schluss von Geschlechtsgenossinnen — und ihrer Feste beruht gewohn-
lich auf einer «geschichtlich» fundierten Uberlieferung. Von der
Kenntnis oder dem Bewusstsein eines archaischen Ursprungs ist —
dhnlich wie bei den Jungmannschaften — keine Spur erhalten geblie-
ben. Es ist verstindlich, dass eine verblasste und unverstindlich ge-
wordene Uberlieferung einer allzu fernen Vergangenheit, die beson-
ders in der schon frith rationalistisch eingestellten stiddtischen Kultur
unhaltbar geworden war, durch ein plausibles Memorat ersetzt wurde.
Die Gemeinschaft und der Brauch erfuhren dadurch allerdings eine
Sinnverbiegung, eine Abinderung des Charakters vom utspriinglich
Sakralen zum banal Profanen. Die Frauengemeinschaft tritt von nun
an als Widerpart der minnlichen Kérperschaften auf. Man deutet sie
als eine «Reaktion des Gewissens gegen die fortgesetzte Freiheits-
beschrinkung der Frau, als eine gonnerhafte Almosengabe der Frei-
heit an die unfreie Frau: ¢sie soll auch einmal ihren Tag habenl> »8,
die den Frauen von den Minnern zuerkannt wurde. Die Frauen, die
nun vom «Frauenrecht» Gebrauch machten, folgten dem Beispiel der
Mainner: alle die verschiedenen, oft komisch benannten Fastnachts-
feste der Frauen waren — oder sind — eigentlich Gelage mit Tanz- und
Zechfreiheit, Veranstaltungen, zu denen kein Mann Zutritt hat ausser
bisweilen zugelassenen Vertretern der Behoérden?.

Vor sechs Jahrzehnten hat es A. Becker aus Anlass des sogenannten
«Weiberbratens» von Berghausen bei Spzyer unternommen?o, «Ur-
sprung und Bedeutung» des «wunderlichen Brauches» und mehrerer
anderer, ihm dhnlicher Briduche, zu erforschen. Er begniigte sich nicht
mit ihrer «historischen» Erklirung, die sich, niher besehen, tiberall
als rein sagenhaft und kaum glaubhaft erwies, sondern stiess bis zu
romischen Kulten vor, um darin Erklirung und Deutung der Brduche
zu finden. Er schloss, es handle sich im Grunde um einen Mutter-
schafts- und Fruchtbarkeitsritus, um ein Relikt der mutterrechtlichen
Organisation, das in die frithen Zeitliufte der indoeuropiischen Be-
siedlung Europas hindurchscheinen mochte.

Sobald die Feste der Frauenkorperschaften im Westen Europas den
Charakter reiner Fastnachtsunterhaltung angenommen und beibe-
halten hatten, wurde eine Entwicklung von mehreren tausend Jahren
abgeschlossen.

8 HDA 2, Sp. 1758-1759.

9 (Wie Anm. 8) Sp. 1759.

10 A, Becker, Frauenrecht in Brauch und Sitte. Hess. Blitter f. Volkskde 10
(1911) 145-156. Siehe auch den Nachtrag nach Angaben von E. Hoffmann-
Krayer in ders. Zs., 11 (1912) 34.



Frauenbiinde und maskierte Frauen 337

Wie steht es nun mit dem Fastnachtstermin? Er ist aus unserer
Sicht entwicklungsgemaiss gerechtfertigt. Es ist ja bekannt, dass der
Grossteil der uralten manistischen Umziige aus der Zeit der Winter-
sonnenwende in die Vorfrithlingszeit verlegt wurde und sich mit den
Frihlingsbriuchen, denen der Fruchtbarkeitszauber des primitiven
Ackerbaues und der Viehzucht zugrunde liegt, verflochten haben.
Unsere Kenntnis der Numenologie und der Dimonologie des Pflan-
zerzeitalters reicht zwar kaum tber reine Vermutungen. Mit R. Pit-
tioni!! aber dirfen wir fir diese Zeitlaufte theoretisch ein Numen in
einer minnlichen und einer weiblichen Form voraussetzen, wobei —
um Pittionis Gedanken weiterzufithren — das minnliche ein Erbe der
steinzeitlichen Jdger (Felsbilder!) und das weibliche eine Erschlies-
sung des Mysteriums der Fruchtbarkeit (Frauenplastiken!) dargestellt
haben diirfte. Dieses letztere hat denn auch die Entstehung von Frau-
enbiinden und Frauenriten hervorrufen konnen, wie sie in den auf
uns gekommenen Formen nachklingen’2.

Die Zeit der winterlichen Umziige hat sich im christlichen Zeitalter
— in zufilliger Ubereinstimmung mit dem viel ilteren Termin der
Saturnalien — grosstenteils vor der Fastenzeit festgelegt und die Be-
zeichnung «Karneval» (Carnis, vale!) angenommen?s.

Es ist aber bezeichnend, dass der Fastnachtstermin einen entspre-
chenden Midchenbrauch mit Vermummung nur bei den westlichen
Slowenen behalten hat. Der restliche Stidosten und der Osten Europas
weisen zur Fastnacht tberlieferungsmassig keinerlei Frauen- oder
Midchenbriuche, weder vermummt noch unvermummt, auf. Die im
stidslawischen Raum auftretenden Frauen- bzw. Midchenbriduche ver-
teilen sich ausschliesslich auf die Friihlingszeit von der Aussaat bis
zur Sonnenwende (Regenzauber-Briuche ausgenommen). Es sind
Briuche, in denen Reste frither Entwicklungsstufen typischer Frauen-
bzw. Midchenriten unschwer zu erkennen sind. Ihre Wurzeln diirften
tatsdchlich in neolithische numenologische Handlungen zur «Siche-
rung von pflanzlicher Fruchtbarkeit»4 reichen. Dieses bis in die
Gegenwart bzw. in die jiingste Vergangenheit erhaltene Brauchtum

11 R, Pittioni, Vom geistigen Menschenbild der Urzeit. Wien 1952, 114.

12 Auch dies ist eine Vermutung, doch ist sie glaubhaft. Analogien mit z. B.
von Frobenius (wie Anm. 2) festgestellten afrikanischen Biinden dieser Art sollten
allerdings nicht herangezogen werden.

13 Dem entsprechen ecinige slawische Bezeichnungen: tschechisch masopust
(maso «Fleisch», pustiti «lassen»); slowenisch pust (pustiti desgleichen «lassen»).
Die deutsche Fastnacht witd auch Fasnacht geschriecben (Dorrer!) und soll in
diesem Falle zum sanskritischen »as «Friihling» in Bezichung gesetzt werden,

4 Pittioni (wie Anm. 11) 64.



338 Niko Kuret

ist allerdings keineswegs als eine unmittelbare Fortsetzung der ur-
spriinglichen, vor Jahrtausenden praktizierten, von Frauen bzw. Mad-
chen getragenen Riten zu werten. Jahrtausende bringen unweigerlich
auch wesentliche Metamorphosen mit sich. Dass aber ein Zusammen-
hang zwischen der unbekannten grauen Vorzeit und der bekannten
Gegenwart besteht, unterliegt keinem Zweifel. Es ist allerdings be-
zeichnend, dass die im folgenden anzufithrenden Briuche tatsdchlich
nur «der Sicherung von pflanzlicher Fruchtbarkeit» dienen sollen.

Zunichst mochte ich bemerken, dass auch im stidslawischen
Raume keine stindigen, geschlossenen Frauengemeinschaften auf-
treten, sondern das weibliche Element bloss im eigenen Brauchtum
vertreten ist. Im gemeinslawischen Raume, den ich als Ganzes aller-
dings nicht zu behandeln beabsichtige, der aber den stdslawischen
Raum umfasst, sind deutlich zwei Brauchtumsgruppen erkennbar, die
meinen oben dargelegten Gedankengingen recht gut entsprechen.

Die erste Brauchtumsgruppe umfasst Riten, in denen Frauen bzw.
Midchen die «kultische Nacktheit» bis in die jingste Vergangen-
heit bewahrt haben und erst spiter bloss in langen weissen Hemden
aufzutreten pflegten. Der siidslawische Raum hat solche Briuche -
mit Ausnahme etwa der dodole (Regenmiddchen) — nicht erhalten?s.

In der zweiten Brauchtumsgruppe, die den ganzen siidslawischen
Raum kennzeichnet, treten meistenteils Middchen auf. In ad hoc zu-
sammentretenden Dorfgemeinschaften erscheinen ein oder mehrere
Midchen in einer primitiven Maskierung — das Gesicht wird mit
einem Schleier, mit einem selbstgewebten Handtuch oder mit meh-
reren weissen Sacktiichern verhtllt. Ob die Midchen das Vermum-
men an sich den Minnern nachgemacht haben oder nicht, bleibe
dahingestellt. Die weibliche Art der Maskierung entspricht allerdings
einer anderen Auffassung des Numinosen. Wenn wir im manistischen
Bereich verbleiben, so haben wir es nicht mit «Ahnengeistern» zu
tun, die im wilden Get6se heranstiirmen. Es is vielmehr die Vorstel-
lung von Seelen, die wie weisse Nebel wallen — Midchenseelen,
die als ["7/en in menschlicher Nihe weilen. In der nichsten Entwick-
lungsstufe wird die Maskierung hie und da aufgegeben, und die Mad-
chengemeinschaft tritt lediglich in weisser Kleidung oder im prich-
tigen Sonntagsstaat auf.

s Eine Zusammenstellung von Briuchen, in denen Frauen oder Midchen in
kultischet Nacktheit ihres heiligen Amtes walteten, verdanken wir W. Mannhardt,
Wald- und Feldkulte. Bd. I. Berlin 19042, 560ff. Es sind einerseits Fruchtbarkeits-
riten, andrerseits Abwehrriten bei drohender Krankheit und Seuche, alle aber
stammen aus slawischen Lindern (Bohmen, Russland).



Frauenbiinde und maskierte Frauen 339

Nun zu den Beispielen.

1. Zur Fastnacht treten bei den Slowenen in Italien, dicht jenseits der
jugoslawisch-italienischen Staatsgrenze, im U¢ja/Uccea-Tal und im Tal
der Resia, maskierte Mddchengruppen auf (Abb. 1—4). Man nennt sie
te bile mdskare oder te lipe mdskare, «die weissen Masken» oder «die
schonen Masken». Es sind immer nur vier beisammen. In fritheren
Zeiten hatte jede ein weisses Kleid an mit breitem roten Giirtel und
einem Umhang aus weissen Ttichern. Sie hatte einen Minnerhut auf
mit vielen daran befestigten weissen Sackttchern, die ihr das Gesicht
und den Kopf iiberhaupt vollkommen verdeckten. Diese Art des
Maskierens ist im U¢ja-Tal noch beibehalten worden. Im Resia-Tale
schmiickt man die Kopfbedeckung neuerdings mit hochaufgetiirmten
Kunstblumen und vielen breiten Seidenbindern, die das Gesicht voll-
kommen verdecken. Es ist bezeichnend, dass an der Kopfbedeckung
oberhalb der Stirne eine winzige unbekleidete Puppe (heute aus
Zelluloid oder Plastik) befestigt wird. Jedes Maddchen hilt ein weisses
Sacktuch in der Hand, an dessen zwei Zipfeln je ein kleines Gléckchen
befestigt ist. Die vier Midchen treten mit verhiillten Gesichtern in
Begleitung von zwei Musikanten (Geige — «citira» und Cello —
«brankula») ins Haus und fihren drei der typischen resianischen
Tinze aus, wobei die Glockchen an den Sacktiichern im Rhythmus
erklingen. Beim vierten Tanz darf die Hausfrau mittanzen, nachher
aber rufen sie: «Froj!» (frei?) und gestatten dadurch auch den Min-
nern, am Tanz teilzunehmen (die resianischen Tanze sind nicht Paar-
tinze!). Sodann verlassen sie schweigend das Haus und besuchen das
nichste, wo sich der Tanz wiederholt. So werden alle Hauser besucht.
Am Aschermittwoch kommen sie in gewohnlicher Kleidung wieder
und nehmen Gaben in Empfang16.

2. Wenden wir uns nun dem Osten zu, wo einst zum Friihlings-
beginn das «Friihlingsrufen» bekannt war. «Die bulgarischen Mid-
chen steigen», nach Schneeweis!?, «am Tage der 4o Mirtyrer (1o0.
Mirz) auf die Berge und schneiden je 4o Zweige ab; die hiebei ge-
sungenen Lieder beziehen sich auf das Nahen des Friihlings».'8 An

16 Erstmalig ist der Brauch in meinem Buch «Prazni¢no leto Slovencev» (Das
festliche Jahr der Slowenen) 1. Celje 1965, nach Angaben meines Kollegen Valens
Vodusek beschrieben worden (S. 71).

17 Schneeweis (wie Anm. 6) 130.

18 Bei Chr. Vakarelski, Bulgarische Volkskunde. Berlin 1969, finde ich den
Brauch nicht angefiihrt.



340 Niko_Kuret

diesen Brauch erinnert der «Philippsumgang», fiipoviica, in Slawo-
nien am 1. Mai'% Die Burschen bringen den Midchen frithmorgens
frisch geschnittene Weissbucheniste, jedem Midchen einen. Am Um-
zug ditfen jene Midchen teilnehmen, die schon zum Weben fihig
sind. Jedes Midchen schmiickt seinen Ast mit einem selbstgewebten
Handtuch, kleidet sich ganz weiss und bedeckt den Kopf mit einem
weissen Tuch oder bleibt barhaupt. Am Spitnachmittage gehen sie
im Umzug durchs Dotf, kehren aber nirgends ein, sondern singen
unterwegs. Nach beendeter Runde kehrt jede nach Hause zurlick.
Ihren Gesang bildet heute ein offenbar schon zersungenes Lied:

Filip i Jakob goru lomio. Philipp und Jakob brach(en) den Berg auf.
Drvce zeleno, jajce Sareno. Griines Biumchen, buntes Ei.

Filipovtice, jakobovéice ! Philippsidngerinnen, Jakobsingerinnen!
Drvee geleno nsw. Grunes Baumchen usw.

Filip i Jakob goru lomio, Philipp und Jakob brach(en) den Betrg auf,
goru lomio, Boga molio, brach(en) den Berg auf, betete(n) zu Gott,
da nam Bog dade, da kifa pade, es wolle Gott, dass Regen fillt,

da kifa pade, da trava raste, dass Regen fillt, dass das Gras wichst,

da trava raste, da paun pase. dass das Gras wichst, dass der Pfau weidet.

3. Der Samstag vor dem Palmsonntag ist bei den (orthodoxen)
Serben und Bulgaren der «Lazarussamstag», serbisch Lagareva subota,
wenn die «Lazarusumginge» stattfinden, bulgarisch Jagardvane*°. InSer-
bien ziehen kleine Midchen, von Weidenzweigen umflochten (/dza-
rice, ldzarke), in Begleitung von Knaben, von Haus zu Haus, schmiik-
ken die Hiuser mit Weidenzweigen, tanzen und singen dazu jedem
Hausgenossen ein fiir ihn passendes Brauchtumslied. Der Name des
von Christus von den Toten erweckten Lazarus (Joh. 11, 1-44) wird
mit dem serbischen /uzi#/ (kriechen) in Verbindung gebracht, ob-
wohl es sich offenbar um einen Fruchtbarkeitsritus handelt. Im
Strijem/Syrmium reichten sich ndmlich die Midchen - nach Vuk
KaradZi¢2! — eine der anderen ein Kniblein von Hand zu Hand und
sangen dabei:

19 Siehe J. Lovreti¢, Otok (Slavonija). Zbornik za narodni Zivot i obicaje 2
(1897) 408—411. — M. Gavazzi, Godina dana hrvatskih narodnih obicaja (Kroati-
sches Volksbrauchtum im Jahresablauf). Bd. I. Zagreb 1939, 38.

20 Schneeweis (wie Anm. 6) 132; Vakarelski (wie Anm. 18) 325—326, er bringt
auch ein Bild der /dgarki, Abb. 338.

21 Vuk Stefanovi¢ Karadzié, Stpski rjeénik istumacen njemackijem 1 latin-
skijem rijec¢ima — Lexicon serbico-germanico-latinum. U Be¢u — Vindobonae 185z,
320-321.



Frauenbinde und maskierte Frauen 341

Lazi, lagi, Lazare! Krieche, krieche, Lazarus!
.3 .3 > 3

Te dolagi do mene Und komm zu mir

3 3
pribavataj se ga mene: Klammere dich an mich:
za svilene rukave, An die seidenen Armel,
za svilene marame, An die seidenen Tiicher,
ga klecane kecelje! An die gewebten Schiirzen!

In der Crna gora/Montenegro zihlte die Gruppe an die zehn Mad-
chen, alle im Brautgewand. Sie sangen und tanzten und wurden dafir
belohnt. Weh jedem, der sie unterwegs aufhalten wollte, nach dem
Volksglauben sollte ihn ein boses Ende ereilen22. In der letzten Zeit
iben den Brauch nur noch Zigeunermidchen aus. Die Gruppe zihlt
nun nut meht 2—3 Midchen, sie werden von einer ilteren Frau und
von einem Geigenspieler begleitet?s. Der Brauch ist in fast ganz
Bulgarien verbreitet und verlduft dhnlich wie in den serbischen Ge-
genden. Teilnehmerinnen sind da alle Dorfmidchen, solche hcheren
Alters, solche mittleren Alters und die ganz kleinen. Sie tanzen geson-
dert der Reihe nach, und zwar auf dem Dotfplatz. Mancherorts sind
sie einheitlich gekleidet und schmiicken sich sogar mit dem Braut-
schmuck. Die Anwesenden beschenken sie. Eine «Konigin» hilt ein
Kniblein in ihrem Schoss, und im Liede wiinscht man den Frauen
minnliche Nachkommenschaft. Sonst kommt in den Lazarusliedern
der Wunsch nach Fruchtbarkeit der Acker, der Weinreben und des
Viehs zum Ausdruck. Auch in Bulgarien treten hie und da Zigeunet-
midchen an die Stelle der Dorfmidchen.

4. Ein kroatischer Brauch sind die «Kreuztriger(innen)», £rigari
(krigarice), krigi, krstari?+. Es sind Schulmadchen (bisweilen auch Kna-
ben, aber stets gesondert)?s, die in Slawonien und im Srijem/Syrmium
zu Christi Himmelfahrt in Umziigen auftreten. Am Vorabend wird
von jeder Gruppe ein grosseres Tragkreuz angefertigt, mit Blumen,
bunten Tichern, oft auch mit einem kleinen Spiegel geschmiickt.
Dieses Kreuz witd an der Spitze des Zuges getragen, die Teilnehme-
rinnen folgen paarweise. Sie werden von Knaben als Gabentrigern
und wurden frither von einem Dudelsackpfeifer begleitet. Nach

22 A. Jovicéevi¢, Godisnji obiéaji. Rijecka nahija u Crnoj gori (Jahresbriuche).
Montenegro. Zbornik za narodni Zivot i obiéaje 26 (1928), Lagarice S. 317-318.

23 M. Dj. Mili¢evié, Zivot Stba seljaka (Das Leben der serbischen Bauern).
Srpski etnografski zbornik 1 (1894), Lazgarice S. 98—102.

2¢ Gavazzi (wie Anm. 19) 61-69. — Schneeweis (wie Anm. 6) erwihnt den
Brauch nicht. — Bilder bringen Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 10, und Lovreti¢
(wie Anm. 19) Abb. 49 und so.

25 Lovreti¢ (wie Anm. 19) kennt den Brauch nur als Midchenbrauch (Sla-
wonien).



342 Niko Kuret

Gavazzi soll es sich um einen Hirtenbrauch handeln, der das Aussere
der einstigen kirchlichen Prozessionen zu Christi Himmelfahrt tGber-
nommen habe. Christi Himmelfahrt wird in Kroatien und in Ost-
slowenien tatsichlich als ein Hirtenfest gefeiert?¢. Es konnte wohl
sein, dass ein altes Hirtenfest vom christlichen Fest iberlagert wurde.
Doch keines der Lieder, welches beim kroatischen Brauch gesungen
wird, erwihnt Vieh oder Hirtenleben tiberhaupt, sondern alle flehen
bloss um eine gute Etnte, alle wiinschen den Hausgenossen Gliick,
ja, es sind manche Teile sogar den Liedern der /agarice und der filipor-
¢ice entnommen. Bezeichnend ist z.B. die Strophe:

Svi krigi, Boge, na pune stole ! Alle Kreuze (stelle), o Gott, auf reichgedeckte
Tische!

Tko nas darnje 2latnim dukatom, Wer uns einen goldnen Dukaten schenkt,

ti njega, Boge, zdravljem, veseljem! schenk ihm du, o Gott, Gesundheit und
Freude!

U domu 2dravija, u brdu vina, Daheim Gesundheit, im (Wein)berg Wein,

# brdu vina, u polju ¥ita, im (Wein)berg Wein, im Feld Getreide,

na svakom klasu po kiln ita, Auf jeder Ahre cin Kilo Weizen,

na suragice i po dvi kile, auf jedem Mischkorn deren zwei,

na svakom trsu po kabal vina, auf jeder Rebe ein Kiibel Wein,

na povalice i po dva kabla. .. auf jedem Schossling deren zwei. ..

Der Rundgang der Kreuztrigerinnen wird von ihrem Gesang be-
gleitet, die Segenswiinsche bringen sie vor den Hiusern dar. Uberall
werden sie belohnt.

5. Der eindrucksvollste Madchenbrauch, den ich anfithren kann,
sind jedoch die «Koéniginneny, &raljice oder /Jjelje??. Es ist ein Ptingst-
brauch vornehmlich im katholischen Slawonien, hat jedoch zum
Pfingstfest keine Beziehung. Das Pfingstfest heisst auf kroatisch
Diihovi. Dui (Geist) konnte mit dem HI.Geist in Verbindung ge-
bracht werden, es ist jedoch wahrscheinlicher, dass das christliche

26 Kuret (wie Anm. 16) Bd. 2, 15—-17.

27 Der ilteste Bericht bei Vuk St. Karadzi¢ (wie Anm. 21) 298-299, s. v.
Kraljice. Siehe weiter Gavazzi (wie Anm. 19) 70 und Schneeweis (wic Anm. 6)
139. Eindrucksvoll die Schilderung bei Lovreti¢ (wie Anm. 19) 408—409. Neuer-
dings gewturdigt und rekonstruicrt wurde der Brauch 1967 in Zagreb, siche dic
Schrift «Narodni obi¢aj Ljelje-Kraljice... kao historijski spomenik» (Der Volks-
brauch der Ljelje-Kraljice... als historisches Denkmal). Zagteb 1967, mit den
Beitrigen von Zd. Lechner (11-12) und Marjana Gusi¢ (23-41) und schonen Auf-
nahmen. Sonst siehe Bilder bei Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 11; Schneeweis (wie
Anm. 6) Abb. 32; Lovreti¢ (wie Anm. 19) Abb. 51. — Dazu noch: T. Dométor,
Dodola and other Slavonic Folk-Customs in County Baranya (Hungary). Acta
Ethnographica Academiae Scientiarum Hungaricae 16 (1967) 404 (Whitsun

Queen).



Frauenbiinde und maskierte Frauen 343

Fest ein dlteres Ahnenfest (dihovi «Geister») tiberlagert hat28, ohne
den iiberlieferten Brauch beeintrichtigt zu haben29. Der Brauch weist
in den — zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Gegenden
verfassten — Berichten verschiedene Varianten auf und gestattet auch,
eine bestimmte Entwicklung zu verfolgen.

M. Gavazzi hat die gegenwirtigen charakteristischen Ziige des Brau-
ches dargestellt3o. Acht bis zehn erwachsene Midchen in ihrem Fest-
tagsgewand und einer eigenartigen Kopfbedeckung versammeln sich
zu einem Umgang. Die Kopfbedeckung ist ein Minnerhut, den sich
jedes Midchen von ithrem Auserwihlten oder vom Bruder borgt; er
wird mit Reiherfedern und mit Goldmiinzen (Dukaten) geschmiickt.
Bei den Bunjevci wird der Hut dutrch eine diademartige Krone er-
setzt. Auf der Vorderseite des Hutes wird ein Spiegelchen befestigt,
hinten aber bunte Binder. In serbischen Gegenden bedeckte die
krdljica — nach Vuk Karadzi¢ 1852 — den Kopf und das Gesicht mit
einem weissen Handtuch. Jedes Mddchen hat einen Sibel in der Hand,
er kann echt oder auch aus Holz sein, verziert ihn mit Bindern oder
steckt eine Orange, eine Zitrone oder einen Apfel daran. In dieser
Gruppe witd eine der Teilnehmerinnen Ardjjica (Konigin) oder
kralj (Konig) genannt. Es kommen auch beide gleichzeitig vor. Sie
werden vom barjaktar (Fahnentriger) und verschiedentlich auch von
anderen Rollentrigern begleitet (djever « Brautfiithrer», mlada « Braut»).
Zu dieser Gruppe gesellt sich eine andere Gruppe, die von Midchen
in weissem Festtagsgewand gebildet wird. Sie haben das Gesicht mit
einem Schleier (burungjuk, sprich burundschuk) verhiillt, man nennt
sie orubljice. Es ist der Gesangschor, der den Tanz der &raljice begleitet
(die &raljice singen in der Regel nicht). Seinerzeit wurde der Zug von
einem Dudelsackpfeifer (gajdas) begleitet, heute wird er durch Bur-
schen mit Tamburitzen ersetzt. Bis auf einige Orte in Slawonien ist
der Brauch ausgestorben.

Der Zug geht singend durchs Dorf und macht bei jedem Hause
Halt; bei Hiusern, wo man trauert, geht man vorbei.

Wir verdanken Frau M. Gusi¢ neuerdings eine vortreflliche Ana-
lyse und Deutung des Brauches3'. Die £rajjice seien zu apotropaischen

28 So auch Gusi¢ (wie Anm. 27) 26.

29 Auch die Orthodoxen kennen den Brauch — in Serbien vom Cer bis zum
Timok, siehe Vuk St. Karadzi¢ (wie Anm. 21) 299. Das Fest wird Trojicka nedelja
«Dreifaltigkeitssonntag» genannt.

30 Gavazzi (wie Anm. 19) joff.

31 Gusi¢ (wie Anm. 27) 26ff.



344 Niko Kuret

Zwecken in Minner transvestierte3? heiratsfihige Madchen, die durch
den Umgang die Initiation bestehen. Dazu war der Besuch in den
einzelnen Hiusern seinerzeit eine «Brautschau»33, wie sie der gesell-
schaftlichen Struktur des einstigen exogamen Matriarchates entsprach.

Der Gesang der kraljice ist durch den nach jedem Vers wiederkeh-
renden Refrain /Je/jo gekennzeichnet; nach ihm wird mancherorts
auch die Gruppe benannt (Pl. Jie/je). M. Gusi¢ geht der Etymologie
des Wortes nach und stellt im Ruminischen /lelea (Nymphe) fest, der
das alttiirkische *e/ zugrunde liegen dirfte (*el — lelea > lelja >
ljelja), welches einen weiblichen Dimon bezeichnet. Es gilt also, die
Initianten vor Didmonen zu schiitzen. Wer sind sie? Auch M. Gusic
meint, es seien die Seelen friihzeitig verstorbener Midchen, denen die
Ehe nicht beschert war und die sich an den Lebenden richen mochten.

In der weiteren Untersuchung gelangt M. Gusi¢ zur Feststellung,
dass es sich um einen vorslawischen Ritus aus der kaukasisch-irani-
schen Sphire handelt und dass der Triger des Ritus einer jener Orga-
nismen gewesen sein diirfte, die im sprachlichen System des slawischen
Ethnos als Vertreter der pontisch-iranischen Kulturwelt auftraten
und ihre Lebensformen bei der Wanderung in ihre heutige Heimat
mitgebracht hatten3+.

6. Der letzte der termingebundenen Médchenbriuche ist jener der
«Sonnenwendsidngerinnen», bei den Slowenen &resiice, auch lddarice,
bei den Kroaten /ladarice, ladekarice, ladanjke, auch kresovalje, krisnice,
vancice u. d. genannt3s. Bei den Slowenen sind die Sonnwendsinge-
rinnen aus friheren Zeiten im dussersten Westen — im slowenischen
Teile Kirntens (Osterreich), ferner in der slowenischen Untersteier-
mark, im einstigen Krain (ihre Umginge fanden in der Mitte des
19. Jahrhunderts sogar in der Stadt [jubljana statt!), an der istriani-
schen Grenze bezeugt und bis in die letzte Zeit in der Bela krajina/
Weisskrain erhalten geblieben; der Brauch reicht dann weiter in den
nordwestlichen Teil Kroatiens.

32 Leider lasst M. Gus$i¢ (wic Anm. 27) die — heute allerdings schon meistens
aufgegebene — Maskierung, die Verhiillung des Gesichtes, unbeachtet.

33 Eigentlich eine Ausschau nach Ehepartnern.

34 Allerdings hat es Parallelen des Brauches auch anderswo. Ausgesprochen
tritt er in Bohmen (&rdlovna) und noch vielerorts in Europa auf, wo man necben
dem Mai- oder Pfingstkonig auch die Maikonigin (reine de printemps, belle de
mai, reine de mai, Maia) kennt (siche die Zusammenstellung bei Mannhardt [wie
Anm. 15] 343ff.). Man diitfte auch die slowenische /epa Leksa, «die schiine Lexa»,
damit in Zusammenhang bringen, sieche N. Kuret, «Erster» und «letzter» in den
Friihlingsbriuchen der Slowenen. Létopis za serbski ludospyt 11/2 C (1968) 137.

35 Siehe Kuret (wie Anm. 16) 11, 99-107.



Frauenbiinde und maskierte Frauen 345

Die Lieder der slowenischen Sonnwendsingerinnen in der Bela
krajina lassen deutlich den Sinn und den Verlauf des Brauches er-
kennen. Nachdem das Feuer (Johannisfeuer) niedergebrannt war,
begaben sich 4—5 Midchen in weisser Kleidung, mit einem weissen
Kopftuch bedeckt, welches ihnen — in fritheren Zeiten — das Gesicht
verdeckte (Maskierung!), in Begleitung eines Knaben, der ihren Ge-
sang auf der Doppelfiéte begleitete, auf den Umgang durch Felder
und Weinberge, wo sie singend eine reiche Ernte erflehten. Nach dem
Umgang begaben sie sich — immerfort singend — in die Dérfer, wo
sie bei jedem Hause Halt machten und den Hausgenossen ihre guten
Wiinsche im Iiede darbrachten. Typisch der Anfang des Liedes:

Bog daj, Bog daj dober vecer, Gott geb, Gott geb cinen guten Abend,
daj nam, Boge, dobro leto! gib uns, Gott, cin gutes Jahr!

Fiir jeden Hausgenossen — Hausvater, Hausmutter, Sohn, Tochter —
ist eine eigene Strophe bereit. Nachdem der Gesang zu Ende ist, er-
warten sie eine Gabe:

Dajte, dajte, darovajte ! Gebet, gebet, beschenkt uns!

Mi nimamo kada stati, Wir konnen nicht lange dastehen,

mi smo nocof malo spale, wir haben heut nacht wenig geschlafen,
malo spale, rano vstale. .. wenig geschlafen, sind frith aufgestanden. ..

Nach Empfang der Gaben bedanken sie sich mit einer eigenen Dan-
kesstrophe. Gibt man ihnen nichts, so verfluchen sie das Haus.

In Kroatien3® ist der Flurumgang nicht bezeugt, der Gesang vor
den Hiusern weist jedoch eine ausgesprochene Ahnlichkeit mit jenem
aus der Bela krajina auf. Typisch diirfte der alte, stets wiederkehrende
Ausruf «/ado, lado» sein. Er wurde urspringlich als Name eines weib-
lichen Numens interpretiert (so in Slowenien schon 1607 durch den
Ijubljanaer Bischof Th. Hren/Chron und spiter, 1768, in Kroatien
durch den Zagreber Jesuiten Martin Sabolovi¢, nach welchem der
Dichter Paul Vitezovi¢ « Ladp accipit pro Sibilla sea mulier vatidica. . .»),
heute jedoch nur als Ausruf betrachtet wird. Die Richtigkeit dieser
Auffassung bezweifle ich neuerdings wieder. Es liegt doch nah, dass
in diesen Umziigen ein weibliches Numen angerufen wird, wie auch
die Singerinnen bei ihrer rituellen Handlung, urspriinglich «mas-
kiert», in einer bestimmten Rolle (als Verkorperung einer Seelen-
gestalt ?) auftreten!

36 Bilder bei Gavazzi (wie Anm. 19) Abb. 22; Schneeweis (wie Anm. 6)
Abb. 33,



346 Niko Kuret

Die Zeit dieser Umziige (/ddanje) begann mancherorts schon am
Georgstag (24. April) und endete am Johannisabend (23. Juni). Die
Absicht ist klar ersichtlich: die nun wachsende Saat soll geschiitzt
werden, damit eine reiche Ernte gewihrleistet wird.

7. Abschliessend sei nun noch des kroatisch-serbisch-bulgarischen
Brauches der «Regenmidchen» dodole, prporase, bulgarisch peperude,
pepernge und dodola, dudila, didalica Erwihnung getan. Nach Mann-
hardt37 haben sich zahlreiche Forscher diesem Problem gewidmet3s.
Durch die Regenmidchen wird in Zeiten der Diirre, da also die Etnte
gefihrdet ist, Regen erfleht. Wir stossen da im siidslawischen Raum
erstmalig auf die kultische Nacktheit. Ein Midchen wird ndmlich
nackt ausgezogen, jedoch mit Hollunderzweigen so dicht umflochten,
dass es darunter verschwindet und kaum die Augen zu sehen sind.
Zwei oder drei ihrer Kameradinnen fithren sie nun durchs Dotf und
singen dabei eines der rituellen Lieder, so z. B.39:

Mi idemo preko polje, of Dodo, Wir ziehen tibers Feld, oj Dodo,
of Dodole ! oj Dodole!
A oblaci preko neba, of Dodo. .. Und die Wolken iibetdecken den Himmel,

oj Dodo...
Nasa Doda Boga moli, o Dodo... Unsere Doda fleht zu Gott, oj Dodo...
da ndari rosna kisa, of Dodo. .. dass Regen sich ergiesse, oj Dodo...
da orosi rosna polja, of Dodo... dass cr beriesle die tauigen Felder, oj Dodo...
i ovnove vitoroge, oj Dodo. .. und die Widder mit gewundenen Hornern,

oj Dodo...

Die dodola musste ein sehr junges Midchen sein (10-12 Jahre), «un-
schuldig» in jeder Hinsicht, vor Eintritt der Menarche, sie sollte das
letzte Kind ihrer Mutter sein, es wiirde Unheil tiber das Kind und
iber das Dorf kommen, wenn ihre Mutter nachher noch eine Geburt
hitte.

Bei jedem Hofe machte man Halt, die dodo/a tanzte, und die Médchen
sangen, z. B.:

37 Mannhardt (wie Anm. 15) 327-333.

38 Ich verweise in erster Linic auf die ausgezeichnete Studie von Vesna Culino-
vi¢-Konstantinovié¢, Dodole i prporuse (Dodole und prporuse). Narodna um-
jetnost 5 (1963) 73-96 (mit dt. Zus.). Den kroatischen Brauch fasst M. Gavazzi
(wie Anm. 19) in der Hrvatska enciklopedija 5 (1945) 143 s. v. Dodole zusam-
men, den bulgarischen behandelt Vakarelski (wie Anm. 18) 328-329. — Sonst
beschiftigten sich mit den siidslawischen Regenmidchen Zoltan Ujvary, Une
coutume des Slaves du Sud: la «Dodola». Publicationes Instituti Philologiae
Slavicac Debreceniensis 38 (Debtecen 1963) 131-140, und T. Domotor (wie
Anm. 27) 399-404. — Bilder siehe bei Schneeweis (wie Anm. 6) Abb. 27, und
Domotor (wie Anm. 27) Abb. 400, 403, 405, fiir Bulgarien bei Vakarelski (wie
Anm. 18) Abb. 339.

39 Deutsche Ubersetzung von Schneeweis (wie Anm. 6) 162.



Frauenbiinde und maskierte Frauen 347

Udri, kifo, sitna roso, ej dodo, Strome, Regen, feiner Tau, ¢j dodo,
e/ dodole, ¢j dodole,

te porosi nasa polja, ef dodo. .. und benetze unsere Felder, ¢j dodo...
i u polju svaki nsev, ¢f dodo. .. und im Felde jede Saat, ¢j dodo...

Wihrend des Tanzes wurde die dodola von der Hausfrau mit einem
Kibel Wasser begossen. Dadurch erscheint die dodo/a symbolhaft als
ein Opfer, welches sein Leben fiir das Wohlergehen der Gemeinschaft
hingibt#.

Heute tbernimmt die Rolle der dodo/a meist ein Zigeunermidchen.
Die «kultische Nacktheit» sowohl als die vollkommene Vermum-
mung sind meist aufgegeben worden. Das Midchen tritt in Alltags-
kleidung auf, die Vermummung begrenzt sich meistens auf einen
Laubkranz auf dem Kopfe oder aus einer aus frischen Zweigen ge-
flochtenen Kopfbedeckung. Der Vorgang (das Begiessen) bleibt det-
selbe. Die dodo/e werden mit Eiern, Mehl, Speck oder Geld beschenkt.

Ahnlich verhilt es sich mit der ruminischen paparuda. Der Brauch
scheint auch zu den Ungarn gedrungen zu sein*!.

Diese zu einer tibersichtlichen, kurzen Zusammenstellung gereihten
Briuche+2, deren Problematik ich, wo es moglich war, kurz umrissen
habe, sind eben in der zu Anfang dargelegten genetischen Sicht einer
umfassenden Studie wert. Zusammenfassend kann man jedoch jetzt
schon sagen, dass im siidslawischen Raum die Existenz von frithen
Frauen- und Midchenbiinden durchscheint und dass ihre Uberliefe-
rung in Briuchen, die eigentlich kultischen Handlungen entsprechen,
bis unlingst am Leben war. Ahnlich wie bei den von Burschen ge-
tragenen Maskenbriuchen sind oder waren bis unlingst bei diesen
Handlungen teilweise auch die Méddchen, allerdings in der ihnen und
ihrer Rolle entsprechenden Art, maskiert. Auch die Frauen- bzw.
Midchenmasken blicken demnach auf kultische Anfinge zuriick und
stehen ebenbiirtig neben den Burschenmasken Europas.

40 Siche D. Marinov, Narodna vera i religiozni narodni obicai. Sbornik za
narodni umotvorenia i narodopis (1914) 547.

+I Siehe Ujvary (wie Anm. 38) 138-140.

42 Den Umziigen der Pebire/Perchten und der Licije/Luzien im slowenischen
Alpenraum bzw. im slowenisch-kroatischen pannonischen Raum méchte ich eine
besondere Untersuchung widmen. Bis dahin verweise ich auf die Beschreibung
in meinem Buch (wie Anm. 16) IV, 267-280 (Pebtra) und 47-48 (Licije) mit aus-
fithrlichen Literaturangaben.



772 Niko Kuret, Frauenbiinde und maskierte Frauen

Abb. 1.  Maskiertes Midchen («wa Abb. 2. Dasseclbe, Hinteransicht.
lipa» oder «ta bila mdskara») aus dem

Resia-Tal, Vorderansicht (mit dem

Piippchen iiber der Stirne).

Abb. 3. Dassclbe, mit enthulliem

Gesicht.



Niko Kuret, Frauenbiinde und maskierte Frauen 773

Abb. 4. Tanz der «mdskare» aus dem Resia-Tal: vier mit verhiillten Gesichtern
(die vierte wird von den zwei mittleren verdeckt), das fiinfte Midchen (ohne
Kopfmaskierung, links) tanzt mit.



	Frauenbünde und maskierte Frauen
	Anhang

