
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 68-69 (1972-1973)

Heft: 1-6: Festschrift für Robert Wildhaber zum 70. Geburtstag am 3. August
1972

Artikel: Heilsverkündigung und Tierfabel : zu einem der Chorwandfresken von
St. Georg in Rhäzüns

Autor: Kretzenbacher, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3o8

Heilsverkündigung und Tierfabel

Zu einem der Chorwandfresken von St. Georg in Rhäzüns

von Leopold Kretzenbacher, München

Robert Wildhaber war es, der in zwei wohlgelungenen Tagungen
des Freundeskreises «Alpes Orientales - Freie Arbeitsgemeinschaft
für Ostalpen-Volkskunde» zu Disentis 19621 und zu Thusis 1970 einer

grösseren Gruppe von vergleichend im Mehrvölkerraum arbeitenden
Volkskundlern die so reichen Schatzkammern Graubündens2 liebevolllange

kundig aufgeschlossen hatte. Das gilt auch für das besonders
schöne Georgs-Kirchlein zu Rhäzüns bei Chur mit der Fülle seiner
Freskobilder dargestellten Heilsgeschehens. Nicht nur, dass dem
Wanderer dort ein so sehr eigenartiges Zeugnis spätgotischer
Mystik wie der «Feiertags-Christus» begegnet, den gerade R. Wildhaber

von der vielschichtigen Geistesebene theologischen und
volksfrommen Denkens her auch als ikonographischen Typus der
volkskundlichen Fachwelt vorstellt, mit Bild und Deutung vertraut
gemacht hat3. Besonderheiten in der Szenenauswahl (Gregorius-
messe; der zwölfjährige Jesus unter Tempelschülern, also nicht unter
den Tempelpriestern und Schriftgelehrten; der Reitersprung des

heiligen Georg hier über den Rhein) gibt es in erstaunlicher Anzahl.
Am merkwürdigsten erschien meinen Studenten, die ich im Oktober
1970 dorthin hatte führen dürfen, eine Szenenkomposition in der
linken oberen Schildwand des Chorraumes (s. Abb. i)4.

1 R. Wildhaber (Hrsg.), Alpes Orientales. Acta tcrtii conventus dc ethnographia

Alpium Orientalium tractantis Desertinae, Helvetia, 1961. Basel 1961.
2 Derselbe, Volkskultur in Graubünden (Karte, 16 Abb., Lit.-Auswahl) in:

Alpes Orientales 2 Volkskunde im Ostalpenraum, hrsg. v. H. Koren-L. Kret-
zenbacher-S. Walter. Graz 1961, 105 fr.

3 R. Wildhaber, Der «Feiertagschristus» als ikonographischer Ausdruck der
Sonntagsheiligung. Zs. f. schweizerische Archäologie u. Kunstgeschichte 16

(1956) iff. u. Tafeln 1-12;
Derselbe, Stichwort «Feiertagschristus» im Lexikon d. christi. Ikonographie 2

(1970) 20f.
4 Für die freundliche Beschaffung einer Schwarzweiss-Aufnahme (Abb. i) danke

ich Frau Dr. von Planta (Rätisches jNIuseum, Chur) und dem Amt für kantonale
Denkmalpflege in Chur sehr herzlich.

Als Kunstführer vgl. A. Wyss, Kirche St. Georg von Rhäzüns. (Schweizerische
Kunstführer, hrsg. v. d. Ges. f. schweizerische Kunstgeschichte), o.O. 1968 2. -
Das Kirchlein wird urkundlich mit Sicherheit als ecclesia S. Georgii in Peneduce

(Bonaduz) im Churer Nekrolog von 960 in einem Tauschhandel zwischen Kaiser
Otto I. und der Churer Kirche erwähnt (A. Wyss, 2).



Hcilsverkündigung und Tierfabel 309

Von stark betontem Eichenlaub und von einem stilisierten Blätterfries

eingefasst die Szene der «Verkündigung». Gabriel, mit dunklem
Unterkleid und dunkel ausschwingenden Flügeln, jedoch mit einem

weiten, weissen, kuttenähnlichen Mantel, hält vor Maria stehend in
seiner Linken ein langes, schmales Spruchband. Daraufwar wohl einst
das Ave Maria gratia plena zu lesen. Die Schrift ist verblasst. Die
Rechte des Engels ist mit ihrem ausgestreckten Zeigefinger wie mahnend

zu Gruss und Verkündigungswort erhoben. Zugleich flüstert
die Taube der Gottesbotschaft Maria das Geheimnis der Empfängnis
ins schleierverhüllte Ohr. Beidseits dieser Gruppe, unter der ein
Fenstereinbau den Fussteil des Freskobildes zerstört hat, zwei weitere,
kleinfigurige Szenen. Links ein schwarz gemalter Fuchs, der
offenkundig von einer schräg aufgestellten Tischplatte (oder Viereckschüssel

etwas aufschleckt, indes ihm gegenüber ein weisser Storch
mit langem, spitzem, aber geschlossenem Schnabel steht. Über dem
Tisch ein gestreiftes, gekipptes Gefäss, aus dem wohl die Speise

entnommen war. Rechts im Bilde der gleiche Storch. Er kann mit seinem

langen Schnabel aus einem dickbauchigen und oben enghalsigen Ton-
(oder Glas- ?)gefäss trinken, indes der Fuchs vergeblich seine Pfoten
wie gierig aufbäumend an den Gefässbauch stemmt und mit der
Schnauze am Flaschenhals schnuppert.

Das ist ein sonderbares Zusammentreffen von sehr «weltlich»
Anmutendem in den beiden Tierpaar-Szenen mit dem eindeutig
«geistlichen» Thema der Verkündigung Gabriels an Maria. Dennoch ist
dieses Konzept des Zusammenklanges zwischen Fabelszenen, wie wir
sie auf den ersten Anblick nennen dürfen, und Heilsgeschehen
evangelischen Berichtes weder als zufällig anzusehen noch als vereinzelt
festzustellen. Hier muss, wenn auch zunächst verborgen, ein

Sinnzusammenhang bestehen, der diesen Tierfabelszenen einen festen

Bezug zum Sinnbildgefüge der Darstellungen innerhalb eines

Sakralraumes und zumal seines Herzstückes, des Chor- und Altarraumes
zuweist.

Unverkennbar handelt es sich um die Phädrus-Asop-Fabel «Vom
Fuchs und dem Storch». Wir wollen sie hier in einer der vielen weithin
über das Abendland verbreiteten Fassungen des «Lateinischen Äsop»
in Erinnerung bringen5:

5 G. Thiele, Der Lateinische Äsop des Romulus und die Prosa-Fassungen des
Phädrus. Krit. Text mit Kommentar u. einleitenden Untersuchungen. Heidelberg
1910, i28fT.



310 Leopold Kretzenbacher

Quod tibi non vis jieri, alii ne feceris. (de) simili ratione postdt nobis attetor
fabulant. - Vulpìs ad cenam cìconiam prior invitavit et posuit Uli in catino^

sobitionem liquidant, de qua satiari non potttit. esuriens rediit ciconia. post
pattcos dies et illa rogabat vulpem, ut veniret ad cenam. et sic ciconia fecisse

dicitur. in lagoena vitrea1 postasse lantiores simili escas. prior coepit sumere

ciconia, deinde hortatur vulpem. statini vulpìs iniurìam sensit et sic ciconia dixit
vttlpi. sì bona dedisti, accipe; si dedignaris (non est mihi curae; si vis) ignosce. -
hoc de his dicitur, qui verbis se delttdunt, ita vero fatigantur inittria. - monet
haec fabula nulli facere imposturam.

Doch lassen wir die gleiche Geschichte auch den aus Bern gebürtigen

Dominikaner Ulrich Boner (Bonerius) in seinen Reimpaarversen
erzählen, wie er sie in den «Edelstein», in die Sammlung seiner ioo
exempla (bischaft, bispel) aufgenommen und gegen 1349 fertiggestellt
haben soll8:

T /on einem Vtichse und einem Storken.

Von Widergelte an Schalkeit.

Ein vttchs eis mais ein storken luot

(des was der stork vil wol gemnot),
er sprach: « vil lieber vriunt min,
noch hitite solt du bi mir sin.

wol süllen wir noch biute leben:

ein gröz Wirtschaft wil ich uns geben. »

do über tisch der stork dò kan,
und wände ein ganze Wirtschaft han,

der vttchs dem stork ein schalkheit bot:
die spise er da gar versât,

daz dâ nicht wan ein briiege wart,
diu spis wart von dem stork gespart,
er az dâ nicht wan hunger grôzf
der Wirtschaft in vil sér verdrôz-
der vuehs az, vaste unde trank,
der stork hât manìgen gedank,
wi er dem vtichse sin schalkeit

vergelten macht; wand im was leit,
daz er mnost hungrig dannati gän;
daz hat int der vttchs getan.

6 Zum catinus als Flachschüssel für das Gesinde vgl. G. Thiele 129 f.
7 Ebenda 130.
8 F. Pfeiffer (Hrsg.), Der Edelstein von Ulrich Boner. Leipzig 1844, Fabel

XXXVII, 54fT.



Lleilsvcrkündigung und Tierfabel 311

er vlttog üf siner weide vart,
da im ein veizfu henne wart,
diu wart vil schier gebraten wol;

er macht si gito ter spezjen vol.

nach dem vtichse vlttog er do,

und litot in; des wart er vil vrô.

er sprach: «du irst mich selten !»
« wol dan ich wil dir gelten
din Wirtschaft und din spise gar,
die du mir schanktest, âne vâr. »

der vttchs vil hungrig da was;
der stork beslôz sich in ein glas
mit siner spise; diu was guot.
des wart betrüebt des vuchses muot.

er sach die spise und smakt si wol,
des warf sin lip gelustes vol. -
wer sieht, daz *m facht werden mag,
gelttst in des, daz ist ein slag
und kumer in sinem herzen. -
der vuehs leit grôzen smerzen:
vil hungrig mitosi er dannan gân;
als hat er ouch dem stork getan.

Üb der trieger ivirt betrogen,

und der lugner an gelogen,

wer mag im des ez ist vil wol;
nieman den andern triegen sol.

wer triugt und littgt, der wirt unwert,

Ze keinem eren man sin gert.
valsches triegens ist sô vil,
daz manz Ze rechte haben wil.

wer tätiget, der im selben schadet;

wand er sin sei mit sünden ladet,

toere mich, sô esse ich dich,
da gewinst du niut, noch minner ich;

wer an gevaerd tuot daz er so^i

dem wirt von gotte gelônet wol.

waz du wilt, daz man gen dir
tuo, daz iuo du gegen mir.

Es besteht im übrigen kein Anlass, zu glauben, der ältere der beiden
Freskenmeister von Rhäzüns müsse den «Edelstein» seines «Lands-



312 Leopold Kretzenbacher

mannes aus der Schweiz» (die es damals im heutigen Umfange ja nicht
gegeben hatte) gekannt haben. Auf jeden Fall standen unter diesen

exempla-bispel als Spiegel der Lebensweisheit die Tierfabeln zu vier
Fünfteln voran. Aber die waren damals an sich schon überaus weit
verbreitetes Kulturgut gewesen. Boner nennt ja selber den früh als

Schulbuchautor bekannt gewordenen Avian (Ende d. 4. Jhs. n. Chr.)
und den «Äsop» (gemeint ist, wie G. E. Lessing nachzuweisen
vermochte, der Anonymus Neveleti aus dem 12. Jahrhundert) als seine

Quellen. Zu denen traten noch weitere, ebenfalls lateinische Vorlagen
wie Etienne de Besançon, Petrus Alphonsi, Etienne de Bourbon, Jacob
von Cessolis0. Entscheidend ist hier lediglich, dass für unsere besondere

Fabel auch bildliche Darstellungen über lange Zeiträume hinweg
und manche darunter in kennzeichnender Verbindung zu wiederum
sinnbildbedeutsamen anderen Motiven nachweisbar sind.

Das beginnt bereits mit einer zu Trone in Makedonien gefundenen,
winzig kleinen antiken Silbermünze, der die eine Flälfte unserer Äsop-
Fabel solcherart aufgeprägt ist, dass ein Kranich (ist es ein Storch
sein rechtes Bein an einen Weinkrug (Oinochoë) legt und den Schnabel

in die enge Gefässöffnung steckt10. Näheres lässt sich dazu kaum

sagen. Die Rückseite der Münze weist ein vielfach geteiltes, vertieftes
Quadrat, bringt also nichts zu weiterer Deutung. Unsere Bildseite ist
wahrscheinlich eine Anspielung auf die allgemein bekannte Phädrus-
Äsop-Fabel. Vielleicht könnte die Prägung einen schlauen Geniesser
schlechthin bedeuten. Doch das ist ungewiss, wenn nicht gar
unwahrscheinlich.

Sofort aber stehen wir diesbezüglich bei einem ikonographisch
bedeutsamen oberitalienischen Grabmal des frühen 1. Jahrhunderts
n. Chr. auf weit festerem Boden. Bereits im 17. Jahrhundert war zu

Empoli bei Florenz ein Inschrift- und Bildstein der augusteischen oder
der frühtiberianischen Zeit als Grabmal einer Familie der Gabii ge-
funden und um 1901 der archäologischen Forschung bekannt gemacht
worden11. Die obere Hälfte des Hauptfeldes der Platte trägt die In-

9 Vgl. das Stichwort «Boncr» v. W. Mitzka, in: Die deutsche Literatur des

Mittelalters, Verfasser-Lexikon, hrsg. v. W. Stammler. 1 (1933) 257m
10 Imhoof-Blumer u. O. Keller, Tier- und Pflanzenbildcr auf Münzen und

Gemmen des Klassischen Altertums. Leipzig 1889, Tafel 6, Nr. 7, mit Hinweis
auf Phädrus, Fabel I, 26.

11 E. Bormann - O. Bcnndorf, Äsopische Fabel auf einem römischen Grabstein.

Jahreshefte d. Österr. Archäol. Institutes in Wien 5 (1902) iff.; Abb. 1.

Grabplatte in Villa Dianella bei Empoli; dort unzerstört in eine Kapelle eingebaut.
Vgl. unsere Abb. 2.



Heilsverkündigung und Tierfabcl 313

schritt der Gabii12. Die Bildmitte des unteren Feldes bildet eine
schlanke, durch eine Art Blattauflage verzierte Vase im baetilus-Stil.
Die Flächen beidseits der Vase werden nach der jüngsten
Bildbeschreibung13 von abgeschnittenen «Epheuzweigen» ausgefüllt, die
ich lieber nach der Form der Blätter und den dazugehörigen dichten
und grossen Traubenfrüchten als Weinranken ansprechen möchte14.
Zudem sitzen, wohl nicht ganz ohne Bedeutung, in den bisherigen
Beschreibungen aber übersehen, auf jedem der beiden Äste kleine

Vögel und picken mit dem Schnabel nach diesen «Trauben», die der
Tisch der Natur ihnen bereitet. Unterhalb der Äste, beidseits des

Vasenfusses wiederum zweigeteilt die Szene der boshaften gegenseitigen

«Bewirtung» von Storch (Kranich) und Fuchs. Links genau wie
zu Rhäzüns der Fuchs, der hier aus einer runden, aber zu leichterer
Bilddarstellung ebenfalls aufgestellten Schüssel schleckt, indes der
Vogel mit geschlossenem Schnabel zuschauen muss ; rechts der
verärgerte Fuchs mit offenem Maul, der aus dem dickbauchigen, aber

schlankhalsigen Henkelkrug nicht so trinken kann, wie es der Storch
gerade fabelgetreu tut. Dass im dreieckigen Giebelfelde des Empoli-
Steines, also noch über der Inschrift, nochmals ein Gefäss, offenkundig
ein Mischkrug (Kqut^q), eingemeisselt ist, aus dem sich wiederum
Blattranken mit Traubengebilden nach beiden Seiten ausringeln,
bestärkt mich in der Auffassung, dass es sich jeweils um Weinlaub und
Weintrauben handelt, so sehr ich mir des Symbolgehaltes immergrünen
Efeus für «Leben» bewusst bin.

Als kennzeichnend und für die nachfolgend versuchte Interpretation
des Rhäzünser Freskobildes entscheidend halte ich die Verbindung

der Bildelemente auf dem Empoli-Stein: zweimal ein Krug in
der Mittelachse des Bildes. Der dürfte doch wohl ein Behälter des

lebenerhaltenden Elementes, des «Fleilstrunkes», sein. Man darf unter
einem überaus oft begegnenden Bildmotiv15 einen/o»r vitae verstehen,
wenn nicht gar eine vorchristliche Vorform jener Gottheit oder « Hei-

12 Transkription ebenda 2.
13 Fl. Kenner, Das Phänomen der verkehrten Welt in der griechisch-römischen

Antike. (Aus Forschung u. Kunst, hrsg. v. Geschichtsverein für Kärnten, Bd. 8.)
Klagcnfurt-Bonn 1970. 22.

14 So schon E. Bormann-O. Benndorf (wie Anm. 11) 4.
15 Vgl. die vielen Bildzeugnisse und ihre (z.T. umstrittene) Ausdeutung bei:

K. Spiess, Baum und Quelle. Jahrb. f. histor. Volkskunde 8/9 (1942) iff.
Derselbe, Neue Marksteine. Drei Abhandlungen aus dem Gebiete der über-

licfcrungsgcbundenen Kunst. Veröffentlichungen d. österr. Museums f. Volkskunde

(1955) iff. (Die zweifache Herkunft des Lebensbaummotives in der europ.
Volkskunst); derselbe, Der Vogel. Bedeutung u. Gestalt in sagtümlicher u.



314 Leopold Kretzenbacher

ligen» als Zwoòóyoc TIr\yr\ zu der nachmals im Sinnbilddenken und
Bild-Erzählen der Ostkirche Maria als die Panagia mit einem zentralen,
vielfiliierten Kultort aufsteigen sollte16. Zum Krug als Lebenstrank-
Behälter aber die zwei Szenen der betrügerisch-gehässigen Einladung
des einen Tieres ans andere zum vorausberechnet gar nicht möglichen
«Mahle» und die Gegeneinladung des Enttäuschten wieder mit der
klaren Absicht auf Rache am falschen Freunde.

Hedwig Kenner, Professor für Archäologie an der Universität Wien,
die uns vor kurzem mit so viel Kenntnis und Feinsinn «Das Phänomen
der verkehrten Welt in der griechisch-römischen Antike»17 vorzu-o
führen unternommen hatte, sah hier im Stein von Empoli das

«Verkehrte», die aus der Falschheit entsprungene, also letzlich unechte

Einladung, eben jene zum «verkehrten Mahl» der gegenseitig sich

übertölpenden Fabeltiere. Sie verspürte dahinter einen «eschatologi-
schen» Sinnbezug, wenn sie meint: «Die Fabel gehört zu jenen, in
denen die verkehrte Welt nachklingt..., das Verkehrte besteht nicht
nur in der flachen Schüssel für den Kranich und der hohen Flasche
für den Fuchs, sondern vor allem in der gegenseitigen freundschaftlichen

Einladung zum Mahl von Fuchs und Kranich, zwei Feinden
des Tierreichs».18 Aber es bleibe dahingestellt, ob dieser Bezug des

weiteren wirklich so zu deuten ist, dass wir es auf dem Grabmal des

frühen i. nachchristlichen Jahrhunderts mit fabelbekannten

Tiergegnern zu tun haben, «die den Sieg des Lichtes über das Dunkel, als

eschatologische Gedanken symbolisieren. Wahrscheinlich soll auch
im Fall des Empolireliefs das Lichttier, der Kranich, durch seine

gelungene Rache über den Fuchs als Sieger herausgestellt werden». Das
leuchtet schon deswegen nicht ganz ein, weil doch die Frage offen
bleibt: wer ist hier wirklich das «Licht» und wer das «Dunkel»?
Fuchs und Kranich (Storch) betragen sich einander ebenbürtig. Jeder
begaunert den andern vorsätzlich.

bildlicher Überlieferung. Hrsg. (nach d. Tode d. Vf.s) v. H. Spiess u. A. Schulte.
(Aus Forschung u. Kunst, Bd. 3). Klagenfurt 1969, bes. Abb. 17-21 auf Tafel VI.

Zur Auseinandersetzung über die Deutungsmöglichkciten zumal auch im Ver-
kündigungsthema vgl.; L. Kriss-Rettenbeck, Lebensbaum und Ahrenkleid.
Probleme der volkskundlichcn Ikonographie. Bayer. Jb. f. Volkskunde 1956, 42fL;
dazu als Entgegnung: K. Spiess, ebenda 1957, 157.

16 Vgl. L. Kretzenbacher, Bilder und Legenden. Erlebtes u. erwandertes
Bilder-Denken u. Bild-Erzählen zwischen Byzanz u. d. Abendlande. (Aus
Forschung u. Kunst, Bd. 13). Klagenfurt-Bonn 1971, ii2ff. u. Bildtafeln XXII-
XXVI.

17 S. oben Anm. 13.
18 FI. Kenner (wie Anm. 13) 22.



Heilsverkündigung und Ticrfabel 315

Aus dem gleichen Grunde reicht es doch wohl nicht aus, das (bei
H. Kenner nicht herangezogene) Rhäzünser Fresko so zu beschreiben
und zu «deuten»: «...links die Verkündigung, flankiert von der
Fabel vom Fuchs und vom Storch (wohl die Überwindung des

Bösen)».10 Was soll hier «das Böse» sein, wie wird es überwunden?
In welchem Zusammenhang stehen die beiden Fabelszenen zur
dominanten Bildmitte, zur Verkündigung an Maria

Flier kann uns eine noch eingehendere Betrachtung des antiken
Grabreliefs von Empoli vielleicht doch noch ein Stück weiterhelfen.
Die Szene steht dort formal im Bezug vom Gastmahl des Lebens mit
dem Krug des Heilstrankes und dem «verkehrten Gastmahl» des

betrügerischen Verkündens einer Einladung, einer freudigen Zuversicht,

nicht gänzlich allein. Zu Teurnia in Oberkärnten, reich an pro-
vinzialrömisch-spätantiken, an frühchristlichen und
völkerwanderungszeitlichen Denkmälern rätselhafter Ikonographie20, befindet
sich unter anderem ein Reliefblock der Spätantike aus
heimischkärntischem Marmor (Steinbruch von Gummern im Drautal)
wiederum mit dem (übergrossen!) Weinstock und den beidseits darunter

angebrachten Fabeltieren. Rudolf Egger hat uns diesen bedeutsamen

Stein meines Wissens zuletzt 1963 so beschrieben21: «An der

Vorderseite, umfasst von einem doppelten Rahmen aus Wasserlaub

und Zahnschnittstab, ein Flenkelkelch, aus dem ein Weinstock

19 A. Wyss (wie Anm. 4) 7.
20 Vgl. das Zwölfquadrate-Mosaik aus d. Zeit um 500 n. Chr. mit (lat.)

Inschrift, mit Tierfabelbildcrn (Adler über der Schlange; Reiher im Kampf mit
einer Schlange; Kelch und Patene, darauf eine schutzsuchende Taube, angegriffen
von Schlangen; Storch, der eine Eidechse verschlingt), Baum u. gegenständige
Vogelpaare darauf, Schachbrettmuster. Als gute Farbabb. vgl. Ph. Bugeinig, Teurnia.

Klagenfurt 1969 4, Titelseite. - Zur vielfältigen Interpretation : J. Hagcnauer,
Gedanken zumFussbodenmosaik v. Teurnia. Sammelwerk: Dunkler Jahrhunderte
goldene Spuren. Von d. Völkerwanderungszeit in Österreich. Hrsg. v. H. Mitscha-
Märheim. Wien 1965, 189fr. A. Schulte, Das Mosaik von Teurnia. Carinthia I,
157 (1967) 2ioff.; W. Haiden, Das Mosaik von Teurnia. Ebenda 159 (1969) 455.

21 R. Egger, Teurnia. Die röm. u. frühchristl. Altertümer Oberkärntens.
Klagenfurt 1963 ',58 zu Abb. 21. - Man vgl. dazu einen stilistisch und inhaltlich
verwandten römerzeitlichen Reliefstein, vermutlich Wandschmuck eines
Grabhäuschens, aus Flavia Solva (Noricum), dzt. Schloss Seggati bei Leibnitz, Steiermark.

NViedcrum ein blütenbesetzter, schwerer Henkelkrug (Kantharos) auf
zierlichen Füssen. Aus ihm wuchert Weinlaub. Darauf Tiere, z. B. pickende Vögel
an den Trauben. Dazu eine am Henkel sich ringelnde Schlange und rechts unten
ein Flahn mit einer Eidechse im Schnabel. Vgl. E. Diez, Flavia Solva. Die röm.
Steindenkmäler auf Schloss Seggau bei Leibnitz. Wien 1959 2, Tafel VI/11 u. 26f.
Ein weiterer, thematisch wieder nahverwandter Römerstein zu St. Johann bei
Herberstein, Ost-Steiermark. Abb. 154 in d. Jahresheften d. Österr. Archäol.
Inst. 17 (1914) 187/188. Freundlicher Hinweis von Univ.-Prof. u. Landesarchäologe

Dr. Walter Modrijan, Graz.



jl6 Leopold Kretzenbacher

emporwächst mit Blättern, Ranken und Trauben. Vögel picken an den

Beeren, einer trinkt aus dem Kelche, eine Schnecke kriecht einen
Blattstengel entlang. Rechts neben dem Kelche hat sich flügelschlagend
ein Storch einer Schlange bemächtigt, links stehen, wappenartig
angeordnet, zwei Stelzvögel und halten gemeinsam mit den Schnäbeln
eine Schlange fest. Im Hintergrunde dieser Szene ein Zweig, wohl die
Palme für den Sieg. Die Seitenflächen des Blockes haben, nach
rückwärts schräg zu abfallend, Kehlleisten. Es war also der Block in seiner

ersten Verwendung eine Basisplatte, in der zweiten wurde die Oberfläche

für das Relief weiter ausgearbeitet. Kelch und Weinstock sind
als Symbol auf Gräbern der klassischen Zeit wohlbekannt, die Christen

haben dieses Bild übernommen und symbolisch ausgedeutet,
dasselbe gilt vom Kampf der Vögel und Schlangen. »

Wieder also die Verbindung zweier Bildinhalte: der übergrosse
Trankbehälter mit dem «Heilstrunk» und dem «Gastmahl der Natur»,
mit den friedlich Trauben fressenden und aus dem Lebenswasserkrug
trinkenden Vögeln. Und darunter viel, sicher nicht nur «raumbedingt»
kleiner als Doppelszene der erbitterte Kampf der einander tödlich
hassenden Fabeltiere. Es ist der Gegensatz zum Friedenssinnbild des

Kruges, aus dessen Inhalt lebenspendend die Reben mit den nährenden
Trauben für die Vögel wachsen. Die formale und die inhaltliche
Analogie zum Relief-«Programm» des Empoli-Steines ist wohl nicht zu
verkennen.

Doch auch unsere besondere Phädrus-Äsop-Fabel, der wir auf dem

Empolistein unverkennbar nach der verkürzten Sinnbildhandlung und
ihrer Zuordnung zu Lebenssymbolen im «heidnischen» Bereich

begegnet waren, kehrt noch viel später im 13. und im 14. Jahrhundert
gar nicht so selten wieder. Dann in der für die Ikonographie im
allgemeinen nicht minder als Bauplastiken und Steinskulpturen bedeutsamen

Buchmalerei. Einige Beispiele seien hier vermerkt. Sie reichen
nämlich - wenigstens soweit die Quellen vollumfänglich erreichbar
sind - doch noch über das bisher an den Steinen von Empoli und
Teurnia wahrscheinlich Gemachte hinaus zu höherer Wahrscheinlichkeit

einer Gesamtdeutung der Kompositionen. Im einen Falle ist es

bloss die Vertretung der Fuchs- und Storch-(Kranich-)Fabel nach

Phädrus-Äsop im Codex Vossianus latinus nr. 15 des 11. Jahrhunderts
zu Leiden, der ja eine Fülle geschriebener und gezeichneter lateinischer
Fabeln enthält22. Auch unsere Doppelszene ist mitenthalten. Ihr kom-

22 Abb. bei E. Bormann-O. Benndorf (wie Anm. 11) 6, Fig. 2; dazu 8.



Heilsverkündigung und Ticrfabel 317

positorischer Einbau besagt nichts über einen eventuell noch über die

gewöhnliche Fabel-« Moral » hinausgehenden, etwa einen religiösen,
gar eschatologischen Sinn der Szene aus. Mangels Zugänglichkeit
einer Gesamtabbildung der mit Drolerien, darunter mit unserer Fabel-

Doppelszene bemalten Folioseite lässt sich auch aus der Illustrationsmarginalie

eines Manuskriptes aus der Bibliothèque Royale zu Brüssel
nicht Zusätzliches ablesen23. Gleiches gilt für weitere Buchmalereien

unserer Fabelszenen in manchen Handschriften des 13./14. Jahrhunderts,

die zumeist dem französisch-flämischen Kunstkreis angehören
und in den Bibliotheken und Privatsammlungen in England, Dänemark,

Schweden und den USA liegen24. Es lässt sich aus den allein

publizierten Bildausschnitten der Drolerien nicht mit Sicherheit
entnehmen, welchen Texten sie «sinngemäss» - wenn überhaupt! Das
ist bei den Drolerien ja gar nicht erforderlich oder die Regel! -
«zugeordnet» sind. Abbildungen unserer Szenen liegen vor.

Manchmal lohnt es sich aber doch, genauer hinzusehen. So bei einer
Stundenbuch-Malerei des frühen 14. Jahrhunderts aus dem Franko-
Flämischen25. Flier zeigt sich der Fabelteil «Fuchs frisst; Storch muss
zuschauen» doch wahrscheinlich als «verkehrtes Mahl» sinnbezogen
nach der eben auf dieser Handschriftseite ausgefüllten D-Initiale, in der
Christus selber mit seiner Kreuzgloriole vor einem Kelchgefäss kniet.
Über diesem calix neigt sich ein Antlitz, doch wohl das Gottvaters aus
dem Runde hernieder. Wenn zusätzlich der geläufige Invokationstext
geschrieben steht : Dens in adiiitorium meum intende; Domine ad adittvan-

dttm me jestina, dann ist die Anspielung auf die Verzweiflung Christi
angesichts des Ölberg-Kelches, den mit all seiner Bitternis zu trinken
der Engel Gottes den Leidbereiten geladen hat, doch wohl in der
Konfrontation mit dem «verkehrten Mahl» der einander feindselig
zum Mahle ladenden Tiere nicht zu verkennen.

Wiederum in einer anderen franko-flämischen Buchmalerei des späten

13. Jahrhunderts26 ist an der oberen Schriftbegrenzung das

Doppelszenenbild unserer Fabel auf den lateinischen Text darunter bezo-

23 S. Abb. 8 bei FI. Kenner (wie Anm. 13) dazu: L. M. C. Randall, Images in
the Margins of Gothic Manuscripts. Berkeley-Los Angeles 1966, Tafel XXXVII,
Nr. 174.

24 Vgl. L. M. C. Randall, Exempla as a source of gothic marginal illumination.
The Art Bulletin. A Quarterly by the College Art Association of America 49/2
(1957) 97ff. u. Abb.)

•« Abb. 175 bei L. M. C. Randall, Images, Tafel XXXVII; aus d. Brit. Museum,
Add. Manuscr. Nr. 24.681.

26 Ebenda Abb. 176 auf Tafel XXXVII; Hs. der Walters Art Gallery zu
Baltimore, Ms. 109.



3i8 Leopold Kretzenbacher

gen, der deutlich auf die Speisung der notleidenden Kinder Israels
auf ihrem Wege durch die Wüste nach dem Berichte im 2. Buch Mosis
(Kap. 16 und 17) weist: et pane coeli saturavit eos. Distrtixitpetram et

fluxerunt aquae... Das ist die Speisung der Unglücklichen, vom Tode
Bedrohten mit dem echten, durch Moses erflehten, von Jahwe
vorangekündigten, von ihm wunderbar herabgesandten Gastmahl des Heils
und der Rettung durch Manna und Tau gegenüber dem zugeordneten
Szenenbilde der Fabeltiere mit ihrem «verkehrten» Gastmahl
gegenseitigen Betruges.

Es ist selbstverständlich, dass wir den Aussagegehalt eines Freskobildes

des 14. Jahrhunderts wie eben jenes so besonders eigenwilligen
zu Rhäzüns auch nur aus dem Geiste seiner Zeit und ihres Gedankenerbes,

gleichviel, wie weit es hergetragen sein mag, «deuten» dürfen.
Andererseits ist aber gerade das späte Mittelalter mindestens bis in
den Geistesumbruch des Denkens in der Theologie, im Sozialempfinden,

im Sinnbild-«Wissen» doch weitgehend von einer gewissen,
demnach auch zeitkennzeichnenden Einheitlichkeit geprägt. Wir dürfen

also ohne allzu grosse Ängstlichkeit wegen der Zeitstellung etliche
Jahrzehnte auch nach dem festen Ansatz eines Kunstdenkmals
zumindest auffallende Parallelen auch für unser Thema heranziehen. So

etwa für das «Gastmahl» als heilsgeschichtlich-episodische
Geschenküberreichung der Drei Könige beim Stall von Bethlehem als Hauptthema

eines Freskobildes mit der keineswegs absichtslos-«zufälligen»
Aufnahme auch unseres Motives der Fabelanspielung, dass es eben
auch «üble Einladungen und Geschenke» geben könne. Dies z. B.
auf dem Dreikönigszug im Freskenzyklus des Friedhofskirchleins
Sv. Marija na Skrilju bei Beram (im kroatisch besiedelten Binnenland
von Istrien), in der Mehrzahl der Bilder gemalt von Meister Vinzenz
von Kastav (Castua bei Fiume-Rijeka) 147427. Neben mancherlei an
Drolerien gemahnende Beigaben unter den Rössern der stolzen Caval-
kade von mehr denn einundzwanzig gut ausnehmbaren Reitern wie
Wildmann, Bär, Hase, Fuchs und Taube, Jagdhunde und Fischerboote
der Bethlehemszene zu allernächst das Gastmahl des Langschnabel-
Vogels, der aus der Enghalsflasche säuft und den Fuchs verärgert.
Nur lose, aber für den, der die Fabel kennt (was der Freskant annehmen

durfte) «verständlich», ist die Szene ins Geschenkeüberbringen

27 Vgl. J. Kastclic, Beram. Die Fresken aus Istrien. Sonderheft d. Zs.
Jugoslavia. Beograd 1955. Faltbild d. Gesamtbildes des Rciterzuges der Könige 12-15 '

Detail der Fabel v. Fuchs u. Storch (für die keine Deutung versucht wird) 17,
dazu S. 24.



Heilsverkündigung und Ticrfabel 319

der Gäste an die armen «Gastgeber» Maria (gleichwohl schon als

«Himmelskönigin» gekrönt!) und Joseph eingefügt.
Noch vordergründiger für den, der die geschichtlichen Ereignisse

kennt (sie liegen freilich noch viel später, sind aber gleichwohl «

spätmittelalterlich» zu nennen), zeigt sich unsere Fabelszene in einer
zunächst unerwarteten Weiterführung der Geschichte durch den Rachemord

des als «Gast» vom «Gastgeber» Getäuschten. Auf der noch
als «spätgotisch» einzuordnenden Grabplatte für den Feldherrn Hans
Katzianer (Janez Kacianer; um 1491/92-1538), Türkenabwehrkämpfer,

Niederwerfer des steirischen Bauernaufstandes, zeitweilig
Landeshauptmann von Krain und Militärkommandant in Kroatien und
Slawonien an der Türkenfront, die ihm 1539 in Oberburg-Gornji Grad
in der historischen Untersteiermark, heute Slowenien, errichtet wurde.
Zu Füssen des lebensgrossen Steinbildes (.Hochrelief) des gepanzerten
Ritters mit seinem Schwerte, seiner Lanze und seinem Wappen der

schlangendurchzogene Totenschädel mit dem Stundenglas darauf als

vanitas-Symbole. Neben seinem rechten Unterschenkel die Sonderszene

im steinernen Geviert, das «Gastmahl der einander feindlich
gesinnten Tiere»: vor der Andeutung einer Burg mit einem hohen
Baum in der Bildmitte ein grosses Glasgefäss mit engem Hals. Aus
ihm säuft eben der flügelschlagende Storch, dem der Fuchs, den
Storch mit den Pfoten krallensicher packend, den Hals durchbeisst.
Die Szene gewinnt über den allgemeinen Fabelsinn des tückischen
Gastmahles der Betrüger hinaus noch einen hier sehr klar gewollten
historischen Bezug. Der Feldherr Katzianer hatte in einer Frontpanik
mit anderen 1537 das Christenheer bei Valpovo in Slawonien
verlassen, war vom Kaiser Ferdinand I. zum Tode verurteilt worden, hielt
sich in Slawonien verborgen und fand Zuflucht bei den Brüdern
Johannes und Nikolaus Zrinski auf deren Burg Kostajnica an der
Una in Bosnien. Die kaisertreuen Brüder Zrinski liessen aber den, den
sie als Gast auf ihre Burg gesetzt hatten, als er sie als «Gastgeber»
selber wieder sozusagen als «Gäste» auf diese Burg geladen hatte,
1538 dort meuchlings ermorden. Der Bruder des Gemordeten hat ihn
exhumieren und in seine Residenz als Bischof nach Oberburg-Gornji-
grad überführen und ihm dort dieses Grabmal setzen lassen, das als

das schönste unter den vielen Ritterepitaphien in Slowenien bezeichnet
wird28 (s. Abb. 3). Dabei hatte der Renaissance-Bischof die Tierfabel

28 Zur Fabel-Bildaussage über das histor. Begebnis in d. «Volksprosa» vgl.
M. Maticetov, Ljudska proza, 131 (mit Abb.) bei L. Legisa-A. Gspan, Zgodovina
slovenskega slovstva (Gesch. d. slowen. Lit.). Bd. I. Ljubljana 1956. - Zur
kunsthistorischen Einordnung und den geschichtl. Bezügen der Steinbild-Fabel vgl.



320 Leopold Kretzenbacher

mit ihrem vollen Sinnbezug auf historisches Geschehen extrem
verletzten «Gastrechtes» des Meuchelmordes am flüchtigen
«Gastgeber-Gast» als Steinbild am Epitaph noch zusätzlich in
wohlausgewogener Komposition der anderen Sinnbild-Aussagen anbringen
lassen.

Doch das ist schon fast verklungenes Spätmittelalter und funktional
über die allgemein verständliche Tierfabel-Aussage durch einen
geschichtlich-lokal gegebenen Sonderbezug überhöht. Kehren wir wieder

in den Umkreis des Rhäzünser Freskobildes und seiner so weit
zu verfolgenden gedanklichen Vorgängen zurück, um von dem
schweizerischen Denkmal des 14. Jahrhunderts einen vielleicht ihm
eigenen Sinnzusammenhang der Bildaussage zu gewinnen.

Nach all den schon erwähnten Parallelen des antiken Empoli-Steines,
der Themen- und Kompositionsverwandtschaft von Teurnia und nach
den mittelalterlichen Buchmalereien des 13. und des 14. Jahrunderts
ist es doch wohl erlaubt, auch für unser Fresko des älteren Meisters

von Rhäzüns aus der Mitte des 14. Jahrhunderts eine solche Deutung
vorzuschlagen. Es ist der Sinnbezug der aus Falschheit kommenden
Gastmahlseinladung der einander feindlich gesonnenen Tiere auf der

E. Cevc, Poznogotska plastika na Slovcnskem (Spätgot. Plastik in Slowenien).
Ljubljana 1970, 245 ff. mit Abb. (Totale) 178. - Dass jener Mord am 27. Oktober
1538 zu Kostajnica in Bosnien (nicht 1539 zu Kostanjevica, d. i. in Unterkrain, wie
irrtümlich gedruckt) geschah, vermerkt B. Gr. (i. c. Bogo Grafenauer) in der
Enciklopedija Jugoslavije. Bd. 5. Zagreb 1962, 167. - Herrn Kollegen Dr.
Emilijan Cevc vom Institut für Kunstwissenschaft an d. Slowenischen Akademie
d. Wissenschaften u. Künste in Ljubljana verdanke ich auch den Hinweis darauf,
dass genau unsere Fabel vom verkehrten Gastmahl noch im Barock mehrfach
in Slowenien mit «Sinnbezügen», die einer näheren, über den Rahmen dieser
Rhäzüns-Studie hinausgehenden Untersuchung bedürfen, vorkommt. So z. B.
in den (nach der Komposition auf Virgil Solis beruhenden) Randleisten der
Totentanz-Szenen (nach H. Holbein) des Kupferstechers Anton Trost aus
Deggendorf in Niederbayern, gest. 1708 zu Graz, wie sie Johann Wcikhard Frh. von
Valvasor in sein «Theatrum mortis humanae tripartitimi... das ist: Schau-Bühne
deß Menschlichen Todts in drey Theil», gedruckt zu Laybach, verlegt zu
Salzburg 1682 herausgegeben hatte. Zum Werk vgl. L. Kretzenbacher, Totentänze
im Südosten. Ostdeutsche NVissenschaft. Jahrb. d. Ostdeutschen Kulturrates 6

(1959) 125 ff. u. Abb.; als Neuausgabe des ursprünglich lat.-deutschen Werkes auf
lat.-slowenisch: J. V. Valvasor, Prizorisce cloveske smrti v treh delih. Maribor-
Novo Mesto 1969. - Die Fuchs u. Storch-Fabel in den Randleisten zugeordnet
zu den Szenen «Vertreibung aus dem Paradiese» und «Tod u. Räuber» (der einer
alten Frau ihre Fiabe, Brot usw. raubt). Zur kunsthistor. Untersuchung des Valva-
sor-Wcrkcs vgl. E. Cevc 279fr. dieser Ausgabe. J. NV. Valvasor lässt die gleiche
Fuchs-Storch-Fabel auch in der Randleiste zur Gesamtdarstellung der Christus-
Kreuzigung genau über Christus als dem Mittelpunkt des «eucharistischen
Opfers auf Golgatha» aufgenommen sein von A. Trost in der vorangegangenen
Publikation der «Dominici passionis icônes» v. 1679. Vgl. dazu E. Cevc, Val-
vazorjeva Pasijonska knjizica. Reprint und Geleitwort. Ljubljana 1970, bes. 51.



Heilsverkündigung und Tierfabel 321

einen Seite zur «Verkündigung» im Anbruche des «Heils in Maria»
als dem von Gott erwählten «Gefäss» auf der anderen. Die annttntiatio
nach dem Lukasevangelium (1, 26 ft".) ist nach der Exegese der Theologen

und nach volksfrommem Sinnbildverstehen die Hohe Zeit der

Jungfrau. Es ist ja die Erwählung der Braut des Hohen Liedes. Mithin
ist dies die Erfüllung der Erwählten, der zur Gottesmutterschaft
Geladenen. Fortan wird sie im Bilderdenken der Schriftexegeten wie in
den Visionen der Mystiker gerade des Mittelalters als der «Brunnquell
des Lebens», als der «Born der Gnade und des Heils» angesehen und
rühmend verehrt werden. In mittelalterlichen Anfängen, so in der
Handschrift zu Paris um 120020 sind solche invocationes für die
nachmals kirchlich-liturgisch festgelegten «Flehgebete» (Ànaveiai,
/itaniae) vorgebildet. Noch im 16. Jahrhundert werden sie dann etwa
in der berühmten und innerhalb der katholischen Mariendevotion
meistverwendeten «Lauretanischen Litanei» (für Loreto 15 31

erwähnt, aber Jahrhunderte zuvor schon aus fränkischem Mutterboden
entwachsen) bis zur Gegenwart textverbindlich im «Rituale Roma-
num» (Tit. XI, cap. 3) vorgeschrieben30. Hier heisst es nun im Bezug
auf Maria, wie sie in der «Verkündigung» zwischen und über den
beiden Tierfabelszenen zu Rhäzüns ebenso an bedeutsamer Stelle steht
wie KQavrjQ und Weinranken oder die baetilus-Nase in Empoli als
Sinnbilder des Leben enthaltenden, Heil bewahrenden Behältnisses
ausdrücklich unter Anspielung auf reale Gegebenheiten mittelalterlichliturgischen

Eucharistie-Denkens und Hostien-Bewahrens : Vas
spirituale, Vas honorabile, Vas insigne devotionis, Turris davidica, Domus

aurea, Foederis arca. Das sind ausnahmslos Eucharistie-Gedanken, im
Rühmen sinnbildhaft hervorgehoben. Auf unserem Rhäzünser Fresko
ist Maria als Vas spirituale konfrontiert mit dem «Verkehrten
Gastmahl». Zudem ist dieses Fresko gewiss nicht zufällig gerade auf jener
linken Seite des Chorraums angebracht, wo gebräuchlich und bis zur
Einführung des Altartabernakels nach dem Tridentinum auch
verbindlich vorgeschrieben das Eucharistie-Sakrament ausserhalb der
Messfeier und der Abendmahlsreichung in einem eigenen Behälter
(Sakramentshäuschen, -nische) aufbewahrt worden war31. Es gehört

29 Vgl. G. G. Meerseman, Der Flymnos Akathistos im Abendlande. Bd. 2,
Freiburg i. B. i960, 222F

30 Vgl. Lexikon f. Theologie u. Kirche, hrsg. v. M. Buchberger. 6 (1961)
1075 ff., bes. 1077.

31 Zu Geschichte u. Gegenwart der Bestimmungen über die Eucharistie-
Aufbewahrung in d. kathol. Kirche vgl. das Stichwort «Tabernakel» v. Th.
Bogler, ebenda 9 (1961) 1265 fr.



322 Leopold Kretzenbacher

fest in diesen Sinnzusammenhang, dass nach dem Symboldenken des

Mittelalters, wie es zumal auch in der Ostkirche fortlebt, gerade auch
die Verkündigung des Engels an Maria kanonartig verpflichtend die
beiden Flügel der mittleren, als der «Kaisertüre» in der orthodoxen
Bilderwand (iconostasis) schmückt, die sich unmittelbar in der
Sakralraummitte vor dem (durch sie verdeckten, aber für Priester und Diakon
zugänglichen) Altar des eucharistischen Opfers befindet32.

Hier schliesst sich der Ring der Überlegungen zum geistigen
Nachvollzug jenes Sinnbildverstehens von Auftraggebern, Freskomeistern
und Wandbildbetrachtern einer für uns fernen Zeit. Die wusste sehr

wohl, warum sie ähnlich wie die Grabmalkunst der heidnischen
Antike, jene der frühen Völkerwanderungszeit oder auch die
mittelalterlichen Handschriftillustratoren und Drolerienmaler das Symbol
des heilbewahrenden Gefässes mit dem sehr menschenähnlich-allzuirdischen

Gebaren der auf List und Rache gesonnenen Tiere zur
aussagereichen Bildeinheit verband. Fabelleser und Bildbetrachter wussten

doch überall, wie sehr die Tiere nur dazu ausersehen sind, über
«Allzumenschliches» auszusagen. Dies auch im Sakralraum der
Ecclesia als Bau und als sinnverkündendes Abbild geistlich-geistiger
Welt. In beiden Erscheinungsformen hatte sich die «Kirche» zur Zeit
des Mittelalters und noch lange nachher ähnlicher Aussage auch mit
anderen Themen nicht verschlossen.

32 Über diese mittlere, die «königliche» (kaiserliche) oder «heilige» Pforte
in der Ikonostasis, über die ihr fest zugeordnete «Verkündigung», weiters über
die Symbolik der Mariendarstellung in dem unmittelbar dahinter liegenden Altarraum

vgl. L. Ouspensky, Symbolik des orthodoxen Kirchengebäudes u. d. Ikone,
in: Symbolik d. orthodoxen u. oriental. Christentums, Reihe: Symbolik d. Religionen,

hrsg. v. F. Herrmann. Bd. io. Stuttgart 1962, 54fr., bes. 65 fr. In der Orthodoxie

wird Maria nach dem eucharist. Kanon als die «erste Erfüllung der
alttestamentlichen Prophezeiungen über den nicht von Menschen gemachten Tempel,

d. h. im buchstäblichen Sinne Wohnsitz Gottes» dargestellt. Deswegen heisst
Maria auch das «Goldene Gefäss» mit dem «Brote des Himmels (Manna)».



Leopold Kretzenbacher, I leilsverkündigung und Tierfabel 769

M • s •'.*
<

A'

\
il8!*

k*
Jß5p?5fS|*

•

1 3 »

x
Abb. i. Chorwandfresko: Maria Verkündigung und Phädrus-Äsop-Fabel vom
Fuchs und vom Storch (Kranich), 14. Jh., Kirche St. Georg in Rhäzüns bei
Chur, Graubünden.
Aufnahme: Archiv des Amtes für Denkmalpflege im Kanton Graubünden,
Neg.-Nr. 5840.



770 Leopold Kretzenbacher, Heilsverkündigung und Tierfabel

1 v *
F

lJgCàvîVslfasper

Gf^LiAt\u,icmm
Ai air:, ^

j. jL.CAVifl.rM/X.MS7 ;

1 XIJ VkB
tXI-pAf ii\J(V;v.vX'w'IS.

'Jars' i#2

01 'Jf
*e as%

Abb. 2. Relief-Grabstein der Familie der Gabii, i. Jh. n. (.h. zu Empoli bei
Florenz.
Aufnahme: Bildarchiv des Institutes für Alte Geschichte, Archäologie und Epi-
graphik der Universität Wien, Univ.-Prof. Dr. Hedwig Kenner.



Leopold kretzenbacher, Heilsverkündigung und Ticrfabcl 771

Abb. 3. Grabmal
I lans Katzianer,
Oberburg-Gornji-
grad in Slowenien,
'539-

N

x H« .'"a
' --" •

fcvs ~-.y» -

f "^ 4

^c?^&v

SHki*6^s.
••¦

X«

M

*^.

k9
3£

1

IR
V ¦^N

,*.:¦ <

C, V ij*

Abb. 4. Teilstück vom
Grabmal für Hans
Katzianer, Obcrburg-Gor-
njigrad in Slowenien,
15 39-


	Heilsverkündigung und Tierfabel : zu einem der Chorwandfresken von St. Georg in Rhäzüns
	Anhang

