
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 67 (1971)

Heft: 1/3: Beiträge zur schweizerischen Volkskunde im 19. Jahrhundert :
Festgabe der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde zu ihrem
75jährigen Bestehen = Traditions populaires suisses au 19e siècle :
publication de la Société suisse des Traditions populaires à l'occasion
de son 75e anniversaire

Artikel: Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"5

Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung
und Romantik

Von Iso Müller

Es kann sich hier nur um erste Hinweise auf das Problem handeln,
und zwar nicht so sehr in Rücksicht auf die Votivtafeln, sondern auf
Grund chronikalischer Notizen. Dabei klammern wir das italienisch
sprechende Bünden aus, dessen Wallfahrtsgeschichte nur dort lebende
Forscher richtig darstellen können. Ferner sind auch die Fernwallfahrten

ausgenommen, über die schon Aufsätze einigermassen
orientieren1. Der barocken Wallfahrt widersprach die Aufklärung, die von
Frankreich nach Deutschland und Österreich kam. Schon 1780
schaffte der Fürstbischof von Augsburg alle Bitt- und Kreuzgänge ab.

In Österreich verbot die kaiserlich-königliche Regierung schon 1772
alle Wallfahrten, die über Nacht ausblieben oder ausser Landes

gingen. 1781 untersagte die josefinische Landesleitung das Mitführen
von Zunftfahnen und liess seit 1783 keine Stiftungen für solche
Prozessionen zu2. Schliesslich stellte Josef II. 1785 die Bittgänge
überhaupt ab, was auch den österreichischen Teil der Diözese Chur betraf,
der sich jedoch dagegen sehr wehrte3. Die weitere Gefahr drohte von
der Helvetik, deren Direktorium die Wallfahrten als «Aberglauben
und Unwissenheit» betrachtete und sie daher mit dem Erlass vom
4. April 1799 unterdrückte4. Und schon am 21. April 1799 wurde Bünden

mit der Helvetik vereinigt5.
Es fragt sich nun, in welcher Weise diese Verordnungen und

überhaupt der Geist, der dahinter steht, auf die bündnerische Wallfahrt
eingewirkt haben oder haben könnten. Wir gehen dabei einigermassen
geographisch von Westen nach Osten vor. Wir beginnen mit dem

religiösen Zentrum des Bündner Oberlandes, mit Disentis. Das Pilgern
zum Feste der Kloster- und Landesheiligen Placidus und Sigisbert
dürfte schon seit dem frühen Mittelalter bestanden haben. Es zeigte
sich besonders in der Teilnahme an der Prozession am Feste der
Heiligen, am 1 i.Juli jeden Jahres. Dazu erschienen jeweils auch die Leute

1 Bündner Monatsblatt 1956, 15-27, 33-50, und 1957, 24-31, dazu Corolla
Fleremitana 1964, 127-136.

2 G. Schreiber, Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und Leben (1934) 63,
75,78.

3 H. Schlapp, Dionys von Rost, Reichsfürst und Bischof von Chur (1964) 120,
122, 127-128 Jahresbericht der Historisch-antiquar. Ges. von Graubünden, 93)

4 F. Segmüller, Blätter aus der Kirchengeschichte der Schweiz zur Zeit der
LIelvetik (1895) 32-33.

5 F. Pieth, Bündnergcschichtc (1945) 321.



116 Iso Muller

von Ursern, das ja früher zum Gebiet der Fürstabtei gehörte. Aus

Verordnungen, welche diese Talgemeinde im Verlaufe des 18.

Jahrhunderts erliess, ergibt sich, dass die Plaziprozession nicht mehr ihre
frühere Anziehungskraft besass. Es war ja auch ein fast siebenstündi-

ger Weg von Andermatt bis Disentis. P. Antonin Regli, selbst ein
Ursener von Geburt, dann Mönch von Pfäfers, 1779-1786 Ökonom
des Klosters Disentis, scheint bereits mit den Leuten von Ursern die

Abschaffung der Teilnahme erwogen zu haben. Trotzdem unterliessen
die Talbewohner ihre Wallfahrt erst nach den Erschütterungen der

grossen Revolution von 1789, nach allem um das Jahr 1793. Das

geschah nicht zuletzt deshalb, weil die Prozession als Zeichen früherer,
erst 1650 ganz abgelöster Abhängigkeit von der Fürstabtei gedeutet
wurde. Die Bewohner des Flochtales schlössen sich ja 1798 nicht

ungern der Flelvetik an, weil sie dadurch endlich von Uri befreit
wurden6. Selbst in der Cadi war die Plaziprozession zum Gegenstand
der Sorge geworden. So wurde der junge Georg Anton Vieli um T764

von seinem Vater ermahnt, am Placidusfeste «die Wallfarth mit
Andacht und Demuoth zu besuchen und nicht aldorten zu tantzen
und andern Naradey gedenken»7. So begreifen wir auch die skeptischen

Bemerkungen von P. Placidus Spescha über die vielen Feiertage

und zahlreichen Umgänge. 1805 notierte er sich: «Löblich ist es,
die gute(n) Gewohnheiten der Altvordern (zu) beobachten, aber noch
weit rühmlicherer, sie gehörig (zu) verrichten oder sie gänzlich
abzustellen» (PI. Sp. 5, 397)7'1. Im folgenden Jahre 1806 kritisierte unser
gleicher Gewährsmann «das Fevern und das LIin- und LIer-Schleppen
der Kreuz und Fahnen, welches mehr zum Müssiggang und Geneig-
heit der Laster, wie die Erfahrung ausweist, als zur wahren Andacht
führen» (B43III, iGf)7*-. Trotz dieser Bedenken dachte niemand daran,
die historische Prozession fallen zu lassen, auch dann nicht, als die
Franzosen am 6. Mai 1799 Dorf und Kloster eingeäschert und dabei

Reliquien und Fahnen vernichtet hatten. Schon 1801 beging man das

Plazifest wiederum im alten Stile, wozu verschiedene Reliquienschreine

neu hergestellt worden waren8. Weder Aufklärung noch
Revolution konnten die Tradition brechen, sie erhielt sich bis heute.

Die Wallfahrt zu den Heiligen Placidus und Sigisbert, deren
Reliquien in der klösterlichen iVlartinskirche aufbewahrt wurden, bestand

(' I. Müller, Die Fürstabtei Disentis im ausgehenden 18. Jahrhundert (1963)
214-216.

7 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden
63 (1933) 21-

7* Signaturen des Stiftsarchivcs (PI. Sp.) und der Kantonsbibliothek (B).
8 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 57 (1963) 128-129.



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 117

schon seit dem 8. Jahrhundert. Zur gleichen Zeit gab es auch schon
eine Marienkirche, die aber erst in der Barockepoche eigentliches
Wallfahrtsziel wurde, nachdem dort 1658 die Skapulierbruderschaft
errichtet und 1663 ein neuer farbenprächtiger und vergoldeter Altar
samt einer frühbarocken Madonnenstatue errichtet worden war. Nun
war ein Kultobjekt da, zu dem die Pilger wallfahrteten und das sie

reichlich beschenkten9. Aber auch hier schien die Wallfahrt gegen
Ende des 18. Jahrhunderts weniger gross gewesen zu sein, denn 1779

galt die Kirche bereits als «kalt und ungesund»10. Und in den

Unglückstagen im Mai 1799 gingen Altar und Statue samt den ExVoto
in Flammen auf11. Doch schon 1801 sorgte das Kloster für ein sitzendes

und angekleidetes Marienbild mit Jesuskind und Szepter, das

zunächst in der Klosterkirche aufgestellt wurde. Es gewann die Flerzen
des Volkes ganz, als 1804-1808 die Marienkirche wiederhergestellt
und die «Bruderschaft der Mutter der Barmherzigkeit» eingeführt
worden war. An die 8000 Personen liessen sich 1808 in diese Con-
fraternität aufnehmen. Eine eigens geprägte Medaille hielt das Andenken

daran fest, ebenso wie dann 1824. Die Votivtafeln fehlten auch

nicht, wie uns die noch erhaltenen von 1807, 1809, 1810 und spätere

belegen. Wie sehr die Wallfahrt wieder aufblühte, zeigt die Verlängerung

der Marienkirche (1814). Die Tradition erhielt neuen
Aufschwung durch die Ende des 19. Jahrhunderts errichtete neue Marienkirche,

welche die Apsiden der früheren als Krypta einbaute. So ist

klar, dass die Devotion nach der Revolution nicht nur weiterlebte,
sondern noch an Intensität gewann12.

Mit dieser neuen marianischen Bewegung war auch das Schicksal
der früheren Wallfahrt zur Pfarrkirche St. Johann in Disentis besiegelt.

Dort hatte der Kapuzinerpfarrer P. Florian da Brescia 1707
mit einer kostbar bekleideten Madonnenstatue und mit der «Bruderschaft

von der schmerzhaften Muttergottes» eine Wallfahrt entfacht,
die nicht nur Leute aus Bünden, sondern sogar aus der Lombardei
und aus Uri anzog. Dabei waren es meist totgeborene Kinder, die zur
Mater Dolorosa von Disentis hingetragen wurden. Nachdem das

Kloster Disentis schon seit Beginn dieser eigenartigen Pilgerschaften
Bedenken geäussert hatte, schritt dann 1740 das bischöfliche Chur
dagegen ein. Aber erst der Brand der Pfarrkirche im Jahre 1799, als

0 I. Müller, Die Abtei Disentis 1655-96 (1955) 108-109.
10 (wie Anm. 6) 207-208.
11 Zeitschrift für Schweizerische Kirchcngeschichte 57 (1963) 129-130. Dazu

die folgende Anmerkung.
12 Näheres Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 40 (1946) 42-60 sowie

59 (1965) 154-158, dazu Bündner Monatsblatt 1966, 127-130.



ii8 Iso Müller

der Marienaltar samt Statue sowie alle Votivtafeln vernichtet wurden,
machte der Wallfahrt ein Ende. Bezeichnenderweise trug man 1815
ein totgeborenes Kind nicht mehr in die Pfarrkirche, sondern in die
Marienkirche des Klosters, wo ja die Mumma della misericordia schon
seit einem halben Dutzend von Jahren immer mehr Pilger angezogen
hatte13.

Das Kloster betreute seit 1679 auch die 1663/64 entstandene

Wallfahrtskapelle Maria-Licht zu Truns. Die Zahl der Votivtafeln,
die 1940 noch 200 betrug, betrifft besonders die Anfangszeit und
erreichte in den ersten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts einen
Höhepunkt, sank dann aber nach der Mitte des 18. Jahrhunderts beträchtlich

(24) und wies in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch nicht
sehr viele auf (26). Sie stieg auch nachher nicht viel, zumal 1857 die
Disentiser Patres Maria-Licht verliessen14. Während der Revolutionszeit

blieb die Wallfahrt bestehen. So ordnete die Talgemeinde Tavetsch
im Sommer 1787 eine Prozession dorthin an. Auf dem Rückweg starb

am 4. Juni 1787 Statthalter Jakob Anton Deflorin15. Mit den

Revolutionsereignissen von 1789 hängen zwei Tafeln zusammen, die sich
auf Schweizer Gardisten beziehen16. 1791 liess Balzer Demont, einst

1780/81 Mistral der Cadi, der in Campliun-Truns lebte, eine Dankestafel

in Maria-Licht anbringen17. Am 10. September 1792 starb im
Tavetsch die Jungfrau Maria Victoria Wenzin, die jeweils zum Empfang

der Sakramente nach der Trunser Wallfahrtskirche gepilgert
war18. Am 4. Juli 1796 zog die ganze Nachbarschaft von Brigels in
Prozession nach Truns, d.h. wohl nach Maria-Licht, um vom Krieg
verschont zu werden. Der Rückweg ging über Danis und Dardin19.
Endlich ist auf 1815 das ExVoto eines Schweizer Offiziers zu
datieren20.

13 Darüber zuletzt F. Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis 1707: SAVk 6i
(1965) 60-74, dazu O. Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
(1966) 5 7-5 8,67, 73-74 (SA aus der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengcschichtc, 60).

14 K. Fry in SAVk 38 (1940/41) 145-146. Dazu I. Müller, Die Abtei Disentis
1655-96 (1955) 215-230.

15 Totenbuch Tavetsch zum 4.Juni 1787: Ordinavcrat Communitas nostra
processionem ad B. V. Lucis in Loco Troni, at dum processio reverteretur, prae-
fatus sub vico Mumè corruens expiravit.

16 Fry (wie Anm. 14) 149.
17 Fl. Spescha, La perfetga devoziun tier Maria (1901) 216.
18 Totenbuch Tavetsch zum 10. Sept. 1792: animam pridie Sacramentis poeni-

tentiae, Eucharistiac apud Deiparam Thron(cnscm) piissime, prout solebat,
provisa Deo reddidit.

19 Annalas 7 (1892) 258, Tagebuch von D. Balletta (1760-1842).
20 Fry (wie Anm. 14) 149.



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 119

Nicht in der Cadi, wohl aber in der Gruob lag Seewis, wo sich oberhalb

des Dorfes eine Kapelle zum hl. Grab erhob (1679/83), die 1736

vergrössert und 1774 erhöht wurde. Nach einem Bericht von 1702

war die Wallfahrt in Blüte, so dass in einem einzigen Jahre 5000
Personen hier die hl. Kommunion empfingen. Das Ziel war die Pietà des

Hochaltares (ca. 1680) und die sogenannte Grabnische mit
Figuren21. Die Canzun de s. Fossa (Paupers orfans), die sich in der
Consolaziun von 1690 bis 1856 findet, enthält freilich keine einzige
Anspielung auf Seewis und wurde an zahlreichen Orten in der
Karwoche gesungen22. Für das 19. Jahrhundert ist die Taufe eines

totgeborenen Kindes zu erwähnen, die 1835 gerade hier stattfand und an
die sowohl eine Votivtafel wie auch ein Eintrag im Liber Defunctorum
(Nr. 12) erinnern23. Es waren meist Bündner aus der näheren
Umgebung, die nach S. Fossa wallfahrteten. Heute geht sonntags nur
noch die Bevölkerung von Seewis dorthin.

Auf dem nördlichen Ufer des Rheins liegt Panix (1300 m), wo sich
eine spätmittelalterliche Kapelle zum hl. Valentin befand. Auf Visionen

von 1559/60 hin entwickelte sich eine Wallfahrt, der es wohl zu
verdanken ist, dass Panix sich 1667 von der Pfarrei Ruis lösen konnte.
Fortunat Sprecher 1672 und Nicolin Sererhard 1742 bezeugen das

Pilgern zum hl. Valentin24. 1680 hatte der dortige Pfarrer Gion
Jenelin (Genelin) ein entsprechendes Gebetbuch verfasst: «La bealla
vita a beada mort de S. Valentin, glorius patrun della baselgia de

Pigniu, mess en Ramonsch da P. Gion Jenelin», das bei Barbisch in
Bonaduz erschien und 48 Seiten zählte25. Wiederum in Bonaduz,
jedoch bei Peter Moron, wurde 1720 die «Canzun digl glorius Vuesch

S.Valentin, principal Patrun en Pigniu» gedruckt, die nach der Melodie

der Lieder auf St. Laurentius oder St. Stephan gesungen werden
sollte. (Romanische Bibliothek des Klosters Disentis, Diff.rei. 75.)
Das Lied (Nies soing) zählt 12 Strophen und wurde dann in die grosse

21 Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942) 120-122.
Zum Bericht von 1702 siehe demente da Brescia, Istoria delle Missioni nella
Rezia 1702, 271-272 (vi si sono comunicate cinque mula persone).

22 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) I, 110-113;
IL64-65.

23 Anno 1835 die 25. Feb. Heri baptizatus est infantulus Domini Christophori
Tornerà 4 mensium, qui absque vita natus fuit die 23 et die 24 in ecclesia St.Se-

pulcri per intercessionem B. V. Mariae a R. Pat. Salesii baptizatus et hodie a me
ut supra tumulatus est in Coemeterio St. Ap. Thomae. Freundl. Mitt. von Pfr.
A. Derungs, Seewis. Der Taufende war P. Franz Sales Brunner, der Gründer des
Institutes in Löwenberg. Vgl. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur 2 (1914)
703-705.

24 I. Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter (1964) 101-103.
23 Bibliografia Retoromontscha 1938, Nr. 1598.



I20 Iso Müller

romanische Liedersammlung der Consolaziun aufgenommen, nämlich

in die Auflagen von 1749 und 1796, 1831 und 1856. Ein kürzeres
Lied (Olma mia) von sechs Strophen, für das man jedoch bislang noch
keine Melodie gefunden hat, feiert den Fleiligen als Flelfer der
Kinder26. Noch Mitte des 19. Jahrhunderts war Panix von Pilgern aufgesucht,

die dort Heilung von der Fallsucht erwarteten. Dies hängt
offenbar mit einer volksetymologischen Erklärung des Namens Valentin

zusammen. Auch waren damals noch an den Wänden der Kirche
Votivtafeln zu sehen. Nebst der Kirche besuchten die Pilger eine

Steinhöhle, unter welcher der Fleilige Schutz gesucht haben soll, als

er sich dort aufhielt27. Offensichtlich schloss das Volk vom
Patrozinium auf die Anwesenheit des Fleiligen. Erst in der späteren Zeit
des 19. Jahrhunderts ging die Wallfahrt mehr zurück, um dann ganz
zu verschwinden.

Von Panix wandern wir nach Fellers, wo Pfarrer Jakob von Cabalzar

von 1763 bis 1806 als eifriger Pfarrer wirkte. Er führte 1765 die
Maria-Hilf-Bruderschaft ein und liess zugleich das entsprechende Bild
der Alaria-Hilf-Kapelle in Andermatt durch Karl Aleinrad Triner
kopieren28. Wie schon der Titel der Confraternität bezeugt, geht die
Andacht zur helfenden Mutter auf ein Bild zurück, das Lukas Cranach
der Ältere in Anlehnung an frühere Vorbilder 1517 in Wittenberg
malte, von dem dann Passau 1622 eine Kopie machen liess, während
das Original in die Jakobskirche von Innsbruck kam. Passau und
Innsbruck waren mithin die Stätten, von denen aus solche Bilder
überallhin verbreitet wurden29. Da Pfarrer Cabalzar in Dillingen
studiert hatte, konnte er dort schon darauf aufmerksam werden. Mit dem

neuen Bilde wollte der Fellerser Pfarrer Wallfahrten nach auswärtigen
Orten, um dort totgeborene Kinder taufen zu lassen, verhindern. So

wurde nun Fellers selbst ein kleiner Wallfahrtsort, wohin z.B. 1768

ein Knäblein aus der Pfarrei Lumbrein gebracht wurde, das nach der

Taufe hier begraben wurde. Noch im gleichen Jahre erliess der Pfarrer

genaue Bestimmungen über Nottaufen. Weitere Nachrichten fehlen,
so dass wohl diese Wallfahrt eher eingeschränkt wurde30.

26 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) I, 230, 249;
II. 215-216, 235.

27 L. Burgener, Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz 1 (1864) 319-321.
28 Bündner Tagblatt 27. September 1950. Über Cabalzar siehe J.J. Simonet,

Die katholischen Weltgcistlichen Graubündens (1920) 60-61 ; über Triner siehe
Flistorischcs Neujahrsblatt von Uri 1924, 65-66, wo jedoch die Arbeit von Fellers
nicht genannt ist. Zur Andermatter Wallfahrtskapelle siche L. Durgiai, Die
Kapuziner im Urserntal (1929) 26-32, sowie Burgener (wie Anm. 27) 466-468.

20 St. Beissel, Wallfahrten zur Unserer Lieben Frau in Legende und Geschichte
(1913) 46, 100-105, 120—121, 204. 30 O. Vasella (wie Anm. 13) 59-60.



Die

bündnerische

Wallfahrt

zwischen

Aufklärung

und

Romantik

121

j*

*

**„'.

.—?-*„?

\

Ji

X*
<

S

:
1

r-/

*—N

~"A'

ti?

*».*

W

MX

r-<

co



122 Iso Müller

Wie in Fellers das Bild von Maria-Hilf irgendwie auf eine Kopie
von Innsbruck oder Passau zurückgeht, so kann das Marienbild in
Camp zu Vais auf das 1676 in Pötsch (Ungarn) entstandene Hode-
getria-Bild zurückgeführt werden, das 1696 nach dem Stephansdom
in Wien übertragen wurde. Die Kirche Alaria in Camp ist zwar schon

1692 erbaut worden, in Erinnerung an ein dortiges frühes Lawinenunglück.

Aber seit 1707 erscheint dort das Pötscher Bild auf
Weihetafeln31. Die Genesis dieser Wallfahrtskirche erzählt uns die schon

1731 in der Disentiser Klosterdruckerei herausgegebene Zweitausgabe
des «Geistlichen Blumengartens». Dort finden wir auf S. 181-202
ein 93 Strophen zählendes Wallfahrtslied zu Maria im Camp: Evä
Kinder, Arme Sünder. Auf dem Titelblatt ist schon das Wesentliche

gesagt: «Ein schönes Lied von der zähertriefenden Bildniss Maria:,
welche Anno 1696 in dem Königreich Hungarn in einer Kapeil oder
Gottshaus des Dorfs Pötsch genannt unweit von der Vestung Calò
wunderbahrlich geweinet hat, und dessen wahre Abbildung auch

gnadenreich verehrt wird als zu Camp in Vais.» In Strophe 84-85
erfahren wir auch, dass es ein Valser selbst war, der die Kopie von
Wien hierher brachte, der aus Leis gebürtige Johann Berni, von
1701 bis 1735 als Kaplan in Vais. Die Wallfahrt wurde durch die
Revolutionszeiten nicht unterbrochen, denn das lange Lied erscheint
wiederum in der dritten Auflage, die 1802 in Bregenz gedruckt wurde3 2.

Zudem hielten die Valser ihre Kapelle weiterhin in Ehren33.
Das Lugnezertal erfreute sich nicht nur an dem peripherisch liegenden

marianischen Wallfahrtsort in Vais, es besass auch im Zentrum
eine franziskanische Pilgerstätte im Antoniusheiligtum von Romein.
Erbaut hatten die gefällige Kapelle die Romeiner selbst in der Zeit
von 1669/70, und es war ein Lugnezer, Bischof Ulrich Demont, der
1672 die Einweihung vornahm. Die Anregung zum Antoniuskult
dürfte vom nahen Cumbels gekommen sein, wo seit 1653 die italienischen

Kapuziner die Pastoration besorgten. Wie sehr die Talbewohner
das neue Heiligtum liebten, zeigt bereits das erste Ex Voto von 1673,
das Baronin Maria von Salis, eine geborene Demont von Villa, stiftete.
Die bürgerlichen Lugnezer liessen sich gerne in Rom.ein trauen und
gaben dann auch ihren Kindern mit Vorliebe den Namen des

Kapellenpatrons. Da der Wallfahrt ein ständiger Geistlicher fehlte, stifteten

1712 zwei Romeiner Jünglinge ein Benefizium, das sie dem Kloster
Disentis übergaben. Seit dieser Zeit walteten bis heute Mönche der

31 Poeschel (wie Anm. 21) IV. 232-234.
32 Bündner Monatsblatt 1952, 80-81; 1966, 284-291.
33 Burgener (wie Anm. 27) 325-326.



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 123

rätischen Benediktinerabtei als Wallfahrtspriester. Bald folgten weitere

Stiftungen und Schenkungen, unter denen diejenige der Familie
Blumenthal von 1737 hervorragte. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts
erhielt das Kirchlein eine Reliquie des Heiligen von Padua34. Der
Sturm der Revolution konnte der Wallfahrt nicht wesentlich schaden.

Ein Chronist um die Mitte des 19. Jahrhunderts meldet uns ja: «Die
Thalleute besuchen oft und vertrauensvoll dieses Heiligthum und
erzählen von ausserordentlichen Gebetserhörungen, wovon die vielen
Votivzeichen Zeugnis geben.»35

Romein war nicht das einzige Antoniuskirchlein im surselvischen
Gebiete. In der Nähe von Disentis, wo ja seit 1648 die italienischen

Kapuziner als Pfarrer wirkten, erstand in Caverdiras 1662 eine kleine

Kapelle, die dann 1689-1695 der heutigen Barockkirche Platz
machte36. Das Altarblatt dieser Zeit weist den Fleiligen von Padua auf
mit der Legende: O Proles Flispaniae, Pauor Infidelium, Nova Lux
Italiae, Ora Pro Nobis37. Seit 1707/13 erfahren wir von einem Bene-

ficium, das später der Priester Josef Anton Berther besser dotierte und
selbst 1767-1781 besorgte. Im allgemeinen hatte Caverdiras schon von
Anfang an schwer, einen Kaplan zu finden. Daher erfuhr die Wallfahrt
auch nicht eine kontinuierliche und systematische Förderung, blieb

jedoch bis heute bestehen38. Die Votivbilder zeigen in etwa Wellental
und Wellenberg der Wallfahrt an: 1686, 1703, 1726 (Truns), 1793,
1838 1937, 1940, 1947 usw.39.

Hinter beiden Heiligtümern von Caverdiras und Romein erscheint
als Propagandist der Cumbelser Pfarrer und Kapuziner P. Zacharias
da Salo, der zuerst in seinem La Glisch sin il Candelier 168 5-1687 eine

Biographie des Heiligen von Padua herausgab (Part V, 210-245) un^
dann in seinen Canzuns Spirituals 1685 (p. 115) ein lateinisches

Responsorium zum hl. Antonius drucken liess (Si quaeris miracula).
Diesen kurzen Text benutzte die Canzun de s. Antoni (Tgi vult
miraclas eneurir) in den beiden ersten Strophen, an die jedoch der

Verfasser noch weitere fünf anschloss. Erstmals erscheint das Lied

34 V. Berther im Bündner Monatsblatt 1954, 281-302 und 1956, 349-369,
bes. 354, 358.

33 Burgener (wie Anm. 27) 341-342.
36 Poeschel (wie Anm. 21) 5 (1943) 117-119, dazu Ischi 14 (1912) 38.

Verschiedene Fragen über die Anfänge von der Kapelle wird die zu erwartende
Monographie des Bischöflichen Archivars Dr. Bruno Hübscher klären.

37 Zur Inschrift vgl. Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens 20

(1962) 276.
38 N. Curti im Ischi 14 (1912) 36-43. J.J. Simonet, Die katholischen

Weltgeistlichen Graubündens (1920) 46-48.
39 Das Ex Voto von 1703 siehe PI. Sig. Giger, II Sogn de Miraclas (1944) 72-73.



124 lso Müller

gedruckt in der Consolaziun von 1731, in der es auch 1749 und 1796
steht. Geradezu ein Beleg, dass Antonius-Verehrung und Wallfahrt
zu seinen Heiligtümern blieb, ist die Tatsache, dass die Canzun auch

in den Ausgaben von 1831 und 1856 nicht fehlt40.

Im deutsch-bündnerischen Gebiet ist die 1688 geweihte Antoniuskapelle

in Mastrils der Anziehungspunkt vieler Pilger gewesen. Die
Idee des Patroziniums stammt von den schweizerischen Kapuzinern,
welche die Mutterpfarrei Zizers seit 1686 betreuten und auch zuerst
den Gottesdienst in der neuen Kapelle von Fall zu Fall organisierten.
Jedoch errichteten die Mastrilser 1700/02 ein eigenes Flospiz für
die Kapuziner, so dass der Ort 1727 eine eigene Pfarrei bilden konnte.
Schon ein Dutzend Ex Voto zählte man in der Zeit von 1692 (1695)
bis 1721. Die Wallfahrt wurde besonders durch die 1754 gegründete
Antoniusbruderschaft gefördert, die bereits im ersten Jahre gegen
700 Mitglieder zählte. Noch Mitte des 19. Jahrhunderts kamen jeweils
an Dienstagen, besonders in der Fastenzeit, zahlreiche Pilger aus der
näheren und weiteren Umgebung, auch vom Fürstentum Liechtenstein

und dem Sarganserland, um dem Heiligen von Padua ihre Bitten

vorzutragen oder ihren Dank abzustatten41.

Dem portugiesisch-italienischen Heiligen von Padua schliessen wir
den einheimischen Märtyrer Victor von Tomils (Domleschg) an.
Dessen Gebeine wurden 1496 in der Klosterkirche von Cazis erhoben
und in einen Granitsarg übertragen. Wiederum 1639 liess Bischof
Johannes Flugi den Leib des Heiligen in einem neuen Holzschrein auf
den Flochaltar setzen. Die Vita des hl. Victor finden wir erstmals in
dem Churer Proprium Sanctorum von 1646, dann in La Glisch sin il
candelier, 1685/87 (Tractat X, 77-78), verfasst vom Cumbelser Kapuziner

P. Zacharias da Salo. Neben dem Grabe in Cazis zog auch die

Victorskapelle in Tomils die frommen Gläubigen an. Zwar war dieses

Heiligtum zuerst dem Mailänder Victor geweiht und wohl erst im

17. Jahrhundert dem einheimischen Alärtvrer gewidmet, aber im
18. Jahrhundert erscheint es als ein Wallfahrtskirchlein unseres Victor.
Auf dem Altarblatt (nach 1716) finden wir das blutige Ende des Lleili-

gen dargestellt. Eine Renovation erfuhr die Kapelle 175242.

Das Leben des Fleiligen von Tomils erzählt uns die 20 Strophen
zählende «Canzun de s. Vetoer de Tumegl», die am Schlüsse auch

40 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) II, 227-228
(Text), dazu I, 246-247 mit meist nicht originellen Melodien aus Präsanz Paspels,
Ems und Dardin.

41 Burgener (wie Anm. 27) 331-335, dazu Poeschel (wie Anm. 21) VU, 389.
42 Poeschel (wie Anm. 21) 3 (1940) 168, 185-186. Dazu V. Berther im Bündner

Monatsblatt 1939, 349—35 5.



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 125

von Wundern berichtet, die heute noch in Tomils auf seine Fürbitte
geschehen. Das Lied finden wir in der Consolaziun von 1731, aber nur
einzig in dieser Edition, nicht mehr in den folgenden von 1749 und
1796, 1831 und 1856. Gerade dies lässt schliessen, dass die Wallfahrt
nach der Aufklärungszeit und den Revolutionswirren nicht mehr viel
von sich reden machte. Auch das Fehlen jeder Melodie dieses Liedes
ist auffällig43. Dazu stimmt, dass das Victorskirchlein in Tomils erst
1870 wieder renoviert wurde. Eine neue nennenswerte Wallfahrt kam
auch nicht mehr auf.

Von Tomils und Cazis führt der Weg nach Brienz, wo schon vor
Fellers ein Bild von Maria-Flilf in Ehren stund, wie bereits ein ExVoto
von 1746 belegt. Dorthin wurden gerne totgeborene Kinder zur Taufe
gebracht, weshalb das bischöfliche Ordinariat von Chur schon 1750
bestimmte Vorschriften dafür an das Brienzer Pfarramt sandte.
Ebenso erliess der Bischof 175 8 gewisse Verfügungen über die Gaben,
welche die zwei Jahre vorher gegründete Bruderschaft Maria-Hilf in
Brienz verwaltete. Von 1758 bis 1771 zählen wir 11 Taufen von
totgeborenen Kindern. Noch 1764 trug man ein solches von Fellers und
1764 und 1765 zwei andere von Reams hierher. Erst im ausgehenden
18. Jahrhundert fehlen die Belege, begreiflich, da die Kirche immer
mehr dagegen einschritt44.

Der zentrale und höchstgelegene Wallfahrtsort im Bünderlande war
Ziteil, dessen Geschichte in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts
begann45. Über die Barockzeit hinaus blieb das Pilgern zur Alarien-
kapelle lebendig. Florin Candrian, der von 1682 bis 1726 die Pfarrei
Salux, zu der Ziteil gehörte, betreuen durfte, förderte das Heiligtum
wesentlich. Seiner gedachte später noch das gleich zu erwähnende
Wallfahrtslied. Candrian, seit 1707 Dekan des Priesterkapitels, erlebte
die Konsekration der Kirche von Ziteil durch Bischof Ulrich Federspiel

im Jahre 171046. Candrians Nachfolger, Pfarrer Johann de Lille,
liess 1736 durch den Maler Franz Xaver Bayer aus Feldkirch 13

Gebetserhörungen aus der Zeit von 1666 an auf einer Votivtafel
darstellen, die später mehrmals erneuert wurde47. Pfarrer Fr. Damian
Gallin musste sich 1742 die Erlaubnis geben lassen, an vier Festen
sowohl in Salux wie in Ziteil zelebrieren zu dürfen, was damals nicht
so in Brauch war wie heute. Es war auch Pfarrer Gallin, der 1744 den

43 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) II, 141-144.
44 I. Müller, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bündnerland: SAVk 54 (1958)

25-27, und O. Vasella (wie Anm. 13) 59, 74.
45 Zur Entstehung der Wallfahrt 1. Müller (wie Anm. 24) 2-3, 103-106.
46 J.J. Simonet (wie Anm. 38) 146-147.
47 Poeschel (wie Anm. 21) 3 (1940) 278-280.



126 Iso Müller

Hochaltar erneuern liess48. Um 1760-1770 entstand die 14 Strophen
zählende Canzun de Nossadunna de Ziteil (Lein oz far in viadi), die

zuerst auffliegenden Blättern gedruckt und dann 1796 in die bekannte

Liedersammlung der Consolaziun aufgenommen wurde. Strophe 1-6
erzählen uns die Anfänge der Wallfahrt, Strophe 7-9 geben eine kleine
Wunderchronik, Strophe 10-11 erzählen vom Neubau unter Dekan
Candrian, der vor etwa 40 Jahren stattfand (da curontonns ennau),
Strophe 12 vergleicht Ziteil mit dem Tabor, Strophe 13 und 14
bitten um Bewahrung des Glaubens und um ein seliges Ende. Über
ein Dutzend von Melodienarten haben sich im Bündnerland erhalten,
ein Beweis für die Beliebtheit dieses Wallfahrtsliedes49. Die
Revolutionszeit konnte die Wallfahrt nicht schmälern. 1809 wurde Madame

Reybaud, eine in England verheiratete Bündnerin, auf stürmischer See

gerettet, was sie der Madonna von Ziteil verdankte. Im Jahre darauf
(1810) erstellte man einen Weg von Salux zum Pilgerheiligtum. Da in
der folgenden Zeit die Pilgerherberge zu klein geworden war, kam

1837 eine neue Kammer dazu. Als Surava 1845 von einem Waldbrand
bedroht war, nahm das Volk seine Zuflucht zu Ziteil. Gleich darauf,
in den Jahren von 1846 bis 1849, kam ein grosser Umbau zustande,
der noch bis vor wenigen Jahrzehnten die ganze Anlage charakterisierte.

Gregor XVI. erteilte 1846 geistliche Privilegien für alle
Besucher50. Zu all dem kommt noch hinzu, dass die Canzun de Nossadunna

de Ziteil wiederum in den neuen Ausgaben der Consolaziun

von 1831 und 1856 erscheint. Die Wallfahrt blieb im ganzen 19.
Jahrhundert und intensivierte sich noch in unserem Säkulum. Ziteil ist ein

Name, der allen Katholiken Bündens ins Herz geschrieben ist51.

Von Ziteil wandern wir nach Alüstair, wo seit dem 13. Jahrhundert
eine verunehrte und rote Pilzflecken aufweisende Llostie später hoch

geschätzt wurde und als sogenannte Blut-Hostie das Ziel frommer
Wallfahrer wurde52. Noch 1638 wurde die Kostbarkeit in einem
Tabernakel aufbewahrt, wozu nur die Äbtissin und der Pfarrer den

Schlüssel besassen. Zwanzig Jahre später fertigte man ein Ostenso-
rium dafür an. Viele fromme Vermächtnisse und Abgaben zu Ehren

48 Simonet (wie Anm. 46) 147-148.
49 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) I, 285-291;

IT, 252-253. Dazu W. Frei-Cantieni im Bündner Monatsblatt 1965, 33-38.
50 T. Egg, Ziteil (1918) 8-14. Zum Ablass Gregors XVI. siehe den

dreisprachigen Pilger-Prospekt des 19. Jh. und Burgener (wie Anm. 27) 326-329.
51 Wir lassen hier die unbedeutende Wallfahrt zur Marienkapelle in Solis

(Obervaz) beiseite, worüber Poeschel (wie Anm. 21) 2 (1937) 310 und zuletzt Igl
Noss Sulom 41 (1962) 52-68 zu vergleichen ist.

32 I. Müller, Die Blut-Hostie von Münster: Der Schiern 35 (1961) 177-189.



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 127

der Flostie galten als «heilig Blutzins». Eine Votivtafel von 1682

erinnerte an eine Heilung, die eine Tochter aus dem vintschgauischen
Schlanders erfuhr53. Im 18. Jahrhundert nahm die Devotion keineswegs

ab. 1758 errichtete das Kloster eine neue Kapelle zum hl. Blut,
die sich im Süden der Abteikirche anschloss. 1767 verausgabte man
noch viel für diese «Capell des miraculosen h. Blueths». Das
einzige, was das kritische Zeitalter verrät, ist eine 1781 erfolgte
Untersuchung der Reliquie. In den Wirren des Jahres 1799 ging die
Bluthostie verloren. Vermutlich nahmen sie Soldaten wegen der Kristalle,
in welche die Blutstropfen eingeschlossen waren, mit sich. Niemand
wusste über deren Verbleib zu berichten54.

Bald aber ersetzte eine andere Devotion für frühere Blut-Verehrung.
In der spätgotischen Pfarrkirche des benachbarten Dorfes Sta. Maria
hatten seit der Glaubensspaltung Katholiken und Protestanten ihren
Gottesdienst. Gerade dieser Simultangottesdienst brachte manche

Schwierigkeiten. Dies um so mehr, als das Bild Maria Flimmelfahrt
von 1621 das Ziel frommer Pilger war. Als Fürstbischof Josef Benedikt

von Rost 1734 das Münstertal an Kaiser Karl VI. abtrat, übergab
er ihm auch den Schutz der Wallfahrt, die er als eine «berühmte und

aus der gefürsteten Grafschaft Tyrol zahlreich frequentierte Wall-
farth» bezeichnete. Wie schwierig die Lage war, zeigte die Prozession
der Leute von Münster, die sie 1760 zur dortigen Marienkirche
machten und die ihnen nur Verdruss und Bussen verursachte55. Nachdem

in St. Maria 1828 der letzte katholische Bürger, Nikolaus Benedikt

von Capol und 1837 auch dessen Witwe das Zeitliche verlassen

hatten, war trotz angesessener Katholiken der dortige Gottesdienst
nicht mehr zu halten. Am 24.Februar 1838 wurde das Gnadenbild
nach Münster übertragen, was in einer triumphalen Prozession
geschah, an der an die 10 000 Gläubige, auch von Taufers und Glurns,
teilnahmen. Seinen neuen Platz fand das Bild in der einst für die Blut-
Reliquie erbauten Kapelle, wo es «in den ersten 50 Jahren besonders

an Marienfesten und Fastensamstagen noch häufiger als früher besucht

wurde, wozu nicht nur die Übertragung des Gnadenbildes, sondern
auch die noch in demselben Jahre vorgefallene wunderbare Heilung
der Klosterfrau M. Katharina Willi nicht wenig beigetragen haben

mag. » Bald nach der Translation liess dort auch Hans Andri f 1856)
seine Krücken zurück. Zur Erinnerung an die Übertragung feierte

53 A. Thaler, Geschichte des bündnerischen jMünstertales (1931) 293, 299, 308,

332-333-
54 Thaler (wie Anm.53) 448,455,468. Poeschel (wie Anm.21) 5 (1943) 329-330.
55 A. Thaler, Die Gnadenmutter U. L.Frau von St. Maria (1938) 38, 42-43.



128 tso Müller

man den Alathiastag jedes Jahr feierlich. Papst Gregor XVI. zeichnete
das Gnadenbild 1842 mit besonderen geistlichen Vorteilen aus. Zur
Erhaltung der Verehrung bildete sich 1843 die Herz-Mariä-Bruder-
schaft, die schon in den ersten Jahren 7000 Alitglieder zählte56.

Als Ergebnis unserer historisch-kritischen Wallfahrt durch das

Land der Drei Bünde stellen wir fest, dass vor allem Ende des 18.

Jahrhunderts die Pfarreikirchen von Disentis, Fellers und Brienz ihren
Pilgercharakter verloren, da nun dort keine totgeborenen Kinder
mehr getauft wurden. Das war eine Folge der kirchlichen Mahnungen,
also der sogenannten katholischen Aufklärung. Dass die Prozession

von Ursern nach Disentis um 1793 aufhörte, dafür ist wohl der sehr

lange und beschwerliche Weg, aber auch der neue, von Frankreich
ausgehende Freiheitswille verantwortlich. Die Wallfahrt zum hl. Victor

von Tomils war nicht sehr stark, weshalb sie nun fast ganz
erschlaffte. Es ist bezeichnend, dass der Verlust von Kultobjekten
keineswegs nachteilige Folgen hatte. Das zeigt die marianische Wallfahrt

zur Muttergotteskirche in Disentis. Das Abhandenkommen der

Blut-Reliquie in Müstair wurde wenigstens bald wieder durch die

Übertragung der Statue von S. Maria wettgemacht. Man kann
daher gesamthaft gesehen eine Kontinuität zwischen der Zeit von
1750 und 1850 feststellen. Es gab sozusagen in den katholischen
Gebieten Bündens keine eigentliche Aufklärung, das Volk blieb nach
wie vor ein rocher de bronze, für das der neue Hauch der Romantik
nicht so sehr eine Wiederbelebung als vielmehr Neubekräftigung der
barocken Wallfahrt bedeutete.

Als zeitgenössischer Zeu^e dieser Wallfahrt sei der Bamberger
Literat und Historiker Dr. Ignaz Christian Schwarz zitiert, der von
1837 bis 1842 als Lehrer an der katholischen Kantonsschule in Disentis
wirkte und seine Eindrücke in dem geistreichen Buche «Wanderbilder

von den Quellen des Rheins bis zum Rheinfalle» (Schaffhausen
1843) veröffentlichte. Bei der Schilderung der Disentiser Landschaft
zeigt er sich begeistert für die Kapellen, die von den Anhöhen
herabschauen, und fährt fort: «Ein besonders ergreifender Anblick aber ist
eine Wallfahrt der andächtigen Volksmenge nach einer solchen

Kapelle unter Lobgesängen und Hörnerklang, mit Kreuzen und

fliegenden Fahnen. Denn ein Gottesdienst, mitten in der grünenden
Natur, als der zweiten Offenbarung des Göttlichen, wirkt auf das

gefühlvolle Herz mit wunderbarer Gewalt; unwillkürlich mischt man

56 Thaler (wie Anm. 53) 530-5 38. Derselbe (wie Anm. 5 5) 42-54, 69-85, bes. 51

(Andri) und 59 (Gregor XVI.).



Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik 129

sich unter die Betenden und wird mit fortgerissen von den Wogen
des allgemeinen Hosianna's» (S. 24). Anlässlich einer Fahrt mit den
Schülern zur Passhöhe des Lukmaniers gelangte er zur dortigen
Marienkapelle. Er erinnerte sich dabei, dass die Umwohner, auch die
Leute von Olivone im Tessin, alljährlich hierher pilgern und bezeichnet

«solche Wallfahrten und Prozessionen als eine der schönsten
Seiten in der religiösen Symbolik des katholischen Gottesdienstes»
(S. 60). Hier spricht der überzeugte Romantiker, der ähnlich wie
Stollberg und Chateaubriand für das kirchliche Volksleben tiefes
Verständnis hegt57.

57 Über Schwarz vgl. Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 25 (1945) 66-99.


	Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik

