Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 67 (1971)
Heft: 1/3: Beitrage zur schweizerischen Volkskunde im 19. Jahrhundert :

Festgabe der Schweizerischen Gesellschatt fiir Volkskunde zu ihrem
75jahrigen Bestehen = Traditions populaires suisses au 19e siécle :
publication de la Société suisse des Traditions populaires a I'occasion
de son 75e anniversaire

Artikel: Die bundnerische Wallfahrt zwischen Aufklarung und Romantik
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

115

Die biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklidrung
und Romantik

Von Iso Miiller

Es kann sich hier nur um erste Hinweise auf das Problem handeln,
und zwar nicht so sehr in Riicksicht auf die Votivtafeln, sondern auf
Grund chronikalischer Notizen. Dabei klammern wir das italienisch
sprechende Biinden aus, dessen Wallfahrtsgeschichte nur dort lebende
Forscher richtig darstellen kénnen. Ferner sind auch die Fernwall-
tahrten ausgenommen, tber die schon Aufsitze einigermassen orien-
tieren!. Der barocken Wallfahrt widersprach die Aufklirung, die von
Frankreich nach Deutschland und Osterreich kam. Schon 1780
schaffte der Fiirstbischof von Augsburg alle Bitt- und Kreuzginge ab.
In Osterreich verbot die kaiserlich-kénigliche Regierung schon 1772
alle Wallfahrten, die iiber Nacht ausblieben oder ausser Landes
gingen. 1781 untersagte die josefinische Landesleitung das Mitfiihren
von Zunftfahnen und liess seit 1783 keine Stiftungen fiir solche Pro-
zessionen zu?. Schliesslich stellte Josef II. 1785 die Bittginge tber-
haupt ab, was auch den 6sterreichischen Teil der Diézese Chur betraf,
der sich jedoch dagegen sehr wehrtes. Die weitere Gefahr drohte von
der Helvetik, deren Direktorium die Wallfahrten als «Aberglauben
und Unwissenheit» betrachtete und sie daher mit dem Erlass vom
4. April 1799 unterdriickte+. Und schon am 21. April 1799 wurde Biin-
den mit der Helvetik vereinigts.

Es fragt sich nun, in welcher Weise diese Verordnungen und iibet-
haupt der Geist, der dahinter steht, auf die biindnerische Wallfahrt
eingewirkt haben oder haben kénnten. Wir gehen dabei einigermassen
geographisch von Westen nach Osten vor. Wir beginnen mit dem
religiosen Zentrum des Biindner Obetlandes, mit Disentis. Das Pilgern
zum Feste der Kloster- und Landesheiligen Placidus und Sigisbert
diirfte schon seit dem frihen Mittelalter bestanden haben. Es zeigte
sich besonders in der Teilnahme an der Prozession am Feste der Hei-
ligen, am 11. Juli jeden Jahres. Dazu erschienen jeweils auch die Leute

! Biindner Monatsblatt 1956, 15-27, 33—50, und 1957, 24-31, dazu Corolla
Heremitana 1964, 127-136.

2 G. Schreiber, Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und Leben (1934) 63,
75, 78.

3 H. Schlapp, Dionys von Rost, Reichsfiirst und Bischof von Chut (1964) 120,
122, 127-128 (= Jahresbericht der Historisch-antiquar. Ges. von Graubiinden, 93)

+ F. Segmiiller, Blitter aus der Kirchengeschichte der Schweiz zur Zeit der
Helvetik (1895) 32—33.

5 F. Pieth, Biindnergeschichte (1945) 321.



116 Iso Miiller

von Ursern, das ja frither zum Gebiet der Furstabtei gehorte. Aus
Verordnungen, welche diese Talgemeinde im Verlaufe des 18. Jaht-
hunderts erliess, ergibt sich, dass die Plaziprozession nicht mehr ihre
frithere Anziehungskraft besass. Es war ja auch ein fast siebenstiindi-
ger Weg von Andermatt bis Disentis. P. Antonin Regli, selbst ein
Utsener von Geburt, dann Ménch von Pfifers, 1779-1786 Okonom
des Klosters Disentis, scheint bereits mit den Leuten von Ursern die
Abschaffung der Teilnahme erwogen zu haben. Trotzdem unterliessen
die Talbewohner ihre Wallfahrt erst nach den Erschiitterungen der
grossen Revolution von 1789, nach allem um das Jahr 1793. Das
geschah nicht zuletzt deshalb, weil die Prozession als Zeichen friiherer,
erst 1650 ganz abgeldster Abhidngigkeit von der Fiirstabtei gedeutet
wurde. Die Bewohner des Hochtales schlossen sich ja 1798 nicht
ungern der Helvetik an, weil sie dadurch endlich von Uri befreit
wurden®. Selbst in der Cadi war die Plaziprozession zum Gegenstand
der Sorge geworden. So wurde der junge Georg Anton Vieli um 1764
von seinem Vater ermahnt, am Placidusfeste «die Wallfarth mit
Andacht und Demuoth zu besuchen und nicht aldorten zu tantzen
und andern Naradey gedenken»?. So begreifen wir auch die skepti-
schen Bemerkungen von P. Placidus Spescha iiber die vielen Feier-
tage und zahlreichen Umginge. 1805 notierte er sich: « Loblich ist es,
die gute(n) Gewohnheiten der Altvordern (zu) beobachten, aber noch
weit rithmlicherer, sie gehorig (zu) verrichten oder sie ginzlich abzu-
stellen» (PLSp. 5, 397)7. Im folgenden Jahre 1806 kritisierte unser
gleicher Gewidhrsmann «das Feyern und das Hin- und Her-Schleppen
der Kretliz und Fahnen, welches mehr zum Miissiggang und Geneig-
heit der Laster, wie die Erfahrung ausweist, als zur wahren Andacht
fihren» (B43 111, 267)7». Trotz dieser Bedenken dachte niemand daran,
die historische Prozession fallen zu lassen, auch dann nicht, als die
Franzosen am 6. Mai 1799 Dorf und Kloster eingedschert und dabei
Reliquien und Fahnen vernichtet hatten. Schon 1801 beging man das
Plazifest wiederum im alten Stile, wozu verschiedene Reliquien-
schreine neu hergestellt worden waren8. Weder Aufklirung noch
Revolution konnten die Tradition brechen, sie erhielt sich bis heute.

Die Wallfahrt zu den Heiligen Placidus und Sigisbert, deren Reli-
quien in der klosterlichen Martinskirche aufbewahrt wurden, bestand

¢ 1. Muller, Die Fiirstabtei Disentis im ausgchenden 18. Jahrhundert (1963)
214-210.

7 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden
63 (1933) 21.

7 Signaturen des Stiftsarchives (Pl. Sp.) und der Kantonsbibliothek (B).

8 Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 57 (1963) 128-120.



Dic biindnerische Wallfahtt zwischen Aufklirung und Romantik 117

schon seit dem 8. Jahrhundert. Zur gleichen Zeit gab es auch schon
cine Marienkirche, die aber erst in der Barockepoche eigentliches
Wallfahrtsziel wurde, nachdem dort 1658 die Skapulierbruderschaft
errichtet und 1663 ein neuer farbenprichtiger und vergoldeter Altar
samt einer frithbarocken Madonnenstatue errichtet worden war. Nun
war ein Kultobjekt da, zu dem die Pilger wallfahrteten und das sie
reichlich beschenkten® Aber auch hier schien die Wallfahrt gegen
Ende des 18. Jahrhunderts weniger gross gewesen zu sein, denn 1779
galt die Kirche bereits als «kalt und ungesund»'®. Und in den Un-
glickstagen im Mai 1799 gingen Altar und Statue samt den ExVoto
in Flammen auf!'. Doch schon 1801 sorgte das Kloster fiir ein sitzen-
des und angekleidetes Matienbild mit Jesuskind und Szepter, das zu-
nidchst in der Klosterkirche aufgestellt wurde. Es gewann die Herzen
des Volkes ganz, als 1804-1808 die Marienkirche wiederhergestellt
und die «Bruderschaft der Mutter der Barmherzigkeit» eingefiihrt
wotrden war. An die 8ooo Personen liessen sich 1808 in diese Con-
fraternitit aufnehmen. Eine eigens geprigte Medaille hielt das Anden-
ken daran fest, ebenso wie dann 1824. Die Votivtafeln fehlten auch
nicht, wie uns die noch ethaltenen von 1807, 1809, 1810 und spitere
belegen. Wie sehr die Wallfahrt wieder aufblihte, zeigt die Verlinge-
rung der Marienkirche (1814). Die Tradition erhielt neuen Auf-
schwung durch die Ende des 19. Jahrhunderts errichtete neue Marien-
kirche, welche die Apsiden der fritheren als Krypta einbaute. So ist
klar, dass die Devotion nach der Revolution nicht nur weiterlebte,
sondern noch an Intensitit gewann!'2,

Mit dieser neuen marianischen Bewegung war auch das Schicksal
der friheren Wallfahrt zur Pfarrkirche St. Johann in Disentis besie-
gelt. Dort hatte der Kapuzinerpfarrer P. Florian da Brescia 1707
mit einer kostbar bekleideten Madonnenstatue und mit der «Bruder-
schaft von der schmerzhaften Muttergottes» eine Wallfahrt entfacht,
die nicht nur Leute aus Biinden, sondetn sogar aus der Lombardei
und aus Uri anzog. Dabei waren es meist totgeborene Kinder, die zur
Mater Dolorosa von Disentis hingetragen wurden. Nachdem das
Kloster Disentis schon seit Beginn dieser eigenartigen Pilgerschaften
Bedenken geidussert hatte, schritt dann 1740 das bischofliche Chur
dagegen ein. Aber erst der Brand der Pfarrkirche im Jahre 1799, als

o I. Miiller, Die Abtei Disentis 1655-96 (1955) 108—100.

10 (wie Anm. 6) 207-208.

11 Zeitschrift fiir Schweizetische Kirchengeschichte 57 (1963) 129-130. Dazu
die folgende Anmerkung.

12 Niheres Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 40 (1946) 42-60 sowie
59 (1965) 154-158, dazu Biindner Monatsblatt 1966, 127-130.



118 Iso Miiller

der Marienaltar samt Statue sowie alle Votivtafeln vernichtet wurden,
machte der Wallfahrt ein Ende. Bezeichnenderweise trug man 1815
ein totgeborenes Kind nicht mehr in die Pfarrkirche, sondern in die
Marienkirche des Klosters, wo ja die Mumma della misericordia schon
seit einem halben Dutzend von Jahren immer mehr Pilger angezogen
hatte?3,

Das Kloster betreute seit 1679 auch die 1663/64 entstandene
Wallfahrtskapelle Maria-Licht zu Truns. Die Zahl der Votivtafeln,
die 1940 noch 200 betrug, betrifft besonders die Anfangszeit und
erreichte in den ersten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts einen Hohe-
punkt, sank dann aber nach der Mitte des 18. Jahrhunderts betricht-
lich (24) und wies in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts auch nicht
sehr viele auf (20). Sie stieg auch nachher nicht viel, zumal 1857 die
Disentiser Patres Maria-Licht verliessen'4. Wihrend der Revolutions-
zeit blieb die Wallfahrt bestehen. So ordnete die Talgemeinde Tavetsch
im Sommer 1787 eine Prozession dorthin an. Auf dem Riickweg starb
am 4. Juni 1787 Statthalter Jakob Anton Deflorin's. Mit den Revo-
lutionsereignissen von 1789 hingen zwei Tafeln zusammen, die sich
auf Schweizer Gardisten beziehen'®. 1791 liess Balzer Demont, einst
1780/81 Mistral der Cadi, der in Campliun-Truns lebte, eine Dankes-
tafel in Maria-Licht anbringen'?. Am 10.September 1792 starb im
Tavetsch die Jungfrau Maria Victoria Wenzin, die jeweils zum Emp-
fang der Sakramente nach der Trunser Wallfahrtskirche gepilgert
war'8. Am 4. Juli 1796 zog die ganze Nachbarschaft von Brigels in
Prozession nach Truns, d.h. wohl nach Maria-Licht, um vom Krieg
verschont zu werden. Der Riickweg ging tiber Danis und Dardin!'®.

Endlich ist auf 1815 das ExVoto eines Schweizer Offiziers zu datie-
fen?o,

13 Dariiber zuletzt F. Maissen, Das Mirakelbuch von Disentis 1707: SAVk 61
(1965) 60-74, dazu O, Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
(1966) 57-58, 67, 73—74 (SA aus der Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte, 60).

14 K. Fry in SAVk 38 (1940/41) 145-146. Dazu 1. Miuller, Die Abtei Disentis
1655-96 (1955) 215-230. _

15 Totenbuch Tavetsch zum 4. Juni 1787: Ordinaverat Communitas nostra
processionem ad B. V. Lucis in Loco Troni, at dum processio reverteretur, prae-
fatus sub vico Mumé cotruens expiravit.

16 Fry (wie Anm. 14) 149,

17 Fl. Spescha, La petfetga devoziun tier Maria (1901) 210.

18 Totenbuch Tavetsch zum 10. Sept. 1792: animam pridie Sacramentis poeni-
tentiae, Fucharistiae apud Deiparam Thron(ensem) piissime, prout solebat,
provisa Deo reddidit.

19 Annalas 7 (1892) 258, Tagebuch von D. Balletta (1760-1842).

20 Fry (wie Anm. 14) 149.



Die bundnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik 119

Nicht in der Cadi, wohl aber in der Gruob lag Seewis, wo sich ober-
halb des Dotfes eine Kapelle zum hl. Grab erhob (1679/83), die 1736
vergrossert und 1774 erhoht wurde. Nach einem Bericht von 1702
war die Wallfahrt in Bliite, so dass in einem einzigen Jahre jooo Per-
sonen hier die hl. Kommunion empfingen. Das Ziel war die Pieta des
Hochaltares (ca. 1680) und die sogenannte Grabnische mit Figu-
ren?!. Die Canzun de s. Fossa (Paupers otfans), die sich in der
Consolaziun von 1690 bis 1856 findet, enthilt freilich keine einzige
Anspielung auf Seewis und wurde an zahlreichen Orten in der Kar-
woche gesungen?2. Fiir das 19. Jahrhundert ist die Taufe eines tot-
geborenen Kindes zu erwihnen, die 1835 gerade hier stattfand und an
die sowohl eine Votivtafel wie auch ein Eintrag im Liber Defunctorum
(Nr. 12) erinnern23. Es waren meist Biindner aus der niheren Um-
gebung, die nach S. Fossa wallfahrteten. Heute geht sonntags nur
noch die Bevélkerung von Seewis dorthin.

Auf dem nérdlichen Ufer des Rheins liegt Panix (1300 m), wo sich
eine spitmittelalterliche Kapelle zum hl. Valentin befand. Auf Visio-
nen von 1559/6o hin entwickelte sich eine Wallfahrt, der es wohl zu
verdanken ist, dass Panix sich 1667 von der Pfarrei Ruis l6sen konnte.
Fortunat Sprecher 1672 und Nicolin Sererhard 1742 bezeugen das
Pilgern zum hl. Valentin24, 1680 hatte der dortige Pfarrer Gion
Jenelin (Genelin) ein entsprechendes Gebetbuch verfasst: «La bealla
vita a beada mort de S. Valentin, glorius patrun della baselgia de
Pigniu, mess en Ramonsch da P. Gion Jenelin», das bei Barbisch in
Bonaduz erschien und 48 Seiten zihlte2s. Wiederum in Bonaduz,
jedoch bei Peter Moron, wutrde 1720 die « Canzun digl glorius Vuesch
S.Valentin, principal Patrun en Pigniu» gedruckt, die nach der Melo-
die der Lieder auf St.Laurentius oder St.Stephan gesungen werden
sollte. (Romanische Bibliothek des Klosters Disentis, Diff.rel. 75.)
Das Lied (Nies soing) zahlt 12 Strophen und wurde dann in die grosse

21 Poeschel, Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden 4 (1942) 120-122.
Zum Bericht von 1702 siehe Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni nella
Rezia 1702, 271-272 (vi si sono comunicate cinque milla persone).

22 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) [, 110-113;
11, 64-65.

23 Anno 1835 die 25. Feb. Heri baptizatus est infantulus Domini Christophori
Tomera 4 mensium, qui absque vita natus fuit die 23 et die 24 in ecclesia St.Se-
pulcri per intercessionem B. V. Mariae a R. Pat. Salesii baptizatus et hodie a me
ut supra tumulatus est in Coemeterio St. Ap. Thomae. Freundl. Mitt. von Pfr.
A. Derungs, Seewis. Der Taufende war P. Franz Sales Brunnet, der Griinder des
Institutes in Lowenberg. Vgl. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur 2 (1914)
703-705.

24 I. Miiller, Die churritische Wallfahrt im Mittelalter (1964) 101-103.

25 Bibliografia Retoromontscha 1938, Nr. 1598,



120 Iso Miller

romanische Liedersammlung der Consolaziun aufgenommen, nim-
lich in die Auflagen von 1749 und 1796, 1831 und 1856. Ein kiirzeres
Lied (Olma mia) von sechs Strophen, fir das man jedoch bislang noch
keine Melodie gefunden hat, feiert den Heiligen als Helfer der Kin-
der26. Noch Mitte des 19. Jahrhunderts war Panix von Pilgern aufge-
sucht, die dort Heilung von der Fallsucht erwarteten. Dies hingt
offenbar mit einer volksetymologischen Erklirung des Namens Valen-
tin zusammen. Auch waren damals noch an den Winden der Kitche
Votivtafeln zu sehen. Nebst der Kirche besuchten die Pilger eine
Steinhohle, unter welcher der Heilige Schutz gesucht haben soll, als
er sich dort aufhielt??. Offensichtlich schloss das Volk vom Patro-
zinium auf die Anwesenheit des Heiligen. Erst in der spiteren Zeit
des 19. Jahrhunderts ging die Wallfahrt mehr zurlick, um dann ganz
zu verschwinden.

Von Panix wandern wir nach Fellers, wo Pfarrer Jakob von Cabalzar
von 1763 bis 1806 als eifriger Pfarrer wirkte. Er fithrte 1765 die
Maria-Hilf-Bruderschaft ein und liess zugleich das entsprechende Bild
der Maria-Hilf-Kapelle in Andermatt durch Karl Meinrad Triner
kopierenz8. Wie schon der Titel der Confraternitit bezeugt, geht die
Andacht zur helfenden Mutter auf ein Bild zuriick, das Lukas Cranach
der Altere in Anlehnung an frithere Vorbilder 1517 in Wittenberg
malte, von dem dann Passau 1622 eine Kopie machen liess, wihrend
das Original in die Jakobskirche von Innsbruck kam. Passau und
Innsbruck waren mithin die Stitten, von denen aus solche Bilder
Uberallhin verbreitet wurden2®. Da Pfarrer Cabalzar in Dillingen stu-
diert hatte, konnte er dort schon darauf aufmerksam werden. Mit dem
neuen Bilde wollte der Fellerser Pfarrer Wallfahrten nach auswirtigen
Orten, um dort totgeborene Kinder taufen zu lassen, verhindern. So
wurde nun Fellers selbst ein kleiner Wallfahrtsort, wohin z.B. 1768
ein Kniblein aus der Pfarrei Lumbrein gebracht wurde, das nach der
Taufe hier begraben wurde. Noch im gleichen Jahre erliess der Pfarrer
genaue Bestimmungen tber Nottaufen. Weitere Nachrichten fehlen,
so dass wohl diese Wallfahrt eher eingeschrinkt wurdeso.

26 Maissen-Wehtli-Schorta, Die Lieder detr Consolaziun (1945) 1, 230, 249;
1. 215216, 235.

27 L. Burgener, Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz 1 (1864) 319-321.

28 Biindner Tagblatt 27. September 1950. Uber Cabalzar siche J.J. Simonet,
Die katholischen Weltgeistlichen Graubiindens (1920) 6o-61; iiber Triner siche
Historisches Neujahrsblatt von Uri 1924, 65-66, wo jedoch die Arbeit von Fellers
nicht genannt ist. Zur Andermatter Wallfahrtskapelle siche 1. Durgiai, Die Ka-
puziner im Urserntal (1929) 26—32, sowie Burgener (wie Anm. 27) 466—4068.

29 St. Beissel, Wallfahrten zur Unserer Lieben Frau in Legende und Geschichte
(1913) 46, 100-105, 120-121, 204. 30 Q. Vasella (wie Anm. 13) 59-6o.



GRAUBUNDEN

Die biundnerische W

<2
=
s
7]
1]
=

allfahrt zwischen Aufklirung und Romantik

1

>
2




122 Iso Muller

Wie in Fellers das Bild von Maria-Hilf irgendwie aut eine Kopie
von Innsbruck oder Passau zuriickgeht, so kann das Marienbild in
Camp zu Vals auf das 1676 in Potsch (Ungarn) entstandene Hode-
getria-Bild zurtickgefiihrt werden, das 1696 nach dem Stephansdom
in Wien tbertragen wurde. Die Kirche Maria in Camp ist zwar schon
1692 erbaut worden, in Erinnerung an ein dortiges friithes Lawinen-
ungliick. Aber seit 1707 erscheint dort das Potscher Bild auf Weihe-
tafeln3!. Die Genesis dieser Wallfahrtskirche erzihlt uns die schon
1731 in der Disentiser Klosterdruckerei herausgegebene Zweitausgabe
des «Geistlichen Blumengartens». Dort finden wir auf S. 181-202
ein 93 Strophen zdhlendes Wallfahrtslied zu Maria im Camp: Evi
Kinder, Arme Siinder. Auf dem Titelblatt ist schon das Wesentliche
gesagt: «Ein schones Lied von der zihertriefenden Bildniss Mariz,
welche Anno 1696 in dem Konigreich Hungarn in einer Kapell oder
Gottshaus des Dorfs Potsch genannt unweit von der Vestung Calo
wunderbahrlich geweinet hat, und dessen wahre Abbildung auch
gnadenreich verehrt wird als zu Camp in Vals.» In Strophe 84-8;
erfahren wir auch, dass es ein Valser selbst war, der die Kopie von
Wien hierher brachte, der aus Leis gebiirtige Johann Berni, von
1701 bis 1735 als Kaplan in Vals. Die Wallfahrt wurde durch die
Revolutionszeiten nicht unterbrochen, denn das lange Lied erscheint
wiederum in der dritten Auflage, die 1802 in Bregenz gedruckt wurdes2.
Zudem hielten die Valser ihre Kapelle weiterhin in Ehren3s.

Das Lugnezertal erfreute sich nicht nur an dem peripherisch liegen-
den marianischen Wallfahrtsort in Vals, es besass auch im Zentrum
eine franziskanische Pilgerstitte im Antoniusheiligtum von Romein.
Erbaut hatten die gefillige Kapelle die Romeiner selbst in der Zeit
von 1669/70, und es war ein Lugnezer, Bischof Ulrich Demont, der
1672 die Einweihung vornahm. Die Anregung zum Antoniuskult
diirfte vom nahen Cumbels gekommen sein, wo seit 1653 die italieni-
schen Kapuziner die Pastoration besorgten. Wie sehr die Talbewohner
das neue Heiligtum liebten, zeigt bereits das erste Ex Voto von 1673,
das Baronin Maria von Salis, eine geborene Demont von Villa, stiftete.
Die biirgerlichen Lugnezer liessen sich gerne in Romein trauen und
gaben dann auch ihren Kindern mit Vorliebe den Namen des Kapel-
lenpatrons. Da der Wallfahrt ein stindiger Geistlicher fehlte, stifteten
1712 zwei Romeiner Jinglinge ein Benefizium, das sie dem Kloster
Disentis iibergaben. Seit dieser Zeit walteten bis heute Monche det

31 Poeschel (wie Anm. 21) IV, 232-234.
32 Biindner Monatsblatt 1952, 80-81; 1966, 284-291.
33 Burgener (wie Anm. 27) 325-326.



Dic biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik 123

riatischen Benediktinerabtei als Wallfahrtspriester. Bald folgten weitere
Stiftungen und Schenkungen, unter denen diejenige der Familie
Blumenthal von 1737 hervorragte. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts
erhielt das Kirchlein eine Reliquie des Heiligen von Padua34. Der
Sturm der Revolution konnte der Wallfahrt nicht wesentlich schaden.
Ein Chronist um die Mitte des 19. Jahrhunderts meldet uns ja: «Die
Thalleute besuchen oft und vertrauensvoll dieses Heiligthum und
erzihlen von ausserordentlichen Gebetserh6rungen, wovon die vielen
Votivzeichen Zeugnis geben.»3s

Romein war nicht das einzige Antoniuskirchlein im surselvischen
Gebiete. In der Nihe von Disentis, wo ja seit 1048 die italienischen
Kapuziner als Pfarrer wirkten, erstand in Caverdiras 1662 eine kleine
Kapelle, die dann 1689-1695 der heutigen Barockkirche Platz
machte?6. Das Altarblatt dieser Zeit weist den Heiligen von Padua auf
mit der Legende: O Proles Hispaniae, Pauor Infidelium, Nova Lux
Italiae, Ora Pro Nobis37. Seit 1707/13 erfahren wir von einem Bene-
ficium, das spiter der Priester Josef Anton Berther besser dotierte und
selbst 1767-1781 besorgte. Im allgemeinen hatte Caverdiras schon von
Anfang an schwer, einen Kaplan zu finden. Daher erfuhr die Wallfahrt
auch nicht eine kontinuierliche und systematische Foérderung, blieb
jedoch bis heute bestehen?8. Die Votivbilder zeigen in etwa Wellental
und Wellenberg der Wallfahrt an: 1686, 1703, 1726 (Truns), 1793,
1838 (?), 1937, 1940, 1947 usw.3°.

Hinter beiden Heiligtiimern von Caverdiras und Romein erscheint
als Propagandist der Cumbelser Pfarrer und Kapuziner P. Zacharias
da Salo, der zuerst in seinem La Glisch sin il Candelier 1685-1687 eine
Biogtaphie des Heiligen von Padua herausgab (Part V, 210-245) und
dann in seinen Canzuns Spirituals 1685 (p. 115) ein lateinisches
Responsorium zum hl. Antonius drucken liess (Si quaeris miracula).
Diesen kurzen Text benutzte die Canzun de s. Antoni (Tgi vult
miraclas encurir) in den beiden ersten Strophen, an die jedoch der
Verfasser noch weitere fiinf anschloss. Erstmals erscheint das Lied

34 V. Berther im Biindner Monatsblatt 1954, 281-302 und 1956, 349-3069,
bes. 354, 358.

35 Burgener (wie Anm. 27) 341-342.

36 Poeschel (wie Anm. 21) 5 (1943) 117-119, dazu lschi 14 (1912) 38. Ver-
schiedene Fragen iiber die Anfinge von der Kapelle wird die zu erwartende Mono-
graphie des Bischoflichen Archivars Dr. Bruno Hubscher kliren.

37 Zur Inschrift vgl. Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens 20
(1962) 276.

38 N. Curti im Ischi 14 (1912) 36-43. J.J. Simonet, Die katholischen Welt-
geistlichen Graubiindens (1920) 46—48.

39 Das Ex Voto von 1703 siehe Pl. Sig. Giger, 11 Sogn de Miraclas (1944) 72-73.



124 Iso Millet

gedruckt in der Consolaziun von 1731, in der es auch 1749 und 1796
steht. Geradezu ein Beleg, dass Antonius-Verehrung und Wallfahrt
zu seinen Heiligtimern blieb, ist die Tatsache, dass die Canzun auch
in den Ausgaben von 1831 und 1856 nicht fehlt+o,

Im deutsch-biindnerischen Gebiet ist die 1688 geweihte Antonius-
kapelle in Mastrils der Anziehungspunkt vieler Pilger gewesen. Die
Idee des Patroziniums stammt von den schweizerischen Kapuzinern,
welche die Mutterpfarrei Zizers seit 1686 betreuten und auch zuerst
den Gottesdienst in der neuen Kapelle von Fall zu Fall organisierten.
Jedoch errichteten die Mastrilser 1700 /oz ein eigenes Hospiz fiir
die Kapuziner, so dass der Ort 1727 eine eigene Pfarrei bilden konnte.
Schon ein Dutzend Ex Voto zihlte man in der Zeit von 1692 (1695)
bis 17z21. Die Wallfahrt wurde besondets dutch die 1754 gegriindete
Antoniusbruderschaft gefordert, die bereits im ersten Jahre gegen
700 Mitglieder zihlte. Noch Mitte des 19. Jahrhunderts kamen jeweils
an Dienstagen, besonders in der Fastenzeit, zahlreiche Pilger aus der
niheren und weiteren Umgebung, auch vom Furstentum Liechten-
stein und dem Sarganserland, um dem Heiligen von Padua ihre Bitten
vorzutragen oder ihren Dank abzustatten+!.

Dem portugiesisch-italienischen Heiligen von Padua schliessen wir
den einheimischen Mirtyrer Victor von Tomils (Domleschg) an.
Dessen Gebeine wurden 1496 in der Klosterkirche von Cazis erhoben
und in einen Granitsarg tbertragen. Wiederum 1639 liess Bischof
Johannes Flugi den Leib des Heiligen in einem neuen Holzschrein auf
den Hochaltar setzen. Die Vita des hl. Victor finden wir erstmals in
dem Churer Proprium Sanctorum von 1646, dann in La Glisch sin il
candelier, 1685 /87 (Tractat X, 77-78), verfasst vom Cumbelser Kapu-
ziner P. Zacharias da Salo. Neben dem Grabe in Cazis zog auch die
Victorskapelle in T'omils die frommen Gldubigen an. Zwar war dieses
Heiligtum zuetst dem Mailinder Victor geweiht und wohl erst im
17. Jahrhundert dem einheimischen Mairtyrer gewidmet, aber im
18. Jahrhundert erscheint es als ein Wallfahrtskirchlein unseres Victor.
Auf dem Altarblatt (nach 1716) finden wir das blutige Ende des Heili-
gen dargestellt. Eine Renovation erfuhr die Kapelle 175242,

Das Ieben des Heiligen von Tomils erzihlt uns die 20 Strophen
zihlende «Canzun de s. Vetger de Tumegl», die am Schlusse auch

40 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) [, 227-228
(Text), dazu I, 246—247 mit meist nicht originellen Melodien aus Prisanz. Paspels,
Ems und Dardin.

41 Burgener (wie Anm. 27) 331-335, dazu Poeschel (wie Anm. 21) VLI, 389.

42 Poeschel (wie Anm. 21) 3 (1940) 168, 185-186. Dazu V. Berther im Bundnet
Monatsblatt 1939, 349-355.



Die biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik 125

von Wundern berichtet, die heute noch in Tomils auf seine Fiirbitte
geschehen. Das Lied finden wir in der Consolaziun von 1731, aber nur
einzig in dieser Edition, nicht mehr in den folgenden von 1749 und
1796, 1831 und 1856. Gerade dies ldsst schliessen, dass die Wallfahrt
nach der Aufklirungszeit und den Revolutionswirren nicht mehr viel
von sich reden machte. Auch das Fehlen jeder Melodie dieses Liedes
ist auflillig43. Dazu stimmt, dass das Victorskirchlein in Tomils erst
1870 wieder renoviert wurde. Eine neue nennenswerte Wallfahrt kam
auch nicht mehr auf.

Von Tomils und Cazis fithrt der Weg nach Brienz, wo schon vor
Fellers ein Bild von Maria-Hilf in Ehren stund, wie bereits ein ExVoto
von 1746 belegt. Dorthin wurden gerne totgeborene Kinder zur Taufe
gebracht, weshalb das bischofliche Ordinariat von Chur schon 1750
bestimmte Vorschriften dafir an das Brienzer Pfarramt sandte.
Ebenso erliess der Bischof 1758 gewisse Vetrfiigungen iiber die Gaben,
welche die zwei Jahre vorher gegriindete Bruderschaft Maria-Hilf in
Brienz verwaltete. Von 1758 bis 1771 zihlen wir 11 Taufen von tot-
geborenen Kindern. Noch 1764 trug man ein solches von Fellers und
1764 und 1765 zwei andere von Reams hierher. Frst im ausgehenden
18. Jahrhundert fehlen die Belege, begreiflich, da die Kirche immer
mehr dagegen einschritt+4,

Der zentrale und héchstgelegene Wallfahrtsort im Biinderlande war
Ziteil, dessen Geschichte in der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts
begann+s. Uber die Barockzeit hinaus blieb das Pilgetn zur Matien-
kapelle lebendig. Florin Candrian, der von 1682 bis 1726 die Pfarrei
Salux, zu der Ziteil gehorte, betreuen dutfte, forderte das Heiligtum
wesentlich. Seiner gedachte spiter noch das gleich zu erwihnende
Wallfahrtslied. Candrian, seit 1707 Dekan des Priesterkapitels, erlebte
die Konsekration der Kirche von Ziteil durch Bischof Ulrich Feder-
spiel im Jahre 171046, Candrians Nachfolger, Pfarrer Johann de Lille,
liess 1736 durch den Maler Franz Xaver Bayer aus Feldkirch 13
Gebetserthorungen aus der Zeit von 1666 an auf einer Votivtafel dar-
stellen, die spiter mehrmals erneuert wurde+?. Pfarrer Fr. Damian
Gallin musste sich 1742 die Erlaubnis geben lassen, an vier Festen
sowohl in Salux wie in Ziteil zelebrieren zu diirfen, was damals nicht
so in Brauch war wie heute. Es war auch Pfarrer Gallin, der 1744 den

43 Maissen-Wehrli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) I, 141-144.

+4 1. Miuller, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bindnerland: SAVk 54 (1958)
25—27, und O. Vasella (wie Anm. 13) 59, 74.

45 Zur Entstehung der Wallfahrt 1. Miiller (wie Anm. 24) 2—3, 103—-106.

46 J.]. Simonet (wie Anm. 38) 146—147.

47 Poeschel (wie Anm. 21) 3 (1940) 278-280.



126 Tso Miiller

Hochaltar erneuern liess48. Um 1760-1770 entstand die 14 Strophen
zihlende Canzun de Nossadunna de Ziteil (Lein oz far in viadi), die
zuerst auf fliegenden Blittern gedruckt und dann 1796 in die bekannte
Liedersammlung der Consolaziun aufgenommen wurde. Strophe 1-6
erzihlen uns die Anfinge der Wallfahrt, Strophe 7-9 geben eine kleine
Wunderchronik, Strophe 10-11 erzdhlen vom Neubau unter Dekan
Candrian, der vor etwa 40 Jahren stattfand (da curontonns ennau),
Strophe 12 vergleicht Ziteil mit dem Tabor, Strophe 13 und 14
bitten um Bewahrung des Glaubens und um ein seliges Ende. Uber
ein Dutzend von Melodienarten haben sich im Biindnerland erhalten,
ein Beweis flir die Beliebtheit dieses Wallfahrtsliedes+?. Die Revolu-
tionszeit konnte die Wallfahrt nicht schmilern. 1809 wurde Madame
Reybaud, eine in England verheiratete Biindnerin, auf stirmischer See
gerettet, was sie der Madonna von Ziteil verdankte. Im Jahre darauf
(1810) erstellte man einen Weg von Salux zum Pilgerheiligtum. Da in
der folgenden Zeit die Pilgerherberge zu klein geworden war, kam
1837 eine neue Kammer dazu. Als Surava 1845 von einem Waldbrand
bedroht war, nahm das Volk seine Zuflucht zu Ziteil. Gleich darauf,
in den Jahren von 1846 bis 1849, kam ein grosser Umbau zustande,
der noch bis vor wenigen Jahrzehnten die ganze Anlage charakteri-
sierte. Gregor XVI. erteilte 1846 geistliche Privilegien fiir alle
Besucherso. Zu all dem kommt noch hinzu, dass die Canzun de Nossa-
dunna de Ziteil wiederum in den neuen Ausgaben der Consolaziun
von 1831 und 1856 erscheint. Die Wallfahrt blieb im ganzen 19. Jahr-
hundert und intensivierte sich noch in unserem Sikulum. Ziteil ist ein
Name, der allen Katholiken Biindens ins Herz geschrieben ists'.
Von Ziteil wandern wir nach Mistair, wo seit dem 13. Jahrhundert
eine verunehrte und rote Pilzflecken aufweisende Hostie spiter hoch
geschitzt wurde und als sogenannte Blut-Hostie das Ziel frommer
Wallfahrer wurdesz. Noch 1638 wurde die Kostbarkeit in einem
Tabernakel aufbewahrt, wozu nur die Abtissin und der Pfarrer den
Schliissel besassen. Zwanzig Jahre spiter fertigte man ein Ostenso-
rium dafiir an. Viele fromme Vermichtnisse und Abgaben zu Ehren

48 Simonet (wie Anm. 46) 147-148,

40 Maissen-Wehtli-Schorta, Die Lieder der Consolaziun (1945) I, 285-291;
11, 252-253. Dazu W. Frei-Cantieni im Biindner Monatsblatt 1965, 33—38.

so T, Egg, Ziteil (1918) 8-14. Zum Ablass Gregors XVI. siehe den drei-
sprachigen Pilger-Prospekt des 19. Jh. und Burgener (wie Anm. 27) 326-329.

51 Wir lassen hier die unbedeutende Wallfahrt zur Marienkapelle in Solis
(Obervaz) beiseite, woriiber Poeschel (wie Anm. 21) 2 (1937) 310 und zuletzt Igl
Noss Sulom 41 (1962) 52—68 zu vergleichen ist.

s2 [, Miiller, Die Blut-Hostie von Miinster: Der Schlern 35 (1961) 177-180.



Die biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik 127

der Hostie galten als «heilig Blutzins». Eine Votivtafel von 1682
erinnerte an eine Heilung, die eine Tochter aus dem vintschgauischen
Schlanders erfuhrsi. Im 18. Jahrhundert nahm die Devotion keines-
wegs ab. 1758 errichtete das Kloster eine neue Kapelle zum hl. Blut,
die sich im Siiden der Abteikirche anschloss. 1767 verausgabte man
noch viel fir diese «Capell des miraculosen h. Blueths». Das ein-
zige, was das kritische Zeitalter verrit, ist eine 1781 erfolgte Unter-
suchung der Reliquie. In den Wirren des Jahres 1799 ging die Blut-
hostie verloren. Vermutlich nahmen sie Soldaten wegen der Kristalle,
in welche die Blutstropfen eingeschlossen waren, mit sich. Niemand
wusste Uber deren Verbleib zu berichtens#.

Bald aber ersetzte eine andere Devotion fiir frithere Blut-Verehrung.
In der spitgotischen Pfarrkirche des benachbarten Dorfes Sta. Maria
hatten seit der Glaubensspaltung Katholiken und Protestanten ihren
Gottesdienst. Gerade dieser Simultangottesdienst brachte manche
Schwierigkeiten. Dies um so mehr, als das Bild Maria Himmelfahrt
von 1621 das Ziel frommer Pilger war. Als Firstbischof Josef Bene-
dikt von Rost 1734 das Minstertal an Kaiser Karl VI. abtrat, tibergab
er ihm auch den Schutz der Wallfahtt, die er als eine «beriihmte und
aus der gefiirsteten Grafschaft Tyrol zahlreich frequentierte Wall-
tarth» bezeichnete. Wie schwierig die Lage war, zeigte die Prozession
der Leute von Minster, die sie 1760 zur dortigen Marienkirche
machten und die ihnen nur Verdruss und Bussen verursachtess. Nach-
dem in St. Maria 1828 der letzte katholische Biirger, Nikolaus Bene-
dikt von Capol und 1837 auch dessen Witwe das Zeitliche verlassen
hatten, war trotz angesessener Katholiken der dortige Gottesdienst
nicht mehr zu halten. Am 24.Februar 1838 wurde das Gnadenbild
nach Miinster iibertragen, was in einer triumphalen Prozession ge-
schah, an der an die 10000 Gldubige, auch von Taufers und Glurns,
teilnahmen. Seinen neuen Platz fand das Bild in der einst fiir die Blut-
Reliquie erbauten Kapelle, wo es «in den ersten 5o Jahren besonders
an Marienfesten und Fastensamstagen noch hiufiger als frither besucht
wurde, wozu nicht nur die Ubertragung des Gnadenbildes, sondern
auch die noch in demselben Jahre vorgefallene wunderbare Heilung
der Klosterfrau M. Katharina Willi nicht wenig beigetragen haben
mag.» Bald nach der Translation liess dort auch Hans Andri (1 1856)
seine Kriicken zuriick. Zur Erinnerung an die Ubertragung feierte

53 A. Thaler, Geschichte des biindnerischen Miinstertales (1931) 293, 299, 308,
332-333.

54 Thaler (wie Anm.53) 448, 455, 468. Poeschel (wie Anm.21) 5 (1943) 329—330.

55 A. Thaler, Die Gnadenmutter U, I.. Frau von St.Maria (1938) 38, 42-43.



128 Iso Muller

man den Mathiastag jedes Jahr feierlich. Papst Gregor XVI. zeichnete
das Gnadenbild 1842z mit besonderen geistlichen Vorteilen aus. Zur
Erhaltung der Verehrung bildete sich 1843 die Herz-Marid-Bruder-
schaft, die schon in den ersten Jahren 7000 Mitglieder zihltes®,

Als Ergebnis unserer historisch-kritischen Wallfahrt durch das
Land der Drei Biinde stellen wir fest, dass vor allem Ende des 18. Jaht-
hunderts die Pfarreikirchen von Disentis, Fellers und Brienz ihren
Pilgercharakter verloren, da nun dort keine totgeborenen Kinder
mehr getauft wurden. Das war eine Folge der kirchlichen Mahnungen,
also der sogenannten katholischen Aufklirung. Dass die Prozession
von Ursern nach Disentis um 1793 aufhdorte, dafiir ist wohl der sehr
lange und beschwerliche Weg, aber auch der neue, von Frankreich
ausgehende Freiheitswille verantwortlich. Die Wallfahrt zum hl. Vic-
tor von Tomils war nicht sehr stark, weshalb sie nun fast ganz
erschlaffte. Es ist bezeichnend, dass der Verlust von Kultobjekten
keineswegs nachteilige Folgen hatte. Das zeigt die marianische Wall-
fahrt zur Muttergotteskirche in Disentis. Das Abhandenkommen der
Blut-Reliquie in Miistair wurde wenigstens bald wieder durch die
Ubertragung der Statue von S.Maria wettgemacht. Man kann
daher gesamthaft gesehen eine Kontinuitit zwischen der Zeit von
1750 und 1850 feststellen. Es gab sozusagen in den katholischen
Gebieten Biindens keine eigentliche Aufklirung, das Volk blieb nach
wie vor ein rocher de bronge, fir das der neue Hauch der Romantik
nicht so sehr eine Wiederbelebung als vielmehr Neubekriftigung der
barocken Wallfahrt bedeutete.

Als zeitgenossischer Zeuge dieser Wallfahrt sei der Bamberger
Literat und Historiker Dr. Ignaz Christian Schwarz zitiert, der von
1837 bis 1842 als Lehrer an der katholischen Kantonsschule in Disentis
wirkte und seine Eindriicke in dem geistreichen Buche «Wander-
bilder von den Quellen des Rheins bis zum Rheinfalle» (Schaffhausen
1843) verdftentlichte. Bei der Schilderung der Disentiser Landschaft
zeigt er sich begeistert fir die Kapellen, die von den Anhohen herab-
schauen, und fihrt fort: « Ein besonders ergreifender Anblick aber ist
eine Wallfahrt der andichtigen Volksmenge nach einer solchen
Kapelle unter Lobgesingen und Hornerklang, mit Kreuzen und
fliegenden Fahnen. Denn ein Gottesdienst, mitten in der griinenden
Natur, als der zweiten Offenbarung des Gottlichen, wirkt auf das
gefithlvolle Herz mit wunderbarer Gewalt; unwillkiirlich mischt man

56 Thaler (wie Anm. §3) 530-538. Derselbe (wie Anm. 55) 42—54, 69-85, bes. 51
(Andri) und 59 (Gregor XVL1.).



Dic biindnerische Wallfahrt zwischen Aufklirung und Romantik 129

sich unter die Betenden und wird mit fortgerissen von den Wogen
des allgemeinen Hosianna’s» (S. 24). Anlisslich einer Fahrt mit den
Schiilern zur Passhohe des Lukmaniers gelangte er zur dortigen
Marienkapelle. Er erinnerte sich dabei, dass die Umwohner, auch die
Leute von Olivone im Tessin, alljahrlich hierher pilgern und bezeich-
net «solche Wallfahrten und Prozessionen als eine der schonsten
Seiten in der religiosen Symbolik des katholischen Gottesdienstes»
(S. 60). Hier spricht der tiberzeugte Romantiker, der dhnlich wie
Stollberg und Chateaubriand fiir das kirchliche Volksleben tiefes Ver-
stindnis hegts7.

57 Uber Schwarz vgl. Zeitschrift fiir Schweiz. Geschichte 25 (1945) 66-99.



	Die bündnerische Wallfahrt zwischen Aufklärung und Romantik

