
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 65 (1969)

Heft: 3/4

Artikel: Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende : eine
vergleichende volkskundliche Studie

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende

Eine vergleichende volkskundliche Studie

Von Paul Hugger

Dieser Aufsatz geht auf eine Anregung meines verehrten Lehrers,
Professor Karl Meuli, Basel, zurück1. Er überliess mir reiches Beleg-
material, das er, bei seiner grossen Belesenheit, im Laufe der Jahre
gesammelt hatte. Ich habe die übernommenen Belege im Original
nachgelesen und viel neues Material hinzugefügt. Ursprünglich war an eine
umtassende Untersuchung gedacht. Wenn ich das bisher Erreichte
bereits jetzt zusammenstelle und eine eigene Deutung versuche, so
geschieht es aus Anlass des Todes von Karl Meuli. Ihm sei diese Studie

gewidmet, in der Rückschau auf das, was ich dem Verewigten
verdanke. Ich bin mir bewusst, dass meinen Ausführungen viel Vorläufiges

anhaftet. An Vollständigkeit in den Belegen konnte ohnehin
nicht gedacht werden. Zu umfangreich ist die weltweite Fachliteratur,
und zuweilen war sie mir aus sprachlichen und andern Gründen nicht
zugänglich. Immerhin glaube ich, dass sich anhand des Gesammelten
Grundsätzliches sagen lässt2.

Wir beginnen mit einem besonders eindrücklichen Beispiel: Bei

dem finnisch-ugrischen Volke der Tscheremissen, das in Zentralrussland

lebt, spielte sich bei der Gedächtnisfeier zu Ehren eines Verstorbenen,

vierzig Tage nach dessen Tod, ein ebenso eigenartiger wie
eindrücklicher Brauch ab3. An diesem Tag nimmt, nach dem Glauben
des Volkes, der Tote erst eigentlich Abschied von den Lebenden.
Verwandte, Freunde und Nachbarn werden zur Gedächtnisfeier
geladen. Auch der Tote soll daran teilnehmen. Alit Gepränge und allen

1 Schon 1945 hatte Meuli aut die Wünschbarkcit einer solchen Untersuchung
hingewiesen, in: Phyllobolia für Peter Von der Mühll (Basel 1946) 199 Anm. 2 mit verschie
denen Belegen.

2 Die Arbeit bringt manches Material, das sich schon in der umfassenden und gelehrten
Untersuchung von Kurt Ranke findet: Indogermanische Totenverchrung. Bd. 1. FFC 140.
Helsinki 1951. Darin kommt auch die Totenrepräsentation ausführlich zur Sprache. Doch
unterscheidet sich mein Aufsatz durch die Anordnung des Stoffes, die Ausdehnung der
Untersuchung auf nicht indogermanische Völker und den prinzipiell anders gestalteten
Gedankengang bei der Interpretation. Ich verweise jeweils in den Fussnotcn auf
Konkordanzen mit Ranke. Vg). auch Ranke, Die Sage vom Toten, der seinem eigenen Begräbnis

zuschaut: Rhein. Jahrbuch für Volkskunde 5 (1954) 152ft., bes. 179ft. _ Fur Durchsicht

des Manuskripts und wertvolle Hinweise danke ich den Herren Prof. Dr. Peter Von
der Mühll und Prof. Dr. Hans Trümpy, Basel.

3 Das folgende nach Uno Holmberg, Die Religion der Tscheremissen. FFC 61 (1926)

27 ff.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende iSi

Ehren holt man ihn auf dem Friedhof ab. Speiseopfer werden am
Grabe niedergelegt, der Tote wird gebeten, sich zu erheben und
dem Feste beizuwohnen. Nach längeren Zeremonien nimmt er, gemäss
der Meinung der Umstehenden, Platz auf dem weichen Kissen im
Wagen, man fährt nach Hause, spricht unterwegs zu ihm. Im Flofe
erwartet ihn die Witwe, kniend mit den Kindern. Aufs feierlichste
heisst man ihn willkommen und geleitet ihn zu seinem Ehrenplatz
hinten in der Stube. Dort hängen an den Dachsparren seine Kleider
und Schuhe. Der Unsichtbare wird gespeist, nachher zu einem Rundgang

durch den Hof geführt, damit er sehe, dass nichts abhanden

gekommen ist.
Das eigentliche Fest beginnt nach Sonnenuntergang. Viele Kerzen

brennen, und wieder ist der Tote, unsichtbar, Mittelpunkt. Es wird
tüchtig gegessen und getrunken, «je satter die Gäste, desto satter der

Tote, je fröhlicher die Gäste, desto froher der Tote». Gegen Mitternacht

nimmt man die Sackpfeifen hervor, und man fordert den «ort»
(die Schattenseele) des Toten zum Tanz auf. Alle beginnen sich zu
drehen und zu schwenken. Aber die Ermüdung ist bereits so gross,
dass viele sich nur noch mechanisch bewegen und einige schon in den

Ecken eingeschlummert sind. Da ruft plötzlich jemand an der Tür:
«Der Tote kommt!» Ein Mann von ehrwürdigem Aussehen tritt in
die Stube und setzt sich an den Platz des Toten. «Die Witwe eilt ihm

entgegen und umarmt ihn, wobei sie ihn ihren Mann nennt, die Männer

reichen ihm die bland und nennen ihn mit dem Namen des

Verstorbenen. Die Tscheremissen pflegen nämlich einen unter sich, der
nach Grösse und Aussehen an den Toten erinnert, auszuwählen.
Dieser legt dann in der Nacht die Kleider des Toten an... Er ist der
Stellvertreter des Toten, und alle Höflichkeit und Freundschaft ist
danach ausschliesslich auf ihn gerichtet. Ihn möchte jeder nach bestem

Vermögen mit Speise und Trank, mit letzterem besonders ausgiebig,

versorgen. 'Der Tote' erzählt von seinen Erfahrungen im Jenseits
und rät den Seinen, seiner zu gedenken, in Eintracht zu leben und
Streit zu meiden, zu arbeiten und das Hauswesen vorwärts zu bringen.
Die Hausbewohner ihrerseits bitten den 'Toten' um Schutz.»

«Die Kerzen beginnen allmählich eine nach der andern zu
verlöschen, nur die grösste flackert noch etwas, als plötzlich einer der Alten
vom Hofe hereinkommt und die Schlummernden weckt: 'Erwacht,
der Morgen dämmert, der Tote will zur Ruhe.' In die Ermatteten
kommt neues Leben, denn vor Tagesgrauen muss der Tote ehrenvoll
in die Unterwelt, wo jetzt die Nacht beginnt, zurückgebracht sein.»4

Mit dem Wunsche für Reichtum und Glück im Jenseits wird der



182 Paul Hugger

Stellvertreter des Toten hinausbegleitet. Der Zug, der 'Tote' an der

Spitze, geht aufdie Strasse und zur Begräbnisstätte hinaus. Laut
jammern die Weiber. Unterwegs wird haltgemacht, die Reste der
brennenden Kerzen, von Speise und Trank werden weggeworfen, dem
'Toten' zeremonielle Geschenke übergeben. Schliesslich ermahnt man
ihn, nicht ungebeten als Gast wiederzukehren. Dann ist die 'Feier des

Totengeleites' zu Ende, der 'anstelle des Toten Sitzende' legt wieder
die eigenen Kleider an, die des Toten erhalten die Armen.

So spielt sich der Brauch im Kreise Urschum bei den West-Tschere-
missen ab5. Er steht in der Literatur einzigartig da, und wohl jeder,
der mit innerer Anteilnahme die Sitten und Bräuche der Völker
studiert, wird bei dieser Abschiedsfeier eine gewisse Ergriffenheit spüren.
Selten hat ein Trauerbrauch diese Kraft der Aussage erreicht und eine
solche plastische Gestaltung erfahren.

4 Holmberg (oben Anm. 3) 3of. Dass der Tote dabei auch tanzt, erwähnt Holmberg im
Texte nicht, es geht dies aber aus Abb. 5 hervor.

5 Die Tscheremissen bieten hierin kein einheitliches Bild des Brauchtums. Auch er
zählen die Autoren die Feier auf unterschiedliche Weise. Bei den Ost-Tscheremissen des

Kreises Birsk war es teilweise Sitte geworden, sich in der 40. Nacht zur Ruhe zu legen.
Das Verkleiden als Verstorbener geschah dann schon am Abend, und zwar so, dass
entweder ein Angehöriger sich ganz ankleidete oder dass mehrere Verwandte jc ein
Kleidungsstück anlegten. Nach Tanz, Spiel und Mahl ging man zur Ruhe, wobei die Witwe
das Kissen, auf dem der Tote vermeintlich gesessen hatte, mit den Worten neben sich

legte: «Noch diese letzte Nacht schlafen wir zusammen.»Holmberg (oben Anm. 3) 35 f.
Die Bergtscheremissen kennen kein 'wirkliches' Erscheinen des Toten. Holmberg 34E
Ähnlich wie Holmberg erzählt Yrjö Wichmann den Brauch der Ost-Tscheremissen, wobei

cr die schönen Segensreden des Toten wiedergibt. Volksdichtung und Volksbräuche
der Tscheremissen (Helsinki 1931) 5of. Nach Smirnov, der die Sitte aus der Gegend von
Carcvokokisajsk (West-Tscheremissen) schildert, wird der «Tote» von den Verwandten
mit Frcudcngcschrei begrüsst und zum Eintritt in die Flutte geladen. Er zögert, und
erst nachdem man ihm Branntwein gereicht hat, tritt er ein und setzt sich auf den Ehrenplatz.

Er benimmt sich ganz als Meister und wird auch so behandelt. Während der ganzen
Nacht isst, trinkt und tanzt cr wie die andern, «pourtant il a ses façons à lui». Wie die

sind, führt Smirnov leider nicht an. Dafür notiert er etwas für unsere Untersuchung
Wichtiges : In zwei Dörfern tritt das Kleid des Toten an dessen Stelle. Man setzt cs auf
den Ehrenplatz, spricht zu ihm wie mit einem Lebenden, und alle Anwesenden tanzen
abwechselnd mit ihm. In einem Grenzgebiet der Tscheremissen hängt man nur noch die
Garderobe des Toten an einer Mauer auf, und die Verwandten betrachten sie beim Mahle.
Jean N. Smirnov, Les populations finnoises des bassins dc la Volga ct de la Kama. Traduit
du russe par Paul Boyer. I (Paris 1898) 143 f. Robert Bleichsteiner gibt (ebenfalls für die
Tscheremissen) an, der «Tote » drehe sich beim Tanzen bis zur Erschöpfung in der Richtung

der Sonnenbahn. Sonst vertrete aber auch, wie bei den Kaukasusvölkern, ein Kleiderbündel

den Verstorbenen. Dieses werde wie eine lebende Person behandelt, und jeder
Anwesende tanze der Reihe nach mit ihm. Rossweihe und Pferderennen im Totenkult der
kaukasischen Völker: Wiener Beiträge zur Kulturgeschichte und Linguistik 4 (Salzburg-
Leipzig 1936) 487. Von einem andern Autor erfahren wir, dass der Sterbende selber
denjenigen bestimme, der ihn beim Gedächtnisfest darstellen soll. S. K. Kusnezow, Über
den Glauben vom Jenseits und den Todtencultus der Tscheremissen: Intern. Archiv für



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 183

Im folgenden wollen wir diese Erscheinung in einen grösseren
brauchtümlichen Zusammenhang stellen und bei andern Völkern
Parallelen aufzeigen, die vielleicht weniger spektakulär, aber doch im
Wesen gleich sind. Und dann fragen wir uns: Lassen sich diese

Erscheinungen deuten, auf gemeinsame Wurzeln zurückführen? Mit
andern Worten: Steht dahinter ein Grundverhalten des Menschen in
einer Ur-Situation seines Daseins, angesichts des Todes Oder können
wir lediglich Übereinstimmendes in den äussern Formen feststellen,
ohne dass wir Gültiges über die Motive aussagen dürfen, weil es
vielleicht keine universale psychische Situation gibt, die ungeachtet der

jeweiligen kulturellen Entwicklungsstufe die Menschen in analoger
Weise zu einem spontanen Grundverhalten veranlasst

Bevor wir auf diese Frage antworten, breiten wir die Fülle der
Erscheinungsformen aus. Wir gehen so vor, dass wir gleichsam von der

Peripherie zum Zentrum schreiten, zeigen also zuerst jene
brauchtümlichen Formen auf, die nur noch entfernt Verwandtes zu unserm
eingangs angeführten Beispiel enthalten, um dann zu immer
deutlicheren Übereinstimmungen zu gelangen. Die Untersuchung
beschränkt sich hauptsächlich auf Europa. Öfters werden aber auch

ethnologische Parallelen herangezogen, um die Universalität der
Phänomene zu belegen6.

Ethnographie 8 (1922) 22. Ganz anders lautet der Bericht von Ocdon Beke, in: Texte zur
Religion der Osttscheremissen: Anthropos 29 (1934) 394: Die Trauerlcutc schütten die
dem Toten hingestellten Speisen auf die Gasse und tragen seine ausgcbeutelten Kleider
dorthin. Singend ziehen sie aufdie Gasse und zerbrechen den Korb und das Geschirr, das

dem Toten hingestellt worden ist. Dann legen soviele Leute Kleider des Toten an, als er
Kleidungsstücke besass. Diese treten ins Haus des Verstorbenen; dort sitzen zwei Männer
auf dem Ehrenplatz. Nun wechseln Frage und Antwort. Die beiden Männer überbringen
den Segenswunsch des Toten. Dann tanzen sie. Nachher legen sie die ausgcbeutelten
Kleider ab und kehren heim. Ganz klug wird man nicht aus dieser Variante. Die Unter
schiede zwischen den einzelnen Autoren erklären sich wohl durch den Umstand, dass sie
teils über verschiedene Gruppen der zerstreut lebenden Tscheremissen schreiben, teils zu
einem andern Zeitpunkt (Zcrfallserscheinungen). Sicher sind auch die Quellen nicht
überall gleich zuverlässig. Fügen wir bei, dass beim Volke der Permjaken, welches nördlich

von den Tscheremissen lebt und ebenfalls der finnisch-ugrischen Sprachfamilie
angehört, ähnliche Totenbräuche anzutreffen sind. Auch dort wird der Tote zum Leichenmahl

geladen. Dem Unsichtbaren werden Schüssel und Schale hingestellt. Am 40. Tag
nach der Bestattung richtet man einen besonderen Tisch für die Fremden und Bettler.
Die Person, welche den Sarg gezimmert oder die Leiche gewaschen hat, führt dabei den

Vorsitz. Diese Person scheint als Stellvertreter zu gelten, auch wenn dies der Gewährsmann

nicht speziell vermerkt. Denn nach dem Mahl begleiten sie die Verwandten des

Verstorbenen mit Kerzen bis zum ersten Kreuzweg. N. v. Stenin, Die Pcrmicr: Globus 71

(1897) 372f. Weitere Belege auch bei Ranke (oben Anm. 2) 2i5f.
6 Zur Zitierweise: Wenn ich im folgenden die Bräuche nach den Berichten älterer

Autoren oft im Präsens schildere, so soll damit keineswegs ihr Weiterleben bis in die
Gegenwart besagt werden.



i84 Paul Hugger

Was kennzeichnet jenen Brauch der Tscheremissen Es geht darum,
einen Verstorbenen, um den man trauert, sichtbar, ja lebendig in die
Gemeinschaft der Menschen zurückzuführen, wenigstens für eine
kurze Zeit, damit er, aktiv oder passiv, Anteil an der Trauerfeier nehmen

kann. Diese Absicht liegt bereits dort vor, wo der Tote nur
figürlich dargestellt wird. Dabei wird dieses Abbild wohl meist als

beseelt empfunden. Solche Erscheinungen sind weltweit anzutreffen,
und es genügt hier, einige Belege anzuführen, die zugleich die Vielfalt
der Möglichkeiten zeigen. Für das Totenmahl formten die Hethiter
das Bild eines Menschen aus Rosinen und Oliven. Sie fügten Früchte,
Schafwolle und anderes mehr dazu. Dann gössen sie Rauschtrank
darüber7. Bei den alten Ägyptern nahm der Tote in seiner Statue am
Totenmahl teil8. War einer in der Fremde gestorben, legten die

Neugriechen eine dem Toten ähnliche Puppe, so gekleidet wie dieser,

auf das Bett. Die Trauernden versammelten sich darum und

sangen ihre Klagelieder, als wäre der Tote selbst anwesend9. A.uf den

Marquiseinsein (Südsee) nahm eine Holzfigur an den Trauerfeierlichkeiten

teil, vor allem beim Tode wichtiger Häuptlinge. Sie wurde Tiki
genannt und stellte den Verstorbenen dar10. Georg Nioradze berichtet:
«Vor noch nicht allzu langer Zeit glaubten die Jakuten fest daran,
dass die Seele eines Mädchens in einer Puppe weiterleben könne.
Daher machten sie nach dem Tode eines kleinen Mädchens eine Puppe,
damit die Seele des verstorbenen Kindes in diese einziehen könne. Die
Gesichtszüge der Puppe mussten mit denen des verstorbenen
Mädchens Ähnlichkeit haben. Die Reichen bekleideten diese Puppe mit
einem schwarzen Fuchspelz, die Armen nahmen dazu Hermelinfelle...»
Sie wurde in der Jurte aufgestellt, und man reichte ihr Speise und
Trank11. Die Lappen zogen, ganz ähnlich, einem Flolzklotz die Kleider
des Toten über. Der Klotz wurde hinten im Zelt aufgestellt, und die

7 Alexander Scharff und Anton Moortgat, Ägypten und Vorderasien im Altertum
(München 1950) 358.

8 H. Kees, Totenglaubcn und Jenseitsvorstellungen der alten Ägypter (1926) 178.
9 Curt Wachsmuth, Das alte Griechenland im neuen (Bonn 1864) 113. Ähnliches

geschah in Albanien: von Hahn, Alban. Studien (Jcnai854) 1, 152, und bei den Abchasen
(Blcichsteincr, oben Anm. 5) 444. Dort liegen während 40 Tagen die Kleider der Toten
puppenähnlich auf dem Bett und werden umtrauert. Vgl. auch Ranke (oben Anm. 2) 237.
Siehe dazu die bekleideten Schnitzwerke auf Cap van Couver, welche die Indianer für Tote
errichteten, deren Leiber verlorengegangen waren. Diese wurden kultisch geehrt. Thurnwald,

in: Reallexikon der Vorgeschichte 13 (Berlin 1929) 376.
10 Tautain, Notes sur les constructions ct monuments des Marquises, in: L'Anthropologie

8 (1897) 677.
11 Georg Nioradze, Der Schamanismus bei den sibirischen Völkern (Stuttgart 1925)

i3f.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 185

Gäste, welche zum Gedenkmahl erschienen, legten Geschenke zu
seinen Füssen nieder12. Thurnwald gibt weitere Beispiele für die
Herstellung von Bildern und bekleideten Figuren Verstorbener auf den

Neuen Flebriden, in Nordamerika usw., wobei eine möglichst getreue
Nachahmung bezweckt wurde. Die Eingeborenen verwendeten auch
Bestandteile des Toten, wie Schädel, Knochen oder Asche13. Die
Yokuts (Ost-Sibirien) trugen beim Trauerfest Figuren umher,
bekleidet nach der Art der Verstorbenen14. Und die Beispiele liessen sich
vermehren15.

Man wird einwenden, cs handle sich bei diesen Belegen um etwas

ganz anders Geartetes als der eingangs erwähnte Brauch, um
Unterschiede, die man nicht verwischen dürfe. Es seien Abbilder des Toten,
figürliche Darstellungen, die mit einer lebenden Repräsentation nichts
gemeinsam hätten. Dem ist entgegen zu halten, dass die Übergänge
für die Vorstellung doch wohl fliessend sind. Der Naturmensch, der
Mensch einfacher, naiver Mentalität, empfindet Gegenstände beseelt,
das Leblose belebt, zumindest in gewissen Augenblicken, so wie für
ein Kind die Puppe doch zu Zeiten nichts Totes ist16. Prüfen wir uns
selber! Haben wir nicht schon in gewissen Augenblicken vor der

Photographie eines lieben Verstorbenen den Eindruck gehabt, der
Tote schaue uns wirklich an, er sei Zeuge unseres Treibens, er sei im
Erinnerungsmal gegenwärtig? Haben wir uns nicht dabei ertappt,
dass wir versucht waren, mit ihm zu sprechen, ihm etwas zu erklären,
vielleicht unser Tun zu rechtfertigen Wenn das uns noch geschieht,
die wir mit tausend kritischen Brechungen des Bewusstseins leben
und das dann gleich ärgerlich als dummes Verhalten abtun, wieviel
eher widerfährt dies dem einfachen, unkomplizierten Menschen, für
den die ihn umgebende Welt eine beseelte Einheit ist. Dieses Ver-
flicssen der Unterschiede zeigt das Beispiel der Tscheremissen, wo bei
einzelnen Gruppen das Kleiderbündel anstelle des 'Toten' getreten
ist und wo die Trauernden mit diesem Bündel so verfahren, als wäre
cs der lebende Tote17. Ähnliches berichtet Bleichstciner von den

12 Paavo Ravila, Reste lappischen Volksglaubens. Mém. Soc. Finn.-Ougr. 68 (1934) 27.
13 vgl. Anm. 9.
14 W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidcc (Münster I9i2ff.) 2, 280.
15 So die Effigies beim Totenkult auf Bali. Vgl. Paul Wirz, Der Totenkult auf Bali

(Stuttgart 1928) 87. Oder die «Effigies of the dead» im Amurgebiet: Ivan A. Lopatin,
The Cult of the Dead among the Natives of the Amur Bassin (i960) 125 fl". Weitere Belege
für die Speisung der Toteneffigies bei Leander Petzoldt, Der Tote als Gast. Volkssage
und Exempel. FFC 200 (1968) 72.

16 Siehe dazu auch Petzoldt 63 tf.
17 oben Anm. 5.



186 Paul Hugger

kaukasischen Völkern18. Und die sibirischen Korjaken lassen während
zehn Tagen den Platz des Verstorbenen im Bett und am Tisch frei.
Entweder nimmt ein Verwandter oder eine Puppe aus Gras seinen
Platz ein : der Verwandte wird dann mit dem Namen des Verstorbenen
angeredet19. Also Verwandter oder Puppe, beide ihre Funktion
gleichermassen erfüllend. In der Provence, so wird berichtet, bleibt der

Tote, nach dem Glauben der Leute, immer gegenwärtig und Herr in
seinem Haus. Eine Witwe darf nicht wieder heiraten, ohne den Zorn
des Toten heraufzubeschwören. Diese Flerrschaft des Toten in seiner
irdischen Wohnung ist noch für 1953 bezeugt 'par la présence, dans la

chambre de la veuve, d'un vêtement ayant été porté par le mari décédé

depuis des années»20.

Hier ist nun auch der Ort, auf die Ahnenparaden der Römer mit
ihrer lebensnahen Funeralplastik hinzuweisen. Viele römische Schriftsteller

haben darüber berichtet21. Im Leichenzug der Patrizier schritten
die Ahnen mit. Personen gleicher Statur, oft Schauspieler, trugen deren
Porträtmasken. Sie waren aus Wachs gebildet, realistisch bemalt, mit
Stoff drapiert, wobei vermutlich auch Glasaugen und natürliches Haar
verwendet wurden. Die Gestalten waren so gekleidet, wie es dem

Range des dargestellten Ahnen entsprach. Bei den Rostra des Forums
angelangt, setzten sich die Ahnen auf elfenbeinerne Stühle, und ein
Verwandter hielt die laudatio funebris22. Natürlich handelt es sich bei
diesem eindrücklichen Schauspiel um etwas sehr Komplexes, wie z.B.
um die Selbstdarstellung einer privilegierten Schicht, einer ruhmreichen

Familiengeschichte. Doch wirkte offenbar auch das Bedürfnis mit,
die Ahnen wieder sichtbar, ja lebend unter einem zu wissen23. Je weiter
wir in der römischen Kaiserzeit fortschreiten, desto prunkvoller
gestaltet sich das Zeremoniell. Dio Cassius LXXIV, 4 berichtet, dass

bei der Leichenfeier des Kaisers Pertinax ein wächserner Scheinleib

gebildet wurde, in allem dem Kaiser ähnlich. Dieser ruhte, prunkvoll

18 (oben Anm. 5) 444, 461 ff., 474 usw.
19 Schmidt (oben Anm. 14) 3, 422.
20 Claude Seignolle, Le Folklore du Languedoc. Gard-Hérault-Lozère (Paris i960)

190.
21 So Polybius VI, 5 3 ; Hcrodian, Ab excessu divi Marci IV, 2 ; Sallust, Jugurtha IV, 6 ;

Plutarch 38, 1. Vgl. auch Ranke (oben Anm. 2) 231fr.
22 Julius von Schlosser, Geschichte der Porträtbildnerei in Wachs: Jahrbuch der

kunsthistor. Sammlungen des Kaiserhauses 29 (Wien 1910) I78ff.; Hugo Blümner, Die
römischen Privataltertümer. Handbuch der klass. Altertumswissenschaft 4. Bd. 2. Abt.
2. Teil (München 1911) 493 ff. Erich Bethe, Ahnenbild und Familiengeschichte bei Römern
und Griechen (München 1935) iff.; Eiliv Skard, Die Heldenschau in Vergils Aeneis.
Symbolae Osloenses 40 (Oslo 1965) 63.

23 Franz Bömer, Ahnenkult und Ahnenglaube im alten Rom (Leipzig/Berlin 1943) 105.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 187

aufgebahrt, auf einem Liegebett. Ein Knabe scheuchte mit einem
Pfauenwedel die Fliegen vom Toten weg, der so aussah, als ob er nur
schlafe. Das ganze Hofzeremoniell spielte sich wie gewöhnlich um
den kaiserlichen Scheinleib ab. Die Ärzte kamen sieben Tage lang,
fühlten den Puls und gaben ein Gesundheitsbulletin heraus. Die
Mahlzeiten und Ratssitzungen wurden wie üblich abgehalten24. Wir kennen
dazu Parallelen aus dem Frankreich der Renaissance und des Barocks.
Dort hatte das Bestreben, den Fürsten über den Tod hinaus als gegenwärtig

darzustellen, um ihn zu betrauern und um die Permanenz des

Herrscherhauses sichtbar zu gestalten, zum Ritual der Wachsleichen

geführt". Nach dem Tode des Königs wurde sofort ein Abguss des

Gesichts genommen und daraus ein Bildnis aus Wachs geformt. Man
bildete eine Stoffpuppe mit wächsernen Händen und Füssen und versah

sie mit den königlichen Gewändern und Insignien. Man bettete sie

auf das Paradebett unter dem Baldachin im reich geschmückten Saal.

Die hohen Würdenträger nahmen rund herum Platz und hielten
Wache. Acht Tage, zuweilen noch länger, erwies man hier dem Toten
die königlichen Ehren, es wurde im Saale zu Tisch aufgetragen, wie
es zu des Königs Lebzeiten üblich gewesen war. Speisen und Wein
verschenkte man nachher denArmen26. Dies ist sicher eine erstaunliche
Parallele zur Leichenfeier des Kaisers Pertinax27. Es handelt sich zwar
hier wie dort um eine erhabene Leiche, deren Schaustellung auch aus
Staats- oder dynastischen Gründen erfolgte. Mit der eigentlichen
Leiche war dies aus hygienischen Gründen nicht möglich28. Doch
kennzeichnet beide Beispiele das Bestreben, den Toten wie lebend
darzustellen und zu ehren. Einem ähnlichen Zweck dienten die
einfachen Stoffpuppen der Naturvölker. Das Wachsporträt war die voll-

24 Vgl. dazu auch Ranke (oben Anm. 2) 236E Über den Stand der Forschung betreffend
das funus publicum orientiert ausgezeichnet Wolfgang Brückner, Bildnis und Brauch.
Studien zur Bildfunktion der Effigies (Berlin 1966) i6ff. Frdl. Flinweis von Herrn Prof.
H. Trümpy.

25 Zum ersten Mal unter Verwendung eines wächsernen Antlitzes 1461 beim Tode
Karls VII. Brückner (oben Anm. 24) 108. Brückner zeigt die Abhängigkeit der französischen

Entwicklung von der englischen Sitte der Toteneffigics auf und weist nach, dass

es sich bei den früheren Datierungen des Brauchs um Fehlinterpretationen der Quellen
handelte (86ff.).

26 Jules Julien Gabriel Bcrthevin, Recherches historiques sur les derniers jours des

rois de France (Paris 1825) i82ff., I92ff.; vgl. vor allem auch Paul Geiger, Le roi est mort -
vive le roi: SAVk 32 (1932) iff.; Ranke (oben Anm. 2) 166, 238f.

27 Oder gewisser aussereuropäischcr Kulturvölker, wie in Mexiko, wo «die Bildfigur
eines toten Königs mit den Insignien seiner Herrschaft geschmückt und mit Ansprachen
und Gaben geehrt wurde, als ob cs der Mann selbst wäre». Thurnwald (oben Anm. 9) 375.

28 Zum ersten Mal gelang eine Mumifizierung 1643 beim Tode Ludwigs XIII.
Brückner (oben Anm. 24) 112.



188 Paul Hugger

endetste Form des Totenabbilds. Und es wäre wohl verfehlt zu glauben,

die Höflinge seien sich immer bewusst gewesen, dass es sich bei
der Wachsleiche um etwas Künstliches und nicht um die echte Leiche,
ja um den schlafend gegenwärtigen Fürsten gehandelt habe29. Dass

unsere Behauptung nicht unbegründet ist, zeigt ein Beispiel aus den
Adelssitten von 1769. Damals liess die Gräfin von Harcourt, untröstlich

über den Verlust ihres Mannes, von ihm eine lebcnsgrosse Figur
machen. Sie setzte diese, mit dem Schlafrock bekleidet, in einen Fauteuil

neben ihr Bett30. Und bei Euripides legt Laodameia das Wachsbild

des geliebten Protesilaos neben sich auf das Bett. Sie umarmt
und küsst es und gibt sich so die Illusion, weiterhin mit ihrem Gemahl
zu leben, mit dem sie nur einen Tag verbunden war31.

Diese erste Gruppe von Erscheinungen stand noch im Vorfeld
unserer Untersuchung. Nun schildern wir jene Bräuche, bei denen

es sieb, wie bei den Tscheremissen, um eine beseelte Darstellung des

Toten handelt. Da sind zuerst die Fälle, wo der Tote als Stimme, durch
einen ihn agierenden Sprecher, eingeführt wird, sei es im Monolog
oder in der Zwiesprache mit den Lebenden. Einer der Anwesenden
leiht dem Toten gleichsam seine Stimme, ohne dass er ihn auch sichtbar
verkörpert32.

In Österreich (Oberösterreich, Salzkammergut, Böhmerwald und
Steiermark) und in weiten Teilen Deutschlands kannte man früher die
'Urlaubslieder': Grabgesänge, die beim Leichengeleite von einem
Einzelnen (z.B. dem Schulmeister) oder mehreren im Wechsel

gesungen wurden. Darin kommt der Tote selbst zu Worte. Er dankt den

Angehörigen und Freunden für das Gute, das sie ihm erwiesen haben,
er bittet sie um Verzeihung, falls er ihnen Unrecht getan hat, ersucht

um ihre Fürbitte und nimmt mit Segenswünschen Abschied von den

Lebenden, also wesentliche Elemente der Abschiedsrede, wie wir sie

20 Dieses Bcstattungszcremonicll wurde vom französischen Hochadel nachgeahmt.
Schlosser (oben Anm. 22) 195 f. mit Literatur. Über ähnliche Erscheinungen bei der
Dogenbestattung in Venedig, bei den Leichenfeiern am englischen Hof (Holzeffigies)
usw. s. Schlosser (oben Anm. 22) 197fr. ; vor allem aber Brückner 6811.

-1" Schlosser 234.
31 Hygini fabulae, cd. H. I. Rose (Löwen o.J.) 77. Vgl. dazu L. Radermacher, Flip-

polytos und Thekla. Studien zur Geschichte von Legende und Kultus. Sitzungsber. der
Akad. der Wiss. in Wien. Bd. 182, 3 (1916) 99 fr. Frdl. Hinweis von Prof. P. VonderMühll.
Eine weitere Parallele in der Alkestis des Euripides (v. 348ff.). Bei Xenophon von Ephe-
sus übernimmt eine Mumie die gleiche Rolle. Die Ephesiaken V, 9. Den Hinweis auf
Xenophon verdanke ich Flerrn Prof. R. Merkclbach, Köln.

32 In solchen Wechselrcden, wobei unterschiedliche Personen für den Toten sprechen,
sieht Ranke (im Gegensatz zu uns) eine Zerfallsform der ursprünglichen Totendarstellung
durch Lebende (229O. Vgl. zum Folgenden auch die Belege bei Ranke 229 Anm. 5.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 189

bei den Tscheremissen gefunden haben33. Im Engadin antwortet der
Tote in der Leichenklage den einzelnen Verwandten, er tröstet sie

mit der Nachricht, dass es ihm gut gehe, dass er nimmer zurück möchte
aus der himmlischen Seligkeit. Man solle es ihm gönnen und nicht
allzu sehr um ihn trauern34. In der Bukowina wird die Totenklage
oft als Duett gehalten, «wobei eine der Frauen für den Verstorbenen
Rede und Antwort gibt»35. Flieher gehören auch die <Widerrufe),
die seit der Pestzeit in Mitteldeutschland (heute DDR) und im Königsberger

Landkreis üblich waren. Es hatten sich dort Fraternitäten ge-
bildet, Begräbnisgesellschaften, die auf Bestellung hin Grablieder
dichteten und vertonten. Besonders bemerkenswert waren die 'Widerrufe',

die sich bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts in den Gesangbüchern

fanden. Sie waren 'als ein letzter Gruss der Abgeschiedenen
aus dem Sarg heraus gedacht und wurden am Ende der
Trauerzeremonie von dem besten Sänger unter den Chorknaben auf dem
Rand des Grabes (gegen besondere Vergütung) vorgetragen'36. Diese
Lieder waren oft recht drastisch. Bekannte Dichter aus dem Königs-
berger Dichterkreis des Barocks gehörten zu diesen Fraternitäten, so
Heinrich Albert37 und wahrscheinlich auch Simon Dach38. Einige
ihrer Gedichte, die sich in Barockanthologien finden, könnten als

Widerrufe betrachtet werden und sind vielleicht so verwendet worden.

Sie haben den realistischen Charakter, der diesen Liedern oft
eignete. So spricht bei Simon Dach (1605-59) eine sterbende Jungfrau:

«Tch armer Madensack! der ich vor wenig Wochen
Belebt, gerad und schön gleich einem Hirsche ging...
Ihr Jung- und Frauen kommt, kommt spiegelt euch in mir!
Lernt nie, was Hochmut sei, was Stand, Gestalt und Zier!

33 Für Österreich s. Franz Schunko, Eine österreichische Volksliedsammlung aus dem

Jahre 1819: Jahrbuch des österreichischen Volksüedwcrkcs 15 (Wien 1966) 5f.; Adalbert
Depiny : Heimatgaue. Zeitschrift für oberösterr. Geschichte, Landes- und Volkskunde 4
(Linz 1923) 192. 376ft".; O. Klinger: Heimatgaue 7 (1926) 153ff. (für den Böhmcrwald);
E. K. Blümmel, Germanische Totcnliedcr, mit besonderer Berücksichtigung Tirols:
Archiv für Anthropologie. Neue Folge 5, 149fr.; in Oberfranken (Sechsämterbezirk)
heisst der Zweigesang «absingen». Ed. Fentsch, Volkssitte in Oberfranken: Bavaria.
Landes- und Volkskunde des Königreiches Bayern. Bd. 3 (München 1865) 366. O. Schwe-

bcl, Tod und ewiges Leben im deutschen Volksglauben (Minden 1887) 232 gibt ein Lied
aus der Eifel, das offensichtlich zum Typus Urlaubslied gehört.

34 V. Bühler, Davos in seinem Walserdialekt 1 (Heidelberg 1870) 386; A. v. Flugi,
Die Volkslieder des Engadin (Strassburg 1873) 38E

35 W.Flachs, Rumänische Hochzeits- und Totengebräuche (1899) 51.
36 Flermann Kretzschmar, Geschichte des neuen deutschen Liedes I (Leipzig 1911)

23.
37 Kretzschmar 20.
38 L. 11. Fischer, Gedichte des Königsberger Dichterkreises. Halle 1883.



190 Paul Hugger

Ihr seht, ich muss davon, mein Leben will sich schliessen.
Lebt alle wohl und habt euch stets in guter Acht!
Gedenkt wie mich der Tod so scheusslich hat gemacht!
Ich tanze nur voran, ihr werdet folgen müssen.»39

Und Joachim Beccau (1690-1755) lässt <eine verstorbene Schönheit

aus dem Sarge> also <reden>:

«Ihr, die ihr wunderschöne seid!
Herbei bei diesem Sarg, betrachtet diese Leiche,
Und seht, wie ich euch ein Exempel reiche,
Der gar zu nahen Sterblichkeit. »40

Auch anderswo kannte man solche Grablieder. In Dithmarschen
wurde der Tote durch einen Sänger dargestellt, im Dorf St. Annen
stieg sogar ein Knabe ins offene Grab und sang stehend auf dem

Sarg41. Die Gütersloher liessen drei Schüler ans Grab treten und im
Namen des Verstorbenen singen. Das hiessen sie < vom Stein singen>42.
Bis 1882 trug der Nachtwächter von Eningen (Reutlingen) bei seiner

Runde vor dem Sterbehaus folgendes Lied vor:

«Adje, ihr, meine Lieben,
tut euch nicht so betrüben,
vergesset meinen Schmerz!
Mir ist's gar wohl geschehen,
ich leb' in Wonn' und Freud',
ihr werdet mich wiedersehen
dort in der Ewigkeit.»43

Eigenartig und befremdend, doch auch in diesen Zusammenhang
gehörend, war der Brauch, den die französischen < Compagnons
boulangers) bei der Bestattung eines Kameraden übten: Man liess den

Sarg in die Grube hinunter. Ein Compagnon stieg mit hinab. Dann
wurde ein grosses schwarzes Tuch über die Grube gebreitet, welches
den Lebenden und den Toten den Blicken entzog. In diesem Augenblick

brach aus dem Grab ein tiefes Seufzen hervor. Sogleich antwor-

39 Martin Sommerfeld, Deutsche Barocklyrik nach Motiven ausgewählt und geordnet
(Berlin 1929) 163.

40 Sommerfeld 164.
41 Paul Sartori, Sitte und Brauch I (Leipzig 1910) 150 Anm. 5.
42 Sartori, Zur Volkskunde des Regierungsbezirkes Minden: Zeitschrift des Vereins

für rhein. und westf. Volkskunde 4 (1907) 280.
43 H. Höhn, Sitte und Brauch bei Tod und Begräbnis: Württembergisches Jahrb. für

Statistik und Landeskunde (1913) 329. Photomech. Neudruck (Stuttgart 1961) 192. Sehr

schön auch ein Taufbrauch aus dem Kanton Zürich, wo ein totes Kind «spricht»: Erika
Welti, Taufbrauche im Kt. Zürich (Zürich 1967) 35. Frdl. Hinweis von Herrn Prof.
H. Trümpy.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 191

teten alle Compagnons, die sich genähert hatten, mit einem langen
und traurigen Schrei44.

Verbreitet sind eigentliche Abschiedsreden des Toten, wobei eine

angesehene Person in seinem Namen spricht. Der 'Tote nimmt
Urlaub'45. Bei den Sachsen Siebenbürgens tat es der Hann (Dorfrichter)
nach der Bestattung am Grab46, in Masuren der Lehrer neben der
aufgebahrten Leiche im Sterbezimmer47. Unter ähnlichen Umständen
hielt im ehemaligen Deutsch-Westböhmen der Vorbeter die 'Dank-
soging'48. Und im Zipser Land dankte die Mutter oder eine andere
der nächsten Angehörigen im Auftrag des Toten allen Freunden und
Bekannten für Wohltaten und Ehrengeleite49. Die Motive gleichen
einander und sind uns im wesentlichen von den Tscheremissen her
bereits bekannt. Besonders schön und herzlich waren die Worte, die
der Tischler oder Vorbeter in Niederösterreich namens des Verstorbenen

beim Sarg sprach50. Im badischen Oedsbach hiess dies

<abschirmen), und es wurde durch einen Freund beim letzten Bildstock
der Gemarkung vorgenommen51. Troels-Lund schildert dieses

Abschiedsnehmen als allgemeine skandinavische Sitte im lO.Jahrhundert.
Dort trat während der Totenfeier, die mit einem Trinkgelage
verbunden war, plötzlich Stille ein. Der Tote wurde auf der Bahre in den

Hausgang gestellt. Hier ehrte ihn ein Verwandter gleichen Ranges;
er sagte ihm auf Wiedersehen und wünschte ihm alles Gute. Auf der
Schwelle hielten die Träger wieder an, und nun war es an dem Toten,
zu sprechen. Eine beredte Person übernahm dies, und es geschah
unter atemloser Stille52. Und schliesslich folge noch ein Beleg für ein
aussereuropäisches Volk, die Herero (Südafrika). Dort setzte sich bei

gewissen Gelegenheiten der Sohn des Toten auf das Grab, sprach in
dessen Namen und gab dem versammelten Volk in Wechselrede als

Toter Antwort53.

44 Agricol Perdiguier, Mémoires d'un compagnon. Ed. 10/18 (Paris 1964) 149.
45 Geiger: Handw. dt. Abergl. 5, 1123 s.v. Leichenzug.
46 O. Wittstock, Volkstümliches der Siebenbürger Sachsen: Beiträge zur Sicdelungs-

und Volkskunde der Siebenbürger Sachsen. SA aus Forschungen zur deutschen Landesund

Volkskunde (Stuttgart 1895) 103 f.
47 M. Toeppcn, Aberglauben aus Masuren2 (Danzig 1867) 104.
48 Alois John, Sitte, Brauch und Volksglaube im deutschen Westböhmen (Prag 1905)

172ft'.
49 Julius Gréb, Zipser Volkskunde (Kesmark und Reichenberg 1932) 31.
50 H. S. Rehm, Deutsche Volksfeste und Volkssitten (Leipzig 1908) 116.
51 Elard Hugo Meyer, Badisches Volksleben im neunzehnten Jahrhundert (Strassburg

1900) 594.
52 Dagligt Liv i Norden i det 16 de Aarhundrede 14 (Kocbenhavn 1904) i6i f.
53 J. Jrle, Die Herero. Ein Beitrag zur Landes-, Volks- und Missionskunde (Gütersloh

1906) 85 f. Wenigstens als Anmerkung soll der Brauch aus der Steiermark aufgeführt



192 Paul Hugger

Wir kommen zu den brauchtümlichen Erscheinungen, bei denen
ein Lebender den Verstorbenen darstellt, ihn verkörpert. Hier sind die
Formen so vielfältig, dass es schwer fällt, sie zu ordnen. Sie gehen von
der stummen, fast starren Darstellung des Toten bis zur mimisch
getreuen Inkarnation, vom noch deutlich unterschiedenen Abbild bis

zur Identifikation. Stumm zog einst der 'schwarze Ritter' im adeligen
Trauergeleit mit. Die Belege reichen vom Mittelalter bis in die Neuzeit.
An der Leichenfeier für Bertran du Guesclin zu St-Denis erschienen
vier geharnischte Ritter zu Pferde, «representans la personne du mort
quand il vivoit»54. Ähnliches geschah 1375 im Hause Polignac: Nach
Schlosser geht aus Rechnungsvermerken für adelige Leichenfeiern in
Frankreich hervor, dass der Tote durch einen Statisten dargestellt
wurde. So erhält ein gewisser Blaise 5 sols, weil er bei der Bestattung
von Jean de Polignac diesen dargestellt hatte55. Im Leichenzug des

Grafen Amedeus VII. von Savoyen (14. Jh.) ritt auf einem verkappten
Pferd ein gerüsteter Mann mit, welcher « den Grafen vorstellte...
Den Zug schlössen vier schwarze Reiter, denen es oblag, zu verkünden,

was die menschlichen Dinge werth sind.»56 Solche Bräuche
haben sich bis weit in die Neuzeit hinein erhalten. «Vor Alters und
noch bis in dieses Jahrhundert hinein ist es Brauch im Hessenlande

gewesen, dass ein vom Kopf bis zum Fuss Geharnischter in schwarzer

Rüstung auf schwarzgepanzertem Ross dem Sarge des Landesherrn

zu allernächst folgte. Solchen Ritter nannte man den Trauerritter,
und es ging die Sage, dass er noch selbigen Jahres dem Fürsten nachfolge

in das Schattenreich.» Dies sei noch im Jahre 1821 geschehen57.
Gemäss Schlosser folgte dieser 'schwarze Ritter' noch vor dem Ersten

Weltkrieg Leichen hoher Militärs in Osterreich58.

Schlichter, aber im Wesen verwandt, war der Brauch im Gebiet

werden, wo bei der 'Todtcnzehrung' nach der Bestattung der Totengräber in die Stube

trat und Gruss und Nachricht vom Toten brachte. Es gehe diesem gut und cr leide keine
Not mehr. Hier war der Totengräber zum Boten des Toten geworden, der einige
Funktionen des Stellvertreters übernommen hatte (Beruhigen, Trösten der Leidlcutc usw.).
P. K. Rosegger, Das Volksleben in Steiermark I (Graz 1875) i83f.

54 Huizinga, Herbst des Mittelalters (München 1924) 347. Vgl. dazu auch Ranke
(oben Anm. 2) 234, mit einer Deutung der Trias.

55 «pour avoir fait le chevalier mort». Von Schlosser (oben Anm. 22) 203 zitiert mit
Berufung auf Laborde, La Renaissance des Arts à la Cour de France 1, 48. Vgl. auch

Huizinga 347; Geiger (oben Anm. 26) 3; Ranke 240ft.
56 L. Vulliemin, Der Kanton Waadt 2 (St.Gallen und Bern 1849) 26. Den Hinweis

verdanke ich Herrn Prof. FI.-G. Wackernagcl.
57 Oskar Schwebel, Tod und ewiges Leben im deutschen Volksglauben (Minden

1887) 235. 286.
58 (oben Anm. 22) 17111.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 193

von Carnac: «Il est d'usage constant de donner un habit complet du

mort à un malheureux du voisinage qui doit les porter à l'enterrement5

9. Und Strauß berichtet von den Bulgaren, dass bei der Beerdigung

eine Person des gleichen Geschlechts wie der Tote dessen Kleider

anzog und für sein Seelenheil bat. Wenn die Person auch nicht
verwandt war, so wurde sie doch von nun an als Mitglied der Familie
betrachtet60. Im Tessiner Dorf Claro aber glaubte man, dass am 2.

November der Tote nach Flause zurückkehren würde, um zu essen.
Man erwartete ihn dort, und es kam ein Bettler, der als Toter
bewirtet wurde61.

Sicher haben die mittelalterlichen Totentänze für unsern Zusammenhang

eine grosse Bedeutung. Sie wurden in der Kirche und vor allem
auf dem Kirchhof abgehalten und sind eine Form des Tanzes, wie er

von vielen Völkern seit Urzeiten bei Bestattungsfeierlichkeiten geübt
wurde62. Wesentlich erscheint uns dabei, dass einer der Tänzer den
Toten mimte. So nach einem Bericht aus Schlesien von 1406: «Er
(der Todtentanz) begann mit Jubel und Jauchzen aller Anwesenden,
die nur Lust hatten, mit zu tanzen. Plötzlich verstummte die Musik,
und ein Jüngling oder Mädchen fiel in die Mitte der Stube und stellte
sich todt. Ein dumpfer Todtengesang erscholl von allen Lippen. Mit
abwechselnden Sprüngen näherte sich eine Person nach der andern
dem Todten und küßte ihn, indeß sich dieser nicht regen durfte.
Waren die Tänzer alle durch, so erhob sich auf einmal wieder die
Musik in frohen Tönen, und der Todte stand auf, um den sich darauf
ein Kreis bildete, der das Ende des Tanzes herbeiführte. »63

Grimmeishausen in seinem Simplizissimus reiht diese Totentänze

unter die 'ungarischen Tänze' ein und hält sie für eine typische
Erscheinung des ungarischen Volkslebens seiner Zeit64. Karoly Viski

59 Zacharic Le Rouzic, Carnac. Légendes, Traditions, Coutumes et Contes du pays10

(Rennes 1968) 160. Le Rouzic fügt bei, früher habe man die Kleider den «pleureurs»
und den «pleureuses» gegeben.

60 Adolf Strauß, Die Bulgaren (Leipzig 1898) 451.
61 «Al di di mort as peisava che querun i gnisess a catè da mengò in pè di neset povri

mort.» Frdl. Mitteilung von Ottavio Lurati.
62 Stephan Cosacchi hat neuerdings diesen Tänzen eine umfassende Arbeit gewidmet:

Makabertanz. Der Totentanz in Kunst, Poesie und Brauchtum des Mittelalters (Meisenheim

am Gian 1965) besonders S. 285 ft.
63 Cosacchi 316, zitiert unter Berufung auf J. G. Bergemann, Beiträge zur Cultur-

geschichte Schlesiens (Berlin 1830) 279. Aufdie Verbindung von Todesgrauen und Erotik,
Sterben und Lebenserweckung werden wir weiter unten zu sprechen kommen. Ganz ähnlich

ein Brauch aus dem Westfalen des vorigen Jahrhunderts: Ranke (oben Anm. 2) 214
Anm. 3.

64 Cosacchi 319. Anders bei Ranke 295 f.



194 Paul Hugger

äussert sich in ähnlicher Weise : «Wir wissen, dass im XVII.
Jahrhundert [in Ungarn] noch der besondere Totentanz üblich war, bei
welchem sogar der Tote durch jemanden dargestellt wurde. »65 Und
Cosacchi spricht vom tiefen und grundlegenden Einfluss, den die

Ungarn, als Teil der finnisch-ugrischen Völkerfamilie, auf ähnliche
europäische Tänze ausgeübt hätten66. Er schildert ein modernes Tanzspiel,

das seit Jahren an der Budapester Oper aufgeführt wird und das

die gleichen Motive wie der Volksbrauch enthält67.

Den Tänzer als Darsteller des Toten - wir haben ihn auch in einem
nordindischen Brauch. Dort soll heute noch am Ende des Jahres, in
dem ein Familienmitglied gestorben ist, der nächste männliche
Verwandte nackt mit blossem Schwert in der Hand einen ganzen Tag
und eine ganze Nacht zum Trommelschlage tanzen68.

Auch im Totenagon, in den Wettspielen zu Ehren des Verstorbenen,

finden wir den Stellvertreter des Toten; so in Irland und Schottland.

Dort wurdne bei der Leichenwache symbolische Spiele aufgeführt.

Man wähelt Kämpfer aus und bildete zwei Parteien. Es kam

zum Kampf. Schliesslich fiel einer hin, wie zu Tode verwundet. Ein
'Kräuterdoktor' trat auf und erweckte ihn mit Beschwörungen wieder
zum Leben. Darauf wurde er im Triumph weggetragen. Und die
Verfasserin des Buches, dem wir diese Nachricht verdanken, bemerkt
dazu, dass sich solche Relikte auch in den Volkstänzen und Maskenspielen

Englands fänden, wobei Tod und Wiederbelebung die wesentlichen

Bestandteile seien69. Gewiss handelt es sich zuerst um eine

symbolische Darstellung von Tod und Auferstehung, um eine Art
Überwindung des Todes. Aber der Bezug auf den anwesenden Toten
lässt sich nicht leugnen. Mit dem zum Leben Erweckten ist auch der

gegenwärtige Tote gemeint.
Die schönsten und bezeichnendsten Parallelen zum Brauch der

Tscheremissen finden wir in der eigentlichen ethnologischen Literatur,

also bei den Naturvölkern. Wir führen hier nur einige typische

65 Volksbrauch der Ungarn (Budapest 1932) 193.
06 319.
6' 3i7f.
08 Cosacchi 332, unter Berufung auf Karl Weinhold, Zur Geschichte des heidnischen

Ritus. Abhandl. der kg. Akad. der Wiss. in Berlin (1896) 17. Die rituelle Nacktheit findet
sich in vielen Trauerfeiern alter Völker. Einerseits ist die völlige Entblössung Ausdruck
umfassender Trauer, anderseits ist eine Angleichung an den nackten Leichnam unverkennbar.

Siehe dazu die Belege bei Ranke (oben Anm. 2) 122If. und Eckstein: Handwb. dt.
Abergl. 6, 876f.

<"> Eleanor Hull, Folklore of the British Isles (London 1928) 2i6f.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 195

Beispiele aus den verschiedenen Teilen der Welt auf, wobei wir
wiederum eine gewisse Steigerung in der Aussage beobachten.

Dem ersten Kind, das in ihrer Siedlung nach einem Todesfall
geboren wird, geben die Eskimos von Alaska und Grönland den Namen
des Verstorbenen. F2s vertritt diesen beim Jahresfest70. Die Delawaren
(USA) halten nach einem Jahr für den oder die Verstorbenen eine
Gedächtnisfeier ab. Dabei wird jeder Verstorbene durch eine Person
einer andern Phratrie dargestellt. Auf alle Fälle darf sie nicht bluts-
verwandt sein71. Die Flopi- (USA), Zuni- (USA) und Uitoto-Indianer
(SW-Kolumbien) stellen den Toten durch Maskenträger dar72. Von
den Indianern Brasiliens berichtet Paul Ehrenreich73, dass bei der
Leichenfeier der Leichnam horizontal an einer Stange aufgehängt ist.
Eine Person, die den Toten darstellt, bittet die Hinterbliebenen um
Tabak und fragt die Vorsänger, ob sie ihm den Lippenpflock aus
Perlmutter angelegt hätten. Die Bororó in Brasilien behängen bei der
Totenfeier einen jungen Mann mit Blätterbündeln an den Schultern,
Armen, Knien und Knöcheln. Er stellt den Toten in seinem jetzigen
Zustand dar, beerdigt unter einer Decke von grünen Blättern. Man
behängt ihn, während er ächzt und wippt, mit den Kleidern des Toten.
Dann beginnt ein gemeinsamer Tanz. Später ruft der junge Tote zwei
alte Tote mit einem Kürbisflötchcn. «Sie sollten bei der Auslieferung
der Habe anwesend sein, den neuen Genossen übernehmen und sich

überzeugen, dass man ihm nichts vorenthalte, was er mit späteren
unangenehmen Besuchen bei den Hinterbliebenen zu reklamieren
hätte. » Die herbeigerufenen Toten erscheinen dann, lehmbeschmiert,
auf dem Rücken zweier Burschen. Und es beginnt ein wildes Treiben74.

Bei den Awam-Tawgy-Samojeden (Nord-Sibirien) vertritt bis zum
Begräbnis einer der nächsten Verwandten den Verstorbenen. Er führt
in seinem Namen Verhandlungen, wobei er beim Leichnam sitzen
bleibt. Zwischen ihm und den Totengräbern kommt es zu einem

ergreifenden Zwiegespräch. Der Vertreter des Toten wird dabei als

Toter selbst angesprochen75.

70 William Thalbitzer, Die kultischen Gottheiten der Eskimos, in: ARW 26 (1928)
418.

71 Schmidt (oben Anm. 14) 7, 726.
72 Ake Hultkrantz, Les Religions des Indiens primitifs de l'Amérique. Essai d'une

synthèse typologique et historique. Acta Universitatis Stockholmensis 4 (1963) 134f.
73 Materialien zur Sprachenkundc Brasiliens, in: Ztschr. für Ethnol. 26 (1894) 59E
74 Karl von den Steinen, Unter den Naturvölkern Zcntral-Brasiliens (Berlin 1897)

391 f. Bei R. H. Lowie veranstalten die Bororó eine Jagd zu Ehren des Toten. Der Jäger,
welcher das Tier erlegt, erscheint später beim Tanz als Vertreter des Toten: The Bororó,
in: Handbook of South American Indians. BAE Bulletin 143 Bd. 1 (1946) 43of.

75 Schmidt (oben Anm. 14) 7, 65 3 ff.



196 Paul Hugger

Auf Sumatra, in Nordtoba, herrschte bei den Batakkern die Sitte
des <Namangkumur>. War irgendein <Liebling) (vom Verfasser so

bezeichnet) gestorben, wurde eine Person mit einer hölzernen
Gesichtsmaske bekleidet. Sie stellte den Toten dar und ging bei Paukenmusik

schweigend unter den Trauernden einher, die ihr allerlei
Zärtlichkeiten sagten76.

Wird man bei den Stämmen auf Borneo über die Erbteilung nicht
einig, so ruft der Dayong, der Medizinmann, die Seele des Toten ins
Seelenhaus herbei. Er horcht auf das Wispern der Seele und beginnt
in der ersten Person so zu sprechen, dass er die Redeweisen und
Besonderheiten des Verstorbenen übernimmt77.

Ungefähr ein Jahr nach der Bestattung eines Bakitara-Königs
(Uganda) beauftragt der regierende König den Bamuroga (einen
Interregen), ein Fest für den toten König zu veranstalten. Ein armer
Mann des Babito-Stammes verkörpert den Toten. Er lebt acht Tage
im königlichen Grabhaus und wird mit dem Namen des Toten
angesprochen, "for he was said to be the old king revived". Er wird
geehrt und verfügt über die zehn bis zwölf grabhütenden Witwen des

verstorbenen Königs. Der regierende Herrscher schickt Geschenke.
So lebt der Alte acht Tage wie ein König. Am neunten erwürgt
man ihn78.

Die indischen Kolhs in der Nähe von Kalkutta kannten folgenden
Brauch: Nach der Beerdigung und dem Leichenschmaus zieht ein
Teil der Gäste, voran der Teufelspriester (Pahan), zum Haus des

Toten. «Mit dem Stocke schlägt der Pahan dreimal auf das niedrige
Dach und fragt, wer drinnen sei. Er will erforschen, ob der Gestorbene
sich in seinem Hause aufhalte. Und richtig, eine Stimme antwortet
daraus: Ich bin hier, was bringst du da draussen, bringst du Freude
oder Schmerz Die Antwort lautet : Für Trauer bringe ich Freude, -
und sofort öffnet sich die Thür, und ein Mann, der sich vorher heimlich

hinter dieselbe gestellt hatte, tritt heraus. Alle, der Pahan an der

Spitze, blicken nun in das Haus, um zu sehen, ob in der fingerdick
auf den Erdboden bestreuten Asche noch weitere Spuren enthalten
seien, als die an der Thür von dem Manne herrührenden.»79

76 W. Ködding, Die Batakker auf Sumatra, in: Globus. Illustrine Zeitung für Länderund

Völkerkunde 53 (1888) 92.
77 Ch. Hose and W. Mc. Dongall, The pagan tribes of Borneo II (1912) 38 f. In

Anm. 2 p. 39 weisen die Autoren darauf hin, dass es sich nicht um Besessenheit handle.
78 John Roscoc, The Bakitara or Banyoro (Cambridge 1923) I26f.
79 Waldemar Sonntag, Die Todtenbestattung Todtcncultus alter und neuer Zeit und

die Begräbnisfrage (Flalle 1878) 37f.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 197

Die Porno (Aquatorialafrika) stellen die «Rückkehr des Toten»
dramatisch dar. Er wird von einem Mann-Geist in Gesichtsausdruck,
in der Kleidung und Haltung genau nachgeahmt. So tritt der <Tote>

abends in die Geisterhütte und legt sich beim Mittelpfosten flach nieder.

Man hält das Feuer niedrig, und tiefe Stille herrscht unter den
Anwesenden. Dann führt man die verwandten Frauen herein. Diese
zerschlagen sich Gesicht und Brust und heulen, den <Toten> umstehend,
ihre Trauergesänge80.

Ein Jahr nach dem Tode eines der ihren halten die Menomini (USA)
eine Gedäcbtniszeremonie ab. Sie laden den Schatten des Verstorbenen

ein, aus dem Jenseits herüberzukommen und sich in der Gedächtnisfeier

mit den Lebenden zu vereinen. Eine Person von gleichem
Alter und Geschlecht stellt den Toten dar. Sie nimmt als <Toter> an
der Mahlzeit teil. Am Schluss der Feier wird der Gast nach Westen

weggesendet, auch etwa zum Grab geleitet81. In ähnlicher Weise spielt
sich die Feier bei den Foxes (USA) ab, die ein ergreifendes Zeremonial
kennen82.

Wir beschliessen unsere Auswahl von Belegen mit dem prächtigen
Beispiel, das Luden Lévy-Bruhl von den am Niger lebenden Mossi
anführt83: Jeder tote Mossi gleich welchen Standes wird nach seinem
Hinschied bis zur zweiten Bestattung durch einen lebenden Mossi
dargestellt, der kourita oder koutoarsa heisst. Diese Gestalt soll dem
Toten irgendwie gleichen. Sie wird von der Familie, oft sogar vom
Sterbenden bezeichnet. Sie legt sich die Kleider, die Gegenstände, den
Schmuck und die Waffen des Toten zu, geht mit seinem Stock, seiner

Hacke, seiner Lanze (die Spitze zur Erde gekehrt). In allem ahmt sie

ihn nach. « Elle le continue au milieu des siens. Si le mort était généralement

accompagné d'un enfant portant sa sacoche, la kourita aura son
enfant, qui la suivra avec cette même sacoche, mais mise à l'envers.
Si le défunt était lépreux et ne possédait plus de doigts, elle fera comme
si elle n'en avait plus; s'il aimait à rire, elle rira, s'il était grognon et

disputait tout le monde, elle ne décolérera pas. Les enfants du défunt
l'appelleront leur père, les femmes la nommeront leur mari, et lui
prépareront la bouillie de mil. Si le mort était naba, on l'appellera
naba; s'il ne l'était pas, on lui donnera le nom du mort.» Das dauert

so bis zum < zweiten Begräbnis). Dann schert sich die kourita wie

80 Schmidt (oben Anm. 14) 2, 234.
81 Schmidt 2, 568t".
82 Schmidt 5, 653.
83 La mentalité primitive4 (Paris 1925) 73f. Von Lévy-Bruhl zitiert aus Eugène

Mangin, Les Mossi : Anthropos 11 (1914) 732f. Frdl. Hinweis von O. Lurati.



198 Paul Hugger

die andern Familienangehörigen das Haupt kahl, und damit ist ihre
Rolle ausgespielt.

Überschauen wir das Gesagte! Vielgestaltiges Brauchtum breitet
sich vor uns aus, in grosser räumlicher und zeitlicher Streuung. Es

geht vom blossen Dialog mit dem unsichtbaren Toten bis zu seiner
nachahmenden Verkörperung. Wo liegt bei dieser Vielfalt das

Gemeinsame Nochmals tritt der Tote aktiv in Erscheinung, sei es, dass

ein Lebender ihm die Stimme oder sogar seine Gestalt leiht. Was starr
und stumm war, regt sich erneut, der für immer Abgeschiedene
kehrt ein letztes Mal wieder.

Es erhebt sich die Frage nach Ursache und Sinn dieser Sitte. Es

mag kühn, ja unerlaubt erscheinen, für das Brauchtum von zeitlich
und räumlich so weit auseinanderliegenden Völkern gemeinsame
Wurzeln zu suchen, eine Erklärung zu geben, die allgemein anwendbar
und gültig wäre. An einen genetischen Zusammenhang oder eine
historische Kontinuität ist kaum zu denken. Sie mögen zuweilen
vorliegen. Doch meist handelt es sich wohl um Neubildungen auf Grund
ähnlicher Voraussetzungen. Die Erklärung kann, wenn schon, nur
in den Tiefen des menschlichen Wesens gefunden werden. So hängt
die Berechtigung unseres Vorgehens davon ab, ob wir für den
Menschen eine seelische Struktur annehmen, die unverlierbar ist, handle
es sich um einen einfachen Feuerländer oder einen hochzivilisierten
Europäer. Es ist die Frage, ob diese Grundstruktur und das ihr
zugeordnete Grundverhaltcn wesentlich zum Menschen gehören und
sich durch alle äussern Einflüsse und Veränderungen erhalten. Dieses
G rundverhalten mag dadurch wohl beeinflusst werden, verändert,
vielleicht verdrängt; aber wir können es unter den Schichten der Zeit
immer wieder freilegen. Wir meinen jene grundlegenden Strebungen
des Menschen, wie Liebe, Hass, Angst, Bedürfnis nach Geborgenheit,
nach Geltung, Kräfte, die sein Handeln motivieren und das soziale
Verhalten bestimmen. Leugnen wir diese letzte Übereinstimmung des

menschlichen Verhaltens und sind wir der Ansicht, dass der Mensch

von der Steinzeit bis zur Moderne einen steten Wandel erfahren hat,
so dass er heute im Psychischen nichts Gemeinsames mehr mit seinem
Urahnen aufweist, so ist allerdings unser Versuch sinnlos und zum
Scheitern verurteilt. Wir können dann höchstens für ein einzelnes
Phänomen aus der entsprechenden soziokulturellen Schicht heraus
eine Erklärung suchen, ohne je räumlich weiter auszugreiten. Dies
bedeutete aber den Verzicht auf eine Antwort auch der Volkskunde
und Ethnologie auf die Frage, was der Mensch eigentlich sei, vor



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 199

allem in seinem gesellschaftlichen Verhalten. Im andern Fall aber
werden wir in unsern Deutungen schliesslich mit jenen der Psychologie,
vor allem dei Tiefenpsychologie, zusammentreffen. Denn auch sie

geht von der Annahme aus, dass es eine grundlegende menschliche

Psyche gebe. Wir wissen, dass unser Vorgehen Kritiker finden wird.
Man wird von unerlaubter Verallgemeinerung sprechen. Diese
Möglichkeit mahnt zur Vorsicht. Unser Erklärungsversuch soll keineswegs

bedeuten, dass er für alle Erscheinungen, die wir oben angeführt

haben, gleichermassen gelte. Viele sind komplex und können
auch anders motiviert werden. Ein Verhalten des Menschen, das

sonst eindeutig einem seelischen Befund entspricht, kann durch
gewisse Umstände so verändert werden, dass es Gegenteiliges bedeutet.
Aber das sind Ausnahmen und Sonderfälle. Wir suchen hier eine

Erklärung für das Normalverhalten. Erhellen wir das an einem Beispiel:
Das Lächeln deutet allgemein darauf hin, dass der Mensch sich in
einer entspannten, zufriedenen Stimmung befindet und dass er seiner

Umwelt wohlwollend gegenüber steht. Aber es kann auch Ausdruck
des überwundenen Schmerzes sein, als Ergebnis grosser
Selbstbeherrschung. Oder es verdeckt in schlauer Berechnung eine feindselige

Einstellung. Doch gelingt diese Täuschung nur, weil das

Lächeln eigentlich Ausdruck der Harmonie und des Wohlwollens ist.
So nehmen auch diese Sonderfälle Bezug auf den Normalfall, auf ein
Grundverhalten. Und bei diesem Grundverhalten des Menschen

gegenüber wesentlichen Fragen seines Daseins suchen wir eine

Antwort.

Die Darstellung eines Toten durch Lebende stillt einerseits ein
seelisches Bedürfnis des Menschen, anderseits erwächst sie aus seiner

Befähigung zur Identifikation und Personifikation. Beide Bereiche

müssen gesondert dargestellt werden.
Wenn uns ein geliebter Mensch entrissen wird, so erfüllen Trauer

und Schmerz die Seele, und Schrecken erfasst uns ob des Unwiderruflichen.

Da liegt er nun, stumm und unbeweglich, er, den wir
vielleicht kurz vorher noch heiter und lebensvoll gesehen haben. Die
Starrheit und die veränderten Züge verleihen dem Toten eine gewisse

Majestät, sie machen ihn unheimlich; eine Bedrohung geht von. ihm
aus84. Karl Meuli hat aufdie Ambivalenz unserer Gefühle dem Toten

84 Dazu Curzio Malaparte: «Lo sanno tutti che razza di egoisti sono i morti. Non ci

sono che loro al mondo, tutti gli altri non contano. Son gelosi, pieni d'invidia, e tutto
perdonano ai vivi fuorché d'esser vivi. Vorrebbero che tutti fossero come loro, pieni di
vermi et con gli occhi vuoti...» La Pelle. Economica Vallecchi 5 (Firenze 1968) 59.



200 Paul Hugger

gegenüber hingewiesen: Hingezogensein und Furcht, Liebe und
Ablehnung85. Es sind die gleichen komplexen Gefühle, die wir schon zu
Lebzeiten ihm gegenüber gehegt haben. Die moderne Psychologie
kennt seit Eugen Bleuler die Ambivalenz sehr wohl. Als tiefe Gefühlsbindung

ist die Liebe unterschwellig von Hassanwandlungen durchzogen,

denn sie stellt eine starke Abhängigkeit dar und wird deshalb

zeitweilig als Bedrohung empfunden86. Diese feindseligen Gefühle

empfinden wir, wenn wir uns dabei ertappen, als Schuld. Und so

tritt eine dritte Komponente in unser Verhalten dem Toten gegenüber:

das Schuldgefühl. Liebende Sehnsucht einerseits, Schuld-
bewusstsein andrerseits wecken in uns den Wunsch, das Unwiderrufliche

rückgängig zu machen und den Toten nochmals lebendig
zu sehen. Als Schuldige möchten wir Versäumtes nachholen, ihm

sagen, dass wir an seinem Tod unschuldig seien, dass wir ihm nichts
Böses gewünscht hätten, er dürfe sich an uns nicht rächen, Gedanken,
die tatsächlich in den Reden an den Toten, wie wir sie oben angeführt
haben, ausgesprochen werden. Dann scheidet der Tote befriedigt
und nicht als Zürnender. Die Liebe aber sehnt sich, dem Toten nochmals

Gutes zu erweisen, ihn als gegenwärtig zu wissen. Wenn er doch

nur einmal noch käme und so in die Stube träte wie einst! Dann könnten

wir ein letztes Mal unserer zärtlichen Flingabe genügen und wären
im bittersten Leid getröstet. In der russischen Totenklage findet diese

Sehnsucht ergreifende Worte : Sie malt sich aus, wie der Tote als

Gast erscheint, wie man ihn bewirten, wie ihn kleiden werde87. In
träumender Phantastik sieht eine Braut in Nord-Grossrussland die

tote Mutter ins Haus zurückkehren. Die Braut tritt dabei klagend in
die Mitte der Stube, sie verneigt sich grüssend vor der Unsichtbaren
und dankt ihr für das segensvolle Kommen88.

Die sehnsüchtige Erwartung einer nochmaligen Wiederkehr des

Toten wird durch den Glauben vieler Völker genährt, dass die Toten
nicht gleich von uns scheiden, sondern noch einige Zeit ihre frühere
Heimstatt umkreisen, die Lebenden beobachten und sich erst nach
einer gewissen Zeit gänzlich entfernen. Auch das hat u. a. eine psychische

Wurzel. Wir können uns nicht mit dem plötzlichen Verlust eines

85 Entstehung und Sinn der Trauersitten: SAVk 43 (1946) 108f.
86 Vgl. z.B. Joan Riviere, La haine, le désir de possession ct l'agressivité. Traduit de

l'anglais (Paris 1968) 42.
87 Elsa Mahler, Die russische Totcnklage. Ihre rituelle und dichterische Deutung

(Leipzig 1935) 490ft".; Dmitrij Zelenin, Russische (Ostslavische) Volkskunde (Berlin und
Leipzig 1927) 331.

88 Mahler 106.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 201

teuren Menschen abfinden, es ist uns, als müsse er noch da sein, uns
hören können. Je unvermittelter der Tod, desto schwieriger und
langsamer begreifen wir ihn. Die Witwe eines Starfighter Piloten
erzählte mir, dass sie nach dem Absturz ihres Gatten monatelang das

Gefühl hatte, er werde jetzt gleich heimkehren und in die Wohnung
treten. Für sie war er nicht tot, denn sie hatte keine sterblichen Überreste

gesehen. Ähnliches spricht Saint-Exupéry in seinem Vol de Nuit
aus. Auch dort steht eine Witwe ungetröstet vor dem Unabänderlichen.

Von Fabien, dem verschollenen Piloten, heisst es: «Il quittera
lentement sa maison.»

Diese liebende Erwartung der Rückkehr eines Verstorbenen kann
sich bis zum echten Erlebnis steigern, wo die Grenzen zwischen
Wunschbild und Wirklichkeit verfliessen. In meinem Buch über Amden

habe ich zwei solcher Fälle berichtet. Beide Male erlebte eine

Witwe im Wachschlaf die Wiederkehr des Mannes, der ein Zeichen
überbrachte, und dies wurde jeweils als Tröstung und Beglückung
erlebt89. Die Tatsache, dass sich die Erwartung zum Erlebnis
verdichten kann, an dessen Realität der Betroffene nicht zweifelt, ist für
die Erklärung unseres Brauches bedeutsam.

Doch bevor wir weitergehen, müssen wir die eigentliche Voraussetzung

dieser Phänomene darstellen, nämlich die Fähigkeit des

Menschen, einerseits Totes zu beseelen und als lebend zu erfahren, die
Personifikation also, anderseits die Gabe der Identifikation, wonach er
sich in einen andern hineinfühlt, so dass er plötzlich dessen Gehaben
übernimmt und den andern unbewusst imitiert. Diese Identifikation
setzt einen tiefen Bezug zum andern voraus, eine starke innere

Beschäftigung. 1 .iebe wie Hass können die Beweggründe sein ; nur dann
ist die Beobachtung eines andern so intensiv, dass sein Gehaben

genau registriert wird und plötzlich ins eigene Benehmen überfiiessen
kann. In der Erzählung <Die Pfeiferstube)90 schildert Paul Alverdes,
wie die kehlkopfverlctzten < Pfeifer) mit dem einbeinigen Füsilier
Kulka durch den Flur des Lazaretts schreiten und dabei spontan die
Gehweise des Einbeinigen übernehmen : « Sie wackelten Arm in Arm
mit ernsthaften Gesichtern den Korridor auf und ab. Auch die Pfeifer
schienen jetzt falsche Beine zu tragen. Nicht anders wie Kulka warfen
sie bei jedem zweiten Schritt eine Schulter und Hüfte nach vorn,
wobei sie gleichzeitig etwas nach der Seite sanken. Bei den Kehrt¬

en O

Wendungen aber hatte vorzüglich Benjamin grosse Schwierigkeiten.

89 Amden. Eine volkskundliche Monographie (Basel 1961) 220.
90 Ausgabe München 1962. S. 52.



202 Paul Hugger

Er hüpfte hilflos mit dem einen Bein auf der Stelle...» Es ist nicht in
erster Linie die Absicht zu trösten, welche die beiden zu ihrem
Verhalten bestimmt, sondern es geschieht spontan, aus der Kraft des

Mitleidens und der Identifikation heraus. Solche Beobachtungen
können wir vorab im Bereich der Trauersitten machen. Nach einem
Todesfall beginnt einer der Trauernden, meist ein sehr Nahestehender,
sich plötzlich zu ändern, cr scheint seine Eigenart zu verlieren, macht
sich den Habitus des Toten zu eigen, spricht und bewegt sich wie er.
Er stellt den Toten dar, vielmehr er ist wie vom Geist des Toten
erfüllt, von seiner Kraft erfasst. So sagt Dino Buzzati nach dem Tode
seiner Mutter: «Di quando in quando, specialmente nel pomeriggio,
se mi trovo solo, provo una sensazione strana. Come se qualcosa
entrasse in me che pochi istanti non c'era, come se mi abitasse un'
essenza indefinibile, non mia eppure immensamente mia, e io non fossi

più solo, e ogni mio gesto, ogni parola, avesse come testimone un
misterioso spirito. Lei! Ma l'incantesimo dura poco, un' ora e mezzo,
non di più»«1. BcidenKundu (Nkundo) im Urwald des Kongo beginnt
eine alte Mutter bei der Trauerfeier ihres Sohnes plötzlich zu singen
und sitzend die Bewegungen des Tanzes auszuführen. Und als Erklärung

heisst es : «Voilà, cette mère se rappelle l'âge mûr de son fils qui
était un fameux danseur, élégant, agile, renommé dans toute la

région... Elle se lamente de ce que désormais il ne pourra plus danser

comme il le faisait jadis»92. Es ist liebende Versenkung in die

Erinnerung und spontane Darstellung des dort Geschauten. C. G.Jung
hat schon auf solche Fälle hingewiesen. Nach ihm sind cs einige seltene

Beobachtungen: «Besessenheitszustände, wo aber die Besessenheit

durch etwas ausgelöst wird, das man wohl am passendsten als 'Ahnenseele'

bezeichnet, und zwar als eine Ahneuseele. Praktisch sind cs Fälle

von auffallender Identifikation mit Verstorbenen»93. Jung meint,
gestützt auf einen französischen Autor94, es könne sich um
Ahnenbestandteile handeln, die in der Struktur der Persönlichkeit vorhanden
seien und das anzestrale Verhalten auslösten. Es geht hier nicht darum,
diese Jungsche Ansicht zu kritisieren, obwohl ich ihr skeptisch gegenüber

stehe. Schwierigkeiten bei einer solchen Interpretation erwachsen

dort, wo es sich nicht um Ahnen handelt, die dargestellt werden,
sondern um Altersgenossen.

91 I due autisti, in: La boutique del mistero. 31 storie di magia quotidiana. (Mondadori
171. Verona 1968) 223.

91 G. Hulstacrt, Coutumes funéraires des Nkundo: Anthropos 32 (1937) 505 f.
93 Die verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt: Eranos Jahrbuch 1939 (1940) 397ft.,

Zitat 416 f.
94 Léon Daudet, L'Hérédo.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 203

Hier helfen uns die Erkenntnisse der Psychiatrie weiter. Denn ihr
ist das Phänomen der <Wesenseinbildung> bei der Trauer wohl
bekannt. In einer für unsern Zusammenhang überaus wichtigen Arbeit
hat Roland Kuhn grundsätzliche Überlegungen zum Problem
angestellt95. Anlass dazu war ihm der Fall eines jungen Mannes, der nach
dem Tode seines Vaters einen Mordversuch an einer Dirne verübt
hatte. Als Dreieinhalbjähriger war er durch den Tod seiner Mutter,
durch den Anblick und den physischen Kontakt mit ihrer Leiche
derart erschüttert worden, dass er in der Folge in seinem Wesen

umgestaltet wirkte, Züge der geliebten Mutcer annahm und in eine

Psychose geriet, die als Randform des manisch-depressiven Irreseins
mit schizoiden Zügen aufgefasst werden muss. Anhand dieses

Beispiels stellt Kuhn grundsätzliche Überlegungen zum rätselhaften
Phänomen der Trauer an. Wir müssen unterscheiden zwischen dem

«Traueraffekt, der in den Gefühlserlebnissen besteht, die durch den

Verlust eines Menschen durch den Tod bei den Hinterbliebenen
ausgelöst werden, und der Trauer im Sinne einer tiefgreifenden und
dauernden Existenzumwandlung, die den Traueraffekt ablöst, wenn der
Verstorbene in vollem Sinne des Wortes geliebt worden ist.» «Wie

vor allem L. Binswanger96 zeigt, kommt es beim Trauernden selbst,
mit dem Abschied vom Verstorbenen, auch zu einem Abschied von
der eigenen bisherigen Daseinsweise, und der Hinterbliebene
übernimmt irgendwie das Wesen des Verstorbenen, es kommt zur
'Wesenseinbildung'»97. Auch für Kuhn bildet die echte Liebe zum
Verstorbenen die Voraussetzung für eine solche existentielle Wandlung98,
wobei er keineswegs die nekrophoben Züge in unserm Verhältnis
zur Leiche verkennt". Der Autor, Chefarzt der Psychiatrischen Klinik
in Münsterlingen (Schweiz), hat mir selber zwei Beispiele mitgeteilt,
die für meine Untersuchung überaus bedeutsam sind. Das erste gehört
wiederum in den Bereich der Psychopathologie, was es jedoch für
unsere Überlegungen nicht entwertet. Für den <Naturmenschen) ist

95 Mordversuch eines depressiven Fctischistcn und Sodomisten an einer Dirne.
Monatsschrift für Psychiatrie und Neurologie 116 (1948) 66ff.

96 Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins4 (München-Basel 1962) 167ft'.
97 S. 121.
98 Siehe auch S. 147.
99 Kuhn beschreibt in der Folge die Veränderung der Umwelt durch den Tod eines

geliebten Menschen. Sie bekommt einen Zug des Irrealen durch das «Mitsein mit dem

Toten», sie wird phantastischer, träumerischer oder mystischer. Der Trauernde löst sich

von der realen Welt des alltäglichen Lebens und gleitet zurück in die Vergangenheit
(S. 123). Das Todesproblem in philosophisch-anthropologischer Sicht beschreibt (mit
reicher Litcraturangabe) : Hans Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie II
(Basel 1946) 73ft7.



204 Paul Hugger

das abnorme Verhalten keineswegs immer negativ, sondern oft, wie
im Falle der Besessenheit, ehrfurchterheischend, beispielhaft, weil sich
darin das Dämonische äussert. Doch zu unserm Beispiel: Einer
zwanzigjährigen Schneiderin war der Vater gestorben. Einige Tage nach
der Kremation holten Mutter und Tochter seine Asche nach Hause,
um sie später auf dem Friedhof zu bestatten. Nach dem Abendbrot
breitete die Tochter vor den Augen der Mutter auf dem F^ssplatz eine

Zeitung aus, hohe die Urne hervor und schüttete die Asche drauf.
Nun spielte sie mit der Asche, vor allem den Knochenstücken, ohne
darin subjektiv einen besondern Sinn zu finden. Die Mutter schaute

zu und erklärte dann, sie solle die <War> wieder versorgen. Offenbar
kam ihr das Treiben der Tochter doch etwas unheimlich vor. Die
junge Frau füllte darauf die Asche wieder in die Urne, und nach einigen
Tagen wurde diese auf dem Friedhof bestattet. Am Morgen nach dem

Vorfall ging die Tochter wie üblich zur Arbeit in die Textilfabrik.
Da sagte ihr eine Mitarbeiterin, jetzt habe sie gemeint, ihr Vater
komme, so sehr habe sie seinen Gang nachgeahmt. Der Vater war als

Mechaniker in der gleichen Fabrik tätig gewesen und täglich bei den
Schneiderinnen erschienen, um die Nähmaschinen zu kontrollieren.
So waren sein Gang und sein Gehaben den Schneiderinnen durchaus

vertraut. Es spielten sich in der Folge weitere derartige Erlebnisse ab.
So wurde beobachtet, dass die junge Frau Werkzeuge, die sie für
einfache Reparaturen an der Nähmaschine brauchte, in der genau gleichen
Weise in die Hand zu nehmen begann, wie es seinerzeit der Vater

getan hatte und wie sie es selbst vorher nie gemacht hatte. Mit der
Übernahme der <Bewegungsgestalten) war für die junge Frau die
Trauer um den Vater verschwunden. Er fehlte ihr nicht mehr, und sie

konnte wieder fröhlich sein. Diese Übernahme der Bewegungsweise
des Vaters erfolgte in keiner Weise bewusst oder willkürlich, sondern
stellte sich von selbst nach dem eigentümlichen Hantieren mit der
Asche des Toten ein. Nach Prof. Kuhn dürfte es sich um eine Intro-
jektion handeln, d.h. um die Übernahme der Bewegungsgestalt und
auch psychischer Züge durch den Trauernden. Er fährt fort: «Vom
psychiatrischen Standpunkt aus muss man das Phänomen als pathologisch

bezeichnen, wenn auch analoge Ereignisse möglicherweise öfters
vorkommen. Wo die Grenze zwischen normalen Trauerreaktionen
und pathologischen Ausgestaltungen liegt, ist allerdings sehr schwer

zu sagen.»
Das weitere Schicksal dieser Frau ist bedeutsam : « Zwei Jahre später

hat die Tochter dann geheiratet und zwar einen Mann, von dem
sie selbst wusste, dass er sehr problematische Charakterzüge aufwies.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 205

Sie wurde in der Ehe sehr unglücklich, gebar vier Kinder und sah sich
deshalb gezwungen, beim Mann, der immer mehr ins Trinken kam,
auszuharren. Es entstanden immer schwerere Spannungen, die damit
endeten, dass die Frau, 20 Jahre später, von ihrem Mann erschossen

wurde, was sie sehr klar vorausgesehen hatte. Auf Grund einer recht
eingehenden Kenntnis der Persönlichkeit der Frau kann mit grosser
Wahrscheinlichkeit gesagt werden, dass die seinerzeit erfolgte Identifizierung

mit dem verstorbenen Vater sie selbst auf diese Weise in den
Tod getrieben hat, wobei freilich andere Zusammenhänge und Beweggründe

mitgespielt haben. » Das sind seltsame und überraschende
Feststellungen. Flalten wir vorerst fest: Die Identifikation mit dem
Verstorbenen wirkte trauerlösend, mit ihr verbunden waren Todessehnsucht

und eigenes Todesschicksal100.

Prof. Kuhn hat mir einen weiteren Vorfall mitgeteilt, der nun nicht
mehr im Bereich des Pathologischen liegt und eine frappante Paralleel

zum eingangs erzählten Beispiel der Tscheremissen liefert: Nach der
Trauerfeier für einen abgestürzten Piloten fanden sich die Flugkameraden

zu einem Nachtessen zusammen, wobei zwar Alkohol, aber

massig getrunken wurde. Es herrschte eine sehr gedrückte Stimmung,
und zwar während längerer Zeit, bis plötzlich ein Kamerad aufstand
und eine Art Pantomime aufführte, in der er als harfenspielender Engel
auftrat. Schliesslich sang er ein Lied. So verkörperte er den verstorbenen

Kameraden, mit dem Engel seine Fliegernatur und mit dem
Lied eine Vorliebe des Toten; denn dieser hatte gerne gesungen.
Darauf war die gedrückte Stimmung gelöst, und cs begann ein frohes

Gelage.
Die Übereinstimmung mit dem Brauch der Tscheremissen ist

überraschend. Auch dort ein Mahl zu Ehren des Toten, auch dort
gedrückte Stimmung, bis der Tote selbst auftritt, mit Musik und Tanz,
und die Trauer löst. Nur dass es sich hier um ein spontanes, aus den
Tiefen der Seele aufquellendes Verhalten handelt, während dort der

Vorgang durch die Sitte festgelegt ist. Danach können wir sagen:
Im Verhalten jenes einen Piloten haben wir den vorbildlich schöpferischen

Akt, aus dem heraus Sitte entstehen kann. Deutlicher formuliert:
Es ist der grosse Trauernde, der besonders tief erlebt und dieses

Erleben auszudrücken weiss, der am Anfang solcher Sitten steht. Er
wird als vorbildlich empfunden, sein Verhalten nachgeahmt und
schliesslich als von der Sitte gefordert erachtet. Karl Meuli hat auch

TOO Nur kurz verweise ich aufdie häufige Vorstellung der Völker, dass der Darsteller
des Toten diesem bald ins Schattenreich folgt. So bei den Mossi (oben S. 197) usw.



2o6 Paul Hugger

dies bereits ausgesprochen: «Dieser Mensch also, nüchtern gesprochen

das sozial wertvolle Individuum, hat diese Formen geschaffen;
er ist der Erfinder, der Anreger und Formgeber der Sitte»101.

Doch versuchen wir, noch tiefer zu ergründen, was sich seehsch
bei einem solchen Verhalten abspielt! Wir haben von Introjektion
gesprochen. Wir haben gesehen, dass diese Identifikation für den
Betreffenden und die Umgebung trauerlösend wirkt. Aber warum
denn eigentlich?

Warum löst die Personifikation des Toten die bleierne Schwere und
nimmt das Gedrücktsein weg Ist es nicht so : Durch die Darstellung
des Toten, durch seine Verkörperung in Freundesgestalt wird die

harte, unerbittliche Grenze zwischen Leben und Tod verwischt, ein
Unwiderrufliches rückgängig gemacht; für eine Zeitlang wird der
Tote wieder in den Kreis der Lebenden, in unsere Mitte zurückgeholt.
Ja mehr noch, etwas von seinem Wesen geht auf den liebenden
Darsteller über, bleibt in ihm wirksam und sichtbar für die Zukunft102.
Damit ist der Verlust nicht vollständig und der Tod nicht ein Letztes.
Und noch eines: Durch das Hineinholen des Toten in unsern Kreis
nehmen wir ein Stück seines Todes auf uns, wir identifizieren uns mit
seinem Los, nehmen teil an seinem Tode103 in einer Art 'participation
mystique'. Damit ist eine neue Gemeinschaft entstanden, die der
Lebenden und der Toten, die Toten fortlebend in den Lebenden104. Wo

101 (oben Anm. 85) 108.
102 Gabriel Marcel drückt dies so aus: «Il (le mort que nous avons aimé) continue

pour le moins à vivre en nous, bien qu'il nous soit impossible, dans l'état rudimentaire de

notre psychologie et de notre métaphysique, de définir clairement cc que peut être cette
symbiose.» La fidélité créatrice. Revue internationale dc philosophie 2, 5, zitiert bei Bins-

wanger (oben Anm. 96) 173, Anm. 16.
103 Auch Ranke (oben Anm. 2) 2o6f. spricht von einer Partizipation am Totendasein.

Doch liegt seine Berufung auf die Ströme gleichen Bluts und Erbgutes (ebda. 360), die
eine volle Vertretung des Toten ermöglicht, weit von unserer Interpretation, welche die
Sympathie, den tiefen seelischen Bezug, zur wesentlichen Voraussetzung der Sitte macht.
Ganz allgemein deutet Ranke die Darstellung des Toten mehr aus einem Rechtsanspruch,
einer Forderung des Toten als Lebender Leichnam, während wir die seelischen Bedürfnisse

des Trauernden in den Vordergrund stellen. Zudem sieht Ranke in der lebenden

Totenrepräsentation eine Urform, in den blossen Wechsclreden aber Zerfallserscheinungen

(229). Für uns ist die belebte Totcndarstellung eine höchste Ausformung der Sitte.
Sehr verdienstvoll erscheint es uns, wenn Ranke (371 ff.) sich gegen die Überbetonung
der Furcht vor dem Toten und die Hintanstellung der Totenverehrung ausspricht.

104 In schöner, dichterisch überhöhter Weise hat Edmond Gilliard nach dem Tode
seiner Mutter diese Sehnsucht und dieses Bewusstsein ausgesprochen: «Et sept ans que
j'attends / L'accomplissement de ta mort en moi-même; /Que je travaille à consommer
ton agonie... / A me rendre semblable à celle que tu es, / Pour rétablir la communion
originelle, / Pour restaurer, - dans ta mort qui ne hait plus ma vie, / Dans ta mort qui
me fait rémission de ma vie, - / L'exclusive identité dc nos substances...». La Passion
de la Mère et du Fils (Lausanne 1928).



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 207

bleibt da noch der Anlass zu übermässiger Trauer, zu Schuldgefühlen
Gebrochen ist der Bann. Wir dürfen uns wieder freuen, uns den

irdischen Dingen zuwenden. Denn in uns freut sich ja der Tote mit :

«Je satter die Gäste, desto satter der Tote, je fröhlicher die Gäste,
desto froher der Tote.»


	Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende : eine vergleichende volkskundliche Studie

