Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 65 (1969)

Heft: 3/4

Artikel: Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende : eine
vergleichende volkskundliche Studie

Autor: Hugger, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116538

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

180

Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende

Line vergleichende volkskundliche Studie

Von Paul FHugger

Dieser Aufsatz geht auf eine Anregung meines verchrten Lehrers,
Professor Karl Meuli, Basel, zurtick!. Er tiberliess mir reiches Beleg-
material, das er, bei seiner grossen Belesenheit, im Laufe der Jahre ge-
sammelt hatte. Ich habe die tibernommenen Belege im Original nach-
gelesen und viel neues Material hinzugefiigt. Urspriinglich war an cine
umtassende Untersuchung gedacht. Wenn ich das bisher Erreichte be-
reits jetzt zusammenstelle und eine eigene Deutung versuche, so ge-
schicht es aus Anlass des Todes von Karl Meuli. Thm sei diese Studie
gewidmet, in der Riickschau auf das, was ich dem Verewigten ver-
danke. Ich bin mir bewusst, dass meinen Austithrungen viel Vorliu-
figes anhaftet. An Vollstindigkeit in den Belegen konnte ohnehin
nicht gedacht werden. Zu umfangteich ist die weltweite Fachliteratur,
und zuweilen war sic mir aus sprachlichen und andern Griinden nicht
zuginglich. Immerhin glaube ich, dass sich anhand des Gesammelten
Grundsitzliches sagen ldsst2.

Wir beginnen mit ecinem besonders cindriicklichen Beispiel: Bei
dem finnisch-ugrischen Volke der Tscheremissen, das in Zentralruss-
land lebt, spielte sich bei der Gedichtnisteier zu Ehren eines Verstor-
benen, vierzig Tage nach dessen T'od, ein ebenso cigenartiger wic ein-
driicklicher Brauch abs. An diesem Tag nimmt, nach dem Glauben
des Volkes, der Tote erst cigentlich Abschied von den Lebenden.
Verwandte, Freunde und Nachbarn werden zur Gedachtnisfeier ge-
laden. Auch der Tote soll daran teilnehmen. Mit Gepriange und allen

1 Schon 1945 hatte Meuli auf dic Wiinschbarkceit ciner solchen Untersuchung hinge-
wicsen, in: Phyllobolia fiir Pcter Von der Mihll (Basel 1946) 199 Anm. 2 mit verschie-
denen Belegen.

2 Die Arbeit bringt manches Material, das sich schen in der umfassenden und gelehrten
Untersuchung von Kurt Ranke findet: Indogermanische Totenverchrung. Bd. 1. FFC 140.
Helsinki 1951. Darin kommt auch die T'otenreprisentation ausfithrlich zur Sprache. Doch
unterscheidet sich mein Aufsatz durch die Anordnung des Stoftes, die Ausdehnung der
Untersuchung auf nicht indogermanische Vélker und den prinzipiell anders gestalteten
Gedankengang bei der Interpretation. Ich verweise jeweils in den Fussnoten auf Kon-
kordanzen mit Ranke. Vgl. auch Ranke, Dic Sage vom Toten, der seinem eigenen Begrab-
nis zuschaut: Rhein. Jahrbuch fiir Volkskunde 5 (1954) 1521, bes. 1794t — Fiir Durch-
sicht des Manuskripts und wertvolle Hinweise danke ich den Herren Prof. Dr. Peter Von
der Mihll und Prof. Dt. Hans Trimpy, Bascl.

3 Das folgende nach Uno Holmberg, Die Religion der T'scheremissen. FFC 61 (1926)
271L,



Dic Darstellung socben Verstorbener durch Lebende 181

Ehten holt man ihn auf dem Friedhot ab. Speiseopfer werden am
Grabe niedergelegt, der Tote wird gebeten, sich zu erheben und
dem Feste beizuwohnen. Nach lingeren Zeremonien nimmt er, gemiss
der Meinung der Umstehenden, Platz aut dem weichen Kissen im
Wagen, man fihrt nach Hause, spricht unterwegs zu ihm. Im Hofe
erwartet ihn die Witwe, kniend mit den Kindern. Aufs feierlichste
heisst man ihn willkommen und geleitet ihn zu seinem Ehrenplatz
hinten in der Stube. Dort hingen an den Dachsparren seine Kleider
und Schuhe. Der Unsichtbare wird gespeist, nachher zu einem Rund-
gang durch den Hof gefiihrt, damit er sehe, dass nichts abhanden
gekommen ist.

Das eigentliche Fest beginnt nach Sonnenuntergang. Viele Kerzen
brennen, und wieder ist der Tote, unsichtbar, Mittelpunkt. Es wird
tiichtig gegessen und getrunken, «je satter die Giste, desto satter der
Tote, je frohlicher die Giste, desto froher der Tote». Gegen Mittet-
nacht nimmt man die Sackpfeifen hervor, und man fordert den «ort»
(die Schattenseele) des Toten zum Tanz auf. Alle beginnen sich zu
drehen und zu schwenken. Aber die Ermiidung ist bereits so gtoss,
dass viele sich nur noch mechanisch bewegen und einige schon in den
Ecken eingeschlummert sind. Da ruft plotzlich jemand an der Tiir:
«Der Tote kommt!» Ein Mann von ehrwiirdigem Ausschen tritt in
die Stube und setzt sich an den Platz des Toten. «Die Witwe eilt ihm
entgegen und umarmt ihn, wobei sie ihn ihren Mann nennt, die Man-
ner reichen ihm die Hand und nennen ihn mit dem Namen des Ver-
storbenen. Die T'scheremissen pflegen nidmlich ... einen unter sich, der
nach Grosse und Aussehen an den Toten erinnert, auszuwihlen.
Dieser legt dann in der Nacht die Kleider des Toten an... Er ist der
Stellvertreter des Toten, und alle Hoflichkeit und Freundschaft ist
danach ausschliesslich auf ihn gerichtet. Thn mochte jeder nach bestem
Vermogen mit Speise und Trank, mit letzterem besonders ausgiebig,
versorgen. ‘Der Tote’ erzdhlt von seinen Erfahrungen im Jenseits
und rit den Seinen, seiner zu gedenken, in Eintracht zu leben und
Streit zu meiden, zu arbeiten und das Hauswesen vorwirts zu bringen.
Die Hausbewohner ihrerseits bitten den “Toten’ um Schutz.»

«Die Kerzen beginnen allmahlich eine nach der andern zu verls-
schen, nur die grosste flackert noch etwas, als plotzlich einer der Alten
vom Hofe hereinkommt und die Schlummernden weckt: ‘Erwacht,
der Morgen dimmert, der Tote will zur Ruhe.” In die Ermatteten
kommt neues Leben, denn vor Tagesgrauen muss der Tote ehrenvoll
in die Unterwelt, wo jetzt die Nacht beginnt, zuriickgebracht sein.»*
Mit dem Wunsche fir Reichtum und Gliick im Jenseits wird der



182 Paul Hugger

Stellvertreter des Toten hinausbegleitet. Der Zug, der “T'ote’ an der
Spitze, geht auf die Strasse und zur Begribnisstitte hinaus. Laut jam-
mern die Weiber. Unterwegs wird haltgemacht, die Reste der bren-
nenden Kerzen, von Speise und Trank werden weggeworfen, dem
“Toten’ zeremonielle Geschenke iibergeben. Schliesslich ermahnt man
ihn, nicht ungebeten als Gast wiederzukehren. Dann ist die ‘Feier des
Totengeleites’ zu Ende, der ‘anstelle des Toten Sitzende’ legt wieder
die eigenen Kleider an, die des Toten erhalten die Armen.

So spielt sich der Brauch im Kreise Urschum bei den West-T'schere-
missen abs. Er steht in der Literatur einzigartig da, und wohl jeder,
der mit innerer Anteilnahme die Sitten und Briuche der Voélker stu-
diert, wird bei dieser Abschiedsfeier eine gewisse Ergriffenheit spiiren.
Selten hat ein Trauerbrauch diese Kraft der Aussage erreicht und eine
solche plastische Gestaltung erfahren.

+ Holmberg (oben Anm. 3) 30f. Dass der Tote dabei auch tanzt, erwihnt Holmberg im
Texte nicht, es geht dies aber aus Abb. 5 hervor.

5 Dic Tscheremissen bicten hierin kein einheitliches Bild des Brauchtums. Auch er-
zihlen die Autoren die Feier auf unterschiedliche Weise. Bei den Ost-Tscheremissen des
Kreises Birsk war es teilweise Sitte geworden, sich in der g0. Nacht zur Ruhe zu legen.
Das Verkleiden als Verstorbener geschah dann schon am Abend, und zwar so, dass ent-
weder cin Angehoriger sich ganz ankleidete oder dass mehtrere Verwandte je cin Klei-
dungsstiick anlegten. Nach Tanz, Spiel und Mahl ging man zur Ruhe, wobei dic Witwe
das Kissen, auf dem der Tote vermeintlich gesessen hatte, mit den Worten neben sich
legte: «Noch diese letzte Nacht schlafen wir zusammen.» Holmberg (oben Anm. 3) 35f.
Die Bergtscheremissen kennen kein ‘wirkliches’ Erscheinen des Toten. Holmberg 34f.
Ahnlich wie Holmberg erzihlt Yrjé Wichmann den Brauch der Ost-Tscheremissen, wo-
bei er die schénen Segensreden des Toten wiedergibt. Volksdichtung und Volksbriuche
der Tscheremissen (Helsinki 1931) sof. Nach Smitnov, der die Sitte aus der Gegend von
Carevokoksajsk (West-Tscheremissen) schildert, wird der «Tote» von den Verwandten
mit Freudengeschrei begriisst und zum Eintritt in dic Hiitte geladen. Er zogert, und
erst nachdem man ihm Branntwein gereicht hat, tritt er ein und setzt sich auf den Ehren-
platz. Er benimmt sich ganz als Mecister und wird auch so behandelt. Wihrend der ganzen
Nacht isst, trinkt und tanzt er wie die andern, «pourtant il a ses fagons 4 lui». Wie die
sind, fihrt Smirnov leider nicht an. Dafiir notiert er etwas fiir unsere Untersuchung
Wichtiges: In zwei Dorfern tritt das Kleid des Toten an dessen Stelle. Man setzt es auf
den Ehrenplatz, spricht zu ihm wie mit einem Lebenden, und alle Anwesenden tanzen ab-
wechselnd mit ihm. In einem Grenzgebiet der Tscheremissen hingt man nur noch die
Garderobe des Toten an ciner Maucer auf, und die Verwandten betrachten sie beim Mahle.
Jean N. Smirnov, Les populations finnoises des bassins de la Volga et de la Kama. Traduit
du russe par Paul Boyer. I (Paris 1898) 143f. Robert Bleichsteiner gibt (ebenfalls fiir die
Tscheremissen) an, der «Tote» drehe sich beim Tanzen bis zur Erschépfung in der Rich-
tung der Sonnenbahn. Sonst vertrete aber auch, wie bei den Kaukasusvélkern, ein Kleider-
biindel den Verstorbenen. Dicses werde wie cine lebende Person behandelt, und jeder
Anwesende tanze der Reihe nach mit ihm. Rossweihe und Pferderennen im Totenkult der
kaukasischen Vélker: Wiener Beitrige zur Kulturgeschichte und Linguistik ¢4 (Salzburg-
Leipzig 1936) 487. Von cinem andern Autor erfahren wir, dass der Sterbende selber den-
jenigen bestimme, der ihn beim Gedichtnisfest darstellen soll. S. K. Kusnezow, Uber
den Glauben vom Jenseits und den Todtencultus der Tscheremissen: Intern, Archiv fiir



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 183

Im folgenden wollen wir diese Erscheinung in einen grosseren
brauchtiimlichen Zusammenhang stellen und bei andern Volkern
Parallelen aufzeigen, die vielleicht weniger spektakulir, aber doch im
Wesen gleich sind. Und dann fragen wir uns: Lassen sich diese Er-
scheinungen deuten, auf gemeinsame Wurzeln zuriickfithren? Mit
andern Worten: Steht dahinter ein Grundverhalten des Menschen in
einer Ur-Situation seines Daseins, angesichts des T'odes ? Oder kénnen
wit lediglich Ubereinstimmendes in den dussern Formen feststellen,
ohne dass wir Giiltiges tiber die Motive aussagen diitfen, weil es viel-
leicht keine universale psychische Situation gibt, die ungeachtet der
jeweiligen kulturellen Entwicklungsstufe die Menschen in analoger
Weise zu einem spontanen Grundverhalten veranlasst?

Bevor wir auf diese Frage antworten, breiten wir die Fiille der Exr-
scheinungsformen aus. Wir gehen so vor, dass wir gleichsam von der
Peripherie zum Zentrum schreiten, zeigen also zuerst jene brauch-
tumlichen Formen auf, die nur noch entfernt Verwandtes zu unserm
eingangs angefiihrten Beispiel enthalten, um dann zu immer deut-
licheren Ubereinstimmungen zu gelangen. Die Untetsuchung be-
schrinkt sich hauptsichlich auf Europa. Ofters werden abet auch
ethnologische Parallelen herangezogen, um die Universalitit der
Phinomene zu belegen®.

Ethnographie 8 (1922) 22. Ganz anders lautet der Bericht von Oedon Beke, in: Texte zur
Religion der Osttscheremissen: Anthropos 29 (1934) 394: Die Trauetleute schiitten die
dem Toten hingestellten Speisen auf die Gasse und tragen seine ausgebeutelten Kleider
dorthin. Singend zichen sic auf dic Gasse und zerbrechen den Korb und das Geschirr, das
dem Toten hingestellt worden ist. Dann legen soviele Leute Kleider des Toten an, als er
Kleidungsstiicke besass. Diese treten ins Haus des Verstorbenen; dort sitzen zwei Minner
auf dem Ehrenplatz. Nun wechseln Frage und Antwott. Die beiden Mianner iiberbringen
den Segenswunsch des Toten. Dann tanzen sie. Nachher legen sie die ausgebeutelten
Kleider ab und kehren heim. Ganz klug wird man nicht aus dieser Variante. Die Unter-
schiede zwischen den einzelnen Autoren erkliren sich wohl durch den Umstand, dass sie
teils iiber verschiedene Gruppen der zerstreut Iebenden Tscheremissen schreiben, teils zu
einem andern Zeitpunkt (Zerfallserscheinungen). Sicher sind auch die Quellen nicht
iiberall gleich zuverlissig. Fiigen wir bei, dass beim Volke der Permjaken, welches nord-
lich von den Tscheremissen lebt und ebenfalls der finnisch-ugrischen Sprachfamilie an-
gehort, dhnliche Totenbriuche anzutreffen sind. Auch dort wird der Tote zum Leichen-
mahl geladen. Dem Unsichtbaren werden Schiissel und Schale hingestellt. Am 4o0. Tag
nach der Bestattung richtet man cinen besonderen Tisch fiir dic Fremden und Bettler.
Die Person, welche den Sarg gezimmert oder die Leiche gewaschen hat, fihrt dabei den
Vorsitz. Diese Person scheint als Stellvertreter zu gelten, auch wenn dies der Gewihrs-
mann nicht speziell vermerkt. Denn nach dem Mahl begleiten sie die Verwandten des
Verstorbenen mit Kerzen bis zum ersten Kreuzweg. N, v, Stenin, Die Permicr: Globus 71
(1897) 372f. Weitere Belege auch bei Ranke (oben Anm. 2) 215f.

6 Zur Zitierweise: Wenn ich im folgenden die Brauche nach den Berichten ilterer
Autoren oft im Prisens schildere, so soll damit keineswegs ihr Weiterleben bis in die
Gegenwart besagt werden.



184 Paul Hugger

Was kennzeichnet jenen Brauch der Tscheremissen? s geht darum,
cinen Verstorbenen, um den man trauert, sichtbar, ja lebendig in die
Gemeinschaft der Menschen zuriickzufithren, wenigstens fur eine
kurze Zeit, damit er, aktiv oder passiv, Anteil an der Trauerfeier neh-
men kann. Diese Absicht liegt bereits dort vor, wo der Tote nur
figiirlich dargestellt wird. Dabei wird dieses Abbild wohl meist als
beseelt empfunden. Solche Erscheinungen sind weltweit anzutreffen,
und es geniigt hier, einige Belege anzufithren, die zugleich die Vielfalt
der Moglichkeiten zeigen. Fiir das Totenmahl formten die Hethiter
das Bild eines Menschen aus Rosinen und Oliven. Sie fiigten Friichte,
Schafwolle und anderes mehr dazu. Dann gossen sie Rauschtrank
dariiber”. Bei den alten Agyptern nahm der Tote in seiner Statue am
Totenmahl teils. War ciner in der Fremde gestorben, legten dic
Neugriechen eine dem Toten dhnliche Puppe, so gekleidet wie die-
set, auf das Bett. Die Trauernden versammelten sich darum und
sangen ihre Klagelieder, als wire der Tote selbst anwesend?. Auf den
Marquiseinseln (Stidsee) nahm eine Holzfigur an den Trauerfeierlich-
keiten teil, vor allem beim Tode wichtiger Hauptlinge. Sie wurde Tiki
genannt und stellte den Verstorbenen dar'?, Georg Nioradze berichtet:
«Vor noch nicht allzu langer Zeit glaubten die Jakuten fest daran,
dass die Seele eines Middchens in einer Puppe weitetleben konne.
Daher machten sie nach dem Tode eines kleinen Midchens cine Puppe,
damit die Seele des verstorbenen Kindes in diese einzichen kénne. Die
Gesichtsziige der Puppe mussten mit denen des verstorbenen Mad-
chens Ahnlichkeit haben. Die Reichen bekleideten diese Puppe mit
einem schwarzenFuchspelz, die Armen nahmen dazu Hermelinfelle. . .»
Sie wurde in der Jurte aufgestellt, und man reichte ihr Speise und
Trank', Die Lappen zogen, ganz dhnlich, einem Holzklotz die Kleider
des Toten tber. Der Klotz wurde hinten im Zelt aufgestellt, und die

7 Alexander Scharff und Anton Moortgat, Agypten und Vorderasicn im Altertum
(Munchen 1950) 358.

8 H. Kees, Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der alten Agypter (1926) 178.

° Curt Wachsmuth, Das alte Griechenland im neuen (Bonn 1864) 113. Ahnliches
geschah in Albanien: von Hahn, Alban. Studien (Jena 1854) 1, 152, und bei den Abchasen
(Bleichsteiner, oben Anm. §) 444. Dort liegen withrend 40 Tagen diec Kleider der Toten
puppenihnlich auf dem Bett und werden umtrauert, Vgl. auch Ranke (oben Anm. 2) 237.
Siehe dazu die bekleideten Schnitzwerke auf Cap van Couver, welche die Indianer fiir Tote
cerrichteten, deren Leiber vetlorengegangen waren. Diese wurden kultisch gechrt. Thurn-
wald, in: Reallexikon der Vorgeschichte 13 (Berlin 1929) 376.

10 Tautain, Notes sur les constructions et monuments des Marquises, in: L’Anthro-
pologie 8 (1897) 677.

11 Georg Nioradze, Der Schamanismus bei den sibirischen Volkern (Stuttgart 1925)
13f.



Die Darstellung socben Verstorbener durch Lebende 185

Giste, welche zum Gedenkmahl erschienen, legten Geschenke zu
seinen Fiissen nieder'2. Thurnwald gibt weitere Beispiele fiir die Her-
stellung von Bildern und bekleideten Figuren Verstorbener auf den
Neuen Hebriden, in Nordamerika usw., wobei eine moglichst getreue
Nachahmung bezweckt wurde. Die Eingeborenen verwendeten auch
Bestandteile des Toten, wie Schidel, Knochen oder Asche!3. Die
Yokuts (Ost-Sibirien) trugen beim Trauerfest Figuren umbher, be-
kleidet nach der Art der Verstorbenen™. Und die Beispiele liessen sich
vermehren!s,

Man wird einwenden, es handle sich bei diesen Belegen um etwas
ganz anders Geartetes als der eingangs erwihnte Brauch, um Unter-
schiede, die man nicht verwischen diirfe. Es seien Abbilder des Toten,
figiirliche Darstellungen, die mit einer lebenden Reprisentation nichts
gemeinsam hitten. Dem ist entgegen zu halten, dass die Uberginge
tiir die Vorstellung doch wohl fliessend sind. Der Naturmensch, der
Mensch einfacher, naiver Mentalitit, empfindet Gegenstinde beseelt,
das Leblose belebt, zumindest in gewissen Augenblicken, so wie fir
ein Kind die Puppe doch zu Zeiten nichts Totes ist'0. Prifen wir uns
sclber! Haben wir nicht schon in gewissen Augenblicken vor der
Photogtaphie cines lieben Verstorbenen den Eindruck gehabt, der
Tote schaue uns wirklich an, er sei Zeuge unseres Treibens, er sei im
Erinnerungsmal gegenwirtig? Haben wir uns nicht dabei ertappt,
dass wir versucht waren, mit ihm zu sprechen, ihm etwas zu erkliren,
vielleicht unser Tun zu rechtfertigen ? Wenn das uns noch geschieht,
die wir mit tausend kritischen Brechungen des Bewusstseins leben
und das dann gleich drgerlich als dummes Verhalten abtun, wieviel
cher widerfihrt dies dem einfachen, unkomplizierten Menschen, fir
den die ihn umgebende Welt eine bescelte Finheit ist. Dieses Vert-
fliessen der Unterschiede zeigt das Beispiel der T'scheremissen, wo bei
cinzelnen Gruppen das Kleiderbiindel anstelle des “T'oten’ getreten
ist und wo die Trauernden mit diesem Biindel so verfahten, als wire
es der lebende Tote'?. Ahnliches berichtet Bleichsteiner von den

12 Paavo Ravila, Reste lappischen Volksglaubens. Mém. Soc. Finn.-Ougt. 68 (1934) 27.

13 vel. Anm. 9.

14 W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee (Minster 1912f.) 2, 280.

15 So die Effigics beim Totenkult auf Bali. Vgl. Paul Witz, Der Totenkult auf Bali
(Stuttgart 1928) 87. Oder die «Effigics of the dead» im Amurgebiet: Ivan A. Lopatin,
The Cult of the Dead among the Natives of the Amur Bassin (1960) 125 fI. Weitere Belege
fiir dic Speisung der T'oteneffigies bei Leander Petzoldt, Der Tote als Gast. Volkssage
und Excmpel. FFC 200 (1968) 72.

16 Siche dazu auch Petzoldt 63 .

17 oben Anm, 5.



186 Paul Hugger

kaukasischen Volkern!8. Und die sibirischen Kotjaken lassen wihrend
zehn Tagen den Platz des Verstorbenen im Bett und am Tisch frei.
Entweder nimmt ein Verwandter oder eine Puppe aus Gras seinen
Platz ein: der Verwandte wird dann mit dem Namen des Verstorbenen
angeredet'®. Also Verwandter oder Puppe, beide ihre Funktion glei-
chermassen erfillend. In der Provence, so wird berichtet, bleibt der
Tote, nach dem Glauben der Leute, immer gegenwirtig und Herr in
seinem Haus. Eine Witwe darf nicht wieder heiraten, ohne den Zorn
des Toten heraufzubeschworen. Diese Herrschaft des Toten in seiner
irdischen Wohnung ist noch fiir 1953 bezeugt ‘par la présence, dans la
chambre de la veuve, d’un vétement ayant été porté par le mari décédé
depuis des années»20.

Hier ist nun auch der Ort, auf die Ahnenparaden der Romer mit
ihrer lebensnahen Funeralplastik hinzuweisen. Viele romische Schrift-
steller haben dartiber berichtet?!. Im Leichenzug der Patrizier schritten
die Ahnenmit. Personen gleicher Statur, oft Schauspieler, trugen deren
Portritmasken. Sie waren aus Wachs gebildet, realistisch bemalt, mit
Stoff drapiert, wobei vermutlich auch Glasaugen und natiirliches Haar
verwendet wurden. Die Gestalten waren so gekleidet, wie es dem
Range des dargestellten Ahnen entsprach. Bei den Rostra des Forums
angelangt, setzten sich die Ahnen auf elfenbeinerne Stiihle, und ein
Verwandter hielt die laudatio funebris22. Natiirlich handelt es sich bei
diesem eindriicklichen Schauspiel um etwas sehr Komplexes, wie z. B.
um die Selbstdarstellung einer privilegierten Schicht, einer ruhmrei-
chen Familiengeschichte. Doch wirkte offenbar auch das Bediirtnis mit,
die Ahnen wieder sichtbar, ja lebend unter einem zu wissen?3. Je weiter
wir in der romischen Kaiserzeit fortschreiten, desto prunkvoller ge-
staltet sich das Zeremoniell, Dio Cassius LXXIV, 4 berichtet, dass
bei der Leichenfeier des Kaisers Pertinax ein wichserner Scheinleib
gebildet wutde, in allem dem Kaiset dhnlich. Dieser ruhte, prunkvoll

18 (oben Anm. §) 444, 46111., 474 usw.

19 Schmidt (oben Anm. 14) 3, 422.

20 Claude Seignolle, Le Folklore du Langucdoc. Gard-Hérault-Lozére (Patis 1960)
190.
21 So Polybius VI, 53; Herodian, Ab excessu divi Marci IV, 2 ; Sallust, Jugurtha IV, 6;
Plutarch 38, 1. Vgl, auch Ranke (oben Anm. 2) 231,

22 Julius von Schlosser, Geschichte der Portritbildnerei in Wachs: Jahrbuch der
kunsthistor. Sammlungen des Kaiserhauses 29 (Wien 1910) 1784 ; Hugo Bliimner, Die
romischen Privataltertiimer. Handbuch der klass. Altertumswissenschaft 4. Bd. 2. Abt.
z. Teil (Miinchen 1911) 493 ff, Erich Bethe, Ahnenbild und Familiengeschichte bei Rémern
und Griechen (Miinchen 1935) 1ff.; Eiliv Skard, Die Heldenschau in Vergils Aeneis.
Symbolae Osloenses 40 (Oslo 1965) 63.

23 Franz Bomer, Ahnenkult und Ahnenglaube im alten Rom (Leipzig/Betlin 1943) 105.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 187

aufgebahrt, auf einem Liegebett. Fin Knabe scheuchte mit einem
Pfauenwedel die Fliegen vom Toten weg, der so aussah, als ob er nur
schlafe. Das ganze Hofzeremoniell spielte sich wie gewohnlich um
den kaisetlichen Scheinleib ab. Die Arzte kamen sieben Tage lang,
fithlten den Puls und gaben ein Gesundheitsbulletin heraus. Die Mahl-
zeiten und Ratssitzungen wurden wie iiblich abgehaltenz+. Wir kennen
dazu Parallelen aus dem Frankreich der Renaissance und des Barocks.
Dort hatte das Bestreben, den Fiirsten tiber den Tod hinaus als gegen-
wirtig darzustellen, um ihn zu betrauern und um die Permanenz des
Herrscherhauses sichtbar zu gestalten, zum Ritual der Wachsleichen
gefithrt2s. Nach dem Tode des Konigs wurde sofort ein Abguss des
Gesichts genommen und daraus ein Bildnis aus Wachs geformt. Man
bildete eine Stoffpuppe mit wichsernen Hinden und Fiissen und ver-
sah sie mit den koniglichen Gewindern und Insignien. Man bettete sie
auf das Paradebett unter dem Baldachin im reich geschmiickten Saal.
Die hohen Wiirdentriger nahmen rund herum Platz und hielten
Wache. Acht Tage, zuweilen noch linger, erwies man hier dem Toten
die koniglichen Ehren, es wurde im Saale zu Tisch aufgetragen, wie
es zu des Konigs Lebzeiten iiblich gewesen war. Speisen und Wein
verschenkte man nachher den Armen?26, Dies ist sicher eine erstaunliche
Parallele zur Leichenfeier des Kaisers Pertinax?7. Es handelt sich zwar
hier wie dort um eine erhabene Leiche, deren Schaustellung auch aus
Staats- oder dynastischen Griinden erfolgte. Mit der eigentlichen
Leiche war dies aus hygienischen Griinden nicht mdoglich28. Doch
kennzeichnet beide Beispiele das Bestreben, den Toten wie lebend
darzustellen und zu ehren. Einem édhnlichen Zweck dienten die ein-
fachen Stoffpuppen der Naturvolker. Das Wachsportrit war die voll-

24 Vgl. dazu auch Ranke (oben Anm. 2) 236f. Uber den Stand der Forschung betreffend
das funus publicum orientiert ausgezeichnet Wolfgang Briickner, Bildnis und Brauch.
Studien zur Bildfunktion der Effigies (Berlin 1966) 16{f. Frdl. Hinweis von Herrn Prof.
H. Triimpy.

25 Zum ersten Mal unter Verwendung eines wichsernen Antlitzes 1461 beim Tode
Katls VII. Briickner (oben Anm. 24) 108. Briickner zeigt die Abhingigkeit der franzosi-
schen Entwicklung von der englischen Sitte der Toteneffigies auf und weist nach, dass
es sich bei den fritheren Datierungen des Brauchs um Fehlinterpretationen der Quellen
handelte (8611.).

26 Jules Julien Gabriel Berthevin, Recherches historiques sur les derniers jours des
rois de France (Paris 1825) 1821L., 192fl.; vgl. vor allem auch Paul Geiger, Le roi est mort —
vive le roi: SAVk 32 (1932) 1ff.; Ranke (oben Anm. 2) 166, 238f,

27 Oder gewisser aussereuropiischer Kulturvolker, wie in Mexiko, wo «die Bildfigur
cines toten Konigs mit den Insignien seiner Herrschaft geschmiickt und mit Ansprachen
und Gaben geehrt wurde, als ob es der Mann selbst wiire». Thurnwald (oben Anm. 9) 375.

28 Zum ersten Mal gelang cine Mumifizierung 1643 beim Tode Ludwigs XIII.
Briickner (oben Anm. 24) 112,



188 Paul Hugger

endetste Form des Totenabbilds. Und es wire wohl verfehlt zu glau-
ben, die Hoflinge seien sich immer bewusst gewesen, dass es sich bei
der Wachsleiche um etwas Kiinstliches und nicht um die echte Leiche,
ja um den schlafend gegenwirtigen Fiirsten gehandelt habez9. Dass
unsere Behauptung nicht unbegriindet ist, zeigt ein Beispiel aus den
Adelssitten von 1769. Damals liess die Grifin von Harcourt, untrist-
lich tiber den Verlust ihres Mannes, von ihm eine lebensgrosse Figur
machen. Sie setzte diese, mit dem Schlafrock bekleidet, in einen Fau-
teuil neben ihr Bett3o, Und bei Euripides legt L.aodameia das Wachs-
bild des geliebten Protesilaos neben sich auf das Bett. Sie umarmt
und kisst es und gibt sich so die Illusion, weiterhin mit ihrem Gemahl
zu leben, mit dem sie nur einen Tag verbunden war31.

Diese erste Gruppe von Erscheinungen stand noch im Vorfeld
unserer Untersuchung. Nun schildern wir jene Brauche, bei denen
es sich, wie bei den Tscheremissen, um eine beseelte Darstellung des
Toten handelt. Da sind zuerst die Fille, wo der Tote als Stimme, durch
einen ihn agierenden Sprecher, eingefiihrt wird, sei es im Monolog
oder in der Zwiesprache mit den Lebenden. Einer der Anwesenden
leiht dem Toten gleichsam seine Stimme, ohne dass er ihn auch sichtbar
verkorpert32,

In Osterreich (Obertsterreich, Salzkammergut, Bohmerwald und
Steiermark) und in weiten Teilen Deutschlands kannte man fruher die
‘Urlaubslieder’: Grabgesinge, die beim Ieichengeleite von einem
Einzelnen (z.B. dem Schulmeister) oder mehreren im Wechsel ge-
sungen wurden. Darin kommt der Tote selbst zu Worte. Er dankt den
Angehorigen und Freunden fiir das Gute, das sie ihm erwiesen haben,
er bittet sie um Verzeihung, falls er ihnen Unrecht getan hat, ersucht
um ihre Furbitte und nimmt mit Segenswiinschen Abschied von den
Lebenden, also wesentliche Elemente der Abschiedsrede, wie wir sie

29 Dicses Bestattungszeremoniell wurde vom franzosischen Hochadel nachgeahmt.
Schlosser (oben Anm. 22) 195f. mit Literatur. Uber dhnliche Erscheinungen bei der
Dogenbestattung in Venedig, bei den Leichenfeiern am englischen Hof (Holzeffigies)
usw. s. Schlosser (oben Anm. 22) 1971I.; vor allem aber Briickner 6811,

30 Schlosser 234.

3t Hygini fabulae, ed. H.I. Rose (Léwen o.].) 77. Vgl. dazu L. Radermacher, Hip-
polytos und Thekla. Studien zur Geschichte von Legende und Kultus. Sitzungsber. der
Akad. der Wiss. in Wicn. Bd. 182, 3 (1916) 99ff. Frdl. Hinweis von Prof. P. Von der Miihll.
Eine weiterc Parallele in der Alkestis des Euripides (v. 34811.). Bei Xenophon von Ephe-
sus iibernimmt ecine Mumie die gleiche Rolle. Die Ephesiaken V, 9. Den Hinweis auf
Xenophon verdanke ich Herrn Prof. R. Merkelbach, Koln.

32 In solchen Wechselreden, wobei unterschiedliche Personen fiir den Toten sprechen,
sicht Ranke (im Gegensatz zu uns) eine Zerfallsform der urspriinglichen Totendarstellung
durch Lebende (229f.). Vgl. zum Folgenden auch die Belege bei Ranke 229 Anm. 5.



Die Darstellung sochen Vetstorbener durch Lebende 189

bei den Tscheremissen gefunden haben3s. Im Engadin antwortet der
Tote in der Leichenklage den einzelnen Verwandten, er trdstet sie
mit der Nachricht, dass es ihm gut gehe, dass er nimmer zurtick mochte
aus der himmlischen Seligkeit. Man solle es ihm génnen und nicht -
allzu sehr um ihn trauerns+. In der Bukowina wird die Totenklage
oft als Duett gehalten, «wobei eine der Frauen fiir den Verstorbenen
Rede und Antwort gibt»3s. Hieher gehoren auch die «Widerrufes,
die seit der Pestzeit in Mitteldeutschland (heute DDR) und im Kénigs-
berger Landkreis iblich waren. Es hatten sich dort Fraternititen ge-
bildet, Begribnisgesellschaften, die auf Bestellung hin Grablieder
dichteten und vertonten. Besonders bemerkenswert waren die “Wider-
rufe’, die sich bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts in den Gesang-
biichern fanden. Sie waren ‘als ein letzter Gruss der Abgeschiedenen
aus dem Sarg heraus gedacht und wurden am Ende der Trauet-
zeremonie von dem besten Singer unter den Chorknaben auf dem
Rand des Grabes (gegen besondere Vergiitung) vorgetragen’so. Diese
Lieder waren oft recht drastisch. Bekannte Dichter aus dem Konigs-
berger Dichterkreis des Barocks gehorten zu diesen Fraternititen, so
Heinrich Albert37 und wahrscheinlich auch Simon Dach38, Einige
ihrer Gedichte, die sich in Barockanthologien finden, konnten als
Widerrufe betrachtet werden und sind vielleicht so verwendet wot-
den. Sie haben den rtealistischen Charakter, der diesen Liedern oft
eignete. So spricht bei Simon Dach (1605—59) eine sterbende Jungfrau:

«Ich armer Madensack! der ich vor wenig Wochen

Belebt, gerad und schon gleich einem Hirsche ging...

Thr Jung- und Frauen kommt, kommt spiegelt euch in mir!
Lernt nie, was Hochmut sei, was Stand, Gestalt und Zier!

33 Fir Osterreich s. Franz Schunko, Fine ésterrcichische Volksliedsammlung aus dem
Jahre 1819: Jahrbuch des 6sterreichischen Volksliedwerkes 15 (Wien 1966) 5 f.; Adalbert
Depiny: Heimatgaue. Zeitschrift fiir oberdsterr. Geschichte, Landes- und Volkskunde 4
(Linz 1923) 192. 376fF.; O. Klinger: Heimatgaue 7 (1926) 1531l (fiir den Bshmerwald);
E. K. Bliimmel, Germanische Totenlieder, mit besonderer Beriicksichtigung Tirols:
Archiv fir Anthropologie. Neue Folge 5, 149ff.; in Oberfranken (Sechsimterbezirk)
heisst der Zweigesang «absingen». Ed. Fentsch, Volkssitte in Oberfranken: Bavaria.
Landes- und Volkskunde des Kénigreiches Bayern. Bd. 3 (Miinchen 1865) 366. O, Schwe-
bel, Tod und ewiges Leben im deutschen Volksglauben (Minden 1887) 232 gibt ein Lied
aus der Hifel, das offensichtlich zum Typus Urlaubslied gehort.

34 V. Biihler, Davos in seinem Walserdialekt I (Heidelberg 1870) 386; A. v. Flugi,
Die Volkslieder des Engadin (Strassburg 1873) 38f.

35 W. Flachs, Ruminische Hochzeits- und Totengebriuche (1899) 51.

36 Hermann Kretzschmar, Geschichte des ncuen deutschen Liedes I (Leipzig 1911)
23,

37 Kretzschmar 2o.

38 1., I, Fischer, Gedichte des Konigsberger Dichterkreises, Halle 1883,



190 Paul Hugger

Thr seht, ich muss davon, mein Leben will sich schliessen.
Lebt alle wohl und habt euch stets in guter Acht!
Gedenkt wie mich der Tod so scheusslich hat gemacht!
Ich tanze nur voran, ihr werdet folgen miissen.»39

Und Joachim Beccau (1690-1755) ldsst <eine verstorbene Schon-
heit aus dem Sarge» also <redens:

«Ihr, die ihr wunderschone seid!

Herbei bei diesem Sarg, betrachtet diese Leiche,
Und seht, wie ich euch ein Exempel reiche,
Der gar zu nahen Sterblichkeit. »#0

Auch anderswo kannte man solche Grablieder. In Dithmarschen
wurde der Tote durch einen Singer dargestellt, im Dorf St. Annen
stieg sogar ein Knabe ins offene Grab und sang stehend auf dem
Sarg#l. Die Gitersloher liessen drei Schiiler ans Grab treten und im
Namen des Verstorbenen singen. Das hiessen sie <vom Stein singen»#2.
Bis 1882 trug der Nachtwichter von Eningen (Reutlingen) bei seiner
Runde vor dem Sterbehaus folgendes Lied vor:

«Adje, ihr, meine Lieben,

tut euch nicht so betriiben,
vergesset meinen Schmerz!
Mir ist’s gar wohl geschehen,
ich leb’ in Wonn’ und Freud’,
ihr werdet mich wiedersehen
dort in der Ewigkeit.»43

Eigenartig und befremdend, doch auch in diesen Zusammenhang
gehorend, war der Brauch, den die franzdsischen «Compagnons bou-
langers> bei der Bestattung eines Kameraden {ibten: Man liess den
Sarg in die Grube hinunter. Ein Compagnon stieg mit hinab. Dann
wurde ein grosses schwarzes Tuch iiber die Grube gebreitet, welches
den Lebenden und den Toten den Blicken entzog. In diesem Augen-
blick brach aus dem Grab ein tiefes Seufzen hervor. Sogleich antwor-

39 Martin Sommerfeld, Deutsche Barocklyrik nach Motiven ausgewihlt und geordnet
(Betlin 1929) 163.

40 Sommerfeld 164.

41 Paul Sartori, Sitte und Brauch I (Leipzig 1910) 150 Anm. §.

42 Sartori, Zur Volkskunde des Regierungsbezirkes Minden: Zeitschrift des Vereins
fir rhein. und westf. Volkskunde 4 (1907) 280.

43 H, Héhn, Sitte und Brauch bei Tod und Begribnis: Wiirttembergisches Jahrb. fur
Statistik und Landeskunde (1913) 329. Photomech. Neudruck (Stuttgart 1961) 192. Sehr
schoén auch ein Taufbrauch aus dem Kanton Ziirich, wo ein totes Kind «spricht»: Erika
Welti, Taufbriuche im Kt. Zirich (Zurich 1967) 35. Frdl. Hinweis von Herrn Prof.
H. Trimpy.



Die Datstellung soeben Verstorbener durch Lebende 191

teten alle Compagnons, die sich genidhert hatten, mit einem langen
und traurigen Schrei44.

Verbreitet sind eigentliche Abschiedsreden des Toten, wobei eine
angesehene Person in seinem Namen spricht. Der “Tote nimmt Ut-
laub’4s. Bei den Sachsen Siebenbiirgens tat es der Hann (Dortfrichter)
nach der Bestattung am Grab#+6, in Masuren der Iehrer neben der auf-
gebahrten Leiche im Sterbezimmer+?. Unter dhnlichen Umstinden
hielt im ehemaligen Deutsch-Westbéhmen der Vorbeter die ‘Dank-
soging’#$. Und im Zipser Land dankte die Mutter oder eine andere
der nichsten Angehdrigen im Auttrag des Toten allen Freunden und
Bekannten fiir Wohltaten und Ehrengeleite49. Die Motive gleichen
einander und sind uns im wesentlichen von den Tscheremissen her
bereits bekannt. Besondets schon und herzlich waren die Worte, die
der Tischler oder Vorbeter in Niederosterreich namens des Vetstor-
benen beim Sarg sprachse. Im badischen Oedsbach hiess dies <ab-
schirmeny, und es wurde durch einen Freund beim letzten Bildstock
der Gemarkung vorgenommens!. Troels-Lund schildert dieses Ab-
schiedsnehmen als allgemeine skandinavische Sitte im 16. Jahrhundert.
Dort trat wihrend der Totenfeier, die mit einem Trinkgelage ver-
bunden war, plotzlich Stille ein. Der Tote wurde auf der Bahre in den
Hausgang gestellt. Hier ehrte ihn ein Verwandter gleichen Ranges;
er sagte thm auf Wiedersehen und wiinschte ihm alles Gute. Auf der
Schwelle hielten die Triger wieder an, und nun war es an dem Toten,
zu sprechen. Eine beredte Person iibernahm dies, und es geschah
unter atemloser Stilles2. Und schliesslich folge noch ein Beleg fiir ein
aussereuropiisches Volk, die Herero (Stidatrika). Dort setzte sich bei
gewissen Gelegenheiten der Sohn des Toten auf das Grab, sprach in
dessen Namen und gab dem versammelten Volk in Wechselrede als
Toter Antworts3,

44+ Agricol Perdiguier, Mémoires d’un compagnon. Ed. 10/18 (Paris 1964) 149.

45 Geiger: Handw. dt. Abergl. 5, 1123 s.v. Leichenzug.

46 O, Wittstock, Volkstiimliches der Siebenbiirger Sachsen: Beitrige zur Siedelungs-
und Volkskunde der Siebenbiirger Sachsen. SA aus Forschungen zur deutschen Landes-
und Volkskunde (Stuttgart 1895) 103f,

47 M. Toeppen, Aberglauben aus Masuren? (Danzig 1867) 104.

48 Alois John, Sitte, Brauch und Volksglaube im deutschen Westbohmen (Prag 1905)

49 Julius Gréb, Zipser Volkskunde (Kesmark und Reichenberg 1932) 31.

50 H, S. Rehm, Deutsche Volksfeste und Volkssitten (Leipzig 1908) 116.

$! Flard Hugo Meyer, Badisches Volksleben im neunzehnten Jahrhundert (Strass-
burg 1900) 594.

s2 Dagligt Liv i Norden i det 16 de Aarhundrede 14 (Koebenhavn 1904) 161f.

53 ], Jrle, Dic Herero. Ein Beitrag zur Landes-, Volks- und Missionskunde (Giiters-
loh 1906) 85 f. Wenigstens als Anmerkung soll der Brauch auas der Steiermark aufgetiihrt



192 Paul Hugger

Wir kommen zu den brauchtimlichen Erscheinungen, bei denen
ein Lebender den Verstorbenen darstellt, ihn verkorpert. Hier sind die
Formen so vielfiltig, dass es schwer fillt, sie zu ordnen. Sie gehen von
der stummen, fast starren Darstellung des Toten bis zur mimisch ge-
treuen Inkarnation, vom noch deutlich unterschiedenen Abbild bis
zur Identifikation. Stumm zog einst der ‘schwarze Ritter’ im adeligen
Trauergeleit mit. Die Belege reichen vom Mittelalter bis in die Neuzeit.
An der Leichenfeier tiir Bertran du Guesclin zu St-Denis erschienen
vier geharnischte Ritter zu Pferde, «representans la personne du mort
quand il vivoit»s4, Ahnliches geschah 1375 im Hause Polignac: Nach
Schlosser geht aus Rechnungsvermerken fiir adelige Leichenteiern in
Frankreich hervor, dass der Tote durch einen Statisten dargestellt
wurde. So erhilt ein gewisser Blaise 5 sols, weil er bei der Bestattung
von Jean de Polignac diesen dargestellt hatte5s. Im Leichenzug des
Grafen Amedeus VIIL. von Savoyen (14. Jh.) ritt auf einem verkappten
Pferd ein gerlisteter Mann mit, welcher «den Grafen vorstellte...
Den Zug schlossen vier schwarze Reiter, denen es oblag, zu verkiin-
den, was die menschlichen Dinge werth sind.»5¢ Solche Briuche
haben sich bis weit in die Neuzeit hinein erhalten. «Vor Alters und
noch bis in dieses Jahrhundert hinein ist es Brauch im Hessenlande
gewesen, dass ein vom Kopf bis zum Fuss Geharnischter in schwarzer
Riistung auf schwarzgepanzertem Ross dem Sarge des Landesherrn
zu allernichst folgte. Solchen Ritter nannte man den Trauerritter,
und es ging die Sage, dass er noch selbigen Jahres dem Fiirsten nach-
folge in das Schattenreich.» Dies sei noch im Jahre 1821 geschehens?.
Gemiss Schlosser folgte dieser ‘schwarze Ritter’ noch vor dem Ersten
Weltkrieg l.eichen hoher Militirs in Osterreichss.

Schlichter, aber im Wesen verwandt, war der Brauch im Gebiet

werden, wo bei der “Todtenzehrung’ nach der Bestattung der Totengritber in die Stube
trat und Gruss und Nachricht vom Toten brachte. Es gehe diesem gut und er leide keine
Not mehr. Hier war der Totengriber zum Boten des Toten geworden, der cinige Funk-
tionen des Stellvertreters ibernommen hatte (Beruhigen, Trosten der Leidleute usw.).
P. K. Rosegger, Das Volksleben in Steiermark [ (Graz 1875) 183f.

54 Huizinga, Herbst des Mittelalters (Minchen 1924) 347. Vgl. dazu auch Ranke
(oben Anm. 2) 234, mit einer Deutung der Trias.

55 «pout avoir fait le chevalier mort». Von Schlosser (oben Anm. 22) 203 zitiert mit
Berufung auf Laborde, La Renaissance des Arts a Ja Cour de France 1, 48. Vgl. auch
Huizinga 347; Geiger (oben Anm. 26) 3; Ranke 240fl.

56 [, Vulliemin, Der Kanton Waadt 2 (St.Gallen und Bern 1849) 26. Den Hinweis
verdanke ich Herrn Prof. H.-G. Wackernagel.

57 Oskar Schwebel, Tod und ewiges Leben im deutschen Volksglauben (Minden
1887) 235. 286.

58 (oben Anm, 22) 1711,



Die Darstellung socben Verstorbener durch Lebende 193

von Carnac: «lIl est d’usage constant de donner un habit complet du
mort a4 un malheureux du voisinage qui doit les porter 4 'enterre-
ments9. Und Straul} berichtet von den Bulgaren, dass bei det Beerdi-
cung eine Person des gleichen Geschlechts wie der Tote dessen Klei-
der anzog und fiir sein Seelenheil bat. Wenn die Person auch nicht
verwandt war, so wurde sie doch von nun an als Mitglied der Familie
betrachtet°. Im Tessiner Dorf Claro aber glaubte man, dass am 2. No-
vember der Tote nach Hause zuruckkehren wirde, um zu essen.
Man erwartete ihn dort, und es kam ein Bettler, der als Toter be-
wirtet wurde®!,

Sicher haben die mittelalterlichen Totentinze fir unsern Zusammen-
hang eine grosse Bedeutung. Sie wurden in der Kirche und vor allem
auf dem Kirchhot abgehalten und sind eine Form des Tanzes, wie er
von vielen Vélkern seit Urzeiten bei Bestattungsfeierlichkeiten getibt
wurde®2, Wesentlich erscheint uns dabei, dass einer der Téanzer den
Toten mimte. So nach einem Bericht aus Schlesien von 1406: «Hr
(der Todtentanz) begann mit Jubel und Jauchzen aller Anwesenden,
die nur Lust hatten, mit zu tanzen. Plotzlich verstummte die Musik,
und ein Jingling oder Midchen fiel in die Mitte der Stube und stellte
sich todt. Fin dumpfer Todtengesang erscholl von allen Lippen. Mit
abwechselnden Spriingen niherte sich eine Person nach der andern
dem Todten und kiBte ihn, indefl sich dieser nicht regen durfte.
Waren die Tinzer alle durch, so erhob sich auf einmal wieder die
Musik in frohen T'énen, und der Todte stand auf, um den sich darauf
ein Kreis bildete, der das Ende des Tanzes herbeifiihrte. »63

Grimmelshausen in seinem Simplizissimus reiht diese Totentinze
unter die ‘ungarischen Tanze’ ein und hilt sie flr eine typische Er-
scheinung des ungarischen Volkslebens seiner Zeit®+. Kéroly Viski

59 Zacharic Le Rouzic, Carnac. Légendes, Traditions, Coutumes ct Contes du pays!®
(Rennes 1968) 160. Le Rouzic fiigt bei, frither habe man die Kleider den «pleureurs»
und den «pleureuses» gegeben.

60 Adolf Straul3, Die Bulgaren (Leipzig 1898) 451.

61 «Al di di mort as peisava che querun i gnisess a cate da meng¢ in pé di nesct povri
mort.» Frdl. Mitteilung von Ottavio Lurati.

62 Stephan Cosacchi hat neuerdings diesen Tinzen cine umfassende Arbeit gewidmet:
Makabertanz. Der Totentanz in Kunst, Poesic und Brauchtum des Mittelalters (Meisen-
heim am Glan 1965) besonders S. 285 fl.

63 Cosacchi 316, ziticrt unter Berufung auf J. G. Bergemann, Beitrige zur Cultur-
geschichte Schlesicns (Berlin 1830) 279. Auf die Verbindung von Todesgrauen und Erotik,
Sterben und Lebenserweckung werden wir weiter unten zu sprechen kommen. Ganz ihn-
lich ein Brauch aus dem Westfalen des vorigen Jahrhunderts: Ranke (oben Anm, 2) 214
Anm. 3.

64 Cosacchi 319. Anders bei Ranke 295 f.



194 Paul Hugger

dussert sich in dhnlicher Weise: «Wir wissen, dass im XVII. Jaht-
hundert [in Ungarn] noch der besondere Totentanz tblich war, bei
welchem sogar der Tote durch jemanden dargestellt wurde.»®s Und
Cosacchi spricht vom tiefen und grundlegenden Einfluss, den die
Ungarn, als Teil der finnisch-ugrischen Voélkerfamilie, aut dhnliche
europiische Tanze ausgelibt hitten66. Er schildert ein modernes Tanz-
spiel, das seit Jahren an der Budapester Oper aufgefithrt wird und das
die gleichen Motive wie der Volksbrauch enthilt67.

Den Tinzer als Darsteller des Toten — wir haben ihn auch in cinem
nordindischen Brauch. Dott soll heute noch am Ende des Jahtes, in
dem ein Familienmitglied gestorben ist, der nichste minnliche Ver-
wandte nackt mit blossem Schwert in der Hand cinen ganzen Tag
und eine ganze Nacht zum Trommelschlage tanzen©8.

Auch im Totenagon, in den Wettspielen zu Ehren des Verstorbe-
nen, finden wir den Stellvertreter des Toten; so in Irland und Schott-
land. Dort wurdne bei der Leichenwache symbolische Spiele aufge-
fihrt. Man wihelt Kdmpfer aus und bildete zwei Parteien. Es kam
zum Kampf. Schliesslich fiel einer hin, wie zu Tode verwundet. Ein
‘Kriuterdoktor’ trat auf und erweckte ihn mit Beschwérungen wieder
zum Leben. Darauf wurde er im Triumph weggetragen. Und die Vet-
fasserin des Buches, dem wir diese Nachricht verdanken, bemerkt
dazu, dass sich solche Relikte auch in den Volkstinzen und Masken-
spielen Englands tinden, wobei Tod und Wiederbelebung die wesent-
lichen Bestandteile seien®. Gewiss handelt es sich zuerst um eine
symbolische Darstellung von Tod und Auferstechung, um eine Art
Uberwindung des Todes. Abet der Bezug auf den anwesenden Toten
ldsst sich nicht leugnen. Mit dem zum Leben Erweckten ist auch der
gegenwirtige Tote gemeint.

Die schénsten und bezeichnendsten Parallelen zum Brauch der
Tscheremissen finden wir in der eigentlichen ethnologischen Litera-
tur, also bei den Naturvilkern. Wir fithren hier nur einige typische

65 Volksbrauch der Ungarn (Budapest 1932) 193.

66 319,

07 317f,

68 Cosacchi 332, unter Berufung auf Karl Weinhold, Zur Geschichte des heidnischen
Ritus. Abhandl. der kg. Akad. der Wiss. in Betlin (1896) 17. Dic rituelle Nackthcit findet
sich in vielen Trauerfeiern alter Volker, Einerseits ist die vollige Entblossung Ausdruck
umfassender Trauer, anderseits ist eine Angleichung an den nackten Leichnam unverkenn-
bat. Siche dazu die Belege bei Ranke (oben Anm. 2) 122ff. und Eckstein: Handwhb. dt.
Abergl. 6, 876f.

69 Eleanor Hull, Folklore of the British Isles (L.ondon 1928) 216f.



Die Darstellung socben Verstorbener durch Lebende 195

Beispicle aus den verschiedenen Teilen der Welt auf, wobei wit wie-
derum eine gewisse Steigerung in der Aussage beobachten.

Dem ersten Kind, das in ihrer Siedlung nach einem Todesfall ge-
boren wird, geben die Eskimos von Alaska und Grénland den Namen
des Verstorbenen. Es vertritt diesen beim Jahresfest70. Die Delawaten
(USA) halten nach einem Jahr fiir den oder die Verstorbenen eine
Gedichtnisfeier ab. Dabei wird jeder Verstorbene dutrch eine Person
einer andern Phratrie dargestellt. Auf alle Fille darf sie nicht bluts-
verwandt sein?’. Die Hopi- (USA), Zuni- (USA) und Uitoto-Indianer
(SW-Kolumbien) stellen den Toten durch Maskentriger dar72. Von
den Indianern Brasiliens berichtet Paul Ehrentreich73, dass bei der
Leichenfeier der Leichnam horizontal an einer Stange aufgehdngt ist.
Eine Person, die den Toten darstellt, bittet die Hinterbliebenen um
Tabak und fragt die Vorsidnger, ob sic ihm den Lippenpflock aus Perl-
mutter angelegt hitten. Die Bororé in Brasilien behingen bei der
Totenfeier einen jungen Mann mit Blitterbiindeln an den Schultern,
Armen, Knien und Knécheln. Er stellt den Toten in seinem jetzigen
Zustand dar, beerdigt unter eciner Decke von griinen Blittern. Man
behingt ihn, wihrend er d4chzt und wippt, mit den Kleidern des Toten.
Dann beginnt ein gemeinsamer Tanz. Spiter ruft der junge Tote zwei
alte Tote mit einem Kiirbisflétchen. «Sie sollten bei der Auslieferung
der Habe anwesend scin, den neuen Genossen iibernehmen und sich
tiberzeugen, dass man ihm nichts vorenthalte, was er mit spiteren
unangenehmen Besuchen bei den Hinterbliebenen zu reklamieren
hitte.» Die herbeigerufenen Toten erscheinen dann, lehmbeschmiert,
auf dem Ricken zweier Burschen. Und es beginnt ein wildes Treiben74.

Bei den Awam-Tawgy-Samojeden (Nord-Sibirien) vertritt bis zum
Begribnis einer der nichsten Verwandten den Verstorbenen. Er fiihrt
in scinem Namen Verhandlungen, wobei er beim Leichnam sitzen
bleibt. Zwischen ihm und den Totengribern kommt es zu einem et-
greifenden Zwiegesprich. Der Vertreter des Toten wird dabei als
Toter selbst angesprochen?s.

70 William Thalbitzer, Die kultischen Gottheiten der Liskimos, in: ARW 26 (1928)
418.

71 Schmidt (oben Anm. 14) 7, 726.

72 Ake Hultkrantz, Les Religions des Indiens primitifs de I’Amérique. FHssai d’unc
synthese typologique et historique. Acta Universitatis Stockholmensis 4 (1963) 134f.

73 Materialien zur Sprachenkundc Brasiliens, in: Ztschr. fiir Ethnol. 26 (1894) 59f.

7+ Karl von den Steinen, Unter den Naturvolkern Zentral-Brasiliens (Berlin 1897)
391f. Bei R, H. Lowie veranstalten die Bororo eine Jagd zu Ehren des Toten. Der Jiger,
welcher das Tier erlegt, erscheint spiter beim Tanz als Vertreter des Toten: The Borotd,
in: Handbook of South American Indians. BAE Bulletin 143 Bd. 1 (1946) 430f.

75 Schmidt (oben Anm. 14) 7, 653 fL,



196 Paul Hugger

Auf Sumatra, in Nordtoba, herrschte bei den Batakkern die Sitte
des «Namangkumur>. War irgendein <Liebling> (vom Verfasser so
bezeichnet) gestorben, wurde eine Person mit einer holzernen Ge-
sichtsmaske bekleidet. Sie stellte den Toten dar und ging bei Pauken-
musik schweigend unter den Trauernden einher, die ihr alletlei Zart-
lichkeiten sagten7o.

Wird man bei den Stimmen auf Borneo iiber die Erbteilung nicht
cinig, so ruft der Dayong, der Medizinmann, die Seele des Toten ins
Seelenhaus hetrbei. Er horcht auf das Wispern der Seele und beginnt
in der ersten Person so zu sprechen, dass er die Redeweisen und Be-
sonderheiten des Verstorbenen tibernimmt?7.

Ungefédhr ein Jahr nach der Bestattung eines Bakitara-Konigs
(Uganda) beauftragt der regierende Konig den Bamuroga (einen
Interregen), ein est fiir den toten Konig zu veranstalten. Ein armer
Mann des Babito-Stammes verkorpert den Toten. Er lebt acht Tage
im koniglichen Grabhaus und wird mit dem Namen des Toten ange-
sprochen, “for he was said to be the old king revived”. Er wird
geehrt und vertiigt tiber die zehn bis zwolt grabhiitenden Witwen des
verstorbenen Konigs. Der regierende Herrscher schickt Geschenke.
So lebt der Alte acht Tage wie ein Konig. Am neunten erwirgt
man thn?8,

Die indischen Kolhs in der Nihe von Kalkutta kannten folgenden
Brauch: Nach der Beerdigung und dem lLeichenschmaus zieht ein
Teil der Gaste, voran der Teufelspriester (Pahan), zum Haus des
Toten. «Mit dem Stocke schligt der Pahan dreimal auf das niedrige
Dach und fragt, wer drinnen sei. Ex will erforschen, ob der Gestorbene
sich in seinem Hause aufhalte. Und richtig, eine Stimme antwortet
daraus: Ich bin hier, was bringst du da draussen, bringst du I'reude
oder Schmerz? Die Antwort lautet: I'lir Trauer bringe ich Freude, -
und sofort 6ffnet sich die Thur, und ein Mann, der sich vorher heim-
lich hinter dieselbe gestellt hatte, tritt heraus. Alle, der Pahan an der
Spitze, blicken nun in das Haus, um zu sehen, ob in der fingerdick
auf den Erdboden bestreuten Asche noch weitere Spuren enthalten
seien, als die an der Thiir von dem Manne herrithrenden. »79

76 W, Kodding, Dic Batakker auf Sumatra, in: Globus. Hlustrirte Zeitung fiir Linder-
und Voélkerkunde 53 (1888) g2.

77 Ch. Hosc and W. Mc. Dongall, The pagan tribes of Bornco II (1912) 38f. In
Anm. 2 p. 39 weisen dic Autoren darauf hin, dass ¢s sich nicht um Besessenheit handle.

78 John Roscoe, The Bakitara or Banyoro (Cambridge 1923) 126f.

79 Waldemar Sonntag, Die Todtenbestattung. Todtencultus alter und neuer Zeit und
dic Begribnisfrage (Halle 1878) 37f,



Dic Darstellung sochen Verstorbener durch Iebende 197

Die Pomo (Aquatorialafrika) stellen die «Riickkehr des Toten»
dramatisch dar. Er wird von einem Mann-Geist in Gesichtsausdruck,
in der Kleidung und Haltung genau nachgeahmt. So tritt der Tote»
abends in die Geisterhiitte und legt sich beim Mittelpfosten flach nie-
der. Man hilt das Feuer niedrig, und tiefe Stille herrscht unter den An-
wesenden. Dann fihrt man die verwandten Frauen herein. Diese zet-
schlagen sich Gesicht und Brust und heulen, den «Toten» umstehend,
ihre Trauergesinge$®.

Ein Jahr nach dem Tode eines der ihren halten die Menomini (USA)
cine Gedichtniszeremonie ab. Sie laden den Schatten des Verstorbe-
nen ein, aus dem Jenseits heriiberzukommen und sich in der Gedicht-
nisfeier mit den Lebenden zu vereinen. Eine Person von gleichem
Alter und Geschlecht stellt den Toten dar. Sie nimmt als <Toter» an
der Mahlzeit teil. Am Schluss der Feier wird der Gast nach Westen
weggesendet, auch etwa zum Grab geleitet8!. In dhnlicher Weise spielt
sich die Feier bei den Foxes (USA) ab, die ein ergreifendes Zeremonial
kennen82,

Wir beschliessen unsere Auswahl von Belegen mit dem prichtigen
Beispiel, das Lucien Lévy-Bruhl von den am Niger lebenden Mossi
anfithrts3: Jeder tote Mossi gleich welchen Standes wird nach seinem
Hinschied bis zur zweiten Bestattung dutch einen lebenden Mossi dat-
gestellt, der kourita oder koutoarsa heisst. Diese Gestalt soll dem
Toten irgendwie gleichen. Sie wird von der Familie, oft sogar vom
Sterbenden bezeichnet. Sie legt sich die Kleider, die Gegenstinde, den
Schmuck und die Waffen des Toten zu, geht mit seinem Stock, seiner
Hacke, seiner Lanze (die Spitze zur Erde gekehrt). In allem ahmt sie
ihn nach. «Elle le continue au milieu des siens. Si le mort était générale-
ment accompagné d’un enfant portant sa sacoche, la kourita aura son
enfant, qui la suivra avec cette méme sacoche, mais mise a 'envers.
Sile défunt était Iépreux et ne possédait plus de doigts, elle fera comme
si elle n’en avait plus; s’il aimait a rire, elle rira, §’il était grognon et
disputait tout le monde, elle ne décolérera pas. Les enfants du défunt
Pappelleront leur pére, les femmes la nommeront leur mari, et lui
prépareront la bouillie de mil. Si le mort était naba, on I'appellera
naba; s’il ne I’était pas, on lui donnera le nom du mort.» Das dauert
so bis zum «zweiten Begribnisy. Dann schert sich die kourita wie

80 Schmidt (oben Anm. 14) 2, 234.

81 Schmidt 2, 568f.

82 Schmidt §, 653.

83 La mentalité primitive+ (Paris 1925) 73f. Von Lévy-Bruhl ziticrt aus Eugene
Mangin, Les Mossi: Anthropos 11 (1914) 732f. Frdl. Hinweis von O. Lurati.



198 Paul Hugger

die andern Familienangehorigen das Haupt kahl, und damit ist ihre
Rolle ausgespielt.

Uberschauen wir das Gesagte! Vielgestaltiges Brauchtum breitet
sich vor uns aus, in grosser rdumlicher und zeitlicher Streuung. Es
geht vom blossen Dialog mit dem unsichtbaren Toten bis zu seiner
nachahmenden Verkorperung. Wo liegt bei dieser Vielfalt das Ge-
meinsame ? Nochmals tritt der Tote aktiv in Erscheinung, sei es, dass
ein Lebender ihm die Stimme oder sogar seine Gestalt leiht. Was starr
und stumm war, regt sich erneut, der fur immer Abgeschiedene
kehrt ein letztes Mal wieder.

Es erhebt sich die Frage nach Ursache und Sinn dieser Sitte. Hs
mag kiithn, ja unerlaubt erscheinen, fiir das Brauchtum von zeitlich
und rdumlich so weit auseinandetliegenden Vélkern gemeinsame
Wuzrzeln zu suchen. eine Erklirung zu geben, die allgemein anwendbar
und giiltic wire. An einen genetischen Zusammenhang oder einc
historische Kontinuitit ist kaum zu denken. Sie m&gen zuweilen vor-
liegen. Doch meist handelt es sich wohl um Neubildungen auf Grund
dhnlicher Voraussetzungen. Die Erklirung kann, wenn schon, nur
in den Tiefen des menschlichen Wesens gefunden werden. So hingt
die Berechtigung unseres Vorgehens davon ab, ob wir fiir den Men-
schen eine seelische Struktur annehmen, die unverlierbar ist, handle
es sich um einen einfachen Feuerlinder oder einen hochzivilisierten
‘uropder. Es ist die Frage, ob diese Grundstruktur und das ihr zu-
geordnete Grundverhalten wesentlich zum Menschen gehoren und
sich durch alle dussern Hinflisse und Verdnderungen erhalten. Dieses
Grundverhalten mag dadurch wohl beeinflusst werden, verdndert,
vielleicht verdringt; aber wir kénnen es unter den Schichten der Zeit
immer wieder freilegen. Wir meinen jene grundlegenden Strebungen
des Menschen, wie Liebe, Hass, Angst, Bediirtnis nach Geborgenbheit,
nach Geltung, Krifte, die sein Handeln motivieren und das soziale
Verhalten bestimmen. Leugnen wit diese letzte Ubercinstimmung des
menschlichen Verhaltens und sind wir der Ansicht, dass der Mensch
von der Steinzeit bis zur Moderne einen steten Wandel erfahren hat,
so dass er heute im Psychischen nichts Gemeinsames meht mit seinem
Urahnen aufweist, so ist allerdings unser Versuch sinnlos und zum
Scheitern verurteilt. Wir konnen dann hochstens fir ein einzelnes
Phinomen aus der entsprechenden soziokulturellen Schicht heraus
cine Erklirung suchen, ohne je raumlich weiter auszugreifen. Dies
bedeutete aber den Vetzicht auf eine Antwort auch der Volkskunde
und Ethnologie auf die Frage, was der Mensch eigentlich sei, vor



Dic Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 199

allem in scinem gesellschaftlichen Verhalten. Im andern Fall aber
werden wir in unsern Deutungen schliesslich mit jenen det Psychologie,
vor allem det Tiefenpsychologie, zusammentreffen. Denn auch sie
geht von der Annahme aus, dass es eine grundlegende menschliche
Psyche gebe. Wir wissen, dass unser Vorgehen Kritiker finden wird.
Man wird von unerlaubter Verallgemeinerung sprechen. Diese Mog-
lichkeit mahnt zur Vorsicht. Unser Erklidrungsversuch soll keines-
wegs bedeuten, dass er fur alle Erscheinungen, die wir oben ange-
fithrt haben, gleichermassen gelte. Viele sind komplex und kénnen
auch anders motiviert werden. Ein Verhalten des Menschen, das
sonst eindeutig einem seelischen Befund entspricht, kann durch ge-
wisse Umstidnde so verindert werden, dass es Gegenteiliges bedeutet.
Aber das sind Ausnahmen und Sonderfille. Wir suchen hier eine Er-
klirung fir das Normalverhalten. Erhellen wir das an einem Beispiel:
Das Licheln deutet allgemein darauf hin, dass der Mensch sich in
ciner entspannten, zufriedenen Stimmung befindet und dass er seiner
Umwelt wohlwollend gegeniiber steht. Aber es kann auch Ausdruck
des tberwundenen Schmerzes sein, als Ergebnis grosser Selbst-
beherrschung. Oder es verdeckt in schlauer Berechnung eine feind-
selige Einstellung. Doch gelingt diese Téiuschung nur, weil das Li-
cheln cigentlich Ausdruck der Harmonie und des Wohlwollens ist.
So nechmen auch diese Sonderfille Bezug auf den Normalfall, auf ein
Grundverhalten. Und bei diesem Grundverhalten des Menschen
gegeniiber wesentlichen Fragen seines Daseins suchen wir eine Ant-
wort.

Die Darstellung cines Toten durch Lebende stillt cinerseits cin see-
lisches Bediirfnis des Menschen, anderseits erwichst sie aus seiner
Befihigung zur Identifikation und Personifikation. Beide Bereiche
missen gesondert dargestellt werden.

Wenn uns cin geliebter Mensch entrissen wird, so erfiillen Trauer
und Schmerz die Seele, und Schrecken erfasst uns ob des Unwider-
ruflichen. Da liegt er nun, stumm und unbeweglich, er, den wir viel-
leicht kurz vorher noch heiter und lebensvoll gesehen haben. Die
Starrheit und die veranderten Ziige vetleihen dem Toten cine gewisse
Majestit, sie machen ihn unheimlich; cine Bedrohung geht von ihm
aus84. Karl Meuli hat auf die Ambivalenz unserer Gefiihle dem Toten

84 Dazu Curzio Malaparte: «Lo sanno tutti che razza di egoisti sono i morti. Non ci
sono che loro al mondo, tutti gli altti non contano. Son gelosi, pieni d’invidia, ¢ tatto
perdonano ai vivi fuorché d’esser vivi. Vorrebbero che tutti fossero come loro, pieni di
vermi et con gli occhi vuoti...» La Pelle. Economica Vallecchi 5 (Firenze 1968) 59.



200 Paul Hugger

gegeniiber hingewiesen: Hingezogensein und Furcht, Licbe und Ab-
lehnung?s. Es sind die gleichen komplexen Getiihle, die wir schon zu
Lebzeiten ihm gegeniiber gehegt haben. Die moderne Psychologie
kennt seit Eugen Bleuler die Ambivalenz sehr wohl. Als tiete Gefiihls-
bindung ist die Liebe unterschwellig von Hassanwandlungen durch-
zogen, denn sie stellt eine starke Abhingigkeit dar und wird deshalb
zeitweilig als Bedrohung empfunden®®. Diese feindseligen Gefiihle
empfinden wir, weann wir uns dabei ertappen, als Schuld. Und so
tritt eine dritte Komponente in unser Verhalten dem Toten gegen-
tber: das Schuldgefiihl. Liebende Sehnsucht einerseits, Schuld-
bewusstsein andrerscits wecken in uns den Wunsch, das Unwidet-
rufliche riickgingig zu machen und den Toten nochmals lebendig
zu schen. Als Schuldige mochten wir Versiumtes nachholen, ihm
sagen, dass wir an seinem Tod unschuldig seien, dass wir ihm nichts
Boses gewiinscht hitten, er diirfe sich an uns nicht richen, Gedanken,
die tatsiachlich in den Reden an den Toten, wie wir sie oben angefiithrt
haben, ausgesprochen werden. Dann scheidet der Tote befriedigt
und nicht als Ziirnender. Die Liebe aber sehnt sich, dem Toten noch-
mals Gutes zu erweisen, ihn als gegenwirtig zu wissen. Wenn er doch
nur einmal noch kime und so in die Stube trite wie einst! Dann kénn-
ten wir ein letztes Mal unserer zéirtlichen Hingabe gentigen und wiren
im bittersten Leid getrostet. In der russischen Totenklage findet diese
Sehnsucht ergreifende Worte: Sie malt sich aus, wie der Tote als
Gast erscheint, wie man ihn bewirten, wie ihn kleiden werde87. In
triumender Phantastik sieht eine Braut in Nord-Grossrussland die
tote Mutter ins Haus zurtickkehren. Die Braut tritt dabei klagend in
die Mitte der Stube, sie verneigt sich griissend vor der Unsichtbaren
und dankt ihr fir das segensvolle Kommen83.

Die sehnstchtige Erwartung einer nochmaligen Wiederkehr des
Toten wird durch den Glauben vieler Vélker genihrt, dass die Toten
nicht gleich von uns scheiden, sondern noch einige Zeit ihre frithere
Heimstatt umkreisen, die Lebenden beobachten und sich erst nach
einer gewissen Zeit ginzlich entfernen. Auch das hat u.a. eine psychi-
sche Wurzel. Wir konnen uns nicht mit dem plétzlichen Verlust eines

85 Lintstchung und Sinn der Trauersitten: SAVk 43 (1946) 108f.

80 Vgl. z.B. Joan Riviere, La haine, lc désir de possession ct P'agressivité. Traduit de
I'anglais (Patis 1968) 4z.

87 Hlsa Mahler, Die russische Totenklage. Thre rituclle und dichterische Deutung
(Leipzig 1935) 490ff,; Dmitrij Zclenin, Russische (Ostslavische) Volkskunde (Berlin und
Leipzig 1927) 331.

88 Mahler 106.



Die Darstellung socben Verstorbener durch Lebende 201

teuren Menschen abfinden, es ist uns, als musse er noch da sein, uns
héren konnen. Je unvermittelter der Tod, desto schwieriger und
langsamer begreifen wir ihn. Die Witwe eines Starfighter Piloten er-
zihlte mir, dass sic nach dem Absturz ihres Gatten monatelang das
Gefiihl hatte, er werde jetzt gleich heimkehren und in die Wohnung
treten. [Fiir sie war er nicht tot, denn sie hatte keine sterblichen Uber-
reste gesehen. Ahnliches spricht Saint-Exupéry in seinem Vol de Nuit
aus. Auch dort steht eine Witwe ungetrostet vor dem Unabinderli-
chen. Von Fabien, dem verschollenen Piloten, heisst es: «Il quittera
lentement sa maison.»

Diese licbende Erwartung der Riickkehr eines Verstorbenen kann
sich bis zum echten Erlebnis steigern, wo die Grenzen zwischen
Wunschbild und Wirklichkeit verfliessen. In meinem Buch iiber Am-
den habe ich zwei solcher Fille berichtet. Beide Male erlebte eine
Witwe im Wachschlaf die Wiederkehr des Mannes, der ein Zeichen
tberbrachte, und dies wurde jeweils als Trostung und Begliickung
erlebt®9. Die Tatsache, dass sich die Erwartung zum Erlebnis ver-
dichten kann, an dessen Realitit der Betroffene nicht zweifelt, ist fiir
die Erklirung unseres Brauches bedeutsam.

Doch bevor wir weitergehen, miissen wir die eigentliche Voraus-
setzung dieser Phinomene darstellen, nimlich die Fihigkeit des Men-
schen, einerseits Totes zu beseelen und als lebend zu erfahren, die Pet-
sonifikation also, anderseits die Gabe der Identifikation, wonach er
sich in einen andern hineinfiihlt, so dass er plotzlich dessen Gehaben
tbernimmt und den andern unbewusst imitiert. Diese Identifikation
setzt einen tiefen Bezug zum andern voraus, eine starke innere Be-
schiftigung. Liebe wie Hass kénnen die Beweggriinde sein; nur dann
ist die Beobachtung ecines andern so intensiv, dass scin Gehaben
genau registriert wird und plétzlich ins eigene Benehmen liberfliessen
kann. In der Erzihlung «Die Pfeiferstube»?° schildert Paul Alverdes,
wic dic kehlkopfverletzten «Pfeifer> mit dem einbeinigen Fisilier
Kulka durch den Flur des Lazaretts schreiten und dabei spontan die
Gehweise des Einbeinigen tibernehmen: «Sie wackelten Arm in Arm
mit ernsthaften Gesichtern den Korridor auf und ab. Auch die Pfeifer
schienen jetzt falsche Beine zu tragen. Nicht anders wie Kulka warfen
sie bei jedem zweiten Schritt cine Schulter und Hiifte nach vorn,
wobei sie gleichzeitig etwas nach der Seite sanken. Bei den Kehrt-
wendungen aber hatte vorziiglich Benjamin grosse Schwicrigkeiten.

89 Amden. Eine volkskundliche Monographic (Basel 1961) 220.
90 Ausgabe Miinchen 1962. S. 5z2.



202 Paul Hugger

Er hiipfte hilflos mit dem cinen Bein auf der Stelle...» Lis ist nicht in
erster Linie die Absicht zu trosten, welche dic beiden zu ihrem Ver-
halten bestimmt, sondern es geschieht spontan, aus der Kraft des
Mitleidens und der Identifikation heraus. Solche Beobachtungen
kénnen wir vorab im Beteich der Trauersitten machen. Nach einem
Todestall beginnt ciner der Trauernden, meist cin schr Nahestehender,
sich plétzlich zu dndern, cr scheint seine Higenart zu verlicren, macht
sich den Habitus des Toten zu eigen, spricht und bewegt sich wie er.
Er stellt den Toten dar, vielmehr er ist wie vom Geist des Toten er-
fillt, von seiner Kraft erfasst. So sagt Dino Buzzati nach dem Tode
seiner Mutter: «Di quando in quando, specialmente nel pomeriggio,
se mi trovo solo, provo una sensazione strana. Come se qualcosa
entrasse in me che pochi istanti non ¢’era, come se mi abitasse un’ es-
senza indefinibile, non mia eppure immensamente mia, e io non fossi
pitt solo, e ogni mio gesto, ogni parola, avesse come testimone un
misterioso spirito. Lei!l Ma 'incantesimo dura poco, un’ ora e mezzo,
non di pitt»97, Bei den Kundu (Nkundo) im Urwald des Kongo beginnt
eine alte Mutter bei der Trauerfeier ihres Sohnes plotzlich zu singen
und sitzend die Bewegungen des Tanzes auszutiihren. Und als Erkla-
rung heisst es: «Voila, cette mete se rappelle dge mar de son fils qui
était un fameux danscur, élégant, agile, renommé dans toute la ré-
gion... Elle se lamente de ce que désormais il ne pourra plus danser
comme il le faisait jadis»92. Es ist licbende Versenkung in die Erin-
nerung und spontane Darstellung des dort Geschauten. C. G. Jung
hat schon auf solche Fille hingewiesen. Nach ihm sind es einige seltene
Beobachtungen: «Besessenheitszustinde, wo aber die Besessenheit
durch etwas ausgelost wird, das man wohl am passendsten als ‘Ahnen-
seele’ bezeichnet, und zwar als eine Ahbnenseele. Praktisch sind es Fille
von auffallender Identifikation mit Verstorbenen»?3. Jung meint, ge-
stitzt auf einen franzosischen Autor?+, es konne sich um Ahnen-
bestandteile handeln, die in detr Struktur der Personlichkeit vorhanden
seien und das anzestrale Verhalten auslsten. Es geht hier nicht darum,
diese Jungsche Ansicht zu kritisieren, obwohl ich ihr skeptisch gegen-
tiber stehe. Schwierigkeiten bei einer solchen Interpretation erwachsen
dort, wo es sich nicht um Ahnen handelt, die dargestellt werden, son-
dern um Altersgenossen.

91 T due autisti, in: La boutique del mistero. 31 storic di magia quotidiana. (Mondadori
171. Verona 1968) 223.

92 5. Hulstaert, Coutumes funéraires des Nkundo: Anthropos 32 (1937) 5o5t.

93 Die verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt: ranos Jahrbuch 1939 (1940) 3971t
Zitat 416f.

94 Léon Daudet, L’Hérédo.



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 203

Hier helfen uns die Erkenntnisse der Psychiatrie weiter. Denn iht
ist das Phinomen der <Wesenseinbildungy bei der Trauer wohl be-
kannt. In einer fiir unsern Zusammenhang tberaus wichtigen Arbeit
hat Roland Kuhn grundsitzliche Ubetlegungen zum Problem ange-
stelltos. Anlass dazu war ihm der Fall eines jungen Mannes, der nach
dem Tode seines Vaters einen Mordversuch an einer Dirne vertbt
hatte. Als Dreieinhalbjihriger war er durch den Tod seiner Mutter,
durch den Anblick und den physischen Kontakt mit ihrer Leiche
derart erschiittert worden, dass er in der Folge in seinem Wesen um-
gestaltet wirkte, Ziige der geliebten Mutcer annahm und in eine
Psychose geriet, die als Randform des manisch-depressiven Irreseins
mit schizoiden Ziigen aufgefasst werden muss. Anhand dieses Bei-
spiels stellt Kuhn grundsitzliche Ubetlegungen zum ritselhaften
Phinomen der Trauer an. Wir missen unterscheiden zwischen dem
«Traueraffekt, der in den Gefiihlserlebnissen besteht, die durch den
Verlust eines Menschen durch den Tod bei den Hinterbliebenen aus-
gelost werden, und der Trauer im Sinne einer tiefgreifenden und dau-
ernden Existenzumwandlung, die den Traueraffekt ablost, wenn der
Verstorbene in vollem Sinne des Wortes geliebt worden ist.» «Wie
vor allem L. Binswanger9® zeigt, kommt es beim Trauernden selbst,
mit dem Abschied vom Verstorbenen, auch zu einem Abschied von
der eigenen bisherigen Daseinsweise, und der Hinterbliebene tibet-
nimmt irgendwie das Wesen des Verstotbenen, es kommt zur ‘We-
senseinbildung’»97. Auch fiir Kuhn bildet die echte Liebe zum Ver-
storbenen die Voraussetzung tiir eine solche existentielle Wandlung9s,
wobei er keineswegs die nekrophoben Ziige in unserm Verhiltnis
zur Leiche verkennt99. Der Autor, Chefarzt der Psychiatrischen Klinik
in Miinsterlingen (Schweiz), hat mir selber zwei Beispiele mitgeteilt,
die fiir meine Untersuchung iiberaus bedeutsam sind. Das erste gehort
wiederum in den Bereich der Psychopathologie, was es jedoch fiir
unsere Uberlegungen nicht entwertet. I'tir den «Naturmenschens ist

95 Mordversuch cines depressiven Fetischisten und Sodomisten an eciner Dirne.
Monatsschrift fiir Psychiatric und Neurologie 116 (1948) 661T.

96 Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins 4 (Miinchen-Basel 1962) 1671,

97 S. 121,

98 Siche auch S. 147.

99 Kuhn beschreibt in der Folge die Verinderung der Umwelt durch den Tod eines
geliebten Menschen. Sie beckommt einen Zug des Irrealen durch das «Mitsein mit dem
Toteny, sic wird phantastischer, triumerischer oder mystischer. Der Trauernde 16st sich
von der realen Welt des alltiglichen Lebens und gleitet zuriick in die Vergangenheit
(S. 123). Das Todesproblem in philosophisch-anthropologischer Sicht beschreibt (mit
reicher Literaturangabe): Hans Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie 11
(Basel 1946) 7311



204 Paul Hugger

das abnorme Verhalten keineswegs immer negativ, sondern oft, wie
im Falle der Besessenheit, ehrfurchterheischend, beispielhaft, weil sich
darin das Diamonische dussert. Doch zu unserm Beispiel: Einer zwan-
zigjahrigen Schneiderin war der Vater gestorben. Hinige Tage nach
der Kremation holten Mutter und Tochter seine Asche nach Hause,
um sie spiter auf dem Friedhof zu bestatten. Nach dem Abendbrot
breitete die Tochter vor den Augen der Mutter auf dem Essplatz eine
Zeitung aus, holte die Urne hervor und schiittete die Asche drauf.
Nun spielte sie mit der Asche, vor allem den Knochenstiicken, ohne
darin subjektiv einen besondern Sinn zu finden. Die Mutter schaute
zu und erklirte dann, sie solle die «(War> wieder versorgen. Offenbar
kam ihr das Treiben der Tochter doch etwas unheimlich vor. Die
junge Frau fiillte darauf die Asche wieder in die Urne, und nach einigen
Tagen wurde diese auf dem Friedhof bestattet. Am Morgen nach dem
Vorfall ging die Tochter wie iiblich zur Arbeit in die Textilfabrik.
Da sagte ihr eine Mitarbeiterin, jetzt habe sie gemeint, ihr Vater
komme, so sehr habe sie seinen Gang nachgeahmt. Der Vater war als
Mechaniker in der gleichen Fabrik titig gewesen und tiglich bei den
Schneiderinnen erschienen, um die Nihmaschinen zu kontrollieren.
So waren sein Gang und sein Gehaben den Schneiderinnen durchaus
vertraut. Es spielten sich in der Folge weitere derartige Erlebnisse ab.
So wurde beobachtet, dass die junge Frau Werkzeuge, die sie fiir ein-
fache Reparaturen an der Nahmaschine brauchte, in der genau gleichen
Weise in die Hand zu nehmen begann, wie es seinerzeit der Vater
getan hatte und wie sie es selbst vorher nie gemacht hatte. Mit der
Ubetnahme der <Bewegungsgestalten> war fiir die junge Frau die
Trauer um den Vater verschwunden. Er fehlte ihr nicht mehr, und sie
konnte wieder frohlich sein. Diese Ubernahme der Bewegungsweise
des Vaters erfolgte in keiner Weise bewusst oder willkiirlich, sondern
stellte sich von selbst nach dem eigentiimlichen Hantieren mit der
Asche des Toten ein. Nach Prof. Kuhn diirfte es sich um eine Intro-
jektion handeln, d.h. um die Ubernahme der Bewegungsgestalt und
auch psychischer Ziige durch den Trauernden. Er fihrt fort: «Vom
psychiatrischen Standpunkt aus muss man das Phinomen als patholo-
gisch bezeichnen, wenn auch analoge Ereignisse moglicherweise 6fters
vorkommen. Wo die Grenze zwischen normalen Trauerreaktionen
und pathologischen Ausgestaltungen liegt, ist allerdings sehr schwer
ZU sagen. »

Das weitere Schicksal dieser Frau ist bedeutsam: «Zwei Jahre spiiter
hat die Tochter dann geheiratet und zwar einen Mann, von dem
sie selbst wusste, dass er sehr problematische Charakterziige aufwies.



Dic Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 205

Sie wurde in der Ehe sehr ungliicklich, gebar vier Kinder und sah sich
deshalb gezwungen, beim Mann, der immer mehr ins Trinken kam,
auszuharren. Es entstanden immer schwerete Spannungen, die damit
endeten, dass die Frau, 20 Jahre spiter, von ihrem Mann erschossen
wurde, was sie sehr klar vorausgesehen hatte. Auf Grund einer recht
eingehenden Kenntnis der Personlichkeit der rau kann mit grosser
Wahrscheinlichkeit gesagt werden, dass die seinerzeit erfolgte Identifi-
zierung mit dem verstorbenen Vater sie selbst auf diese Weise in den
Tod getrieben hat, wobei freilich andere Zusammenhinge und Beweg-
grinde mitgespielt haben.» Das sind seltsame und tiberraschende Fest-
stellungen. Halten wir vorerst fest: Die Identifikation mit dem Ver-
storbenen wirkte trauerlosend, mit ihr verbunden waren Todessehn-
sucht und eigenes Todesschicksaltoo,

Prof. Kuhn hat mir einen weiteren Vorfall mitgeteilt, der nun nicht
meht im Bereich des Pathologischen liegt und eine frappante Paralleel
zum eingangs erzihlten Beispicl der Tscheremissen liefert: Nach der
Trauerfeier fur einen abgestiirzten Piloten fanden sich die Flugkame-
raden zu einem Nachtessen zusammen, wobei zwar Alkohol, aber
massig getrunken wurde. Es herrschte eine sehr gedriickte Stimmung,
und zwar wihrend lingerer Zeit, bis plotzlich ein Kamerad aufstand
und eine Art Pantomime auffiihrte, in der er als harfenspielender Engel
auftrat. Schliesslich sang er ein Lied. So verkorperte er den verstor-
benen Kameraden, mit dem Engel seine Fliegernatur und mit dem
Lied eine Vorliebe des Toten; denn dieser hatte gerne gesungen.
Darauf war die gedriickte Stimmung geldst, und es begann ein frohes
Gelage.

Die Ubereinstimmung mit dem Brauch der Tscheremissen ist {iber-
raschend. Auch dort ein Mahl zu Ehren des Toten, auch dort ge-
driickte Stimmung, bis der Tote selbst auftritt, mit Musik und Tanz,
und die Trauer 16st. Nur dass es sich hier um ein spontanes, aus den
Tiefen der Seele aufquellendes Verhalten handelt, wihrend dort der
Vorgang durch die Sitte festgelegt ist. Danach kénnen wir sagen:
Im Verhalten jenes einen Piloten haben wit den vorbildlich schopfeti-
schen Akt, aus dem heraus Sitte entstehen kann. Deutlicher formuliert:
Es ist der grosse Trauernde, der besonders tief erlebt und dieses Et-
leben auszudriicken weiss, der am Anfang solcher Sitten steht. Er
wird als vorbildlich empfunden, sein Verhalten nachgeahmt und
schliesslich als von der Sitte gefordert erachtet. Karl Meuli hat auch

100 Nur kurz verweise ich auf dic hiufige Vorstellung der Volker, dass der Darsteller
des Toten diesem bald ins Schattenreich folgt. So bei den Mossi (oben 8. 197) usw.



206 Paul Hugger

dies bereits ausgesprochen: «Dieser Mensch also, niichtern gespro-
chen das sozial wertvolle Individuum, hat diese Formen geschaffen;
er ist der Erfinder, der Anreger und Formgeber der SittextoL,

Doch versuchen wir, noch tiefer zu ergriinden, was sich seclisch
bei einem solchen Verhalten abspielt! Wir haben von Introjektion
gesprochen. Wir haben gesehen, dass diese Identifikation fiir den
Betreffenden und die Umgebung trauerlosend wirkt., Aber warum
denn eigentlich? '

Warum l6st die Personifikation des Toten die bleierne Schwere und
nimmt das Gedriicktsein weg ? Ist es nicht so: Durch die Darstellung
des Toten, durch seine Verkorperung in Freundesgestalt wird die
harte, unerbittliche Grenze zwischen Leben und Tod verwischt, ein
Unwiderrufliches riickgingig gemacht; fiir eine Zeitlang wird der
Tote wieder in den Kreis der Lebenden, in unsere Mitte zuriickgeholt.
Ja mehr noch, etwas von seinem Wesen geht auf den liebenden Dar-
steller iber, bleibt in ihm wirksam und sichtbar fur die Zukunftioz,
Damit ist der Verlust nicht vollstindig und der Tod nicht ein Letztes.
Und noch eines: Durch das Hineinholen des Toten in unsern Kreis
nehmen wir ein Stiick seines Todes auf uns, wir identifizieren uns mit
seinem Los, nehmen teil an seinem Tode!*3 in einer Art “participation
mystique’. Damit ist eine neue Gemeinschaft entstanden, die der Le-
benden und der Toten, die Toten fortlebend in den Lebenden’o4. Wo

101 (oben Anm. 85) 108.

102 Gabriel Marcel drickt dies so aus: «Il (le mort que nous avons aimé) continue
pour le moins 4 vivre en nous, bien qu’il nous soit impossible, dans I’état rudimentaire de
notre psychologic ct de notre métaphysique, de définir claitement cc que peut étre cette
symbiose,» La fidélité créatrice. Revue internationale de philosophie 2, 5, zitiert bei Bins-
wanger (oben Anm. 96) 173, Anm. 16.

103 Auch Ranke (oben Anm. 2) 206f. spricht von ciner Partizipation am Totendascin.
Doch liegt seine Berufung auf die Stréme gleichen Bluts und Erbgutes (ebda. 360), die
eine volle Vertretung des Toten ermdglicht, weit von unserer Interpretation, welche die
Sympathie, den tiefen seclischen Bezug, zur wesentlichen Voraussetzung der Sitte macht.
Ganz allgemein deutet Ranke die Darstellung des Toten meht aus einem Rechtsanspruch,
einer Forderung des Toten als Lebender Leichnam, wihrend wir die seelischen Bediirf-
nisse des Trauernden in den Vordergrund stellen. Zudem sicht Ranke in der lebenden
Totenreprisentation eine Utform, in den blossen Wechselreden aber Zerfallserscheinun-
gen (229). Fir uns ist die belebte Totendarstellung eine hochste Ausformung der Sitte.
Sehr verdienstvoll erscheint es uns, wenn Ranke (371ff.) sich gegen die Uberbetonung
der Furcht vor dem Toten und die Hintanstellung der Totenverehrung ausspricht.

to4 Jn schoner, dichterisch iiberhthter Weise hat Edmond Gilliard nach dem Tode
seiner Mutter diese Sehnsucht und dieses Bewusstsein ausgesprochen: «FEt sept ans que
j’attends / L’accomplissement de ta motrt en moi-méme; [ Que je travaille 4 consommer
ton agonie... /[ A me rendre semblable a celle que tu es, / Pour rétablit la communion
originelle, / Pour restaurer, — dans ta mott qui ne hait plus ma vie, / Dans ta mort qui
me fait rémission de ma vie, — / L’exclusive identité de nos substances...». La Passion
de la Mére et du Fils (Lausanne 1928).



Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende 207

bleibt da noch der Anlass zu Ubermissiger Trauer, zu Schuldgefiih-
len ? Gebrochen ist der Bann. Wir diitfen uns wieder freuen, uns den
irdischen Dingen zuwenden. Denn in uns freut sich ja der Tote mit:
«Je satter die Giste, desto satter der Tote, je frohlicher die Giste,
desto froher der Tote.»



	Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende : eine vergleichende volkskundliche Studie

