
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus de livres

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


241

Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Stellungnahme zu Ivar Paulsons «Vom Wesen und aus der Geschichte der Religion»

Von Walter Raunig

Die vorliegende Arbeit Paulsons1 in estnischer und dann in erweiterter Form auch in
deutscher Sprache geht auf einen Vortrag des Autors mit dem Titel «Vom Wesen und
aus der Geschichte der Religion im Lichte der Religionswissenschaft» (in estnischer

Sprache) zurück. Die behandelte Thematik betrifft, wie schon aus dem Titel hervorgeht,
Fragen, die die Religionswissenschaft in fundamentaler Weise berühren. Doch werden
davon freilich auch andere Disziplinen, so auch die Volks- und Völkerkunde, automatisch
angesprochen. Einige wesentliche Gedankengänge, die Paulson in seiner Arbeit darlegt,
seien kurz aufgezeigt und mit Bemerkungen versehen.

Mit dem Hinweis, dass die Frage der Entstehung und der Art der ältesten Religionsform

von der Antike an bis heute den Menschen beschäftige, dass mit dieser Frage aber

zugleich die Vorstellung von einer areligiösen Menschheit vorausgesetzt werde, leitet der
Autor seine Gedankengänge ein (S. 31). Dadurch kennzeichnet er gleich am Eingang der

Abhandlung die Stellung früherer Forscher, denen er seine zweifellos zutreffende
Ansicht - «Die Religion wurde zusammen mit der Hominisation geboren» - gegenübersetzt.

Dazu führe nämlich jede empirische Erforschung der Frage nach der Religion, soweit
dies möglich sei (S. 31). Freilich bemerkt dazu der Autor weiter, und zwar auch hier wohl
mit Recht, dass diese Frage durch die Wissenschaft «kaum jemals endgültig aufgeklärt
werden kann» (S. 31). Hier wird in der Tat ein Terrain erreicht, auf dem Wissenschaft

versagt, ja, versagen muss. Nach der Klarstellung also, dass Religion zum Menschsein
einfach dazugehöre, wird die Frage angegangen, was sie denn eigentlich sei. Um dafür
eine zutreffende Definition geben zu können, müsse man nach Meinung des Autors
verschiedene Schwierigkeiten in Kauf nehmen. Das liege darin, dass man aus der Vielfalt der
Einzelreligionen das Gemeinsame herausfinden und dann sprachlich ausdrücken müsse
(S. 32). Dies unternimmt Paulson mit der Feststellung, es sei deutlich zu sagen, dass ein
markantes Zeichen von Religion darin liege, dass keine Religion ohne Gefühl der
Abhängigkeit des Menschen von übernatürlichen Wesen oder Kräften auskommen könne:
«Auf Grund des heutzutage bekannten religionsgeschichtlichen Materials kann man die

Religion als Glaube an übernatürliche Mächte (Kräfte) definieren, von denen der Mensch
sich abhängig fühlt, sowie als den Komplex derjenigen aus diesem Glauben resultierenden

Vorstellungen, Überzeugungen, Sitten und Bräuche, der je nach den allgemeinen Kultur-
und Gesellschaftsformen in mehr oder minder festen Institutionen samt den diese

tragenden und ordnenden Korporationen organisiert ist» (S. 32). Dieser Définition kann
zugestimmt werden. Durch das Gefühl der Abhängigkeit des Menschen von «übernatürlichen

Mächten » sei, wie der Autor weiterfährt, die psychologische Seite der Religion
angeführt. Es handle sich hier also um ein Gefühl, das in der existentiellen Situation des
Menschen seine Wurzel habe (S. 32). Dies muss sich freilich nach aussen hin manifestieren,
und damit kommt es in der Religion, wie Paulson sagt, zur «historischen Erscheinung,
d.h. (zum) Kulturphänomen, das von geschichtlichen Traditionen getragen wird» (S.32).
Das Objekt der Religion wird anschliessend als «übernatürliche Macht oder als

übernatürliche Mächte» definiert. (Subjekt der Religion ist der Mensch, der aber in manchen

Religionen selbst zum Objekt werden kann.) Hier sei zunächst auf die Gedankengänge
des Autors betreffend das «Wesen» der Religion eingegangen. Es ist sehr zu begrüssen,
dass der Autor die im Zusammenhang mit der Frage nach der Religion überall und immer
gebrauchte Bezeichnung «übernatürlich» behandelt, die unser von den Naturwissen-

1 Ivar Paulson, Religiooni olemusest ja ajaloost. Vom Wesen und aus der Geschichte
der Religion. Stockholm, Estonian Theological Society in Exile, 1963. 68 S. Text in estnischer

und deutscher Sprache (Papers of the Estonian Theological Society in Exile,
Popular Series, 2).



242 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Schäften so sehr geprägtes Denken voraussetzt. Paulson meint, man könne ebensogut
von «höherer, letzter oder göttlicher Macht oder Kraft» sprechen (S. 33). Es ist wohl
besser, von «höherer Kraft» oder von «höherem Wesen» zu sprechen, da der Begriff des
«Übernatürlichen» eben doch mehr an unserem Denken haftet, was in keiner Weise stets
mit dem anderer Völker und Kulturen übereinstimmen muss. In der Religionswissenschaft

habe man, wie unser Autor ausführt, zum Begriff des « Numinosen » oder « Heiligen »

gegriffen. In dem aus dem Lateinischen genommenen Wort «numinos» hat man einen
passenden Ausdruck gefunden. Bei der Bezeichnung «das Heilige» muss der Nicht-
Religionswissenschaftler beachten, dass damit nicht allein die positive Seite «höherer
Wesen» angesprochen wird, sondern dass hier «das Heilige» dem Numinosen
gleichgesetzt wird (Rudolf Otto, Mircea Eliade). In sehr vielen Fällen ist z.B. die Bezeichnung
«göttliche Wesen oder Mächte» am treffendsten, womit die Erfahrung des Numinosen
schon mit einer klar und deutlich erkennbaren Form erfüllt ist. Wesentlich ist immer, dass

alle «übernatürlichen, höheren, numinosen oder göttlichen Wesen und Kräfte» als das

«ganz Andere» (R. Otto) erlebt werden. Natürlich dürfen die höheren Wesen auch als das

«ganz Andere» direkt bezeichnet werden. Schliesslich ist es ja dem Menschen in seiner
Beschränktheit prinzipiell nicht möglich, das Göttliche zu erfassen, sondern nur zu erahnen.

Allerdings, das darf nicht übersehen werden, kann sich Gott dem Menschen offenbaren
und ihm so eine Möglichkeit eines Verständnisses geben. Wenn vorhin als gemeinsamer
Zug in jeder Religion die Abhängigkeit des Menschen von «höheren Wesen» herausgestellt

wurde, so ist nun darauf hinzuweisen, dass in der der Religion entgegengesetzten
Magie dieses Abhängigkeitsgefühl fehlt. An seine Stelle tritt die Forderung. Religion wie
Magie haben aber freilich die Vorstellung von «höheren Wesen, Mächten, Kräften» zur
gemeinsamen Voraussetzung. Der Mensch nimmt aber das eine Mal die Rolle des

Fordernden ein, der selbst in der Lage sein will, von sich aus in die Sphäre der höheren Wesen

einzugreifen - der Mensch wird zum Magier, wobei cr aus positiver oder negativer
Absicht seine Forderungen stellen kann. Das andere Mal tritt der Mensch in der Rolle des

absolut Abhängigen, des Bittenden und Flehenden auf- er wird zum religiösen Menschen,
da er keinerlei Einfluss auf die Sphäre der höheren Wesen hat und haben will. Im zweiten
Fall bleibt ihm eben aber jederzeit die Möglichkeit, sich vertrauensvoll an die Gottheit
zu wenden.

Die Welt des ganz Anderen ist nun bei den einzelnen Völkern durch verschiedenste
Inhalte und durch verschiedenste Vorstellungen ausgefüllt. Auf diese Mannigfaltigkeit weist
der Autor auch in den folgenden Zeilen seiner Arbeit deutlich hin (S. 33f.). Dies berühre
aber natürlich in keiner Weise, wie Paulson dabei treffend betont, den Kern religiöser
Einstellung, nämlich das Abhängigkeitsgefühl von dem höheren Wesen.

Anschliessend legt der Autor einige Gedanken dar, die auf keinen Fall übersehen
werden dürfen, will man sich ernsthaft mit dem Phänomen der Religion auseinander

setzen. Das Gefühl der Abhängigkeit, dessen Bedeutung schon wiederholt hervorgehoben
wurde, könne nämlich «religionspsychologisch als eine aus der existentiellen Situation des

Menschen entwachsene Reaktion erklärt werden» (S. 34). Damit sei «die subjektive Seite

des Religiösen im menschlichen Seelenleben » aufgedeckt « im Hinblick auf unser heutiges
Wissen» (S. 34). Das Objekt der Religion werde dadurch aber in keiner Weise erklärt.
Dieses Objekt sei eine «Grösse, die nur der Gläubige selbst in seinen besten Augenblicken
versteht» (S. 34). Ein übertriebener Skeptiker kann den Einwand machen, es handle sich
dabei eben nur um eine Illusion. Zu diesem Einwand legt Paulson aber klar und richtig
fest, dass ein solcher Einwand konsequent gehandhabt werden müsse und dass damit auch

jede geistige Grösse (Ideen, Liebe usw.) als Illusion zu erklären sei. Damit müsse der

Skeptiker aber ebenso «folgerichtig auch seine eigene Behauptung und Überzeugung»
fallen lassen (S. 34). Paulson fährt dann fort: «Dass wir es nicht mit einer nur einlinig
verlaufenden Reaktion der menschlichen Psyche zu tun haben, zeigt schon die Tatsache,
dass das religiöse Abhängigkeitsgefühl von übernatürlichen Mächten in der Seele des

Menschen leicht zum Gegensatz hinüberpendeln kann, nämlich zur Überzeugung, dass

man selbst diese Mächte beherrschen kann. Diese sog. magische Reaktion gründet sich



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 243

ja ebenfalls im Glauben an übernatürliche Mächte, wie das spezifisch religiöse
Abhängigkeitsgefühl» (S. 34). Diese Darstellung ist klar, einfach und überzeugend. Mit dem letzten
Satz wird die Frage nach dem gegenseitigen Verhältnis von Religion und Magie
angeschnitten. Wir haben vorhin gehört, dass beide durch den Glauben an höhere Wesen
gekennzeichnet sind, dass der Mensch in der Magie als Beherrscher höherer Kräfte auftritt,
während er in der Religion nur Bittender in Abhängigkeit von den höheren Mächten sein
kann. Paulson bemerkt hier treffend, dass diese klare Scheidung in der Praxis sehr oft
nicht ersichtlich wird, was aber nicht heissen könne, dass dies überhaupt nicht möglich
wäre (S. 34).

Der Glaube an höhere Wesen manifestiert sich nach aussen hin, und zwar in Handlungen,

die sich oft über zahlreiche Generationen hinweg mit kaum auftretenden Veränderungen

halten können. Diese religiösen Handlungen sind als Kult und Ritual bekannt. Die
Frage nach dem Vorrang von Glaubensvorstcllung oder Glaubenshandlung, die hier
Paulson ebenfalls anschneidet, ist seiner Meinung nach nicht zu entscheiden - weder
historisch noch psychologisch. Beide Seiten der Religion seien nämlich eng miteinander
verwoben (S. 35). Dies stimmt allgemein gesprochen wohl, doch soll man dabei nicht
übersehen, dass eine Glaubenshandlung, d.h. ein nach aussen hin sich manifestierender
Akt, sofern er vom Menschen willentlich gesetzt wird, im Falle der Religion ja eine
Vorstellung zur Voraussetzung haben muss. Dass dann durch diese Vorstellung bzw. durch
den Glauben an höhere Wesen sofort eine religiöse Handlung ausgelöst werden kann,
ist, wie auch Paulson sagt, einzusehen. So kann in der Praxis von der «Gleichzeitigkeit»
von Glaube und Gottesdienst gesprochen werden. Die Gottesidee hat bei den verschiedensten

Völkern und Kulturen zu den verschiedensten Zeiten in mannigfachster Weise
Ausdruck gefunden. Der Autor, der auch darauf zu sprechen kommen will, kann entsprechend

dem Umfang seiner Arbeit aber aus der Fülle der unterschiedlichen « religiösen
Erscheinungen und Vorstellungen sowie den mit diesen verbundenen religionswissenschaftlichen

Theorien nur bescheidene Ausschnitte» berücksichtigen (S. 35). Paulson setzt hier
bei der Frage nach dem Glauben an eine Seele an (S. 35 ff.). Ein solcher Glaube trete uns
ausnahmslos bei allen bekannten Religionen entgegen. Menschen, Tiere, Pflanzen und
leblose Objekte könnten als beseelt gesehen werden. Bestimmte Erfahrungen, die der Mensch
an sich selbst und an seiner Umwelt gemacht habe, hätten ihn zusammen mit dem
Nachsinnen über diese Erfahrungen zu Seelenvorstellungen gebracht. Daneben hätten
«visuelle Erscheinungen, Träume, Visionen, Erinnerungsbilder und dergleichen die
Vorstellung von einer sog. Freiscele ('Bildseele', 'Schattenseele') hervorgerufen, die als eine

ausserkörperliche Erscheinungsform des ganzen Menschen in Gestalt des Schattens,

Spiegelbildes o.a. aufgefasst worden ist» (S. 36). Die Freiseelenvorstellung hält Paulson
für wichtig, und zwar bei der Bildung des Geisterglaubens und bei den «Anschauungen
über die übernatürlichen Wesen überhaupt» (S. 36). Doch überschätzt er die Bedeutung
der Freiseelenvorstellung keineswegs und lehnt es somit verständlicherweise ab, der
veralteten animistischen Theorie zu folgen, die die Seelenvorstellung gerne als alleinige
Grundlage für die Herausbildung von Vorstellungen persönlicher höherer Wesen sehen

möchte (S. 36). Es ist schade, dass der Autor hier die Seelenfrage zusammenfassend
behandeln muss, denn so fällt die eine oder andere klärende Bemerkung unter den Tisch.
Hier soll nur kurz hinzugefügt werden, dass es zutrifft, dass die Vorstellung von einer
Seele eng mit religiösen Anschauungen zusammenhängt. Auch sieht Paulson richtig, wenn
er sagt, dass bestimmte Erfahrungen des Menschen, an sich und seiner Umwelt gemacht,
dass die Wirkung von Erscheinungen, Visionen, Träumen usw. und dass das Nachsinnen
über all diese Vorgänge für die Bildung der Seelenvorstellung günstig sind. Allerdings
fehlt hier leider der klare Hinweis darauf, dass viel mehr als psychologische Beobachtungen

und Reflexionen ein Ahnen der eigenen Bestimmung im Zusammentreffen mit dem

Göttlichen die Seelenvorstellung zu erklären imstande ist. Mit den Feststellungen, dass

man sich also beim heutigen Stand der Religionswissenschaft «nicht mehr ohne weiteres

der sog. animistischen Theorie anschliessen» oder «die Seelenvorstellung als einzige

Grundlage zur Herausbildung der Vorstellungen von persönlichen übernatürlichen We-



244 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

sen (Geistern, Göttern)» ansehen könne, bezieht der Autor seine Position zur animistischen

Theorie und lehnt sie ab. Daran ändert der Umstand nichts, dass sie in einigen Fällen
ihre Berechtigung wohl haben kann. Paulson übergeht auch dies keineswegs.

Sehr zu unterstützen ist dann der Autor weiter in seiner Ansicht bezüglich der von
führenden Forschern vertretenen, von ihm aber zu Recht abgelehnten Meinung, derAnima-
tismus sei ein «'sog. Präanimismus', d.h. eine der angeblichen 'animistischen Periode'
vorausgehende Epoche in der Religionsentwicklung» (S. 36). Den Animatismus will
Paulson auch vom Dynamismus getrennt sehen. «Die belebt und lebendig konzipierte
Umwelt braucht vom Menschen... nicht unbedingt zugleich auch als machtvoll erlebt
worden zu sein» (S. 36f.). Dem darf man sich anschliessen. Das gleiche gilt auch für die
folgenden Klarstellungen, dass nämlich dynamistische, animistisch und animatistische
Phänomene weder auf primitive Religionen beschränkt seien, noch dass ein Phänomen
davon prinzipiell einen kulturhistorischen Vorrang vor einem anderen habe (S. 37).
Paulson fährt im folgenden Absatz mit dem Thema fort und meint: «Die heutige
Religionswissenschaft hat auf die älteren monogenetischen Theorien zur historischen oder
psychologischen Erklärug der Religion verzichtet. Man kann weder mit einer dynamisti-
schen, animatistischen oder animistischen Theorie allein den 'Ursprung der Religionen'
erklären.» Dies gelte natürlich auch für die urmonotheistische Theorie. Zwar sei die
Hochgottvorstellung «tatsächlich eine sehr weit verbreitete Erscheinung» und spiele bei
vielen Völkern die wichtigste Rolle, doch trete sie gegenüber anderen aussernatürlichen
Wesen oft in den Hintergrund und geniesse darum nicht überall Kult und Verehrung
(S. 37f.). Die von einer Reihe von Forschern vertretene urmonotheistische Theorie ist
freilich in der Lage - ohne dass hier überhaupt die Frage berücksichtigt werden soll, ob
man sie wirklich in einem Atemzuge zusammen mit anderen monogenetischen Theorien
erwähnen kann - mit Recht festzustellen, dass eine in den Hintergrund abgedrängte
Hochgottvorstellung gerade auf ihr Ältersein hinweisen kann. Die die Hochgottheit stets

umgebenden bzw. von ihr auch in ihre jeweiligen Ämter eingesetzten, also unter ihr
stehenden aussernatürlichen Wesen werden in der urmonotheistischen Theorie als sekundäre

Erscheinungen bzw. als Zeichen des Absinkens zu polytheistischen Vorstellungen
gesehen.

Im folgenden beabsichtigt der Autor, Klarheit in der Frage des Verhältnisses von
primitiver Weltanschauung (bzw. Mythologie) und Religion zu schaffen. Beide sind zweifellos
voneinander zu unterscheiden, was Paulson auch deutlich unterstreicht, denn mythische
Weltanschauung einerseits und Religion anderseits dürften im Prinzip nicht miteinander
verwechselt werden, auch wenn sie in der Praxis durchwegs eng miteinander verbunden
aufträten (S. 38). Doch soll hier nicht übersehen werden, dass primitive wie auch hoch-
oder vollkulturliche Weltanschauung im letzten eine Verbindung zur Religion aufweist
bzw. aufweisen kann, wenn sie als Urgrund der Welt, ihrer Entfaltung und ihres Sinnes
eine Gottheit setzt und damit auch erst den einzigen einleuchtenden Sinn dieser Welt
aufzeigt.

In welch vielfach verschiedener Gestalt die Gottheit freilich auftreten kann, braucht
hier wohl nicht erst betont zu werden. Erscheint also Gott als letzte Ursache auch in einer

mythischen Weltanschauung, so ist das Moment des Religiösen einfach schon anwesend,
ob sich dieses nun stark oder kaum im Menschen und nach aussen hin manifestiert bzw.

dynamisiert, wie Paulson sich ausdrückt. Insofern ist Paulsons Ansicht, der Dynamismus
sei der einzige Faktor («Antrieb»), der «übernatürliche Agenzien» zu einem «wahrhaft
religiösen Inhalt» führe (S. 38), überspitzt. Der Dynamismus aktiviert, macht aber die

Religion nicht aus. Dies scheint aber der Autor im folgenden Absatz durchaus richtig
darzustellen, wenn er darauf zu sprechen kommt, dass die Mythologie «nur eine Art
poetischer Überbau zur spezifisch religiösen Tiefenschicht» (S. 39) darstelle. Diese Tiefenschicht

ist eben als «religiöse Tiefenschicht» oder «als übernatürliche Agenzien»
vorhanden, was aber dem Wesen nach dasselbe ist. Dass Mythen zusammen mit ihrer
«religiösen Tiefenschicht» absinken und nur mehr in der Volks-«Dichtung» weiterleben
können, ändert daran nichts, denn damit, dass sie zu Dichtung, zum Volksmärchen ge-



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 245

worden sind, haben sie ihren Charakter als Weltdeutung bzw. Weltanschauung verloren
und werden nicht mehr geglaubt, wie übrigens auch Paulson betont (S. 30). Damit sind die
«übernatürlichen Agenzien» des Mythos auch verloren. Sie sind zum Märcheninhalt
geworden. Hier ist nirgends mehr von Religion die Rede - ausser, dass die nun toten Götter
des einst lebenden Mythos natürlich als erloschene religiöse Vorstellungen noch weiter
tradiert werden können. Mythen können freilich auch schon von allem Anfang an
profanen Inhalt haben, sie sind in diesem Punkt Märchen oder Sage. Eine Trennung vom
religiösen Gehalt wird dabei in einer Grosszahl von Fällen aber nicht möglich sein. Von einem
Herabfallen sämtlicher im lebenden Mythos erscheinenden höheren Wesen auf die profane
Ebene im Mythos kann ganz allgemein nicht gesprochen werden. Paulson möchte dies
aber doch gerne annehmen (S. 39). Religiöses Erlebnis leidet jedoch zweifellos Schaden,

wenn ein Mythos seine überirdischen Wesen allzu menschlich agieren lässt. Die Trennung
zwischen primitiver Religion und Mythos, wie sie Paulson vornimmt, ist nicht zu
vertreten. Damit wird aber auf ein viel engeres Beisammenliegen von mythischer
Weltanschauung und Religion bei Naturvölkern als bei Hoch- und Vollkulturen hingewiesen.
In den folgenden Äusserungen des Autors wird die Trennung aber auch gar nicht mehr
in deutlicher Form sichtbar. Paulson sagt nämlich hier, man solle ja nicht « den ursprünglichen,

mit dem religiösen Erlebnis zusammen hervorgewachsenen Mythos mit Mythologie
schlechthin verwechseln» (S. 39). Mythos und Kult seien eben einmal die unbedingt
nötigen Ausdrucksformen aller urwüchsigen Religiosität. «Das nur wenigen gegönnte
Erlebnis wird durch Mythos und Kult zum Besitz vieler, die sonst nie ihrem aus einer
existentiellen Menschsein-Situation bedingten Bedarf an übernatürlicher Stütze Kanalisation
gefunden hätten» (S. 39). Wenn Mythos und Kult zu jeder «urwüchsigen Religiosität»
gehören, so drängt sich hier die Frage auf, ob der vorangehende Satz nicht auch zu scharf
klingt. Zweifellos wird religiöses Erlebnis durch Mythos und Kult in besonderer Weise

gefördert, doch wenn Religion und damit auch religiöses Erleben vom Menschen nicht
zu trennen sind, wie sehr zutreffend klargestellt wurde, so kann es sich bei der Wirkung
von Mythos und Kult auf den einfachen Menschen auch nur um eine Verstärkung seiner
naturbedingten religiösen Haltung handeln. Damit soll natürlich nicht behauptet werden,
dass religiöses Erlebnis bei allen Menschen gleich intensiv sei. Einzelne können besonders
ausgezeichnet zu Mittlern zwischen der überirdischen Welt und den Menschen werden.
Paulson hebt dies deutlich hervor (S. 40). Doch passt dies nicht genau mit seinem vorher
Gesagte zusammen, dass die «grosse Masse» der Gesellchaft echtes religiöses Erlebnis
nur durch Mythos und Kult in ihren Besitz bekomme (S. 39). Das Erahnen des Göttlichen
liegt in allen Menschen. Sehr zu begrüssen ist nun die klare Formulierung, dass die Er-
gründung und Darstellung der « Religion wohl einerseits in einer psychologischen Analyse
und phänomenologischen Synthese» versucht werden kann, dass aber «die faktisch
existierenden Religionen oder einst existierenden Religionsgebilde» nur historisch erforscht
werden können (S. 40). Religion dürfe auch, so fährt Paulson weiter, nicht unabhängig
von Kultur betrachtet werden. Es trifft zu, dass das allgemeine Kulturmuster von der
Religion beeinflusst wird und seinerseits wieder diese beeinflusst.

Bei der sich anschliessenden «summarischen Übersicht» (S. 42ff.) über die Religionen
der Naturvölker geht der Autor in der Weise vor, dass er die verschiedenartigen grossen
Ökotypen berücksichtigt. Zuerst behandelt er dabei die Wildbeuterkulturen, deren

Religionen er als «theozentrisch» bezeichnet, denn bei ihnen werde die aussernatürliche Macht
im Tiere transparent. Daneben spielten aber bei Wildbeutern auch andere religiöse
Vorstellungen eine Rolle, so z.B. Naturwesen und Ortsgeister. Diese Ortsgeister können
wieder entweder theriomorphe oder auch anthropomorphe oder auch nicht beschreibbare

Formen aufweisen. Diese Wesen sind «Träger der geheimnisvollen und übernatürlichen
Macht der Natur» (S. 43), die der Mensch für sich zu gewinnen trachtet. Hier wäre es

günstig, folgten noch einige klärende Worte zum Ausdruck «Natur». Was versteht denn
der Naturmensch unter «Natur», bzw. kennt er überhaupt das und in welchem Masse,

was wir Natur nennen? Dazu ist zu sagen: Mögen auch die Vorstellungen und Grenzen

von dem, was der Träger eines einfachen Kulturgepräges unter Natur versteht, weit von



246 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

dem entfernt sein, was der heutige Angehörige europäisch-abendländischer Kultur dafür

ansieht, so ist die Frage dennoch mit einem Ja zu beantworten. Den zahlreichen Fragen,
die sich daran weiter anschliessen, kann hier aber leider nicht nachgegangen werden.
Auch bei der einfachsten aller Kulturen, dem Wildbeutertum, treten freilich auch im
Glaubensleben profilierte Persönlichkeiten auf. Zauberer und Schamanen seien

religiösmagische Genien, die also sowohl in der Religion wie auch in der Magie eine grosse
Rolle spielten. In diesen Gestalten mache sich in den sonst ausgesprochen individualistisch
eingestellten Wildbeuterkulturen eine «religionsethnosoziale Differenzierung und kultisch
rituelle Gruppenbildung» bemerkbar (S. 44).

Für die Pflanzerkulturen mit Kleintierhaltung (höchstens Hund, Schwein, Huhn)
werde nach Ansicht Paulsons die Sicht des Göttlichen in den für diese Menschen so wichtigen

Kulturpflanzen transparent. Hier finde die Vorstellung einer femininen Gottheit,
die schon länger vorhanden gewesen sein muss, ihre klarere Ausformung. Dies werde
durch Funde recht gut gezeigt. In den frühen agrarischen Hochkulturen trete diese Gottheit

in einem männlich-weiblichen Götterpaar noch deutlicher hervor. Darauf baue sich
das religiöse Weltbild (also «religiöses Weltbild»!) der alten Hochkulturen auf (S. 44f.).
Ob alle Universalreligionen an diesem Mythologem Teil haben und ob dieses noch auf

unser Kirchenjahr Einfluss hat (S. 45), wie der Autor meint, kann hier leider nicht weiter
erörtert werden. Wichtig ist der Hinweis des Autors auf die religiöse Abkapselung, die
bei den Pflanzerkulturen wirksam wird. In diesen Kulturen werde dann auch eine stärkere
soziale Stratifizierung ausgebildet, innerhalb der z.B. Berufspriesterstände und religiöse
Interessengemeinschaften deutlich würden (S. 45).

Für die Ausformung der Religion der Hirtennomaden nimmt Paulson die Wirkung
des alles überspannenden weiten Himmels und der Erscheinungen, die sich auf ihm
abspielen, an. So finde man gerade bei den Hirtennomaden «mehr als anderswo die Verehrung

des Himmels in Gestalt einer uranischen Welt- oder atmosphärischen Himmelsgottheit,
sowie eine ganze Reihe von Gestirnkulten mit astral-religiösen Vorstellungen»

(S. 46). Das Bild, das die Hochreligionen der westlichen alten Welt von Gott haben, leitet
Paulson von der «hirtennomadischen HimmelsVerehrung und dem Erlebnis der prophetischen

Reformatoren» ab (S. 46). Der Himmelsgott der Hirtennomaden habe deutlich
maskuline Züge, was gut mit der patriarchalischen Gesellschaftsform dieser Kultur in
Einklang stehe. Dazu passe auch die im Hirtennomadismus auftauchende Verehrung
bedeutender Persönlichkeiten, sobald diese ins Reich der Toten eingegangen seien (S. 46f.).
Paulson schätzt übrigens, so wie viele andere Autoren, das Zusammentreffen von
Bodenbaukulturen des vorderen Orients mit den Hirtennomaden als entscheidend für die
Herausbildung der frühen Hochkulturen ein. Dabei seien die Hirtenvölker «mit wenigen
Ausnahmen (Israel!)» assimiliert worden.

Schliesslich geht Paulson auch auf die Hoch- bzw. Schriftreligionen ein, in denen sich
«Bestandteile (Elemente) der frühen Agrarreligionen mit solchen der Hirtennomaden
zusammengefunden und je nach lokalen Voraussetzungen und Bedingungen ein reich
nuanciertes und buntes Gesamtbild erzeugt» hätten (S. 48). Für die orientalischen Hochkulturen

nimmt Paulson das vorhin erwähnte Bild des Zusammenspielens einer maskulinen
Himmels- und einer femininen Erdgottheit als ein Zentralmotiv an. Entsprechend der
sozialen Differenzierung, die in den Hochkulturen auftritt, gebe es hier auch den sozial
gegliederten Götterstaat mit meist einem maskulinen Hochgott als oberste Instanz. Daneben
fänden sich die grosse Muttergöttin oder mehrere Fruchtbarkeitsgöttinnen (S. 48). Eine
zusammenfassende Schilderung der Hochreligionen stosse nun auf noch grössere
Schwierigkeiten, als dies bei der Schilderung der Religionen der Naturvölker schon der Fall war
(S. 49). Dennoch hebt der Autor einzelne wichtige Züge treffend heraus. Dabei weist er
zuerst einmal auf die zum Teil auftretenden Diskrepanzen hin, die sich in den Religionen
der Hochkulturen dadurch ergäben, dass die Staatsreligionen -von den oberen Schichten
getragen - nicht völlig in Einklang zu bringen seien mit dem älteren Glauben des einfachen
Volkes, der aber den ursprünglichen Nährboden für die Staatsreligion abgegeben habe.
Mit der Zeit sei es dann freilich teilweise zu einer Art Durchdringung der Volksreligion



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 247

durch die Staatsreligion gekommen (S. 49). Wenn sich, wie Paulson meint, die
Religionsgeschichte des alten vorderen Orients «in einem gewissen Sinne» (S. 49) in einer
Zusammenfassung beschreiben lässt, so sei das zentrale Heiligkeitserlebnis in den einzelnen
Kulturen des alten Orients doch sehr verschieden (S. 49).

Es folgt nun eine ganz knappe, wenige Zeilen umfassende Charakterisierung der
Religionen Ägyptens, Mesopotamiens, Griechenlands, Roms, Chinas, Japans und Indiens.
Dabei wäre es vielleicht angebracht gewesen, wenigstens mit einem Satz auf die
Gegenüberstellung und Verflechtung von Religion und Philosophie hinzuweisen. Sind es doch
gerade der Mittelmeerraum, Indien und China, wo es zum Durchbruch bedeutenden
philosophischen Denkens kam - und das nicht ohne Beziehung zur Religion. Anschliessend
werden Betrachtungen über die Welt- oder Universalreligionen, die auch als missionierende
Religionen zu bezeichnen seien (S. 54), angefügt, und gegen Ende der Arbeit hin kommt
der Autor nochmals kurz auf einige wesentliche Punkte allgemeiner Natur zu sprechen,
wobei er auch zum Teil über die empirische Religionsgeschichte hinausgeht. Dies schadet
den Fragestellungen keineswegs, ja, es macht diese sogar erst besonders lebendig. Einige
Andeutungen seien den hier vorgelegten Gedanken noch angefügt. Paulson bemerkt
zutreffend, dass es in der gesamten Menschheitsgeschichte noch nie und nirgends eine
religionslose Periode gegeben hat, was auch durch freilich zeitweise auftretende Religionskrisen

oder graduell unterschiedliche Areligiosität bei Einzelindividuen nicht
eingeschränkt wird. Auch sei Religionslosigkeit für die Zukunft nicht anzunehmen (S. 60). Die
heftigste Kritik an der Religion als solcher stamme und stammte übrigens von Leuten,
«die im Namen einer neuen Religion agitieren», oft ohne sich dessen bewusst zu werden
(S. 61). Dann fährt der Autor auch richtig fort: Das Weltbild der alten Hochkulturen habe
sich geändert, aber die Zukunft einer Religion sei ja nicht von ihrer mythologischen Schale

abhängig (siehe vorher). Jede Heilsbotschaft brauche ihre bildhafte Ausdruckssprache,
die lokal freilich variiere. Damit erhebe sich das Problem der Entmythologisierung, und
zwar besonders als praktische Frage. Bezüglich des Christentums meint der Autor, dass

gerade dieses keineswegs an das mythische Weltbild und die zeitgebundene Lebensauffassung

festgekettet sei (S. 61). Aus der Bibel lernten wir Christus in seiner Welt stehend
kennen. Die Nachwelt müsse sich aber jeweils das erringen, was er für sie ist. «Seine noch
zeitgemäss in einem naturmythologischen Weltbild befangene Reich-Gottes-Erwartung
vermag der Christ heute auf einer mehr historischen Ebene besser nachzuleben : als das

Werkzeug Gottes, der Liebe, in der Welt zu wirken, um sein Reich heranzubringen auch
auf Erden, obwohl es nicht aus dieser Welt, sondern ein Gnadengeschenk aus einer höheren,

uns zuletzt unbegreiflichen übernatürlichen Quelle ist» (S. 62). Schliesslich weist der
Autor dem Christentum in den miteinander mehr und mehr in Kontakt kommenden
Religionen eine ganz entscheidende Rolle zu, wobei er den Anteil der übrigen Religionen
aber nicht unterschätzen möchte (S. 62).

Die vorliegende Arbeit Paulsons schneidet also fundamentale Fragen an, ist deshalb
auch für den Volks- und Völkerkundler von besonderem Interesse und hilft, von mancher
allzu an Objekten hängenden, oberflächlichen Betrachtungsweise tiefer zu führen. Darum
geht es schliesslich in der Wissenschaft.

Zeitschriften

Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde. Bonn, Ferd. Dümmler Verlag. Jahrgang 15/16

(1965). 290 S.

Das vorliegende Jahrbuch vereinigt neun Aufsätze, welche sich teilweise mit dem

regional rheinischen und dem gesamtdeutschen Bereich befassen, teilweise aber auch - in
Befolgung der bisherigen Gepflogenheit des Jahrbuches - ausserdeutsche und ausser-

europäische volkskundliche Themen aufgreifen; damit stellt sich das Jahrbuch in die

Reihe der Zeitschriften, die übernationale, vergleichende Volkskunde pflegen. - In
einer ausführlichen Abhandlung beschreibt Karl Meisen «Köln und die Kölner nach alten



248 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Zeugnissen und im Munde des Volkes » ; er ordnet dieses weitschichtige Thema äusserst

geschickt in drei Gruppen ein : 1. geschichtliche, schriftliche Nachrichten über die Stadt
und ihre Bewohner, 2. in Köln hergestellte oder von dort aus vertriebene (nach dem
Namen der Stadt benannte) Handelsgüter, 3. Sprichwörter, Redensarten und ähnliches,
die sich auf die Stadt und ihre Bewohner beziehen (hier finden sich auch Kniereitereime
und Marmelspiclausdrücke). Besonders hervorgehoben sei die Verbreitung der
Dreikönigszettel von Köln aus. - Christian Helfer behandelt die «Denkmäler des Vollzugs von
Ehrenstrafen am unteren Mittelrhein»; im einzelnen aufgeführt werden Prangerbaum
oder Kakbaum, Schandpfahl (zum «perron», S. 60, Anm. 31, wäre auch auf die
zahlreichen Angaben in den Enquêtes du Musée de la Vie wallonne hinzuweisen), Trulle,
Wippe, Eselritt, Halsband, Strohkranz, Kirchenpranger und Steintragen. - «Besessenheit
in Sage und Volksglauben» betitelt sich der Aufsatz von Leander Petzoldt; anhand von
zeitgenössischen Dämonenbeschwörungen und Besessenen-Heilungen rollt der
Verfasser alle Probleme auf, die sich im Zusammenhang mit dem Exorzismus ergeben: wer
kann exorzieren, wo und wie wird exorziert, in welche Körper geht der Teufel hinein
und auf welchem Wege. - «Erinnerungen an St. Barbara» nennt Anton Dörrer seine
Studie. Wie es bei ihm nicht anders zu erwarten ist, bringt er in reicher Ausbreitung alle
Verflechtungen des Kultes, zeigt die Mehrschichtigkeit seines Entstehens, behandelt die
verschiedenen Patrozinien mit den vielen Nebenerscheinungen und Parallelfällen. Den
Barbara-Spielformen geht er mit besonderer Intensität nach, aber auch die Lieder,
Legenden und Gebete werden berücksichtigt. - Prinzipiell bedeutsam ist der Beitrag von
Gerda Grober-Glück über «Aufhocker und Aufhocken nach den Sammlungen des Atlas
der deutschen Volkskunde. Ein Beitrag zur deutschen Sagenkunde». Auf sechs

beigelegten Karten zeigt sie das Vorkommen der Aufhocker-Vorstellung, seine Namen,
wobei als Sonderform das Auftreten von Namen bei Tieren (Hund, Pudel, Katze) belegt
wird, die Erscheinungsformen der aufhockenden Sagengestalten und endlich die
Bezeichnungen des Aufhockers, welche Flurnamen enthalten. Sie kommt zum wichtigen
Ergebnis, «dass der Überblick, den das Atlasmaterial über die Aufhockersage gibt, die
Forderungen, die man für die räumliche Verteilung stellen muss, besser erfüllt als die
Auswertung der Sagensammlungen» (S. 120). - Bei Wolfgang Brückners Abhandlungen
freut man sich immer auf die geistreiche und überlegene Art, mit welcher er sich
unbekümmert an scheinbar unrüttelbare Auslegungen einer Erscheinung heranwagt; diesmal
geht es ihm um «Ross und Reiter im Leichenzeremoniell. Deutungsversuch eines historischen

Rechtsbrauches». In methodisch glänzendem Aufbau und in klarer Disposition
legt er die Zeugnisse für einen historischen Rechtsbrauch vor, dessen «Urzeitdeutung»
bis anhin unbesehen angenommen wurde, wogegen Brückners «Zeugnisreihe nicht aus
Zufälligkeiten quellenmässiger Überlieferung erst mit dem 14. Jahrhundert beginnt». —

Mit einem ikonographischen Thema befasst sich Klaus Beiti: « Feguras de gigantes, dancas
d'amazonas c muytos diabretes. Die volkstümlichen Motive in den niederländischen
Gobelins der Wiener De Castro-Serie». Obwohl die Tapisserien zur Verherrlichung des

Lebens und der Taten des portugiesischen Conquistadoren Joäo de Castro geschaffen
wurden und damit als Aussagequelle für die portugiesische Volkskunde des 16.
Jahrhunderts gewertet werden könnten, weist Beiti überzeugend nach, wie sehr alle bedeutsamen

Schilderungen aufdie Niederlande hinweisen: Schwerttanz, Morristanz, Umgangsriesen

und Schiffswagen. - Die Frage der Volkstümlichkeit der festgelegten Liturgieformen

ist in letzter Zeit mehrmals angegangen worden. Wir sind deshalb für jeden
Beitrag zur Liturgie dankbar. Sândor Balint tut dies mit Ausführungen über ungarische
Volksüberlieferungen, soweit diese zu den festlichen Sakralien des Kirchenjahres in
Beziehung stehen. Sein Aufsatz heisst: «Religiöse Volksbräuche in Ungarn». - Der letzte
Beitrag stammt von Steffi Schmidt: «Totenfest in Japan». In einer Einleitung wird zugleich
eine kurze Übersicht über die Entwicklung der japanischen Volkskunde gegeben.

Wildhaber



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 249

Deutsches Jahrbuch für Volkskunde. 11. Jg. Berlin, Akademie-Verlag, 1965. 486 S.,
zahlreiche Abb., 24 Taf., Notenbeispiele.

Der 11. Band des «Deutschen Jahrbuchs für Volkskunde» erschien als Festgabe Zum
60. Geburtstag von Wolfgang Steinitz, dem verdienten Direktor des Instituts für deutsche
Volkskunde an der Berliner Akademie. Der Jubilar, der den Aufbau der Volkskunde in
Ostdeutschland mit Adolf Spamer und Wilhelm Fraenger wesentlich mitbestimmt hat, ist
am 21. April 1967 allzufrüh verschieden und hat in der deutschen und europäischen Volkskunde

eine schmerzliche Lücke hinterlassen. Als Marxist richtete Wolfgang Steinitz sein

Hauptaugenmerk auf die antagonistischen Formationen der Klassengesellschaft, und seine
Arbeiten sind stark geschichtsmaterialistisch geprägt; dies gilt auch für die meisten
Beiträge des hier zu besprechenden Bandes. Karl Baumgarten geht in einem Aufsatz über die
Tischordnung im alten mecklenburgischen Bauernhaus dem auch von Richard Weiss
behandelten Thema der Platzverteilung nach Rang- und Arbeitsordnung sowohl am Tisch
als auch in den Schlafstätten nach, wobei die Veränderungen, die sich mit dem
Aufkommen der kapitalistischen Wirtschafts- und Denkweise ergaben, herausgearbeitet
werden. Ulrich Bcntzien liefert, gestützt auf Archivalien und ökonomische Literatur, eine

agrarhistorisch-volkskundliche Abhandlung zum Beruf des Häkers, worunter der
Taglöhner zu verstehen ist, der mit dem von Ochsen gezogenen alten Rührpflug die Äcker
der Gutsbesitzer umbrachte. Gisela Burde-Schneidewind widmet in dem Aufsatz «Der Bauer
in der deutschen Volkssagc » ihr Hauptaugenmerk auf die antifcudale Tendenz der Sage

vom Bauern in solchen Gebieten, wo es Leibeigenschaft gegeben hat. In seiner Abhandlung

«Kursächsische Landesverordnungen des 16. bis 18. Jahrhunderts und ihre Einwirkung

auf die ländliche Bauweise» zeigt Alfred Fiedler, wie sich behördliche Verordnungen
mit Bezug auf das Forstwesen und den Feuerschutz bei der ländlichen Bevölkerung nicht
ohne Widerstand schliesslich durchsetzten (Einschränkung der Holzbauweise,
Durchsetzung des Fachwerkbaues, Abschaffung der Stroh- und Schindeldächer). Wolfgang
Jacobeit und Rudolf Quietzsch vermitteln einen Überblick über die Inventarisierung der
bäuerlichen Geräte und Werkzeuge in den Museen der DDR, wobei Proben der Auswertung

des Archivmaterials gegeben werden (Zugtiere und Anschirrung, Dreschen und
Dreschgeräte). Sehr wertvoll erscheint uns die systematische Gliederung des
Gesamtbereiches der bäuerlichen Wirtschaft und Arbeit (S. 61 ff.). Unter dem Titel «Religiöse
und magische Elemente in den deutschen Segen und Beschwörungsformeln» versucht
fohanna faenecke-Nickel anhand des von W. Steinitz angeregten Typenkataloges zum
«Corpus der deutschen Segen und Beschwörungsformeln» eine Ausscheidung nach magischen

und religiösen Motiven vorzunehmen, wobei cs sich ergibt, « dass die Grenzen
zwischen Magie und Religion schwer oder gar nicht zu ziehen sind». Die verbreitete Erzählung

von dem Honigsucher, der in einen hohlen Baum stürzt und sich dadurch rettet,
dass er einen hinter ihm herkletternden Bären am Schwanz packt und sich von diesem
herausziehen lässt, wird von Claus Kreuzberg kulturgeschichtlich in den Zusammenhang
der Waldbienenpflege des 16. Jahrhunderts gestellt. SiegfriedKube beschäftigt sich mit dem
Brauch des Schiagens mit grünen Zweigen zur Weihnachtszeit, wobei er den
Brauchbezeichnungen (Peitschen, Klingeln, Pfeffern, Fitzeln und Kindein) besondere Aufmerksamkeit

schenkt. Truhe und Koffer, bis zum Ersten Weltkrieg charakteristische Möbel des

Bauernhauses, werden von Siegfried Neumann im Wandel ihrer vielfältigen Funktionen
beschrieben, während Reinhard Peesch das «Flock» genannte Grundschleppnetz für flache
Gewässer als altslawisches Relikt der materiellen Kultur im Gebiet zwischen Elbe und
Oder unter dem Aspekt der Betriebsweise mit ihren Entwicklungsstufen unter Beigabe

guter Illustrationen darstellt. Werner Radig befasst sich mit Gefügestudien in Brandenburg,
wobei der verkürzten Firstsäule besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. Doris Stockmann

berichtet über die musikalisch-strukturellen Eigenheiten südalbanischer Männerlieder

und Hermann Strobach zeigt, in welcher Weise Soldatenlieder des Ersten Weltkrieges
in revolutionäre Arbeiterlieder der Nachkriegsjahre umgewandelt wurden (Entsentimen-
talisierung und Herausstellen des revolutionären Kampfzieles). Wie höfische Winzerfeste
im 19. Jahrhundert zu vaterländischen wurden, dann durch die Reblauskatastrophe von



250 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

1887 verschwanden und neuerdings wieder teilweise in Ernteaufzüge eingebaut werden,
zeigt der illustrierte Beitrag von Rudolf Weinhold. Helmut Wilsdorf wertet künstlerische
Intentionen bei älteren gezeichneten Grubenrissen volkskundlich aus, und Waltraud
Woeller sucht aus einigen Erzählrahmen der Weltliteratur Schlüsse auf das sich jeweils in
ihnen spiegelnde Bild der Welt und der Gesellschaft zu geben. Wolfgang Rudolf geht den
Wechselbeziehungen zwischen Bootsform, Fanggerät und Arbeitsgesellung auf kleinen
Schifferbooten in der niederdeutschen Landschaft nach, während Erich Stockmann Lärm
und Instrumentalmusik bei Arbeit und Arbeitsbrauch musikethnologisch untersucht.
K. V. Cistov stellt das Lied von dem deutschen Sozialrevolutionär Robert Blum in
den Zusammenhang mit dem Sagentyp von der Wiederkehr anderer Volkshelden
(Barbarossa, Andreas Hofer usw.). Erna Pomeranceva verfolgt den Einfluss des Buches auf die
mündliche Volksdichtung, und faromir j'ech erforscht interethnische Beziehungen anhand
fremdsprachiger Wendungen in der Volksdichtung. Oldrich Sirovdtka geht anhand der
Ballade von dem in einen Baum verwünschten Mädchen deutsch-slawischen Volksbeziehungen

nach. Forschungs- und Kongressberichte, Nachrufe auf Karl August Schulte
Kemminghausen und Alfred Wirth, eine Würdigung Will-Erich Pcuckerts zur Vollendung

von dessen 70. Lebensjahr (von W. Jacobeit), ein Verzeichnis der Literatur zur
volkskundlichen Gegenwartsforschung in Polen, der Tschechoslowakei, Ungarn und in
der DDR, sowie ein Besprechungsteil von 94 Seiten vervollständigen das Jahrbuch.

Arnold Niederer

Jahrbuch für ostdeutsche Volkskunde. Im Auftrag der Kommission für Ostdeutsche
Volkskunde in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde hrsg. von Alfons Perlick unter
Mitarbeit von Friedrich Heinz Schmidt-Ebhausen. Marburg, N. G. Elwert Verlag. Bd. 9,
1965. 238 S.

Im neuen Band dominieren, wie mir scheint, zwei Schwerpunkte. Den ersten bildet
ein Beitrag von Eugen Bonomi (21-69). Unter dem Titel «Der deutsche Bauer und seine
Haustiere im Ofner Bergland/Ungarn» umreisst er die volkskundlichen Aspekte der
bäuerlichen Viehhaltung eines geschlossenen ungarndeutschen Siedlungsgebietes. Er
stützt sich dabei auf seine Forschungen aus den Jahren 1935-1941. Nach Aufzeichnungen
über die Arten der Haustiere, ihre Ställe, ihre Nutzung und Zucht, ihren Kaufund Verkauf
folgt ein soziologisch interessanter Abschnitt über die Hirten, die zwar in der dörflichen
Gesellschaftsordnung an letzter Stelle stehen, denen man aber doch zugetan sei, weil man
sie brauche. Dass dies nicht aus rein rational-ökonomischen Gründen geschieht, zeigt
der Umstand, dass Kuh- und Schweinehirten kurz vor Weihnachten mit einem Bündel
Gerten unter dem Arm in den Häusern der Viehhalter erscheinen, um das Glück im Stall
zu sichern. Diese rituelle und mythische Kompensation sozialer Geringschätzung ist
bekanntlich immer noch ein ungeklärtes Problem. Es folgen Bemerkungen über die
Viehherden und die Viehweiden, über die damit verbundene Volksfrömmigkeit und die
Tierheilkunde. Ein sprachlicher Abschnitt bringt Tiernamen, Lock-, Scheuch- und Lenkrufe,
ein paar köstliche Beispiele der Tiersprachendeutung, welche erweisen, dass Ideologiekritik

durchaus auch ein volkskundlich interessantes Thema sein könnte. Dasselbe

gilt für den Abschnitt «Was sagt das Hirtenhorn?» Daran schliessen sich einige
Hundesegen, Rätsel und Scherzfragen sowie eine Reihe anekdotischer Ortsneckereien.

Den Beschluss bilden 27 sagenhafte Berichte über gespenstische Tiere. - Nicht
mit dem viehzüchterischen, sondern mit dem pflanzenbaulichen Aspekt bäuerlichen
Lebens befasst sich die schöne kleine Monographie von Erhard Riemann über den
«Flachs im ost- und westpreussischen Volksglauben und Brauchtum» (91-123), die
nach Materialien des Preussischen Wörterbuchs erarbeitet worden ist. Riemann untersucht

sein Thema zuerst nach etymologischen und andern philologischen Gesichtspunkten,

geht dann über zu seiner ökonomischen Bedeutung und verfolgt die
volkskundlich interessanten Phänomene, die im Lauf einer Vegetationsperiode aufzutreten

pflegen. Deutlich wird dabei, wie ein wirtschaftlicher Faktor als Katalysator eines
unerhört vielfältigen kulturellen Prozesses erscheint, als - relativer - archimedischer



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 251

Punkt, an dem sich die technischen, materiellen, sprachlichen, brauchtümlichen, wissens-

mässigen und sozialen Tendenzen einer Kultur orientieren. Auch hier stossen wir wieder
auf das Phänomen der sozialen Kompensation, der - kurzfristigen - Umkehrung der
sozialen Ordnung, wenn auf dem Höhepunkt desFlachsjahrcs, dem schönsten Gemeinschaftsfest,

der «Flassbroak», zu deren Bewältigung die Gruppe die Arbeitskräfte ihrer sämtlichen

Mitglieder vereinigt, der Bauer und sein Sohn mit den Arbeiterfrauen und den
Dienstmädchen tanzt, während die Bäuerin und ihre Töchter mit den Knechten und
Arbeitern tanzen müssen (110). - In seinem Aufsatz «Das 'aufgedeckte' Kiepenloch. Ein
Beitrag zur schlesischen Flurnamenkunde» (124-129) analysiert Georf Scharf die mythischen

und die historischen Anteile einer ortsgebundenen Sage und macht damit wieder
einmal deutlich, dass die «mentalité archaïque» (Cazcncuvc) oder «pensée sauvage»
(Lévi-Strauss) sich mit dem historisch zustandegekommenen Erscheinungsbild nicht
zufrieden gibt, sondern dieses Bild umkehrt, um auf dessen Rückseite nach « Hintergründen »

zu forschen. - Einen hochinteressanten Beitrag über sprachbildcnde bzw. -umbildende
Faktoren steuert W. F. Leopold bei unter dem Titel « Flüchtlinge und Betriebssprachen »

(159-168) und macht damit aus politischer Not eine wissenschaftliche Tugend. Wer sich
für die wechselseitige Vcrkoppclung der kulturellen Wirkkräfte Verwandtschafts- bzw.
Betriebsgruppe-Arbeit-Sprache interessiert, sollte sich in die vielen Beispiele dieses
schönen Aufsatzes vertiefen. - An weiteren Arbeiten ist zu nennen der Beitrag von Misch
Orend «Zu Herkunftsfragen der Siebenbürger Sachsen in alter und neuer Sicht» (3-20).
Der Rezensent gesteht, dass cs seine eigene Schuld ist, wenn es ihm Mühe bereitet, dieser
rein historischen Arbeit gerecht zu werden. Doch rechtfertigt sich dieses Misstraucn
vielleicht etwas, wenn man folgende Sätze liest (9) : «Auf dem Land stehen bis heute die
Begriffe von Ehre und Würde über den Begriffen von Geltung und Erfolg. Die geistige
Haltung des 'miles', des Kriegers, des vornehmen Reiters vorritterlicher Zeit ist heute noch im
'kernigen' Bauerntum anzutreffen, wo Sein mehr gilt als Schein, wo das Führen und Richten

höher steht als das Grosstun mit angelernten Bildungsgütern.» Diese Tonart, die man
schon etwa gehört zu haben vermeint und die dem Nichtbauern den Kern seiner Existenz
bestreitet, verursacht Unbehagen. Ein Psychologe jedenfalls hat genügend Grund, dem
«richtenden und führenden 'Kern'» nicht die Ehre bedingungslosen Respekts, sondern
kritischer analytischer Skepsis zu erweisen. Von der Richtung zur Hinrichtung ist nur ein
Schritt. Und gerichtet wurden bis jetzt meistens die andern. - Dieses Missbehagen
vermindert sich auch gegenüber dem zweiten Beitrag Orends nicht, der betitelt ist: «Die
Tierdarstellung in der Volkskunst der Siebenbürger Deutschen» (70-90). Er befasst sich
dabei mit Fabelwesen wie Greif und Einhorn, mit Darstellungen des Ohnvogels oder
Pelikans, mit dem Pfau, dem Hirsch, dem Doppeladler, dem Löwen, der Schlange, dem

Vogel, dem Ross und andern Haustieren, deren Darstellung allein die Volkskunst der

Siebenbürger Sachsen kennzeichnet, die aber bei den sie umgebenden Rumänen, Magjaren
und Zigeunern fehlt. Diese letzteren drücken ihre Wesensart durch Feldmasse und pflanzliche

Gebilde aus (71). Soweit, so gut. Auch die Kunst als «Spiegel der Wesensart» eines

Volkes liesse sich noch hinnehmen, solange die «Wesensart» nicht substantiell aufgefasst
würde. Was soll man aber sagen zu apodiktischen Sätzen wie diesen (71): «Die Entwicklung

der Kunst in der Vorzeit ging von der Linie aus, von Parallelstrichen, Zickzacklinien,

Schnecken und Mäandern und führte zu Sinnbildern, die in der Volkskunst dann

wieder zu Sternen, Blumen und Früchten wurden. Die Darstellung von Tieren und
Menschen, selten mit Darstellungen von Landschaften und Gruppen, veranschaulichen
sinnbildliche Handlungen. Wenn die deutsche Volkskunst Siebenbürgens alle diese Stufen der

Kunstentfaltung in sich birgt, die rumänische und magjarische Volkskunst vor der

Darstellung von Tier und Mensch oder gar vor Darstellungen von Geschehnissen

stehengeblieben [sie] ist, so sind das wesenhafte Unterschiede, nicht nur der Volkskunst, sondern

vor allem der Menschen, die sie schufen oder begehrten.» Auch dazu kann der Rezensent

nur bemerken, dass unreflektierte Metaphysik die Wissenschaft ideologisch korrumpiert.
Was Wunder, wenn solcher einbeinig gestelzt daherhinkendc Historismus auch noch
den Vorwurf einstecken muss, in Wirklichkeit politischen Interessen zu dienen - Alfons



252 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Perlick bietet einen Abriss der «Geschichte der volkskundlichen Forschung in
Oberschlesien» (130-158) sowie eine biographische und bibliographische Würdigung Alfred
Karaseks (195-238). Franz tarins äussert sich über die «Barbaramedaillen der Knappenvereine

im Ruhrgebict» (169-176). F.-H. Schmidt-Ebhausen berichtet über die «Landesstelle

Stuttgart für ostdeutsche Volkskunde» (179-180), Alfred Camman über die
«Forschungsstelle für ostdeutsche Volkskunde Bremen und Niedersachsen» (181-184) und
Barbara Pischel schliesslich über die «Volkskundliche Forschungsstelle in Berlin » 18 5-191

Peter Weidkuhn

Heimat und Volkstum. Bremer Beiträge zur niederdeutschen Volkskunde, 1962/63.
Zum Gedenken an Dr. Rudolf Frcnzel. Bremen, Verein für Niedersächsisches Volkstum,
1966. 185 S., 1 Photo, Abb.

Der vorliegende Band der Bremer Beiträge ist ganz dem Gedenken des 1962 so früh
dahingeschiedenen Rudolf Frenzel, des Betreuers der volkskundlichen Abteilung des

Focke-Museums in Bremen, gewidmet. Neben Nachrufen, einem Lebensbild und einer
Bibliographie sind hier vier seiner eigenen Arbeiten vereinigt. Von den drei Aufsätzen
sind zwei aus einem Vortragsmanuskript und einem besprochenen Tonband heraus
bearbeitet und druckfertig gemacht worden. Der erste Aufsatz hat den bezeichnenden Titel
«Blumenthal. Vom Dorf zur Industriegemeinde»; der zweite gibt ein Gespräch wieder,
das Frenzel mit einem Bremer Senator führt über die Durchführung der Senatorenwahlen
und dem damit verbundenen Mahl. Im dritten Beitrag gibt Frenzel eine überlegene, kritische

Sichtung aller Deutungen zur Rattenfängersage; cr fasst sie typologisch zusammen.
Vor allem lehnt er mit derart einfachen und einleuchtenden Gründen die Kreuzzug- und
die Ostkolonisationstheorien ab, dass es ein Vergnügen ist, seinen Ausführungen zu
folgen. Ihm scheint der historische Kern immer noch das Wahrscheinlichste; das würde auch
die Beschränkung des Sagentypus auf Hameln begründen. - Der gewichtige Hauptteil
des Bandes enthält Frenzeis bisher ungedruckt gebliebene Dissertation aus dem Jahre
1953 über den deutschen Bauer in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts. Frenzel will darin
den Bauernstand dieser Zeit in seinem Wesen, seiner soziologischen Haltung, seinen
politischen Schwierigkeiten, seiner Verbundenheit mit den anderen Ständen, sowie in seinen
Sitten und Gebräuchen untersuchen. Als Quelle hiezu dienen ihm die überlieferte Literatur,

die Akten zum Bauernkrieg und die Äusserungen Martin Luthers über die Bauern.
Was die Literatur angeht, so muss immer berücksichtigt werden, dass die Verfasser keine
Bauern waren ; gerade in der von Frenzel hauptsächlich herangezogenen Schwankliteratur
muss der Aussagewert also immer kritisch herausgearbeitet werden. Diese Herausarbeitung

der «volkskundlichen Elemente in der Literatur» - seien sie nun im «Lebenslauf»,
im «Jahresbrauchtum» oder im Volksglauben und in der Volksnahrung zu sehen - ist
Frenzel gut gelungen. Sein Andenken findet eine würdige Ehrung in dem schönen Band.

Wildhaber

Revue roumaine d'histoire de l'art. Bukarest, Editions de l'Académie de la République
Socialiste de Roumanie. Tome 3, 1966. 219 p., fig.

Aus dem bei Anlass des 8 5. Geburtstages des hochverdienten Forschers George Oprescu
erschienenen Band der rumänischen Kunstgeschichte-Zeitschrift möchten wir drei
Aufsätze hier anzeigen, die den Volkskundler besonders interessieren dürften. Florea Bobu
Florescu und Roswith Pastior-Capesius beschreiben in ihrem Essay über «Die schwarze
bemalte Keramik aus Poiana» (S. 89-96) einen bisher nicht bekannten Töpferort in der
Moldau; die Töpfer dieses Dorfes verzieren - als einzige in Rumänien - ihre Schwarzkeramik

nicht mit der Schliff- und Ritztechnik, sondern mit Bemalung ; die Motive hiefür
sind zur Hauptsache nicht geometrisch, sondern pflanzlich. - Einen reizvollen Beitrag
zur Volkskunst gibt Gheorghe Aldea-Sarai mit seinem Aufsatz « Deux sculpteurs populaires
roumains» (S. 97-105). Es handelt sich um volkstümliche Steinplastiken von grossartiger
Eindrücklichkeit, wie wir sie etwa aus Irland und der Bretagne, dem Tessin und aus



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 253

Dalmatien kennen. Diese rumänischen Weg- und Grabkreuze lassen sich ohne weiteres
neben die Bogumilensteine stellen, und sie würden eine kleine Monographie mit einer
grosszügigen Bebilderung reichlich verdienen. Die beiden Volkskünstler sind Conta
Onisim, ein Bauer aus einem Ort in Maramures, um die Mitte des 19. Jahrhunderts, und
Mihai Grigore Berbec aus der Gegend von Ploicsti, der ungefähr um die gleiche Zeit
gelebt hat. - "The mos in the Romanian popular theatrical art", ist der Titel einer kleinen
Abhandlung von Olga Flegont (S. 119-131). «Mos» ist der Typus des «Alten Mannes»,
voller Spässe und Einfälle ; manchmal tritt er auf als Bärenführer oder zusammen mit der
Schnabelgeiss. Der gleiche Alte Mann kommt aber auch als Maske bei den Spielen während
der Leichenwache vor, also in Verbindung mit dem Toten. Die Verfasserin behandelt ihr
Thema mehr vom theatergeschichtlichen Standpunkt her; der Volkskundler wird gelegentlich

bei ihrer Interpretation einige Zweifel nicht unterdrücken können, auch hätte er
vielleicht gerne genaue volkskundliche Daten gehabt. Aber wir wollen als Volkskundler der
Verfasserin dankbar sein für ihre Darstellung des Maskentyps und vor allem für die
prächtigen Abbildungen von Masken. Wildhaber

Müveltseg és Hagyomäny, Bd. 9, 205 S., 101 Abb. Debrecen, Kossuth Lajos Tudo-
mânyegyetem, 1967.

Der diesjährige Band der von Béla Gunda redigierten Debrecener Zeitschrift enthält
nur einen einzigen Beitrag, verfasst von Nändor Ikvai, Földmüveles a Zempléni hegység
közepsö részén [Landwirtschaft im Zempléner Gebirge]. Die ausführliche, gut geschriebene

deutsche Zusammenfassung, verbunden mit den zahlreichen Abbildungen, erlauben

es, sich ein durchaus befriedigendes Bild von der landschaftlichen Arbeit in dieesr Region
im Nordosten Ungarns zu machen. Die Arbeit ist nicht nur um ihrer Vergleichsmöglichkeiten,

sondern auch methodisch interessant. Der Verfasser berücksichtigt ganz bewusst
die Gesichtspunkte der modernen Agrarwissenschaft, d.h. er behandelt in besonderen
Kapiteln die Feldbestellungsarbeiten, die angebauten Pflanzen, die Methoden des

Anbaus, wobei auch die Geräte und Glaubensvorstellungen miteinbezogen werden. Wir
haben diese klare Scheidung beim Lesen der deutschen Zusammenfassung überzeugend
gefunden. Ebenfalls sehr schön dargestellt sind soziologische Fragen; so erklärt der
Verfasser, dass die Wirtschaftsweise der Domänen und der Unterricht der Schulen einen
geringen Einfluss auf die Zempléner Landwirtschaft ausübten ; die Veränderungen in der
Wirtschaftsmethode und in der Anwendung der Wirtschaftsgeräte seien durch die
Einführung neuer Pflanzen, die finanzielle Lage des Bauerntums und die Erfahrungen
einzelner Bauern bewirkt worden. Aufschlussreich sind ferner die Angaben über die
Entwicklung der Arbeitsorganisation, die Veränderung der gegenseitigen Hilfeleistung, die

Verlagerung der jeweiligen Frauen- und Männerarbeit, das Ausborgen von Geräten
und der gemeinsame Ankauf von Maschinen. Die Hauptkapitel befassen sich mit den

Anbausystemen der Felder und den Bestellungsmethoden des Bodens, den Getreide-
Arten und weiteren Anbaupflanzen, der Aussaat, den Methoden und den Geräten der
Ernte, dem Dreschen und endlich mit der Aufbewahrung und Lagerung. Wildhaber

Jahrbuch für musikalische Volks- und Völkerkunde, Band 2. Berlin, Walter de Gruyter,
1966. 132 S., Abb.

Der vorliegende Band 2 der neuen Reihe enthält fünf Artikel in deutscher Sprache,
Buch- und Schallplattenbesprechungen, sowie eine Schallplatte. Die völkerkundlichen
Beiträge (drei Artikel) überwiegen hier in diesem Band also die volksmusikalischen.
Kurt Reinhard widmet seinen Artikel (S. 9-58) der Musik in der Nordost-Türkei,
wobei Bilder- und Notenbeispiele, sowie drei Karten den Text ergänzen. Walter Graf
behandelt im zweiten Artikel (S. 59-90) Fragen «Zur Verwendung von Geräuschen in
der aussereuropäischen Musik» (Schallanalyse durch den Sonographien). Der Text wird
auch in dieser Arbeit durch Bildmaterial von Objekten und Sonogrammen, sowie durch
kurze Notenbeispiele ergänzt. «Altindianische Musikinstrumente aus Mittelamerika»



2 54 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

stellt Hans P. Feriz im dritten Artikel (S. 91-110) des Bandes mit einem Anhang von
Marguerite Falk (S. 111-113) vor. Durch beigegebenes Photomaterial werden einzelne
Instrumente auch bildlich gezeigt. Der kurze vierte Artikel (S. 114-118) von Bruno
Netti bringt Bemerkungen «Zur Kompositionstechnik der Arapaho», wobei auch hier
wiederum Notenbeispiele die Textaussagen unterstützen. Ernst Hilmar gibt im fünften
und letzten Artikel (S. 119-123) eine kurze Darstellung der «Volksliedforschung in
Italien». Die Buch- und Schallplattenbesprechungen (S. 124-132) schliessen den Band ab.

Walter Raunig

Demos. Internationale ethnographische und folkloristische Informationen. Berlin,
Akademie-Verlag. Jahrgang 8 (1967), Heft 1, 208 Spalten.

Wie bis anhin umfasst der Hauptteil des Heftes (186 Spalten) die üblichen, zuverlässigen

Kurzangaben über die Aufsätze und selbständigen Publikationen aus den neun
kommunistischen Ostländern. Von der gleichen Zuverlässigkeit und Objektivität zeugt auch
der zweite Abschnitt «Chronik, Berichte und Mitteilungen». Daraus seien erwähnt die
Referate über das Freilichtmuseum-Symposium in Bukarest (Paul H.Stahl), das erste
regionale Freilichtmuseum in Ungarn (Jenö Barabâs), eine ethnographisch-archäologische
Tagung in Baku (I. A. Zolotarevskaja, L. F. Monogarova) und eine weitere in Moskau
(N. G. Volkova, A. G. Trofimova), den ersten Kongress für Balkanistik in Sofia (B.Tu-
mangelov, T. Zivkov), die Tätigkeit des Museums für Volkskunde in (Ost-)Berlin (Ulrich
Steinmann), und endlich der schöne Nachruf von RudolfWeinhold auf Wolfgang Steinitz.

Wildhaber

Bibliographie und Museumskunde

Bibliographie zur alteuropäischen Religionsgeschichte, 1954-1964. Literatur zu den
antiken Rand- und Nachfolgekulturen im aussermediterranen Europa unter besonderer

Berücksichtigung der nichtchristlichen Religionen. Bearbeitet von Peter Buchholz- Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1967. XXXIII, 299 S. (Arbeiten zur Frühmittelalterforschung,
Schriftenreihe des Instituts für Frühmittelalterforschung der Universität Münster, 2).
DM45.-.

Der Titel gibt in vorbildlicher Korrektheit den thematischen, geographischen und
zeitlichen Umriss dieser ganz ausgezeichneten Bibliographie wieder, welche dem Religionshistoriker

und Mediävisten, dem Volkskundler und Ethnosoziologen gleichermassen
wertvolle Hilfsdienste leisten kann. Der Plan zu diesem Werk entstand aus der Absicht, das

Jan de Vries'sche Literaturverzeichnis in seiner Altgermanischen Religionsgeschichte um
neue Veröffentlichungen zu ergänzen. Weil Buchholz annimmt, dass Vries bis 1953 die
Titel vollständig übersah und verarbeitete, setzt er mit 1954 ein. Er berücksichtigt
Veröffentlichungen in germanischer (mit dem Englischen und den skandinavischen Sprachen)
und romanischen Sprachen, nicht aber - wie er selber bedauert - in slavischen Sprachen ;

wir würden noch hinzusetzen : in der rumänischen und ungarischen Sprache, denn auch in
diesen Ländern sind bedeutsame Beiträge zum Thema herausgekommen. Die Grenzen
der zeitlichen Erschliessung sind weitgespannt; sie reichen von der Eisenzeit bis zum
frühen Mittelalter ; damit ist dem Benutzer die Möglichkeit geboten, Titel zu finden, um
Kontinuitätsprobleme zu erörtern. Veröffentlichungen, welche dem engern Gebiet der
Klassischen Archäologie angehören, sind nicht aufgenommen worden, da sie von besonderen

Bibliographien erfasst werden. Ebenfalls sind Textausgaben im allgemeinen
weggelassen worden. Die Gliederung des Stoffes ist mit erfreulicher Klarheit und Straffheit
durchgeführt, so dass der Benutzer sich leicht zurechtfindet. Es ist deshalb nur noch ein
«ergänzendes Sachregister» von sechs Seiten beigegeben. Dafür ist das Verfasserregister
mit aller nur wünschbaren Ausführlichkeit zusammengestellt. Auch das Abkürzungsverzeichnis

der Zeitschriften ist peinlich sorgfältig. Mit den 5298 Titelnummern für ein
Spezialgebiet haben wir hier eine grossartige Quelle für Anregungen und Studien.

Wildhaber



Bücherbcsprcchungen - Comptes-rendus de livres 255

Nederlandse volkskundige bibliografie. Systematische registers op tijdschriften, reeks-
werken en gelegenheidsuitgaven. Bd. 4: K. C. Peeters, A. Grootmoederken 1842, Wodana
1843; L. deWit, B. Tijdschriften met Museum in de titel. Antwerpen, Centrum voor
Studie en Documentatie, 1967. IL, 273 S.

Der 4. Band der grossen Bibliographie des niederländischen Sprachgebietes vereinigt
die älteste niederländische, volkskundliche Zeitschrift Wodana mit einer Gruppe von
neun Zeitschriften, welche die Bezeichnung 'Museum' im Titel führen. Die Erscheinungsdaten

dieser Museums-Zeitschriften reichen von 1837 bis 1895 ; alle sind wieder eingegangen,

und zwar in der Zeit von 1841 bis 1896. Karl Peeters gibt die Einführung zur
Zeitschrift Wodana; sie ist begründet von Johann-Wilhelm Wolf, dem «Grundlegcr der
Volkskunde in Vlandern». Schon «Grootmoederken» war von ihm herausgegeben worden

; während diese Zeitschrift aber nur eine unkritische Sammlung von Texten war, die
dann ganz plötzlich einging, übernahm «Wodana» die gleichen Texte, versah sie aber mit
Anmerkungen. Peeters schildert das Leben und die Bedeutung von J.-W. Wolf; L. de Wit
geht in seiner Einleitung auf die Besonderheiten der exzerpierten Museums-Schriften ein.
Beide führen alle nur wünschenswerten bibliographischen Erleichterungen an: Angaben
der Mitarbeiter, Listen über Erscheinungsorte, Redaktion und Herausgeber der einzelnen

Hefte, dazu die erforderlichen Sachregister. Wildhaber

Péter Gunst (redegit), Bibliographia Historiae Rerum Rusticarum Internationalis 1964.

Budapest, Magyar Mezögazdasagi Müzeum, 1967. 267 S.

Diese internationale agrarwissenschaftliche - das Wort in weitestem Sinne verstanden -
Bibliographie gehört zu den ganz vorzüglich redigierten Bibliographien, die wirklich
international sind. Sie bringt diesmal in 2675 Nummern das Material des Jahres 1964;
dazu kommen die Nachträge für die Jahre 1960/61, die nochmals 1176 Titel umfassen.
Das Einteilungsschema ist sehr übersichtlich (Texte: englisch, ungarisch, russisch). Zwei
verdienstliche Indices für Länder und Autoren helfen bei der Auffindung eines gewünschten

Titels. Wildhaber

Caroline K. Keck, Huntington T. Block, Joseph Chapman, John B. Lawton and Nathan
Stolow, A primer on museum security. Cooperstown, N.Y., New York State Historical
Association, 1966. VII, 85 S., 19 Abb.

Wenn auch dieses nützliche kleine Handbuch in erster Linie für den Museumsmann
bestimmt ist, so wird es doch für Institute und Archive ebenso willkommen sein, weil viele
Probleme der Sicherung, Konservierung und Aufbewahrung der Objekte sich als ähnlich
oder gleich erweisen. Es wird darin über die Alarmvorrichtungen bei Diebstählen und
Feuersbrünsten berichtet, über die Art und Weise, wie Versicherungen für eigene und
ausgeliehene Objekte am besten abgeschlossen werden. Weitere Probleme stellen sich bei
Kontrollmassnahmen über Feuchtigkeit, Hitze und Kälte, ferner bei der Behandlung der
verschiedenen Lichtquellen und ihrem Einfluss auf die Zersetzung und das Verblassen

von Farben. Auch Schimmelbildung, Schmutz und Staub, Fälschungen, Vandalismus,
Verpacken und Versand von Objekten werden in weiteren Abschnitten besprochen. Die
Lektüre dieses Büchleins sollte eigentlich zu den Pflichten jedes angehenden Museumsmannes

gehören. Wildhaber

Frederick. L. Rath, Jr. and Merrilyn Rogers, NYSHA. Selective reference guide to historic
preservation. Cooperstown, N.Y., New York State Historical Association, 1966. VIII,
133 S.

Wir möchten auf diese Bibliographie aufmerksam machen, obwohl sie dem Titel nach

eigentlich nur Heimatschutz und Denkmalpflege näher angehen würde. Sie ist aber so
umfassend und allgemein gehalten, dass sie auch der Volkskundler mit Gewinn zu Rate ziehen

wird, einerseits um des Themas willen, andrerseits um einen Einblick in amerikanische

Volkskunde- und Denkmalschutz-Probleme zu erhalten. Es werden Vademecum-mässig
alle nationalen, kanadischen, englischen, UNO und internationalen Organisationen auf



256 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

diesen Gebieten angeführt. Darauf folgen die Handbücher, Bibliographien und
Zeitschriften, dann die Gesellschaften und die unter Denkmalschutz stehenden Gebäulichkeiten,

ferner die Museen (bei denen natürlich die Historischen und Freilicht-Museen einen
bedeutsamen Teil ausmachen), Literatur über die Rechtsgrundlagen, Städteplanung und
über den Verwaltungsaufbau solcher Institutionen. Die folgenden Abschnitte interessieren

* den Volkskundler und den Museumsmann ganz besonders. Es handelt sich um die
Dokumentation von Sammlungen der verschiedensten Art: Volkskunst, Ikonographie, Keramik,

Tracht, Möbel, Glas, Metall, Handwerksgeräte, Textilien; um die Registrierung
und Konservierung dieser Objekte, ferner um die grundlegenden Forschungswerke und
um die museale Präsentation. Den Abschluss bildet die heute immer wichtiger werdende
Literatur über die "audio-visual services". Bei genauer Durchsicht dieses empfehlenswerten

Bändchens wird man auf eine ganze Menge von willkommenen Titelangaben
aufmerksam. Wildhaber

Prinzipielles und regionale Volkskunde

Alberto M. Cirese, I dislivelli interni di cultura nelle civiltà superiori. In : V. Grottanelli,
Ethnologica, Voi. I, Milano 1965, Cap. VII, p. 415-461.

Verf. stellt in dieser anregenden Arbeit fest, dass es in den von Ethnologen
vernachlässigten Hochkulturen eine innere Schichtung mit jeweils spezifischen Phänomenen gibt,
die durch die Volkskunde feiner differenziert werden sollte als durch so polare
Gegenüberstellungen wie Stadt-Land, Oberschicht-Volksschicht. Das «Populäre» entsteht erst
durch den Konflikt oder den Kontrast mit der « Elite », es ist daher historisch und
kulturgeographisch verschieden ausgeprägt, nichts Grundmenschliches im romantischen Sinne.
Diese Genesis unterscheidet volkskundliche Fakten von ethnologischen : erstere entstehen
schicht-antithetisch auf gemeinsamer historischer Grundlage, letztere zeigen in der Hauptsache

externe Schichtungen, die ohne Historie untersuchbar sind. Verf. untersucht diese
Zone volkskundlicher Fakten und die Prozesse kultureller Dynamik (Konservierung und
Modifizierung, Tradition und Innovation, Migration und Integration, Diskrimination und
Resistenz, Akkulturation und Selektion, die Partizipation an mindestens zwei Kulturen,
Bevölkerungsbewegungen und Kulturkontakte). Die üblichen volkskundlichen
Klassifikationen können der Polivalenz dieses Geflechts kaum gerecht werden. Morphologische,
funktionale und geographische Unterschiede sind im einzelnen zu untersuchen und nicht,
wie bisher, absolut komparabel. Die neuen Aufgaben des Volkskundlers heissen für
Cirese: «ricostruire la morfologia e la storia culturale di larghissimi strati delle nazioni
evolute, distinguendo e unificando la variata massa di fatti e di intersezioni, con tecniche
di volta in volta adeguate e sulla base di visioni critiche rigorose.» Verf. hat seine
beachtenswerten Gedanken inzwischen weiter entwickelt in dem Aufsatz « Altérité et dénivellement

culturels dans les sociétés dites supérieurs», in : Ethnologia Europaea I (1967) 12-29.
Rudolf Schenda

Ingrid Kretschmer, Die thematische Karte als wissenschaftliche Aussageform der
Volkskunde. Eine Untersuchung zur volkskundlichen Kartographie. Bad Godesberg. Bundesanstalt

für Landeskunde und Raumforschung, 1965. 95 S. (Forschungen zur deutschen

Landeskunde, 153).
Es liegt hier eine sowohl aus eingehendem Studium von Volkskundeatlanten und

einschlägiger Literatur als auch aus eigener praktischer Arbeit herausgewachsene Darstellung
der komplexen Problematik der volkskundlichen Karten vor. Neu gegenüber früheren
Arbeiten ist die Berücksichtigung der städtischen Volkskultur, welche, wie die Verfasserin
zeigt, der kartographischen Darstellung nicht unzugänglich ist (Aufzeigen der
Viertelsbildungen und ihrer jeweiligen volkskulturellen Individualität). Sorgfältig und kritisch
werden die Darstellungsmöglichkeiten der kulturellen Dynamik und Intensität erwogen,
desgleichen die Wünschbarkeit von nichtvolkskundlichen thematischen Hilfskarten,
welche die geographischen, landwirtschaftlichen, verkehrsmässigen, territorialgeschicht-



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 257

liehen, demographischen, konfessionellen und sprachlichen Grundlagen zur Darstellung
bringen. Der Hauptteil behandelt die Problematik der Signaturen. Das Kernproblem
richtiger Signaturentwicklung sieht die Verfasserin «in der Auswahl der dem Inhalt
richtig angepassten Schwere der einzelnen Zeichen», wobei dieses Problem an kritisch
behandelten Beispielen aus dem «Atlas der Schweizerischen Volkskunde» deutlich
gemacht wird. Im Kapitel über die Interpretation wird zu Recht vermerkt, dass bereits die
Ordnung, Gliederung und Typisierung des Materials eine Interpretation in sich schliesst,
doch sollen die Bearbeiter in dieser Hinsicht möglichst zurückhaltend sein und dürfen den
Benutzer nicht schon durch die Darstellung zu einer bestimmten Auslegung drängen.

Die Nützlichkeit der Schrift für die Hand des angehenden Kartographen erwies sich
anlässlich eines Zürcher Seminars zur Einführung in die volkskundliche Kartographie.
Als Mangel wäre einzig zu vermerken, dass die französischen Arbeiten (z.B. die zahlreichen

Karten in den Werken A. van Genneps und dessen Erörterungen über kartographische

Technik auf S. 85ff. des «Manuel de Folklore français contemporain») nicht
berücksichtigt wurden. A. Niederer

Strâznice 1946-1965. Nârodopisné Studie [Strâznice 1946-1965. Volkskundliche
Studien]. Brno, nakladatelstvi Blok, 1966. 407 S., 134 Abb. und zahlreiche Zeichnungen und
Karten im Text.

Strâznice, an der mährisch-slowakischen Grenze gelegen, und die dort abgehaltenen
Folklore-Festivals finden in der Tschechoslowakei nicht nur das Interesse der
Volkskünstler und Volkskundler, sondern auch der breitesten Öffentlichkeit. Der umfangreiche
Sammelband erschien zum 20. Jahrestag des Festivals in Strâznice, und es lag nahe, Rückschau

auf das bisher Geleistete zu halten und zugleich den Blick in die Zukunft zu richten.
Im Vorwort, das von den drei Herausgebern Vaclav Frolec, Dusan Holj und Josef Tomes

unterzeichnet ist, wird in beachtlicher Offenheit Kritik an der Gestaltung der Feste geübt
und in kurzen Umrissen das Programm für die weiteren Aufgaben in Strâznice dargelegt.
Die geplante Fortführung des vorliegenden Sammelbandes unter dem Titel «Volkskundliche

Studien», und in zwangloser Folge wird in- und ausländischen Forschern - vor allem
aus den slawischen Ländern - willkommen sein, da «eine enge Zusammenarbeit auf dem
Gebiete der slawischen Volkskunde die unerlässliche Voraussetzung für die Lösung
allgemeiner Entwicklungsprobleme der Volkskultur bei den slawischen und den benachbarten

Völkern ist.»
Von den insgesamt 18 Beiträgen in tschechischer Sprache von Historikern,

Volkskundlern, Literatur- und Musikwissenschaftlern sei der Artikel von Josef Tomes («Die
Strâznicer Feste und ihre Bedeutung in der Zeit der Folklore-Renaissance», S. 15-71)
besonders hervorgehoben. Nach einem Überblick der den Strâznicer Veranstaltungen
vorangegangenen Volkslied- und Volkstanzfeste (1895 fand in Prag die erste tschechischslawische

Volkskunde-Ausstellung mit Aufführungen verschiedener Volksgruppen statt)
untersucht der Verfasser die Entwicklung bis zum Jahre 1945. Josef Tomes beschäftigt
sich eingehend und kritisch mit dem Festival in Strâznice, mit der sich wandelnden
Konzeption der Veranstaltungen sowie mit der unterschiedlichen Einschätzung von
traditionell gebundenen Gruppen und den «Volkskunstensembles». Im Ausgleich dieser beiden
Möglichkeiten auf der Grundlage einer echten und unverfälschten Volkskunst und in der

engen Fühlungnahme mit der Ethnographie und Volkskunde sieht der Verfasser die
Gewähr für eine weitere gedeihliche Arbeit dieser Feste. - Über Folklore-Festivals in der
Ukraine, in Italien, England und auf dem Balkan unterrichten weitere Kurzberichte. Von
den übrigen, zum Teil sehr gewichtigen Beiträgen sei wenigstens, der Verfassername
angeführt: Jerâbek, Sirovâtka, Romanska, Comisel u.a. Erfreulich ist die umfangreiche
Bebilderung des Bandes. Manchen historischen Abbildungen kommt dokumentarische
Bedeutung zu, und der Volkskundler, der Volkstanzforscher und der Volksmusikforscher
finden ein reiches, interessantes Material zum Volkstanz, zur Instrumentenkunde, zur
Volkstracht usw. vor. Den Beiträgen sind Zusammenfassungen in drei Sprachen
hinzugefügt. Josef Lansky



258 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Rechtliche Volkskunde

Dieter Feucht, Grube und Pfahl. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1967. XII,
223 S. (Juristische Studien, herausgegeben von der Rechtswissenschaftlichen Abteilung
der Rechts- und Wirtschaftswissenschaftlichen Fakultät der Universität Tübingen, 5).

Zu den deutschen Hinrichtungsformen gehören das Lebendigbegraben, als dessen
germanische Frühform die Versenkung im Sumpf erscheint (Moorleichen), und das Pfählen.
Das Buch zeigt, wie und wann diese Strafen angedroht und vollzogen wurden und wie sie

verbreitet waren, und es versucht, sie zu deuten. Die Strafe erscheint in vier Hauptformen:
Der Delinquent wird lebendig begraben, nach dem Vergraben wird ein Pfeil durch die
Erde und das Opfer geschlagen, es wird in der offenen Grube gepfählt und diese anschliessend

über dem Gerichteten verschüttet, oder die Pfählung tritt als selbständige Hinrichtungsart

auf. Als Besonderheit erscheint in einigen Stadtrechten und Weistümern die

Doppelpfählung von Ehebrechern, d.h. ein Pfahl wird durch beide Delinquenten
geschlagen. Nur vereinzelt taucht im deutschen Rechtsgebiet die orientalische Spiessung
auf, von der Feucht vermutet, sie sei von den über Ungarn nach Österreich vorgedrungenen
Türken rezipiert worden. Dazu kommt noch die vorwiegend auf Süddeutschland
beschränkte Strafe der Einmauerung. Ist in verschiedenen Teilen Europas für das Mittelalter
das strafweise Lebendigbegraben überliefert, betrachtet der Verfasser die Pfählung an
Lebenden als eine deutsche Besonderheit. Meist Frauen, aber auch Männer wurden lebendig

begraben und gepfählt, vornehmlich für Sexualdeliktc, Deichfrevel, Marksteinversetzen,

Diebstahl und Tötungsdelikte. Die tatsächliche Anwendung der Strafen steht

jedoch, vor allem auf dem Land, hinter den Strafdrohungen weit zurück, besonders was
das Eingraben und Abpflügen des Grenzsteinversetzers anbelangt, das nicht nur in
ländlichen Rechtsquellen, sondern auch in den Sagen breiten Raum einnimmt. Wenn dem
Verfasser beizupflichten ist, dass volkskundliches Material für die Rechtsgeschichte nicht
kritiklos herangezogen werden darf, scheint uns seine Formulierung «wildwuchernde
Phantasie war hier alles, die Rechtswirklichkeit nichts», überspitzt.

An diesen methodisch sauber gearbeiteten und durch den Beizug eines umfangreichen
Materials bereicherten Teil des Buches schliesst sich der schwierigere Teil der Deutung.
Mit guten Gründen zieht der Verfasser die Sakraltheorie, wonach das Lebendigbegraben
und die Hinrichtung überhaupt als Sühneopfer an die Götter angesehen wird, in Zweifel,
und er deutet es als Wicdergutmachungs- und Abwehrzauber (Angst vor dem toten
Verbrecher) und für einen späteren Zeitpunkt auch als Spiegelung des Verbrechens, wobei
meist mehrere Motive gleichzeitig im Spiel gewesen sein dürften. Auch das Pfählen wird
mit Abwehrzauber in Verbindung gebracht: man heftet den Täter mit einem Pfahl am
Boden fest, damit er nach dem Tode sein Grab nicht verlässt. Feucht führt seine These

von der Magie und den irrationalen Einflüssen der von ihm untersuchten Todesstrafen
konsequent und mit einleuchtender Beweisführung durch, ohne den historischen Boden
zu verlieren. Gestreift wird auch die Frage der Kontinuität der Todesstrafe nach der
Einführung des Christentums und der Entstehung der peinlichen Strafe im Mittelalter. Das
Buch ist nicht nur ein willkommener Beitrag zur Geschichte der deutschen Hinrichtungsbräuche,

wobei dem Volkskundlichen verschiedentlich Raum gewährt wird, sondern es

greift auch wesentliche Probleme der Strafrcchtsgeschichtc selbständig auf. Louis Carlen

G. C. J. J. Van den Bergh; W. C. Van Binsbergen, Volksgericht en Strafrecht. Amsterdam,
N. V. Noord-Hollandsche Uitgevers Maatschappij, 1966. 37 S.

Das Heft enthält zwei am 22. Oktober 1966 vor der «Volkkundecommissie en de com-
missie voor Rechtsgewoonten» der königlichen niederländischen Akademie der
Wissenschaften, welche Kommission in etwa unserer Abteilung für Rechtliche Volkskunde
entspricht, gehaltene Vorträge und eine Zusammenfassung der daran knüpfenden
Diskussionsvoten. Van den Bergh bemüht sich, auch im Hinblick auf die Rechtssprache, um den

Begriff des Volksgerichtes, dessen Existenz er in ganz Europa feststellt, aus dem
untersuchten Material vor allem in Zuid-Drente, Noord-Overijssel, de Gelderse Achterlock



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 259

und Noord-Brabant. Die Untersuchung ist nicht historisch, sondern auf die Gegenwart
ausgerichtet und kann verchiedene Formen und Motive des Volksgerichtes feststellen.
Im wesentlichen ist eine soziale und ethische Kontrolle im Dorf Triebfeder, wobei die

Jungmannschaft (Knabenschaft) handelnd in den Vordergrund rückt und die
Volksbräuche prägt. Es wird versucht, das Volksgericht vom offiziellen staatlichen Strafrecht
abzugrenzen, wobei die Formen wie Eselritt oder Karrenfahrt (auch in Basel : SVk 42
[1952] 73) Mischformen darstellen.

Auch Van Binsbergen zeigt, dass der Begriff «Volksgericht» nicht eindeutig ist. Nach
ihm werden Volksgerichte bei Freveln aller Art tätig, besonders aber bei sittlichen
Vergehen. Die Form, bei denen Van Binsbergen zwei Hauptarten herausschält, berühren
sich mit Schand- und Ehrenstrafen des staatlichen Strafrechts. Konflikte mit diesem sind
bei Vollzug des Volksrechtes unvermeidbar, da die «Volksrichter» hiebei verschiedene
strafbare Tatbestände begründen, wie Anwendung von Zwang und Drohung, Misshandlung,

Hausfriedensbruch usw. Es wird also durch die Ausübung von (rechtlichen)
Volksbräuchen die staatliche Rechtsordnung verletzt, anderseits kann der Betroffene durch
Verzicht auf Rechtsgüter und Einwilligung den Rückzug der staatlichen Rechtsordnung
gegenüber den Volksbräuchen bewirken. Der Verfasser ist der Auffassung, dass die
Volksbräuche des Volksgerichtes nicht Verneinung des Rechtes sind wie die gewöhnlichen
Straftaten, sondern dass sie einer andersartigen und überholten Gerichtsvorstellung
entsprechen und daher die Verbindlichkeit der Rechtsordnung nicht derart in Frage stellen
wie die «normale Straftat», was bei Strafausfällung und -bemessung zu berücksichtigen
ist. Louis Carlen

Brauchtum und Volksmedizin

Roger Lecotté et André Desvallées, Métiers de tradition. Privatdruck («réservé aux amis
du Crédit Lyonnais»), Paris 1966. 187 S. mit zahlreichen (darunter vielen farbigen) Abb.

Dieses herrliche Prachtwerk ist als Geschäftsprivatdruck herausgekommen und dürfte
damit - leider - etwas schwer zugänglich sein. Roger Lecotté, der ausgezeichnete Kenner
des französischen Zunftwesens, ist hier ganz in seinem Element. In eleganter Sprache und
in souveräner Beherrschung des Stoffes schildert er in knapper, leicht lesbarer Art die
Entwicklung und einige charakteristische Züge der verschiedenen Zünfte. Dargestellt
werden: Steinhauer, Zimmermann, Dachdecker, Schreiner, Schlosser, Hufschmied,
Wagner, Küfer, Sattler, Korbflechter, Töpfer, Zinngiesser, Goldschmied, Messerschmied,
Glasbläser, Uhrmacher, Geigenbauer, Weber, Schneider, Sticker, Hutmacher, Holzschuhmacher,

Schuhmacher und Papierer. Den Text begleiten prächtige Abbildungen; sie

stammen aus alten Manuskripten, aus Werken der letzten Jahrhunderte und der neueren
Zeit. Daneben finden sich auch Bilder des modernen Gewerbes. Neben dem Handwerker
und seiner Tätigkeit werden die Arbeitsplätze und Geräte gezeigt, dann die verschiedenartigsten

Objekte, teilweise ausgeführt als Meisterstücke. Eine weitere Gruppe bilden die
mannigfachen Zunftdarstellungen : Zeichen, Insignien, Aufnahmescheine, Laden und was

dergleichen mehr sind. Die Präsentation ist grosszügig und effektvoll, auch was die
Photos und deren Montage angeht. Das Vorwort hat, wie üblich, Georges Henri Rivière
geschrieben. Wildhaber

Seàn Ó Süilleabhäin, Irish folk custom and belief. Dublin, Published for the Cultural
Relations Committee of Ireland at the Three Candles, Ltd., 1967. 93 S., 8 Abb. (Irish
Life and Culture, 15).

Von Ó Süilleabhäin, dem langjährigen Archivar und vertrauten Kenner der irischen

Volksliteratur, stammt das berühmte «Handbook of Irish Folklore", das trotz seines

Titels kein «Handbuch» in herkömmlichem Sinne ist, sondern ein dickes

Anleitungskompendium mit den Fragen, die ein Explorator abzufragen hätte. Das «Handbuch»
aber fehlte. Als eine Art Abschlagszahlung beschenkt uns nun der Verfasser mit einem

flüssig und elegant geschriebenen Bändchen über einige Kapitel aus dem Volksglauben



2Óo Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Irlands. In neun Abschnitten werden wir kurz bekannt gemacht mit Glaubensvorstellungen,
die zu tun haben mit dem Haus und dem Gemeinschaftsleben, mit Kauf und Verkauf,

mit Tabus und Bräuchen bei der Arbeit von Bauern, Fischern und Handwerkern, mit
Volksmedizin und Feenglauben, mit den Festen des Jahres und mit einigen Erscheinungen
volkstümlichen religiösen Verhaltens (leider sehr kurz, viel zu kurz!). Wir sind uns klar,
dass die Schriftenreihe, in welcher das Bändchen erschienen ist, sich an ein breites Publikum

richtet und dass deshalb der Verfasser auf genaue Lokalisationen und Literaturangaben

verzichten musste, aber der Wunsch nach einem gewichtigen Buch über das

gleiche Thema ist deshalb nur um so dringender. Ob Ó Süilleabhäin nicht dafür zu
gewinnen wäre? Vielleicht wäre sogar ein deutscher Verleger für eine Übersetzung zu
finden; denn die irische Volkskunde ist so unerhört interessant, dass der Versuch der
Mühe wert wäre! Wildhaber

Sedn Ó Süilleabhäin, Irish wake amusements. Cork, The Mercier Press, 1967. 188 S. (A
Mercier paperback).

Ó Süilleabhäin beschenkt uns hier mit einem äusserlich unscheinbaren Paperback-
Bändchen ; inhaltlich aber ist dieses Bändchen eine unschätzbare Fundgrube für irische
Totenbräuche. Wir müssen sogar noch etwas genauer formulieren und sagen, es schildert alles
über Unterhaltungen und Spiele und über profanes Brauchtum während den Leichenwachen

in Irland aus älterer Zeit, aus jüngeren Berichten von Gewährsleuten und aus eigenem
Erleben des Verfassers. Es ist ganz erstaunlich, was hier zusammengetragen ist ; man möchte
es beinahe ein Kompendium von Unterhaltungsspielen junger Leute nennen. ZumTeil sind
diese Spiele recht derber Art : "practical jokes". Der Verfasser versucht eine Gliederung
in die Fülle des Belegmaterials zu bringen; er berichtet zunächst vom Geschichtenerzählen,
vom Singen, von der Musik und vom Tanzen, vom Rätselraten, von Schnellsprechübungen
und vom Wettstreit im Versschmieden, aber auch vom Kartenspiel (wobei häufig auch
dem Toten Karten in die Hand gedrückt werden). Darnach folgen die Geschicklichkeitsübungen

und die eigentlichen agonalen Spiele, unter anderem auch Ringen und
Steinstossen. Aus ihnen heraus mag es dann auch zu Raufereien und Schlägereien kommen, zu
wirklichen "rough games". Auch Strohvermummungen kommen vor. Einen grossen
Teil des Buches nimmt die Beschreibung der üblichen Unterhaltungsspiele ein. Der
Verfasser spricht ebenfalls von den Totenklagen und Klageweibern (die ja in der irischen
Literatur häufig als Motiv herangezogen werden). Interessant ist die Art und Weise, wie
die Kirche gegen die Auswüchse dieser Unterhaltungen, ja gegen die Leichenwachen
überhaupt, vorging, so dass sie heute mehr oder weniger verschwunden sind. - Das Bändchen
ist eine vom Verfasser vorgenommene Übersetzung seines 1961 in irischer Sprache
erschienenen Textes. Wildhaber

Ivan Ivancan, Narodni obicaji korculanskih kumpanija [Die Bräuche der Kumpanijen
auf der Insel Korcula]. Zagreb, Institut za narodnu umjetnost, 1967. 205 S., Abb. Deutsche
Zusammenfassung. (Institut za narodnu umjetnost, Posebna izdanja, 2).

Bei der Kumpanija, die der Verfasser untersucht, handelt es sich um einen alten Brauch,
der bis in die jüngste Zeit in einigen Dörfern der Insel Korcula ausgeübt wurde. Es vereinigen

sich mehrere Elemente in diesem Brauch (der Name wird denn auch teilweise für
ein einzelnes dieser Elemente, teilweise aber auch für ihre Gesamtheit verwendet) : eine

Vereinigung von Männern führt einen Schwerttanz aus, meist zur Fastnachtszeit; ein

König mit einem Beamtenstab wird gewählt; einem Ochsen wird der Kopf abgehackt
und danach wird ein Festschmaus für die Mitglieder der Vereinigung veranstaltet. In
den meisten Orten haben auch die Kinder ihre Kumpanija ; anstelle des Ochsen enthaupten
sie einen Hahn oder ein Zicklein. Zuerst beschreibt der Verfasser die Vorgänge und
Zeremonien in den verschiedenen Dörfern. Danach geht er an die Analyse der einzelnen
Brauchelemente und versucht, ihre Herkunft herauszuschälen und damit auch die mögliche

Deutung zu finden. Am ausführlichsten geschieht dies bei den Schwerttänzen. Die
Spuren der ältesten Tanzelemente in der heutigen Kumpanija weisen in die Zeit nach



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 261

dem 9. Jahrhundert, aber es ist auch - wie der Verfasser sagt - ein früheres Bestehen von
Schwerttänzen bei der vorslavischen Bevölkerung des Balkans möglich. Wenn man die

Kumpanija als Ganzheit betrachtet, also als Tanz, als Brauch und als Organisation, so
scheinen die kultischen Elemente die primären zu sein, und die militärischen die sekundären.

Dabei ist der Vegetations- und Fruchtbarkeitskult stärker betont als der Totenkult.
Auch die Elemente des Narrenkönigtums und des Abhackens des Kopfes eines Ochsen
scheinen sich in die Deutung alter Agrarkulte einzuordnen. Historisch gesehen kann man
etwa sagen, dass die Kumpanija den Namen nach den Männer-Schutzvereinigungen trage,
die sich an den dalmatinischen Ufern der Adria nach italienisch-venezianischem Vorbild
formiert haben. Daraus bildeten sich Dorforganisationen zum Schutz vor Überfällen
von Plünderern. Einen gewissen Einfluss auf die Ausgestaltung der Vereinigungen
hatten auch die kirchlichen Bruderschaften, deren Gründung für Korcula im 14.
Jahrhundert nachgewiesen werden kann. Wildhaber

Marcelle Bouteiller, Médecine populaire d'hier et d'aujourd'hui. Ouvrage publié sous le

patronage du Musée National des Arts et Traditions Populaires. Paris, Editions G.-P.
Maisonneuve et Larose, 1966. 369 p.

Die Verfasserin, welche während vielen Jahren Abteilungsleiterin am Musée de
l'Homme in Paris war und sich in dieser Eigenschaft durch die Publikation des Werkes
« Chamanisme et Guérison magique » (Presses universitaires de France, 1950) einen Namen
gemacht hat, wandte sich in der Folge den Heilpraktiken der franzöischen Landschaft zu
und leitet heute die Abteilung «Croyances et Coutumes» des Musée des Arts et Traditions
Populaires in Paris. Sie legt nunmehr eine umfassende Studie über die volksmedizinischen
Verfahren und deren Träger vor, welche nicht nur auf dem gründlichen Studium der
einschlägigen französischen Literatur, insbesondere auch der Rezeptbücher der Kolporteure
beruht, sondern auch auf Befragungen von Heilern und deren Kundschaft in den
Landschaften Berry, Anjou, Bretagne sowie im Südwesten Frankreichs. Ein Teil der von der
Verfasserin durchgeführten Befragungen ist im Werk protokollmässig festgehalten. Der
Wert der Untersuchung besteht weniger im Beibringen bisher unbekannter Heilverfahren
und in der Herleitung derselben aus der vorwissenschaftlichen Medizin der Antike und
des Mittelalters als im Aufzeigen der Zusammenhänge der verschiedenen Praktiken mit
den jeweiligen soziologischen und ethnischen Infrastrukturen.

Sorgfältig werden die verschiedenen Träger der volkstümlichen Heilmethoden
unterschieden : wundertätige Heilige, Personen von sakralem und sozialem Prestige, Knochen-
einrenker, Empiriker der Volksmedizin, Inhaber geheimer magischer und magisch-religiöser

Praktiken, Enthexerinnen und Enthexer, herumziehende Scharlatane, Magnetiseure,
Pendler usw. Diesen verschiedenen Gruppen von Heilern werden anhand soziologischer
und therapeutischer Kriterien entsprechende Gruppen von Kranken zugewiesen. Besondere

Beachtung findet das spezifische Berufsethos der verschiedenen Kategorien von
Heilern und Heilerinnen. Die Verfasserin versucht, die Vielfalt der magischen und
magisch-religiösen Praktiken in Anlehnung an die strukturalistischen Erkenntnisse von
Claude Lévi-Strauss (Anthropologie structurale, Paris 1958, deutsch: Strukturale Anthropologie,

Suhrkamp 1967, La Pensée sauvage, Paris 1962) auf einige wesentliche vorwissenschaftliche

Denkens- und Verhaltensstrukturen des Menschen zurückzuführen.
Die lange Blüte der Volksmedizin und deren abgeschwächtes Weiterleben in der Gegenwart

werden überzeugend mit den historischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen
Entwicklungen im ländlichen Frankreich in Zusammenhang gebracht, wobei die
Verfasserin zu ähnlichen Resultaten gelangt wie Ernesto de Martino in Sud et Magia, Milano

1959. Es ist nicht zuletzt die Verbindung strukturalistischer und historischer Ansätze,
welche die Originalität des Werkes ausmachen. Das beigegebene Literaturverzeichnis enthält

ausschliesslich französische Publikationen. Ein Index der in der Arbeit erwähnten
Krankheiten und Übel sowie ein Verzeichnis der wundertätigen Heiligen beschliesst das

Werk, das in mancher Hinsicht neue Wege der Erkenntnis nicht nur für das Studium der

Volksmedizin, sondern des Volkslebens überhaupt eröffnet. A. Niederer



2Ö2 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Margarete Mockli-v. Seggern, Arbeiter und Medizin. Die Einstellung des Zürcher
Industriearbeiters zur wissenschaftlichen und volkstümlichen Heilkunde. Basel, G. Krebs
Verlagsbuchhandlung, 1965. 211 S. (Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde,
46).

Das ist ein Buch, «dem vieles vergeben werden soll». Es hat offenbar Fehler und Mängel,

aber gleichzeitig bietet es wichtige volkskundliche Ergebnisse. Der Rezensent hat daher
die Aufgabe, den Vorzügen und Mängeln den rechten Platz und die Bedeutung zu geben,
die ihnen zukommen. Um mit den Mängeln zu beginnen, so hat Verf. selbst auf sie
hingewiesen. S. 5 sagt sie: «Der sehr weit gefasste Titel schloss von vorneherein sowohl
strenges methodisches Vorgehen wie auch eine klare für Wissenschaftler befriedigende
Ordnung des gesamten Materials aus. Es entstand ein Mosaik, das mit seinem Mangel an

Systematik viele Leser nicht befriedigen wird.» Zu ihrer Entschuldigung bemerkt sie,
«dass die Grenzen zwischen Schulmedizin und Volksmedizin notwendig unscharf
bleiben». Dieser Behauptung stimme ich nicht ohne weiteres zu. Fürs erste bin ich nicht einig
darin, dass das vorgelegte Forschungsresultat ohne «Systematik», d.h. ohne Struktur ist.
Ich meine zweitens auch nicht, dass der Titel, d.h. die Forschungsaufgabe so gross ist, dass

sie ein «strenges methodisches Vorgehen» und eine «für Wissenschaftler befriedigende
Ordnung des gesamten Materials» ausschliesst. Das Thema, so will ich behaupten, lässt
eine strenge Methodik zu. Es ist aber so umfangreich, dass es ein stark differenziertes
Verfahren erfordert. Mein Haupteinwand ist deshalb der, dass Verf. keine differenzierte
Methode angewendet hat und dass die erwähnten Unklarheiten ihren Grund darin
haben und nicht in der Art des Themas. Es ist daher notwendig, das Verfahren der Verf.
zu besprechen. Die Untersuchung erstreckte sich über die Jahre 1954-62, und der grösste
Teil ihres Stoffes wurde durch Interviews erstellt. Als Grundlage diente ein Fragebogen,
den die Verf. zu diesem Behuf ausgearbeitet hatte. Einige Informanten haben schriftliche
Antworten auf diesen Fragebogen gegeben. Andere besonders interessierte Personen
erhielten auch den umfassenderen Fragebogen, der im SAVk 1931 gedruckt ist. Die
Zahl der Informanten ist nicht angegeben, aber S. 11-111 sind z.T. ausführliche
Referate von Gesprächen mit 52 Informanten gedruckt. Unter diesen sind alle Altersstufen
vertreten, aber die älteste Gruppe ist am grössten. Die Gewährsleute sind mit wenigen
Ausnahmen entweder Metallarbeiter der Stadt Zürich und des städtischen Nachbarbezirkes
Rüti oder Textilarbeiter des Zürcher Oberlandes. Die Interviewergebnisse und die
Beschreibung der Verf. S. 8-10 erläutern die Interviewtechnik. Sie berichtet u.a., dass kurze,
präzise Fragen weniger erfolgreich waren. Statt dessen suchte sie gesprächsweise die
Gebiete zu erreichen, «wo waches Interesse bestand, wo also in irgendeiner Schicht
des Gegenübersitzenden Lebendiges angerührt wurde und zu strömen begann», und sie

versuchte alles zu vermeiden, was die «Atmosphäre des persönlichen Gespräches » stören
konnte. In vielen der Interviewreferate finden sich auch Angaben über die soziale, kulturelle

und persönliche Situation des Informanten. Die Fragen - oder besser die Gespräche -
drehten sich um eine lange Reihe wesentlicher Probleme : Auffassungen über die Medizin
als Wissenschaft, Einstellung zur Chirurgie, physikalischen Behandlung und
Sozialmedizin, zu Krankheitsursachen und damit auch zur Prophylaxe und Ernährung ; ausserdem

wurde, wenn sich dazu Gelegenheit bot, nach Prävention und Schwangerschaftsunterbrechung

gefragt. Dieser grosse Problemkreis umfasst den ersten Hauptteil des

Forschungsthemas. Der zweite besteht in den verschiedenen Formen der «Selbsthilfe»:
Heilkräuter, Tabletten, elektrische Apparate und andere Mittel, ausserdem Heilung durch
Gebet.

Man muss der Verf. darin rechtgeben, dass diese Probleme sich in zwei Hauptgruppen
scheiden lassen. Und ich möchte behaupten, dass ihre Methode für die zweite Gruppe
(die verschiedenen Formen der Selbsthilfe) wohl geeignet ist, aber sie passt schlecht für
die erste. Ich meine, dass die von ihr selbst zugegebenen Unklarheiten ihren Grund darin
haben, dass sie für beide Gruppen dieselbe Methode anwendet. Die erste Gruppe enthält
mehrere allgemeine oder « moderne » Probleme, die eine grössere Informantenzahl ermöglicht

und erfordert, als die Verf. gebraucht hat. Die Frage nach der sozialen «Entwertung»



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 263

des Ärztestandes kann nicht durch «die kleine Zahl der Spontanantworten» und Angaben
von 10 Informanten, darunter ein Arzt, beleuchtet werden. Diese Frage kann nur so
beantwortet werden, dass man einer grösseren zufällig zusammengesetzten Informantengruppe
eine Reihe geeigneter Fragen vorlegt. Dasselbe gilt für eine Reihe anderer Probleme, die
diese Themengruppe enthält. Die Probleme in Verbindung mit dem grossen Tabletten-
verbrauch der heutigen Menschen kann wahrscheinlich am ehesten durch andersgeartetes
Material gelöst werden. Ein «Tablettenesser» kann sicher keine signifikante Begründung
seines Verhaltens geben, und man muss daher eventuelle Schlüsse aus Produktions- und
Verkaufsangaben von Fabrikanten und Händlern heranziehen. Resultate, die durch die
angedeuteten Methoden erzielt werden können, würden meist die Form von statistisch
messbaren und relativierten Konstellationen erhalten. Derartiges Wissen ist ein legales
volkskundlichcs Forschungszicl. In vielen Fällen wird jedoch eine derartige
Faktorkonstellation den Ausgangspunkt für neue volkskundliche Forschung bilden. Das kann
sich daraus ergeben, dass die einzelnen relativierten Faktoren eine volkskundliche
Signifikation haben, die mit der quantitativen Stellung des Faktors nicht proportional ist.
Oder, der Grund kann sein, dass der einzelne Faktor einen «Inhalt» hat, den man gerne
näher kennen lernen will. Ein Beispiel: Es ist bekannt und die vorliegende Arbeit zeigt
es deutlich, dass einige Menschen Sünde oder fehlerhafte Ernährung als die einzigen oder
wichtigsten Krankheitsursachen ansehen. Für die Volkskunde ist es von Bedeutung,
nicht nur die Zahl dieser Menschen, sondern auch die Vorstellungswelt, die zugrunde
liegt und zu dieser Auffassung geführt hat, näher kennenzulernen, und ebenso wie diese

Menschen mit diesem Gedankengut in Kontakt gekommen sind. Derartige Aufschlüsse
bekommt man am besten durch Gespräche wie sie Verf. mit den Informanten geführt hat.

Auch bei dem Thema «Selbsthilfe» gibt die Methode der Verf. die grösste Möglichkeit,

den einzelnen Elementen und Fragen nahe zu kommen. Infolge der Art des Themas

gibt es in diesem Zusammenhang Umstände, von denen wir kein sicheres Wissen erhalten
können. Wir können z.B. keine sicheren Antworten auf eventuelle Fragen nach der
Frequenz erwarten. Die meisten aktuellen Heilmethoden und -mittel sind durch eine oder
die andere Traditionsvermittlung überliefert. Sic sind daher ein mehr oder minder bewusst
erkanntes Element in der Lebenssituation. In einigen Fällen können sie dieser Situation
integriert, also ein Glied in einem traditionell gebundenen Lebensmodell sein. In anderen
sind sie nicht integriert, z.B. wenn rational eingestellte moderne Menschen traditionell
überlieferte, nicht rationell begründete Heilmethoden oder -mittel anwenden oder zu
derartigen Methoden und Mitteln greifen, wenn die Hilfe der Fachmedizin ohne Wirkung
zu sein scheint. Es hat keinen Sinn, derartige Komplexe und individuell variierende
Gesamtsituationen in berechenbare Faktoren zur Vergleichung aufzulösen. Für die Volkskunde

ist es in diesem Zusammenhange möglich und vor allem bedeutungsvoll
festzustellen, dass eine derartige traditionell beeinflusste Gegenwartssituation vorhanden ist.
Und das ist ein Verdienst der Verf., eine derartige Situation innerhalb des untersuchten
Raumes und Milieus nachgewiesen zu haben. In den ausführlichen Interviewreferaten
hat sie eine lange Reihe variierender persönlicher Situationen beschrieben, die für eine

ungleiche Einstellung sowohl zur modernen Fachmedizin als auch zu traditionellen
Heilverfahren und -mittein disponieren. Die komplexe Gesamtsituation, die dadurch entsteht,
hat sie im zweiten Hauptteil des Buches (S. 113-204) zu gliedern versucht. Dieser
Abschnitt ist in drei Unterabteilungen geteilt. 1. «Wissen um Krankheit und ihre Ursachen»;

2. «Einstellung zur wissenschaftlichen Medizin, ihren Trägern und ihren Institutionen»
und 3. «Die verschiedenen Formen der Selbsthilfe».

Man muss zugeben, dass die beiden ersten Teile eher Formulierungen und Andeutungen

von Forschungsaufgaben enthalten als Forschungsresultate. Am ergiebigsten sind die

Ausführungen über die verschiedenen Formen der Selbsthilfe. Anhand von ausführlichen

Hinweisen auf volkskundliche und volksmedizinische Literatur werden verschiedene

Mittel und Methoden in ihren traditionellen Zusammenhang eingereiht. Es zeigt sich,

dass dieser Zusammenhang bei verschiedenen Mitteln ungleich ist. In manchen Fällen

scheint die Tradition so stark zu sein, dass kein Platz für eine rationelle Einstellung zum



264 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Mittel vorhanden ist. In anderen Fällen wird der Gebrauch eines Mittels empirisch begründet,

d.h. man beruft sich auf bekannte Fälle, bei denen sie den gewünschten Erfolg zeitigten.

Einige traditionelle Heilmittel haben in neuerer Zeit eine neue quasi-rationelle
Begründung bekommen mit Hinweis auf modernes Wissen : es wird nämlich behauptet, sie

seien radioaktiv, elektrisch, enthielten Vitamine und nützliche Mineralstoffe u.a. Die
Verf. hat somit für dieses Gebiet wertvolle Erkenntnisse vermittelt. Ausserdem hat sie

neue Forschungsaufgaben aufgezeigt und das ist für die Forschung von nicht geringer
Bedeutung. Das bezieht sich besonders auf Teilprobleme innerhalb des grossen Themas,
das Verf. behandelt hat, oft Teilprobleme, die nicht oder nicht ausführlich genug
bearbeitet werden konnten. Eine dieser Fragen gilt der TraditionsVermittlung. Mir scheinen
mehrere der überlieferten Heilmittel und -methoden den Ausgangspunkt zu bilden für
fruchtbringende Studien über die Mechanik, die bei einer solchen Traditionsvermittlung
wirksam war und ist. Auch ein Vergleich zwischen älterer und moderner Begründung der
Wirkkraft der einzelnen Mittel müsste interessante Resultate geben. Ich möchte auch eine

Aufgabe, die mich speziell interessiert, erwähnen, die jetzt für eine Untersuchung reif zu
sein scheint : Wie begründet man Glaubensheilungen Geschieht solche Heilung dadurch,
dass göttliche Kraft via eines Mediums in den Kranken «eingeht» und heilend wirkt, oder
ist die Heilung ein Resultat von Gottes souveräner Allmacht Und gibt es in Begründung
und Anwendung einen Unterschied zwischen verschiedenen religiösen Gruppen?

Andreas Ropeid

Sachvolkskunde und Landwirtschaft

Reinhold Peesch, Holzgerät in seinen Urformen. Berlin, Akademie-Verlag, 1966. 97 S.,

64 Abb., Literatur. (Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Veröffentlichungen
des Instituts für deutsche Volkskunde, 42).

Wir beglückwünschen Peesch zu seinem unscheinbar aussehenden Bändchen, das in
Wirklichkeit die beste und klarste Systematik zum Thema ist, die mir bisher unter die

Augen gekommen ist. Und lassen Sie mich gleich noch beifügen : wie sympathisch ist es

doch, einen einfachen, klaren Gegenstand in ebenso einfacher, klarer Sprache fassbar zu
machen! Das Büchlein ist hervorgegangen aus einer Vorlesung «Einführung in die

Ergologie»; daraus hat Peesch einen Teil zur Publikation ausgewählt: «das Arbeits- und
Gebrauchsgerät aus Holz in seinen alten und urtümlichen Formen». Er beschreibt die

Herstellung des Geräts, wie sie immer noch etwa in traditioneller Arbeitstechnik vom
Hirten, vom Fischer und vom Bauern ausgeübt wird. Darüber hinaus sind dann Hauswerk

und Hausindustrie eigene Wege gegangen, denen Peesch bis in die Neuzeit nachgeht.

Die Beispiele stammen im wesentlichen aus dem östlichen, teilweise auch aus dem
westlichen Niederdeutschland; der Verfasser zieht aber auch Vergleiche aus anderen
Ländern Mittel- und Nordeuropas heran ; davon legt seine wertvolle Literaturliste Zeugnis
ab. Die ausgezeichnet ausgewählten Abbildungen (Strichzeichnungen, Verbreitungskarten

und Photos) fügen sich überzeugend in den ganzen Aufbau ein. Im wesentlichen
unterscheidet Peesch drei altertümliche Arten der Holzverwendung für Geräte : als Naturform

(Baum, Block, Krummholz, Gabel), in gehöhlter Art (Trog, Mulde, Beute, Schöpf-
gefäss) und als Spaltholz (Korbreuse, Spantasche, Tragkorb). Danach werden scharf die
Begriffe Hauswerk und Hausindustrie herausgeformt : Hauswerk, mit Herstellung für den
Eigenbedarf, wobei dieser sich auf das allgemeine Universalwerkzeug beschränken wird,
und Hausindustrie, mit Herstellung in grösseren Mengen für den Bedarf anderer, wobei
vor allem auf spezialisierte Produkte Wert gelegt wird. Peesch betont aber mit allem
Nachdruck, dass das Hauswerk nicht allein aus der Tradition zu deuten sei, sondern dass

auch die «individuellen Triebkräfte» - wie Hoffmann-Krayer sie nannte - am grossen
Reichtum der Formen und Gerätevarianten massgeblich mitwirkten. Wildhaber

Eva Blandine, Kerzenlicht. Zürich, Kontakt-Verlag, 1966. 60 S. mit Zeichnungen,
52 Abb. auf Taf, Farbtaf.



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 265

Ein reizender Bildband mit einem unterhaltsamen, liebenswürdig geschriebenen und
populär gehaltenen Text mit Angaben zu allem, was mit der Kerze in Zusammenhang
steht (ohne weitere Literaturhinweise). Schön und nützlich sind die zahlreichen, sorgfältig
ausgeführten Zeichnungen im Text, die Beispiele aus mehreren Museen und Sammlungen
bringen. Mit gleichem Genuss wird man sich die hervorragenden farbigen Abbildungen
alter Meister ansehen, auf denen immer irgendwo eine Kerze als Lichteffekt oder in
symbolischer Bedeutung zu sehen ist. Im Tafelteil am Ende des Buches stehen neben vorzüglichen

Beispielen der wieder üblich gewordenen Schmuckkerze auch Abbildungen von
Abgüssen alter Model der Lebzelter und Wachszieher. Wildhaber

Vaclav Frolec, Vinohradnické stavby na Slovâcku [Weinbergbauten in der mährischen
Slowakei]. Uherské Hradistë, Prâce Slovackého Muzea, 1966. 55 S., Zeichnungen im
Text, 39 Abb. auf Taf. Deutsche Zusammenfassung. (Kultura a Tradice, 5).

Der Weinbergbau kann im südöstlichen Mähren auf eine jahrhundertelange Tradition
zurückblicken. Der Autor stellt in diesem gefälligen Bändchen alle volkstümlichen Bauten
hiefür zusammen, so die Keller für Weinlagerung und die Presshauskeller; dann aber
auch die Schuppen und Brunnen und die in Weingärten aufgestellten Kreuze und kleinen
Kapellen. Bei seinem Versuch einer Klassifikation der Weinbergbauten geht der
Verfasser von ihrer Funktion und ihrem Baucharakter aus; er unterscheidet die Keller,
die Presshäuser ohne Keller, und die Presshäuser mit Kellern, wobei die Häuser dann
ebenerdig, übererdig oder stockwerkartig sein können. Auch das Innere der Presshäuser
wird beschrieben. Ähnliche Typen von Kellern und Presshäusern kann Frolec auch in der
Westslowakei, in Nordungarn und in Niederösterreich nachweisen. Das Bändchen stellt
eine gute Ergänzung zu den zahlreichen ungarischen Arbeiten dar. Wildhaber

Alicia Malanca de Rodriguez Rojas, Aportes al estudio de la cultura popular de Punilla
Prov. de Cordoba - Argentina. La vivienda rural. In: Anales del Instituto de Linguistica 9
(Universidad nacional de Cuyo, Mendoza 1965). 117 p., carte, ill.

Cette étude en espagnol est consacrée à l'habitat rural de la vallée de Punilla, situé au
centre de la province de Cordoue qui elle-même se trouve au cœur de l'Argentine. L'auteur
après avoir rapidement analysé dans l'introduction la situation géographique de la
vallée, son écologie et ses aspects historiques, sociologiques et politiques, se consacre à

l'étude détaillée de l'habitat rural (appelé «rancho»). Il examine les divers matériaux de
construction de base utilisé par les paysans, selon leur répartition dans la vallée, et il
analyse les différentes phases de la construction du rancho. A côté du bâtiment principal
l'auteur décrit également les bâtiments annexes tels que le four, la cuisine, les greniers, les

latrines, etc. A la fin de chaque chapitre quelques paragraphes sont consacrés à la définition
des termes architecturaux employés. Cet ouvrage est une bonne et complète description
d'un certain type d'habitation d'Amérique du Sud. Il est accompagné d'une carte et
illustré de nombreux croquis et photographies. Il convient également de citer la
bibliographie. A. Jeanneret

Volkskunst

Mary Black and Jean Lipman, American folk painting. New York, Clarkson N. Potter,
1966. XXIV, 244 S., 215 (teilweise farbige) Abb., Literatur.

In kaum einem anderen Land sind die Bilder der volkstümlichen Malerei so beliebt
und bewundert, so stark in privaten und öffentlichen Sammlungen vertreten und so oft in
Büchern dargestellt worden wie in den Vereinigten Staaten. Und doch wird man in
jedem neuen Werk auf Neuentdeckungen stossen und Zusammenhänge in anderem

Lichte sehen lernen. Darum möchten wir mit ein paar Sätzen auf diese Neuerscheinung
hinweisen, die von zwei der besten Kennerinnen des Gebietes geschrieben und zusammengestellt

ist. Sie bringt einen sehr präzisen Überblick über diese Art Malerei von den

Anfängen der Kolonialperiode bis in unsere Zeit, d.h. bis in die Tage, wo das traditionelle



266 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Porträt und das religiöse Sektiererbild von der Laienmalerei abgelöst wird. Alle wichtigen
Maler werden stilgeschichtlich genau eingereiht und charakterisiert. Die zahlreichen
Abbildungen umfassen Kinder- und Erwachsenenporträts, Totenandenkcnbilder, Schiffsbilder

(meist Flussdampfer), Bilder aus der Shakerbewegung und einige entzückende
Taufzettel und Schreibvorschriften. Vergleiche mit dem entsprechenden europäischen
Bildwerk liegen auf der Hand. Wildhaber

Florea Bobu Florescu, Paul H. Stahl, Paul Petrescu, Arta popularä din zonele Arges si

Muscel [Die Volkskunst im Gebiet von Arges und Muscel]. Bukarest, Editura Academiei
R. S. R., 1967. 277 S., 155 Abb., 9 Taf. Résumé français. Deutsche Zusammenfassung.

In den beiden ersten Kapiteln charakterisieren Petrescu und Stahl die volkstümlichen
Wohnhäuser in den betreffenden Gebieten, wobei sie ausgeprägte Unterabteilungen
unterscheiden können. Sic gehen auf die baulichen Einzelteile ein und fügen eine grosse Zahl
von Abbildungsbelegen bei. Sie versuchen auch, die Haustypen aus den wirtschaftlichen
und technischen Gegebenheiten zu erklären. Mit dem Wandel der Wirtschaftsform
verändert sich auch das Haus, dessen Funktionen sich an die neuen wirtschaftlichen Bedingtheiten

anpassen müssen. - Das folgende Kapitel befasst sich mit dem Innenraum und den
HausWebereien. Florescu unterscheidet drei verschiedene Gestaltungen von Innenräumen,
welche jeweilige Entwicklungsstufen bezeichnen. In allen werden Webereien als

Wandbehänge verwendet. Interessant ist ein Schmuckelement der ersten Stufe: in früheren
Zeiten wurden Nägel in die Wand geschlagen, auf die man bemalte Ostercierschalen
stülpte. - Für die Verzierung von Holzgegenständen unterscheidet Petrescu die verschiedenen

Möglichkeiten; an Bauten z.B. werden drei Techniken angewendet: Laubsäge-,
Durchbruch- und Drechslerarbeiten. Die Verzierungen der Möbel sind vorwiegend
geometrisch. Besonders schön verziert sind die dreiteiligen Ikone. - In einem längeren
Abschnitt geht Florescu auf die volkstümlichen Trachten ein. Bei den Frauentrachten gibt es

zwei wesentliche Elemente: die Tracht mit den wollenen Vorder- und Rückenschürzen
und die Tracht mit dem Wickelrock aus einer Tuchbahn. Die Art der Ausschmückung
macht die Tracht im Argesgebiet zu den schönsten der rumänischen Trachtenregionen. -
Im letzten Kapitel geht Stahl xuî die Keramik ein. In der behandelten Region gab es
zahlreiche Töpferdörfer. Die Töpfer arbeiteten nicht nur für die Befriedigung der lokalen
Märkte, sondern sie gingen auf weiter entlegene Märkte und tauschten ihre Waren gegen
Agrarprodukte ein. Der Verfasser weist die Beziehungen zu dako-romanischer und zu
byzantinischer Keramik im Formenschatz der heutigen Töpferei nach. Wildhaber

Volkslied

Gottfried Weissert, Das Mildheimische Liederbuch (Studien zur volkspädagogischen
Literatur der Aufklärung). Tübingen, Tübinger Vereinigung für Volkskunde, 1966.
265 S. (Volksleben, 15).

Mildheim sucht man vergeblich auf einer Landkarte. Es ist ein ideales Bauerndorf,
entsprungen der Phantasie des Theologen, Pädagogen und Verlegers Rudolph Zacharias
Becker (1752-1822). In der Absicht, die deutschen Bauern geistig, moralisch und technisch
zu fördern, verfasste er 1787 sein «Noth- und Hülfsbüchlein», das er (zweifellos nach
Pestalozzis Vorbild) in Form eines Romans auch für schlichte Leser lesbar machte.
Nachdem der buchhändlerische Erfolg nicht ausgeblieben war, verwertete er den Schauplatz

des Romans, eben Mildheim, für weitere philanthropische Publikationen, so für das

umfangreiche «Liederbuch», das von 1799 bis 1815 fünfmal erscheinen konnte. (Ein
Melodienband kam gesondert heraus.) Es enthält über 500 Lieder damaliger, z.T. heute
noch nicht unbekannter Autoren, die in Beckers Sinne das Leben und die Arbeit des

Bauern oder die Zweckmässigkeit der Schöpfung preisen, die den Bauern aber auch so
moderne Ideen wie etwa die Toleranz nahebringen sollten. Der Herausgeber hoffte
zudem, mit seiner Sammlung die damals gängigen derben Volkslieder verdrängen zu
können. - Hermann Bausinger hat mehrfach auf die volkskundliche Bedeutung einer po-



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 267

pularisierten Aufklärung hingewiesen; Wcissert, sein Schüler, würdigt nun dieses höchst
charakteristische Liederbuch ebenso klug wie gründlich als Zeitdokument, als Programm
und als Anthologie, und er untersucht zum Schlüsse, wie weit gewisse Lieder daraus

(vielleicht über Umwege) tatsächlich ein Echo im «Volk» gefunden haben. Die
Geschichte der Volkskunde ist damit um einen bedeutsamen Beitrag bereichert. Die
Untersuchung verdient auch darum unsere besondere Aufmerksamkeit, weil gewisse der Mild-
heimer Lieder einigen der alemannischen Gedichte Hebels Pate gestanden haben und
weil sich Hebel (wie Weissen ausführt) in einem denkwürdigen Gutachten über die
Verbesserung der Volkslieder kritisch mit Beckers Sammlung auseinandergesetzt hat. - Für
die Volksliedforschung von grossem Wert ist das beigegebene umfangreiche Verzeichnis
der Liedanfänge, wo Weissert nach Möglichkeit Verfasser, Komponisten und spätere
Aufzeichnungen festhält. Trümpy

James N. Healy, Irish ballads and songs of the sea. Edited, with musical arrangements
and illustrations. Cork, The Mercier Press, 1967. 143 S. (A Mercier Paperback).

Die verdienstliche Paperback-Reihe, welche der Verlag Mercier Press in Cork in rascher
Folge herausgibt, ist um ein weiteres Bändchen bereichert worden. James Healy ist ein
«Outsider»-Volkskundler, der seit seiner Jugend Freude an Balladen hatte, sie sammelte
und manchmal auch selbst solche dichtete oder wenigstens vom Irischen ins Englische
in leicht singbare Strophen übertrug. Man wird von ihm also nicht eine textkritische Ausgabe

von Seemannsliedern erwarten dürfen, wohl aber ein Taschenbändchen, in dem rund
80 von solchen Liedern - zum Singen und zum Lesen - gesammelt sind. Der Herausgeber
hat sie thematisch angeordnet ; die einzelnen Lieder sind verbunden durch sehr geschickte
und einfühlende Zwischentexte, welche mit wenigen Worten die «Singsituation»
anschaulich zu machen verstehen. Die irische Grundhaltung kommt prächtig heraus; der
Verfasser unterlässt es aber auch nicht, auf verwandte englische und schottische Themen
hinzuweisen. Wildhaber

Volksliteratur

Christiane Agricola (Hrsg.), Schottische Sagen. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 1967.

325 S. (Europäische Sagen, 5).

In der von Will-Erich Peuckert herausgegebenen Nachdrucksreihe «Europäische
Sagen» bringt Christiane Agricola einen Band mit schottischen Sagen in Übersetzung
heraus. Nach dem Editionsprinzip der vorausgehenden Bände stammen auch hier die
Sagen überwiegend aus Zeitschriften (zum grossen Teil aus «Folk-Lore», die man eigentlich

in jeder grösseren Volkskunde-Bibliothek als vorhanden und bekannt voraussetzen
dürfte), daneben sind aber ebenfalls Sagenpublikationen in Buchform benützt (mit
Ausnahme der repräsentativen Sammlung von J. F. Campbell, Popular tales of the West Highlands.

Wir halten diese Weglassung für völlig richtig; die Herausgeberin bemerkt zu
Recht: «Es wäre wenig sinnvoll gewesen, dies Werk durch eine Auswahl zu zerreissen»).
Erfreulicherweise werden in diesem Band zum erstenmal in vermehrtem Mass Parallelen
und Varianten im Anmerkungsteil vermerkt; sie stammen aus dem Zettelarchiv des

Herausgebers der Reihe; der Benutzer wird sich also im klaren sein müssen, dass es sich um
die dort vorhandene Auswahl handelt, aber er wird dankbar anerkennen, dass ihm damit
doch ein guter Schritt weiter geholfen ist. Ein Orts- und ein Sachregister erleichtern das

Auffinden von Typen und Motiven. Die Übersetzung ist tadellos, leicht lesbar und flüssig ;

sie verdient volles Lob. Wildhaber

Agnes Kovâcs, A râtotiâdâk tipusmutatója. A magyar falucsüfolök tipusai (AaTh 1200-

1349) [Register der ungarischen Schildbürgerschwank-Typen «Râtotiaden» (AaTh 1200-
1349)]. Budapest, Néprajzi Müzeum, 1966. 386 S. Deutsche Zusammenfassung.

Die zahlreichen ungarischenSchildbürgerschwänke lassen sich in zwei Gruppen einteilen :

in solche, die seit langer Zeit zähe an einem ganz bestimmten Dorf haften (und die damit



2Ô8 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

typisch ungarisch sein können), und in solche, die nahezu gleich von vielen Dörfern
erzählt werden (und die man wohl unbedenklich zum europäischen Wandergut zählen darf).
Sehr instruktiv ist die Art und Weise, wie Agnes Kovâcs die verschiedenen Abwandlungen

der Schwankerzählung nachweist, z.B. zu Reimsprüchen und Liedern, zu Redensarten

und geflügelten Worten, und auch zu ausgedehnten, märchenartigen Geschichten, bei
denen der Charakter der eigentlichen Ortsneckerei gar nicht mehr im Vordergrund steht.
Die ungarischen Ratötiaden knüpfen sich nicht nur an Dörfer, sondern auch an Landesteile,

Nationalitäten und an Handwerke und Personen. Die Herausgeberin konnte schön
herausarbeiten, dass im 18. Jahrhundert der Bauer die Zielscheibe des Spottes war, in der
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein Dorf oder eine Gegend, und in der zweiten Hälfte
der Zigeuner. Bei der Typologisierung dieser Schwanke konnte also nicht die verspottete
Figur oder Landschaft das Einteilungsmerkmal werden, sondern es musste vomThema
aus vorgegangen werden. Die Bearbeiterin stellt jeweils die einzelnen Varianten zu jedem
Typus zusammen, wählt die vermutlich älteste oder beste Variante aus und publiziert sie

textgetreu. Sie weist mit aller Deutlichkeit auf eine Reihe offenstehender Fragen hin:
Beziehungen zwischen mündlicher und schriftlicher Überlieferung, Gruppenzugehörigkeit
und soziale Stellung des Spötters und des Verspotteten usw. Die knappe Aufführung der
ungarischen Schildbürgertypen in der deutschen Zusammenstellung ist sehr nützlich und
wird auf jeden Fall einem Interessenten vorzügliche Dienste leisten und weiterhelfen.
Das Buch von Agnes Kovâcs legt schönes Zeugnis ab für ihre sorgfältige und klar überlegte

Behandlung wissenschaftlicher Probleme. Wildhaber

Andreas Tietze, The Koman riddles and Turkic folklore. Berkeley and Los Angeles,
University of California Press, 1966. XIV, 160 S. (University of California Publications,
Near Eastern Studies, 8).

Mit dankbarer Freude stellen wir fest, dass die vorliegende, sorgfältig und umsichtig
durchgeführte Studie Archer Taylor gewidmet ist: «who laid the foundations for
comparative riddle studies». Der Codex Cumanicus, ein einzigartiges Dokument in nord-
pontischem Türkisch aus dem 14. Jahrhundert, enthält eine Doppelseite mit 46 Rätseln.
Obwohl die traditionelle Liebe zu Rätseln bei allen türkischen Völkerschaften bis zum
heutigen Tag ausserordentlich gross ist, sind Rätselsammlungen erst etwa seit derMitte des

19. Jahrhunderts publiziert worden. Die komanischen Rätsel sind deshalb wegen ihrer
Einmaligkeit öfters behandelt worden; doch sind immer eine Anzahl von Problemen
ungelöst geblieben. Dem Verfasser ist es gelungen, viele dieser Probleme aufzulösen,
indem er versuchte, den Rätseln mit vergleichenden Volkskunde-Methoden näher zu
kommen und sie als frühe Varianten von Rätseltypen darzustellen, die bis heute Zum
Bestand aller türkisch sprechenden Volksgruppen gehören. Das türkische Rätsel ist
deshalb interessant, weil es ein literarisches Kleinkunstwerk ist; seine Struktur ist genau
geregelt, vor allem was Silbenzahl und Reim betrifft. Syntaktisch sind diese Rätsel nicht
Fragen, sondern Aussagen. Tietze gibt zu jedem Rätsel alle ihm bekannten Varianten aus
moderner Zeit (immer mit englischer - oder gelegentlich auch deutscher - Übersetzung).
Daran schliesst er andere Fragestellungen und Formulierungen für dieselbe Lösungsantwort

an. Das Buch wird damit auch thematisch zu einem interessanten Versuch. Am
Schluss gibt er seine gewonnenen Rätselformulierungen mit den dazu gehörigen
Antworten nochmals in englischer Uberestzung zusammengefasst. Wildhaber

Kurze Hinweise

Bibliographie der volkskundlichen Veröffentlichungen vonJohannes Künzig. Zusammengestellt

von Waltraut Werner. Freiburg i.Br., Institut für ostdeutsche Volkskunde (Im
Oberfeld 10), 1967. 36 S., 1 Photo. - Aus Anlass des 70. Geburtstags von Johannes Künzig
hat Waltraut Werner in klarer Übersicht diese Bibliographie zusammengestellt. Sie zeigt
die Fülle der Arbeiten und die Reichweite der Interessen des Geehrten auf das Schönste.



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 269

Das Institut für deutsche Volkskunde an der Deutschen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin (DDR) hat beschlossen, von Zeit zu Zeit ein Informationsheft herauszugeben
unter dem Titel «Volkskundliche Informationen». Vor uns liegt das erste Heft (April 1967;

32 S.); es soll orientieren über den Stand der Forschung und über Arbeitsvorhaben; es

soll ferner über Neuerscheinungen berichten und durch die Eröffnung eines «Briefkastens»
Fragen und Antworten vermitteln. Die Redaktion liegt bei Manfred Bachmann (Dresden),
Karl Baumgarten (Rostock), Wolfgang Jacobeit (Berlin) und Paul Nedo (Berlin). Wir
halten derartige Mitteilungsblätter für nützlich und verdienstlich, da sie in erfreulicher
Weise mithelfen können - sie brauchen es nicht unbedingt -, die Grenzen unseres Faches

zu sprengen.

Wir Walser. HalbJahresschrift für Walsertum. Hrsg. von der Vereinigung für Walsertum,

Brig (Wallis). - Aus dem 1. Heft des 5. Jahrgangs dieser sich immer erfreulicher und
seriöser entwickelnden Zeitschrift heben wir folgende Aufsätze heraus : Christian Lorez, Die
Terminologie des Webstuhls in den deutschsprachigen Teilen des Wallis und Graubündens

(S. 2-10, 4 Abb.); Chr. Hössli, Die Walserkolonie Rheinwald (S. 11-18); Adolf von

Sax, Plauderei über die Walser in Obersaxen GR (S. 19-27, 3 Abb.); Louis Carlen, Der
Rat von Bern und die Krämer von Gressoney (S. 28-30);/. Bielander, Zum Walserrecht
im Eschental (S. 31-35); Willy Zeller, St.Martin in Calfeisen (S. 36, 1 Abb.).

Hans Trümpy, Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgern. Festgabe

Hans von Greyerz Kum *>o. Geburtstag (Bern, Herbert Lang, 1967) 759-782. - Beim Lesen
dieses geistreichen Aufsatzes kann man geradezu die Freude des Verfassers nachspüren,
wie er die Hintergründe des berühmten Schwankbuches zu erhellen versucht und sie -
man gesteht es ihm gerne zu - auch tatsächlich erhellt. Nachdem er den Aufbau und die
literarischenVoraussetzungen des Buches skizziert hat, beschäftigt er sich mit dem «Modell
der Laien»; hier zeigt es sich klar, dass dem Verfasser Fischart und Stumpfs Chronik
bekannt sind und dass ihm die Szenerie des Zürichsees vorschwebt. Für die eigentlich
schwankhaften Erzählstoffe des Buches hat es keinen Sinn, nach schweizerischen Modellen
zu suchen, da sie zum grössten Teil aus literarischen Quellen übernommen sind. Als
Verfasser darf man einen Elsässer annehmen, der vermutlich in Basel studiert hat; Trümpy
fragt sich in einem Anhang, ob man nicht Wolfhart Spangenberg - trotz gewichtiger
Gegengründe - dafür in Anspruch nehmen sollte.

Wir möchten auf zwei schöne, wenn auch nicht umfangreiche volkskundliche
Monographien aus Österreich hinweisen, welche als Beiträge zu Heimatbüchern erschienen
sind. Die eine stammt von Karl Haiding, Von der Volkskultur des steirischen Ennsberei-
ches, in: Rundum den Grimming (Graz, Leykam-Verlag, 1967) 65-98. - Man spürt der
Schilderung die intime Vertrautheit des Verfassers mit seinem Stoff auf jeder Zeile an.
Er gibt eine Einführung in die Formen von Siedlung und Bauernhaus (mit Abb.), in das

ländliche Arbeitsleben (wobei die Bienenzucht besonders herausgehoben wird) und in den
Volksbrauch, wobei überall das Wesentliche zur Geltung kommt. Den Abschluss bilden
Angaben über die Arten von Märchen, Sage und Schwank aus dem Ennsbereich. - Die
andere Monographie ist verfasst von Franz Lipp, Der Raum von Bad Ischi. Zugehörigkeit,

Kulturbewegungen, Volkskunde, in: Bad Ischi, ein Heimatbuch (Linz, 1966) 243-278.
Auch er - als Leiter der Volkskundlichen Abteilung des Oberösterreichischen

Landesmuseums - ist durch seine jahrelange Sammeltätigkeit auf das genaueste mit der Volkskunde

seiner Heimat bekannt. Im Raum Bad Ischi schneiden sich teilweise sehr alte
historische und kulturelle Grenzlinien (durch Karten veranschaulicht), so dass gerade dieses

Gebiet ein reizvolles Thema der Darstellung bietet. Lipp geht ein auf die Siedlungs- und
Flurformen, auf das Bauernhaus, die Tracht, dann auf einige Objekte der Volkskunst
(geschmauchte Keramik, Möbel, Löffelgestelle), auf Brauchtumserscheinungen (z.B. Masken

und Habergeiss) und endlich auf Musik und Tanz.



270 Bücherbcsprcchungen - Comptes-rendus de livres

Otto Swoboda, Auf den Spuren alter Holzbaukunst in Österreich. Denkmäler alter
Holzbaukunst in Österreich, Sondernummer der Zs. «.Steine sprechen», Verein für Denkmal- und

Stadtbildpflege Wien, August 1967. 16 S., 38 Abb. - Eine liebenswürdig werbende Schrift
für die Rettung und Erhaltung alter Holzbaukunstdenkmäler mit ausserordentlich instruktiven

Abbildungen, deren Sinn nicht in einer systematischen Schau besteht, sondern darin,
dass sie das Verständnis für diese teilweise unscheinbaren Objekte wecken und das Auge
für ihre Schönheit öffnen wollen.

Johann Marker, Das Ballspiel im Sprachbild [der Völker]. In: Die Leibeserziehung (Stuttgart,

Verlag Karl Hofmann, Postfach 49) 1961, H. 12, 389-390; 1962; H. 8, 253-259;
1964, H. 3, 83-91. - Eine mit unerhörtem Fleiss und liebevoller Geduld zusammengetragene

Arbeit, welche die Redensarten über Ball, Ballspiel und den Schlagstock aus einer

grossen Zahl von Sprachen - meist germanischen und romanischen - in Europa und
Amerika beibringt. Es ist erstaunlich zu sehen, welche feinen Bedeutungsvarianten ein
scheinbar - von der Spieltechnik aus gesehen - gleichwertiger Ausdruck in den einzelnen
Sprachen erhält. Damit geraten wir dann gelegentlich in Gebiete, in denen wir versucht
sind, Völkerpsychologie zu treiben, und sicherlich sind ja gerade diese übertragenen
Redensarten eine der Möglichkeiten hiezu. Der Verfasser kennt auch überall die
spieltechnische, wörtliche Bedeutung der Ausdrücke, womit seine Arbeit an Wert nur gewinnt.

Leopold Kretzenbacher, Des Teufels Sehnsucht nach der Himmclsschau. Zu einem Motiv
der slovenischen Legcndenballadc. In: Zeitschrift für Balkanologic (Wiesbaden) 4 (1966)
57-66. - In prächtig einfühlender Sprache zeigt Kretzenbacher die Verflechtung eines

scheinbar alleinstehenden slovenischen Lcgendenmotives mit der weiteren mittelalterlichen

und barocken Literatur Europas, äussere sie sich nun etwa im Faust-Puppenspiel
oder in der Vision der hl. Perpetua. Überall lässt sich dieses unerhört ergreifende Motiv
von der Sehnsucht nach der verlorenen Jenseitsschau aufweisen.

Dietmar Assmann, Zur Verehrung der «Heiligen Drei Jungfrauen» in Obsaurs. In:
Festschrift Leonhard C. Franz zum 70. Geburtstag (Innsbruck 1965, pubi. 1967) 29-41,
4 Abb. - Mit erfreulich kritischer Wertung geht Assmann auf den Kult der Heiligen Drei
Jungfrauen in Obsaurs ein, bei dem es sich um das einzig gesicherte Beispiel ihrer
Verehrung in Nordtirol handelt. (In Südtirol ist der Kult für Mcransen bekannt). Es lässt
sich nachweisen, dass die Verehrung erst nach der Entstehungszeit des Heiligenbildes
(etwas vor 1600) einsetzt, und zwar wallfahrtet man zu ihnen um Regen. (Im Rheinland
geht man zu ihnen um Kindersegen und in Geburtsnöten). Assmann lehnt die Kontinuität

mit vorchristlichen Drcifrauenkulten für das Tirol ab; im Tirol ist der Kult nicht
bodenständig, er dürfte vermutlich aus Süddeutschland übertragen worden sein.
(Interessant ist hiezu, dass Réau, Iconographie de l'art chrétien, vol. Ill: 1, 428, vermutet,
die Legende sei im 15. Jahrhundert in Strassburg zurechtgeschmiedet - «forgé» -
worden).

Walter Heim, Volksfrömmigkcit und Liturgie. In: Heiliger Dienst (Hrsg. vom Institu-
tum Liturgicum, Erzabtei St.Peter, Salzburg) 21 (1967) 17-29, 71-84. - So sehr die

Erneuerung der Liturgieformen von der Kirche aus diskutiert und erstrebt wird, so sind
doch gewisse Gefahren damit verbunden, weil die Diskrepanz zwischen volksfrommem
Empfinden und kirchlichem Desideratum allzu peinlich gefühlt werden kann. Es ist das

grosse Verdienst einiger katholischer Geistlichen, mit aller Klarheit auf diese Gefahren
aufmerksam gemacht und vor zu ungestümem Vorgehen gewarnt zu haben. Zu ihnen
gehört vor allem P. Walter Heim aus dem Missionshaus Bethlehem in Immensee. Man

spürt jedem Satz seines lesenswerten Aufsatzes an, wie sehr er als «Seelsorger» auch um
die naive, unbekümmerte Frömmigkeit des Volkes weiss. Im vorliegenden Aufsatz setzt

er sich vor allem mit dem Begriff und dem Inhalt der Volksfrömmigkeit auseinander -
insoweit handelt es sich um ein eigentliches Anliegen der Volkskunde - und hält sie



Bücherbcsprcchungen - Comptes-rendus de livres 271

neben die Forderungen der liturgischen Erneuerungen - womit wir uns schon teilweise
auf den Boden der Pastoralthcologie begeben. - Dass dieses Thema sehr akut ist, sehen

wir daraus, dass cs ungefähr gleichzeitig von Paul Wiertz behandelt worden ist: Volkskunde

und Liturgiewissenschaft. Aufgaben der Religiösen Volkskunde nach dem II.
Vatikanischen Konzil. Archiv für Liturgiewissenschaft 9:2 (1966) 425-536. Er betont, dass

die Liturgiewissenschaft mehr als bisher von den Ergebnissen volkskundlicher Forschung
Kenntnis nehmen sollte; sie habe sich im allgemeinen nur widerstrebend mit den
«unliturgischen» Formen der Volksfrömmigkeit und des religiösen Volksbrauchtums
befasst. - Die beiden Aufsätze von Heim und Wiertz zeigen deutlich, wie auch auf liturgisch-
volksreligiöscm Gebiet sich eine Pflege neuer Brauchtumsformen anbahnt als Folge des

Auseinandcrbrcchcns alter Gemeinschaften und des Sich-neu-Fügcns von sozial anders

geformten Gruppen.

Liselotte Hansmann, Pilgerabzeichen des 13. und 14. Jahrhunderts. Formgebung im
religiösen Brauchtum. Gebrauchsgraphik (München) 38:5 (1967) 48-53, 45 Abb. - Zu den
unscheinbaren Köstlichkeiten des Cluny-Museums in Paris gehört eine kleine Sammlung
von sehr frühen Pilgerabzeichen, aus einer Zeit, in der die grossen Wallfahrten nach dem
Ende der Kreuzzüge einsetzten. Es ist das Verdienst von Liselotte und Claus Hansmann,
sie aufgestöbert, photographiert und damit zugänglich gemacht zu haben. Die Photos
lassen die vorzügliche Qualität dieser Bleigüsse auf das schönste erkennen.

Karl Haiding, Tierschädel unter dem Tennfirst. Obersteirische Zeugnisse zum
Enthaupten drehkranker Rinder. In: Zeitschrift des Historischen Vereins für Steiermark 1967,

149-159, 3 Abb. - Haiding kann mit einer grossen Zahl einwandfreier Zeugnisse aus der
Obersteiermark nachweisen, dass die unter dem Tennfirst (oder an anderen Orten)
angebrachten Tierschädel von Tieren stammen, die an Drehkrankheit litten. Sie wurden nach
einem streng vorgeschriebenen Verfahren enthauptet; der befestigte Tierschädel sollte
dann den übrigen Viehbestand vor der Krankheit behüten. Man wird gut tun, diese
Möglichkeit auch in anderen Ländern zu untersuchen, sofern sie überhaupt noch im Bewusstsein

der Leute vorhanden ist. (Im allgemeinen spricht man ja hauptsächlich von der
Drehkrankheit bei Schafen). Wir sind Haiding dankbar, dass er diese unbekannte Deutung so

gut belegt vor uns ausbreitet.

Alan Gailey, The folk-play in Ireland. Studia Hibernica (Dublin) 6 (1966) 113-154. -
Gailey orientiert uns in überlegener Art über die Erscheinungen des nicht allzu oft behandelten

Volksschauspicles in Irland, bei dem es sich im grossen und ganzen um Weihnachtsspiele

handelt, doch wurden sie gelegentlich auch an Allerseelen aufgeführt. Dem
Verfasser wurden bis jetzt 28 mehr oder minder vollständige Texte - oder auch nur
Erwähnungen - bekannt. In den meisten Fällen handelt es sich um Stubcnspiele. Vielfach
vermummten sich die Spieler mit Strohmasken und auch mit ganzen Strohumhüllungen.
Bei diesen irischen Spielen dürfte es sich um englische «Einfuhrware» handeln, die der
irischen Umgebung angepasst wurden und dann fixiert blieben, so dass sie öfters recht
altartig wirken.

Trivialer Wandschmuck der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Aufgezeigt am Beispiel
einer Bilderfabrik. Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1967, 117-162, 22 Abb. -Der
erste Teil dieses Aufsatzes, dessen Lektüre wir jedem Volkskundler auf das dringendste
empfehlen möchten, stammt von Wolfgang Brückner; er schildert den Forschungsstand
und die Forschungsaufgabe zum Thema des « trivialen Wandschmucks », einer Formulierung,

die mit vollem Bedacht so gewählt ist. Es ist geradezu erfrischend zu lesen, mit
welcher Folgerichtigkeit sich Brückner für das einsetzt, was eben nicht « Kitsch » ist, sondern
ein ebenso selbstverständliches, volkskundlichcs Studienobjekt wie der traute Weihnachtsbaum

und andere «uralte» Brauchtumsrequisiten. Wenn hier die Firma E. G. May in
Frankfurt am Main als Paradigma genommen wird, so möchten wir nur wünschen, es

würde jemand einmal die schon längst fällige volkstümliche Produktion und Wirkung



272 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

der Firma Benziger in Einsiedeln darstellen. (Nebenbei: schon 1942 ist ein Katalog der
Druckerzeugnisse der entsprechenden amerikanischen Firma Currier and Ives
herausgekommen; ihre volkskundliche Auswertung hat allerdings auch noch niemand an die Hand
genommen). - In einem zweiten Teil gibt Christa Pieske den «Katalog der Lithographischen

Anstalt Eduard Gustav May», im wesentlichen aus der Zeit von etwa 1850-1880.
Darin sind 255 Blätter erfasst und genau beschrieben. Wir möchten es nicht unterlassen,
auch Frau Pieske zur Initiative zu gratulieren, mit der sie sich an dieses verdienstliche
Unterfangen gemacht hat.

Romulus Vulcänescu, Les signes juridiques dans la région carpato-balcanique. Revue des

études sud-est européennes (Bukarest) 2 (1964) 17-68, 25 Fig. - Der Verfasser untersucht die
Rechtszeichen - im wesentlichen die Besitz- und Leistungszeichen - im Karpathengebiet,
mit Einschluss weiterer Balkangegenden (vor allem bei Serben und Bulgaren). Er glaubt,
drei Systeme der konventionellen Zeichen unterscheiden zu können: rituelle, durch die
Technik bedingte und reine Schriftzeichen. Diese Auffassung belegt er mit sorgfältig
zusammengesuchten Abbildungen. Schade, dass ihm das reiche Material der Alpengegenden
nicht bekannt zu sein scheint.

Christo Vakarelski, Das alte Erbgut in der bulgarischen Volkskultur. Aus der Geisteswelt
der Slaven. Dankesgabe an Erwin Koschmieder (München, Otto Sagner, 1967) 237-247. - In
sachlich überlegener Weise schildert Vakarelski auf wenigen, gedrängten Seiten, was
vom alten geistigen Volksgut der Bulgaren den Protobulgaren, der slavischen Urheimat
und der slavischen Assimilation im neuen Siedlungsraum angehören dürfte und wie sich
dieses Volksgut mit der türkischen Herrschaft und der orthodoxen Religion auseinandersetzte.

Vakarelski geht nicht auf einzelne Belege ein; er sucht die wesentlichen Grundzüge
zu erfassen.

Wilhelm Sulser, Graphik rund um den Schuh. Schönenwerd (Kt. Aargau), Bally
Schuhmuseum, 1966. 19 Abb. mit begleitendem Text (nicht paginiert), (Schriften des Bally
Schuhmuseum). - In einer drucktechnisch hervorragenden Ausgabe vereinigt Wilhelm
Sulser eine Reihe von erlesenen Blättern aus der Schuhmacherzunft. Es handelt sich in
den meisten Fällen um Gesellen-, Lehr- und Meisterbriefe aus den verschiedensten Zeiten
und Orten, daneben auch um obrigkeitliche Erlasse, Beschwerde-Eingaben und Geschäftskarten.

Sulser gibt eine Einführung in das Thema und Erläuterungen zu den einzelnen

Abbildungen.

Peter C. Welsh, Woodworking tools, 1600-1900. Contributions from the Museum of
History and Technology (Smithsonian Institution, Washington, 1966), paper 51, 178-228,
66 Abb. (United States National Museum Bulletin, 241). - Welsh gibt eine vorzügliche
Zusammenstellung der - im wesentlichen amerikanischen - Holzbearbeitungsgeräte aus
drei Jahrhunderten. Jeder Museumsmann wird seine Freude haben an der grossen Zahl
ausgewählter Abbildungen aus zum Teil nicht allgemein bekannter Literatur, unter anderem

auch aus amerikanischen Katalogen. Es sind vor allem Sägen, Meissel, Hobel, Hämmer,

Bohrer, Zirkel und Äxte, die gezeigt werden. Nützlich dürfte auch die Bibliographie
sein (hauptsächlich amerikanisch und englisch; wir stellen mit Genugtuung fest, dass

Goodman, Mercer und Wildung aufgeführt sind).

Sagenschatz des Luxemburger Landes, gesammelt von TV. Gredt. Bd. 2: Index, Motiv-
und Sachregister nach der Aufstellung von/. Dumont und A. Jacoby für den Druck
vorbereitet von H. Rinnen. Hrsg. vom Ministerium für Künste und Wissenschaften und von
der Sprachwissenschaftlichen Sektion des Grossherzoglichen Instituts, Luxemburg, 1967.

201 S. - Der 1963 herausgekommene, staatliche Band von 589 Seiten des Sagenschatzes
des Luxemburger Landes wird durch diesen grosszügig angelegten Index nun leicht zu-



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 273

gänglich und in jeder Hinsicht aufgeschlüsselt. Es werden die Mitarbeiter mit ihren
gelieferten Nummern angeführt, dann folgen detaillierte Register über alle Orts-, Flur- und
Hausnamen, über Personen, Fleilige, Familien- und Übernamen. Daran schliesst sich ein
sehr sorgfältiges Motiv- und Sachregister, das aber aus verschiedenen Gründen nicht mit
den Thompsonschen Motivregister-Nummern versehen werden konnte.

Attila Palâdi-Kovâcs, Paraszti bortermelés néhâny abaüji faluban [Bäuerlicher Weinbau
im Komitat Abaüj]. Debrecen 1967. 27 S., 13 Abb. Deutsche Zusammenfassung.
(Mitteilungen aus dem Ethnologischen Institut von Debrecen, 20). - Für ein ungarisches
Komitat, in dem die Weinkultur seit dem späten Mittelalter heimisch ist, stellt der Verfasser
alle Angaben über Weinlese, Austreten und (späteres) Keltern der Trauben und über die

Lagerung der Fässer in den im pannonischen Gebiet üblichen Kellerhäuschen zusammen.
Wir erhalten damit einen weiteren, nützlichen Beitrag zu der in Ungarn besonders intensiv

betriebenen (speziell durch Istvan Vincze) Weinbauforschung. Der Schrift sind gute
Abbildungen beigegeben.

Katalin Jävor, A parasztcsalâd munkamegosztâsa egy Nyirségi faluban [Arbeitsteilung
einer Bauernfamilie in einem Dorf in der Nyirgegend]. Debrecen 1966. 19 S. Deutsche
Zusammenfassung. (Mitteilungen aus dem Ethnologischen Institut von Debrecen, 19). -
Bei diesem Beitrag zur Frage über die Arbeitsteilung in einer Bauernfamilie ist vor allem
die Stellung zum Vieh aufschlussreich : das Pferd ist Männersache ; die Kuh wird gemeinsam

betreut, aber das Melken ist Aufgabe der Frau; die Schweinezucht obliegt ebenfalls
der Frau. Als symbolische Tätigkeiten werden das Säen für den Mann und das
Brotbacken für die Frau angesehen; ein Verzicht auf diese Tätigkeiten ist gleichbedeutend
mit der Aufgabe der führenden Stellung in der Familie.

Lajos Takäcs, Lâpi gazdâlkodâs és irtâs a Kisbalatonon [Moorwirtschaft und Rodung
am Kleinen Plattensee]. Néprajzi Értesito 48 (1966) 167-196, 16 Abb. Deutsche
Zusammenfassung. - Ein schöner Beitrag zu einem altertümlichen Wirtschaftssystem. Vor dem
Aufkommen des Wiesen- und des Ackerbaus spielte die Moor-Rodung eine grosse Rolle.
Rohr, Schilf und Binsen werden mit besonderen, zweckmässig geformten Geräten
geschnitten, wobei es möglich ist, dass sich diese Geräte kontinuierlich seit der Römerzeit
erhalten haben. Schwierig ist die Rodung des Geländes, auf dem sich grosse Erdklumpen,
sog. Bülten, befinden ; der Verfasser schildert die Systeme ihrer Entfernung und der
späteren Nutzung des Bodens.

Lajos Takäcs, Kaszasarlók Magyarorszâgon [Sensensicheln in Ungarn], Ethnographia 78

(1967) 1-21, 4 Abb., 3 Karten. Deutsche Zusammenfassung. - Sicheln mit glatter
Schneide (im Gegensatz zur gezähnten Sichel) werden in Ungarn Sensensicheln genannt.
Sie werden heute nur noch zum Grashauen und Bandsammeln bei der Ernte verwendet.
Die Verbreitung der ungarischen Sicheln - vor allem der glatten - scheint mir ihrer
Fabrikation in der Steiermark zusammenzuhängen; erst mit der Entwicklung der Industrie
hat sie sich rasch in ganz Europa verbreitet.

Wilhelm Hansen, Fachwerkbau im Oberweserraum. In: Kunst und Kultur im Weserraum.

Ausstellung des Landes Nordrhein-Westfalen, Corvey 1966, 296-313, 695-702, 13 Fig.,
1 Taf. - Im Oberweserraum entwickelte sich eine eigenartige Dorf-Stadtlandschaft, in
welcher dieser enge Kulturkontakt den entscheidenden Anstoss zur Entwicklung der

neueren Hochformen des niederdeutschen Bauernhauses unter dem Einfluss der Bürgerbauten

gab. Durch die hervorragend klaren Zeichnungen und die prägnante, einleuchtende

Disposition gelingt es Hansen, uns eine scharf profilierte Vorstellung von der Landschaft
zu geben.

Wildhaber



274 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Museumskataloge

Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel.

Schattenspiele. Führer durch die Sonderausstellung vom 2. November 1967 bis 17. März
1968. Text von Alain Jeanneret. Basel, Museum für Völkerkunde, 1967. 44 S., 15 Abb. -
Ein ausgezeichneter Text orientiert über die Schattenspielformen in den verschiedenen
asiatischen Ländern (auch Nordafrika ist kurz erwähnt); ebenfalls charakterisiert wird das

Karagös-Theater in der Türkei. Literaturauswahl und schöne (schwarz-weisse)
Abbildungen.

Institut autrichien de Paris. Arts populaires d'Autriche. Exposition faite par le Musée
des arts populaires de Vienne, du 16 juin au 7 juillet 1967. Rédaction du catalogue par
Leopold Schmidt et Klaus Beiti. Wien, Österreichisches Museum für Volkskunde, 1967.
28 S., 8 Taf., 1 Karte. - Das Österreichische Museum für Volkskunde in Wien hat aus
seinen reichen Beständen eine Auswahl von 127 Objekten getroffen, um diese in Paris
auszustellen. Der Katalog gibt zum französischen Text jeweils die deutsche Bezeichnung
des Objektes (und kann schon allein deswegen gute Hilfsdienste leisten). Leopold Schmidt
führt auf zwei Seiten in wesentliche Erscheinungen der österreichischen Volkskunst ein.
Besonders hingewiesen sei auf das Verzeichnis der 88 Museen in Österreich mit
Volkskunstsammlungen (und der zugehörigen Karte, welche die Standorte dieser Museen in
den Bundesländern anzeigt).

Niederösterreichisches Landesmuseum. Votivbilder aus niederösterreichischen
Gnadenstätten. Text von Hermann Steininger. Wien, Niederösterreichisches Landesmuseum,
1966. 19 S., 4 Abb. - Nach einer kurzen Einführung werden 30 Votivbilder eingehend
beschrieben (mit eventuell vorhandenen Literaturangaben), so dass damit die wichtigsten
Typen von niederösterreichischen Votivbildern fassbar werden.

Niederösterreichisches Landesmuseum. Sonderausstellung vom 2. Dezember 1966 bis

31. Jänner 1967. Die Darstellung des Weihnachtsfestkreises im Hinterglasbild. Text von
Hermann Steininger. Wien, Niederösterreichisches Landesmuseum, 1966. 16 S., 15 (davon
3 färb.) Abb. auf Taf. - Ein Katalog von 47 weihnächtlichen Hinterglasbildern verschiedener

Herkunft. Grundlage für die Angaben bilden die Arbeiten von F. Knaipp. Der
Katalog ist wertvoll durch seine interessanten Abbildungen.

Niederösterreichisches Landesmuseum. Sonderausstellung vom 4. September bis
8. Oktober 1967. Die datierte Keramik der Neuzeit in Niederösterreich. Einleitung von
Hermann Steininger, Katalog von AdolfMais. Wien, Niederösterreichisches Landesmuseum,
1967. Maschinenschrift 25 S. und 19 Abb. - Die Ausstellung ist bedeutsam, weil hier fast

vollständig alle datierten Stücke - ungefähr von der Mitte des 17. bis zum Ende des

19. Jahrhunderts - aus öffentlichem und privatem Besitz in Niederösterreich zusammengetragen

sind. Auch eine Liste der noch heute schaffenden Hafner ist beigegeben. Adolf
Mais, der einer der besten Kenner niederösterreichischer und tschechischer Keramik ist,
hat einen ausgezeichneten Katalog beigesteuert.

Gerd Spies, Führer durch die Schausammlung Keramik. Braunschweig 1967. 20 (un-
paginierte) S., 8 Abb. (Arbeitsberichte aus dem Städtischen Museum Braunschweig, n). -
Gerd Spies, der sich schon seit längerer Zeit mit einem intensiven Studium der Keramik
befasst, gibt in diesem kleinen, unscheinbaren Führer einen knappen, aber ganz
ausgezeichneten Überbliek über die wesentlichen Techniken und Charakteristika der verschiedenen

Keramikgruppen.

Isländische Volkskunst. Aus dem Isländischen Nationalmuseum, Reykjavik. Hamburg-
Altona, Altonaer Museum, 1967. Ausstellungskatalog, 34 S. mit Zeichnungen, 7 Taf. -
Einleitung und Katalogbearbeitung stammen von Kristfdn Eidfarn, dem Direktor des

Isländischen Nationalmuseums. Text und Bilder geben eine schöne, gedrungene Übersicht



Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres 275

über die Objekte und Motive dieser so altartig anmutenden Volkskunst. Dabei stammen
die Objekte, wie der Text ausführt, aus der Zeit von ungefähr 1600 bis 1900.

Von Hamburg nach Helgoland. Kunst und Kultur im 19. Jahrhundert. Ausstellungskatalog

des Altonaer Museums Hamburg (für eine Ausstellung in Baden bei Wien, Mai-
September 1967). 101 S. mit zahlreichen Taf. - Die Ausstellung soll durch ihre Objekte
zeigen, welche Ausstrahlungen auf die norddeutsche Kunst und Kulturgeschichte des

19. Jahrhunderts von dem bedeutenden Schiffahrtsweg «Von Hamburg nach Helgoland»
ausgestrahlt sind. Die Genre- und Landschaftsmalerei dieser Zeit ist mit ihren lebendigen
Schilderungen ein recht ergiebiges volkskundliches Dokument. Dazu kommen noch die
Bilderbogen, die Guckkastenbilder und Ausrufbilder, dann die «Kapitänsbilder»: die
Darstellungen von Schiffen als Aquarelle oder Hinterglasbilder und endlich die berühmten
Galionsfiguren, die Bugzier der alten Segelschiffe. Die Hamburger Ausstellung wurde
konzipiert als Gegengabe für die in Hamburg gezeigte niederösterreichische Ausstellung
«Alltag und Festbrauch im Biedermeier».

Slovenski Etnografski Muzej. Slikarstvo na panjskih koncnicah [Malerei auf
Bienenstockbrettchen]. Ljubljana, Slovenski Etnografski Muzej, s.a. (1967?). 20 (unpaginierte)
S., 11 Abb. Texte in sloventsch (von Gorazd Makarovic), englisch und deutsch. - Kurzer,
über alle wesentlichen Punkte orientierender Einführungstext zu einer als Wanderausstellung

gedachten Sammlung slovenischer Bienenstockbrettchen. Einige gute Reproduktionen

sind beigegeben (die Bienenstockbrettchen enthalten ja ein reichhaltiges Repertoire

volkstümlicher Ikonographie).

Sofia Kovacevicovd, Eudovâ plastika na Slovensku [Volkstümliche Plastik in der Slowakei].
Bratislava, Slovenské Nârodné Müzeum, 1967. Ausstellungskatalog, 60 (unpaginierte) S.

mit zahlreichen Abb. - Dieser schöne, sorgfältig gedruckte und gut ausgestattete Katalog
verdient einen Hinweis, nicht nur, weil die Verfasserin in ihrer Einleitung gescheite und
wohl überlegte Bemerkungen zum Thema der Volkskunst (insbesondere der religiösen
Plastik) bringt (die Einleitung ist auch in einer Übersetzung ins Deutsche mitgedruckt),
sondern weil die Abbildungen der Marien- und Christus-Plastiken für die religiöse Volkskunde

nützlich sind. Vor allem sind wir dankbar für die Wiedergabe von 19
Mariendarstellungen, die den Volkskünstlern als Vorbild dienten.

Naive Kunst aus Polen. Ausstellungskatalog des Württembergischen Kunstvereins,
Stuttgart 1967. 54 (nicht paginierte) S. mit zahlreichen Abb. Einleitungstext von Aleksan-
der Jackowski. - Vieles, was im Katalog gezeigt wird, stammt aus dem Grenzgebiet der

Volkskunst, aber Jackowski bemüht sich in seinem glänzend geschriebenen Vorwort um
die klare Herausarbeitung der Grenzen zwischen Volkskunst, naiver Kunst und
«professioneller» Kunst. (Mir scheint, dass der schärfere Gegensatz hiezu «Laienkunst»
gewesen wäre, schon um jegliche sentimentale Wertung auszuschliessen). Sehr schön zeigt
Jackowski, wie die frühere Volkskunst in Polen ausstirbt, wie ihr Traditionsformenbestand

aber heute noch bei den «naiven» Schnitzern weiterlebt.

Müzeum Narodowe w Poznaniu. Pasy jedwabne polskie i wschodnie [Polnische und
östliche Seidengürtel]. Text: Aleksandra Wasilkowska. Poznan, 1967. 41 S., 59 Abb. auf
Taf. - Eine Ausstellung der wundervollen polnischen, seidenen Leibgürtel, wie sie früher
von der feudalen Schicht getragen wurden. (Text nur in polnischer Sprache).

ValeriuButurä, Le musée ethnographique de la Transylvanie à Cluj. Bukarest, Meridiane,
1966. 29 S. Text, 66 S. Abb. (davon 7 farbige). - In einem knappen Einleitungstext schildert

Buturä sehr übersichtlich den Werdegang und die Bedeutung des hervorragend
geleiteten und eingerichteten Museums von Cluj, auf dessen erste Entwicklung Romulus
Vuia einen massgebenden Einfluss hatte. Die zahlreichen Abbildungen, von denen einige
aus dem angegliederten Freilichtmuseumsteil stammen, zeigen prächtige Beispiele transil-
vanischer Volkskunst.



276 Bücherbesprechungen - Comptes-rendus de livres

Exposición de artesanias tradicionales argentinas. 60 S., zahlreiche Abb. - Catàlogo de

la exposición de artesanias tradicionales argentinas. 28 S. - Buenos Aires, Amigos del
Instituto Nacional de Antropologia, Museo Nacional de Bellas Artes, (Junio) 1967. - Eine
Ausstellung modernen Handwerksgutes, das in hergebrachter, volkstümlicher Art
geschaffen wurde. Am Ende des Katalogheftes sind einige dieser «Volkskünstler» namentlich

aufgeführt. Wichtig ist das Einleitungsheft mit seinen ausgezeichneten technischen
Einführungen und den guten Abbildungen. Dargestellt werden das Flechten (mit
verschiedenen Materialien), die Töpferei, Lederarbeiten, das Weben und Gewebe, Produkte
aus Holz, Eisen und Horn, Metallarbeiten, religiöse Volkskunst. Das Heft enthält eine
nützliche Bibliographie-Auswahl.

Wildhaber


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus de livres

