Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Masken der Slowenen

Autor: Kuret, Niko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

203

Masken der Slowenen
Von Niko Kuret

Seit ich im Jahre 1955 die erste Darstellung des Maskenwesens det
Slowenen vorlegen konntel, hat die damals noch in den Anfingen
steckende Forschung so manches Neuland entdeckt2 Es ist deshalb
heute moglich, ein viel vollkommeneres Bild des slowenischen Masken-
brauchtums zu liefern. Allerdings hat es noch immer unerfotschte
oder nur oberflichlich erforschte Gebiete, wo auch noch Uberra-
schungen moglich sind. Der folgende Beitrag ist weder seiner Glie-
derung noch seinem Inhalte nach als endgiiltig zu werten. Er stellt
bloss einen Versuch dar, das vorhandene Material nach den bishetigen
Erkenntnissen tbersichtlich darzustellen.

1. Maskengeiten und Maskentriger. Die Masken treten bei den Slo- .
wenen in der Regel die letzten drei Tage vor dem Aschermittwoch auf.
Eine Ausnahme bilden die Seme (otépovei, koledniki) aus dem oberen
Bohinjer Tale (Julische Alpen), welche in der westlichen Talhilfte
am 26., in der Ostlichen am 31. Dezember umgehen; sie vetnach-
lissigen jedoch auch die Faschingstage nicht und kommen in der-
selben Aufmachung, aber ohne Neujahrswiinsche, zutage. Als be-
sondere Maskenzeiten sind der Abend vor dem Nikolausfest und
der Abend vor dem Dreikonigsfeste auch in Slowenien zu beriick-
sichtigen.

Beim Hirsetreten, Ende August-Mitte Septembet, trat noch Mitte
des 19. Jahrhunderts im Savinja-Tale ein Maskenzug in der Tenne auf.
Auch die Hochzeiten wurden von Masken besucht; gewShnlich war
eine Equidenmaske (kamela, brna) dabei. Seit die Hochzeiten auch auf
dem Lande stidtische Formen annehmen, werden die Maskenbesuche
meist aufgegeben.

1 Niko Kuret, Aus der Maskenwelt der Slowenen, in: Masken in Mitteleuropa. Volks-
kundliche Beitrige zur europiischeri Maskenforschung, hrsg. von Leopold Schmidt
(Wien 1955) 201-220.

2 Die Abteilung Brauchtum und Spiel im Institut fiir slowenische Volkskunde an der
Slowenischen Akademie der Wissenschaften und Kiinste (Intitut za slovensko narodo-
pisje pri SAZU) in Ljubljana widmet seit 1954, als ich die Leitung der Abteilung iiber-
nahm, ihr besonderes Interesse der Maskenforschung (mehrere Fragebogen, Gelinde-
forschung, Verfilmungen). Besonders die 1919-1945 vom Mutterlande abgetrennten,
unter italienische Herrschaft gelangten Teile Sloweniens (der Norden Istriens, das
Triester Kiistenland, Teile Innerkrains, das G6rzerland mit seinen Hiigeln und dem Soéa-
Tale) erwiesen sich als dusserst interessante Riickzugsgebiete mit einer zihlebigen alten
Maskeniiberlieferung. Siehe dariiber: Niko Kuret, Maschere e mascheramenti rituali degli
sloveni lungo il confine friulano-sloveno, in: Alpes Orientales 4 (Firenze 1966) 79-90.



204 Niko Kuret

Als Besonderheit soll erwihnt werden, dass in Siidkirnten am Vot-
abend des Namensfestes die Gratulanten ihre Glickwiinsche auch
in Begleitung einer Equidenmaske, des «Schimmels» ($iwelj), dar-
brachten.

Als Maskentriger miissen auch in Slowenien durchwegs die Bur-
schenschaften bezeichnet werden, das heisst, dass zur Maskierung in
der Regel nur Burschen zugelassen sind. Das zunehmende Auflésen
der Burschenschaften hat einerseits den Verfall des uberlieferten
Maskenwesens zur Folge, andererseits gesellen sich maskierte Mid-
chen und sogar Frauen immer hiufiger zu den Maskenaufziigen, wenn
nicht gar die tiberlieferten Maskenformen tiberhaupt aufgegeben wer-
den und das Maskentreiben zur Ginze den Kindern iiberlassen wird?.

In einigen Gegenden wird das iiberlieferte Maskenbrauchtum durch
den Fremdenverkehr beim Leben erhalten und geférdert. Die Folge
ist eine wesentliche Verschiebung des brauchtiimlichen Gehaltes: das
Rituelle geht vetloren, es bleibt bloss die Form, welche man zur
«Schauy» trigt. Allerdings gibt es noch immer Riickzugsgebiete, wo
sich die typischen Maskengestalten und das mit ihnen verbundene
Brauchtum weiterhin behaupten. Erstaunlich ist die Lebenskraft der
Burschenschaften in der unmittelbaren Triester Umgebung, nur die
tberlieferten Maskenformen erfahren da eine rasche Vereinfachung,
welche zur Abschaffung der archaischen Maskentypen fiihrt, ohne
dabei das Brauchtum wesentlich zu beriihren.

Als einziges bekanntes Beispiel darf ich die Maskengemeinschaften
detr Midchen bei den Friauler Slowenen erwihnen, die jedoch noch
nicht erforscht worden sind.

2. Kdrant oder Kirent, die Faschingsgottheit der Slowenen. Es ist nicht
allgemein bekannt, dass die Slowenen ihre eigene Karnevalsgottheit
besitzen. Sie heisst Korant oder Kurent und wird im Volksmunde oft
der Aheilige Korant oder Kurent genannt? Die volkstiimlichen Vor-
stellungen kennen ihn als eine dionysosartige Gottheit, welcher die
Weintebe geweiht ist. Nach einet 1857 veroffentlichten Sage® kletterte

3 Niko Kuret, O nosivcih slovenskih $emskih obi¢ajev [Uber die Triger der sloweni-
schen Maskenbriuche], in: Slovenski etnograf 16-17 (Ljubljana 1964) 167-178 (dt. Zus.).

4 Niko Kuret, Prazniéno leto Slovencev, 1. Pomlad [Das festliche Jahr der Slowenen, I.
Der Frithling]. (Celje 1965) 18. — In meinem Brauchtumsbuche (bisher nur slowenisch,
eine kurzgefasste deutsche Ausgabe des Werkes ist vorgesehen) habe ich nach dem bis-
herigen Stande der Forschung das gesamte Maskenbrauchtum in Slowenien nach den
Landschaften dargestellt (S. 11-83). '

5 J. Bilc, Pravlica od Kuranta [Erzihlung vom Kurant], in der Zeitung «Novice» 15
(Ljubljana 1857) 67. — Siehe auch Iv. Trdina, Poviesti o Kurentu [Erzdhlungen vom
Kurent], Nr, 4, in: «Neven» 7 (Rijeka 1858) 74—75.



Masken der Slowenen 205

der Stammvater der Slowenen bei der Sintflut eine Weinrebe empor,
die in den Himmel ragte, und versuchte sich so zu retten. Der Gott
Korant oder Kurent fand daran grossen Gefallen und liess ihn nicht
umkommen. Er befahl dem Slowenen nur, fortan der Weinrebe die
gebithrende Achtung zu erweisen. Seither liebt der Slowene den
Wein.

Bezeichnend sind die Sagen, in denen Korant und der Mensch um
die Weltherrschaft kimpfen. Der Wein wird dem Menschen zum Ver-
hingnis, er unterliegt®. Eine andere Sagengruppe stellt den Korant als
eine halbmythische gehérnte Gottheit dar. Eine Sage aus dem Prek-
murje? beschreibt den Fajstek (aus dem dt. Fasching) als einen schonen
Jungling, welchem alle Frauen von weit und breit nachsetzten. Er
flichtete in die Wiiste und bat Gott, er moge ihm das Gesicht ent-
stellen. Gott liess ihm Horner wachsen. Von nun an mieden ihn die
Frauven; zum Gedenken des schonen Jiinglings von einst aber be-
gannen sie, den Faschingsdienstag mit ausgelassenen Narrenpossen zu
feiern.

Eine weitere Sage® kennt den Kurent als einen schrecklichen Riesen,
der als Rauber sein Unwesen trieb. Christus bandigte ihn dadurch, dass
et ihn in einen Stier verwandelte und fiir sieben Jahre einem Bauer
anvertraute. Der Stier brachte Wohlstand ins Dorf. Nach sieben Jahren
holte ihn Christus wieder. Die Ubermitigen Dorfeinwohner waren
gerade dabei, mit dem Stier ihre Spisse zu treiben. Christus verwandelte
ihn wieder in einen Menschen. Der einstige Riuber zog als Biisser in
ein fremdes Land, die Leute abet feierten fortan diesen Tag als Fa-
schingstag mit ihren Narreteien. In ganz Slowenien verbreitet ist die
Sage vom gutmiitigen Kurent, der als Possenreisser Teufel und Tod
ubertrumpft und zuletzt den hl. Petrus iiberlistet, so dass er sich in den
Himmel Eintritt verschafft®. Eine andere Variante kennt ihn als «den
starken Schmied», welchen Gott zuletzt in den Mond versetzt10.

Es ist nicht verwunderlich, wenn eine numindse Gestalt in der
Uberlieferung des Volkes verschiedenattige Metamorphosen erlebt.
Wohl aber ist es bezeichnend, dass der Name dieses Numens der

§ Iv. Ttdina {wie Anm. 5), Nr. 5, 75—-76 und Nrt. 6, 105-107.

7 Stefan Kiihar, Nirodno blago vogrskij Slovincov [Volkstiimliches Gut der Ungarn-
Slowenen], Nr. 66, F4ji¢ik, in: Casopis za zgodovino in narodopisje 8 (Maribor 1911) 62.

8 J. Freuensfeld-Radinski, Narodno blago s Stajerskega, III. Verske bajke [Volks-
tiimliches Gut aus der Steiermark, III. Religiose Sagen], Nr. 8, in: Kres (Celovec 1884)
299.

9 Siehe die Zusammenstellung bei Jakob Kelemina, Bajke in pripovedke slovenskega
ljudstva [Mythen und Sagen des slowenischen Volkes], Celje 1930, Nr. 13, I-1I, 59-64.

10 Kelemina (wie Anm. g), Nr. 13, III, 64.



206 Niko Kuret

Maskengestalt des personifizierten Faschings und auch dem ihn ver-
tretenden Strohpopanz beigelegt wird. In einem grossen Teile Slo-
weniens tritt der Kurent seit eh und je als personifizierter Karneval auf.
Die Etymologie der Benennung ist bis heute noch nicht unzweideutig
geklart,

Nach Ivan Grafenauer!! sollte der Kurent den lunaren Urahnen, das
bose Numen, darstellen. Grafenauer fand dafiir Parallelen bei den ost-
finnischen Wotjaken und Tscheremissen. Er stellte fest, dass die slo-
wenischen Formen Kurent ) Kuret oder Korant ) Korat phonetisch mit
den ostfinnisch-mongolischen Formen Kurjumes » Kurmes » Keremet
oder Kiremet iibereinstimmen. Die mythologischen und philologischen
Parallelen bekriftigte er durch den Sinn, welchen dasWort &orant, korat,
karet in den verschiedenen slowenischen Dialekten und die Form
koren im Kroatischen an der slowenischen Grenze (dem Kajkawischen)
besitzt. Der Frosch, lunarmythologisches Symbol, wird in den Haloze-
Hiigeln (Ostslowenien) korant, auf dem Karste kuret genannt; die
Krote, desgleichen ein lunarmythologisches Tier, heisst in Ostslowe-
nien kordnta, korantdéia, korantdika'®. Den Mann im Monde nennen die
Gailtaler Slowenen &drat.

Viel einfacher ist die Deutung Erich Bernekers?3, Kurent sei aus
dem Lateinischen currentes gebildet worden. Die Koranti hiipfen, lau-
fen tatsichlich in einem fort. Ahnliche Maskengestalten wetden im
Deutschen deshalb ja auch Laufer oder Liufer genannt. Es ist mir
jedoch keine archivalische Aufzeichnung dieser Benennung bekannt-
geworden'4,

Grafenauers Deutung bezweifelten Jakob Kelemina in seiner Be-
sprechung 1945'% und France Bezlaj in seinem Artikel iiber die slo-
wenische Mythologiel6, Kelemina vertritt die Meinung, der Name sei
romanischen Ursprungs. Er weist nicht nur auf den italienischen Mix-

11 Tvan Grafenauer, Prakulturne bajke pri Slovencih [Utkultursagen bei den Slowe-
nen), in: Etnolog 14 (Ljubljana 1942) 38ff.

12 In der Oststeiermark (Osterreich )wird der Faschingsmontag, d.h. der Montag
nach Quinquagesima, der Froschmontag genannt. (Freundliche Mitteilung von Dr. Sepp
Walter, Graz.)

13 Erich Berneker, Etymologisches Woérterbuch der slawischen Sprachen (Heidelberg
1908-1913).

14 Eine Beziehung zu den altgnech Kuréten (Kovoijteg) zu suchen, scheint mir gewagt.
Uber die Kurétes s. W. H. Roscher, Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und rémi-
schen Mythologie, IT (Leipzig 1890-1899) Sp. 1587f.

. 15 Glasnik Muzejskega drudtva za Slovenijo (Mitteilungsblatt des Musealvereines fiir
Slowenien) 25-26 (Ljubljana 1944—45) 112.

16 France Bezlaj, Nekaj besedi o slovenski mitologiji v zadnjih desetih letih [Einiges

iiber die slowenische Mythologie in den letzten zehn Jahren], in: Slovenski etnograf 3-4

(Ljubljana 1951) 342-353.



Masken det Slowenen 207

chenheld Coricante hinl?, sondern betont besonders die Bezeichnung
courant bzw. corante in der Bedeutung von «Lakai» (18. Jh.). Er kommt
damit Bernekers Auffassung entgegen.

Ohne der kulturhistorischen Schule, deren Anhinger in einem ge-
wissen Sinne Grafenauer war, das Wort reden zu wollen, bilden jedoch
die — bisher nicht beachteten — «folkloristischen» Momente, auf welche
Kelemina aufmerksam gemacht hatte, fiir Grafenauers Auffassung
meiner Meinung nach doch einen beachtenswerten Anhaltspunkt. Die
Auseinandersetzung tiber den Ursprung des Namens korant-kurent
und seiner Ableitungen ist allerdings noch nicht beendet.

3. Der personifizierte Karneval. Es ist vielleicht gewagt, auf Grund
der bisher bekannten mythologischen Ubetlieferungen im sloweni-
schen Korant-Kurent ein Numen der Pflanzergesellschaft erkennen zu
wollen. Sein Auftreten als Maskengestalt ermutigt jedoch zu dieser
Auffassung. Der Korant-Kurent ist ndmlich in vielen slowenischen
Landschaften der personifizierte Karneval. Die Maskengestalt diirfte
also ein Vegetationsnumen sein, welches die Ahnengestalt iibetlagert
hat und heute als kontaminierte Maskenform etscheint, wie ja — nach
Karl Meuli!® - «unzweifelhaft... viele dieser Numina (sc. der Wachs-
tumskraft) mit den Seelenwesen eine Verbindung eingegangen» sind.

Der Korant tritt unter seinem Namen am eindrucksvollsten als
priachtige Maskengestalt auf dem Ptujer Felde und in den umliegenden
Hiigellandschaften auf. Dieser Korant-Typus ist heute auch in der
internationalen Maskenforschung ein Begriff geworden?®. T'ypologisch
gehort er zu den Pelzfiguren und tritt heutzutage als solche nur noch
auf dem Ptujer Felde auf. Im vorigen Jahrhundert verrichtete er, wie
schon erwihnt, im Savinja-Tale eine rituelle Handlung beim Hirse-
treten und in Zelezniki in Oberkrain wurde er im Maskenzuge auf
einem Schlitten mitgefiihrt.

17 ]J. Bolte-G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmirchen der Briider
Grimm, II (Leipzig 1915) 85.

18 Karl Meuli, Art. Maske, Maskerei, in: Handworterbuch des deutschen Aberglau-
bens, V (Betlin und Leipzig 19352-33) Sp. 1852.

19 Seine Maske steht im Basler Schweizerischen Museum fiir Volkskunde und im
Pariser Musée de 'Homme. Siehe R.-J. Moulin, Un Kurent de Slovénie au Musée de
I’'Homme, in: Les Lettres Francaises, Nr. 736 (Paris 1958) 11. — Die Abbildung, welche
Jasna Belovi¢ (Die Sitten der Siidslawen [Dresden 1927], Tafel nach der S. 164) als
«Kurentmaske — Slowenien — Sammlung Belovié¢» verdffentlicht hat, ist keine Kurent-
Maske, sondern (wie Leopold Schmidt, Die 6sterreichische Maskenforschung 1930-1955,
in: Masken in Mitteleuropa [Wien 1955] 66 richtig bemerkt) eine Teufelsmaske, Jasna
Belovi¢ hatte offenbar nie einen Kurent gesehen und hatte keine Ahnung, wie er aussieht,
Ich bezweifle sogar, ob die abgebildete Maske eine curopiische Maske ist.



208 Niko Kuret

Im Einklang mit seinem Ursprung als Vegetationsnumen steht eine
Abart, die ihn als Dickwanst darstellt. Der «dicke» (ausgestopfte)
Kurent wurde in Zelezniki auf einem Schlitten gefahten. In dieser
Eigenschaft legt er anderswo sein Pelzkleid ab, und man niht ihm ein
recht weites Gewand aus Sackleinen zurecht, welches er anzieht und
welches sodann mit Stroh, Heu oder Hanf ausgestopft wird. Ein
Dickwanst dieses Aussehens ist der Kurent in Unterkrain (Dobrépolje,
Grosuplje); auch hier wird er auf einem Karren umhergefahren. Ein
ausgestopfter Dickwanst ist der Pust in den Brkini-Hiigeln, in den
Gorzer Hiigeln (Brda) und im Soca-Tale. Dick ausgestopft ist der
Popanz (bdbac) im Resia-Tale. Andernorts ist der Kurent iiberhaupt
nur eine Strohpuppe. Er witd in Kostanjevica in Unterkrain 6ffentlich
aufgebahrt und am Aschermittwoch brennend von det Briicke in den
Krka-Fluss gekippt. Ahnlich macht man es noch hie und da in der slo-
wenischen Untersteiermark.

Nichtsdestoweniger ist fiir den personifizierten Karneval in vielen
Teilen Sloweniens die Bennenung Pust iiblich, und zwar sowohl fiir die
Maskengestalt als fiir den Popanz. Man nennt in Westslowenien (Gor-
zer Higel-Brda, Soc¢a-Tal) sogar alle Maskierten kurzerhand pustivi
(PL. von pust). Im Notrden Sloweniens hat sich dafiir der aus dem
Deutschen entlehnte Name fasenk (imPrekmurtje fajnitek) eingebiirgert.
Fasenk ist sowohl der Karneval als auch der Popanz, fasenki sind die
Maskierten.

Auch der Pust als Maskengestalt ist entweder ein dickes Ungetiim
(Breginj im Soc¢a-Tal) oder eine Pelzfigur (Triester Umgebung, Gor-
zer Hiigel-Brda, Umgebung von Tolmin und von Kobarid im Soca-
Tale), er kann aber auch ganz stidtisch im schwarzen Anzug einher-
schreiten (Triester Umgebung) ‘oder sogar als Wilder Mann auf-
treten (Cetkno).

Es ist mehr als bezeichnend, dass es der Korant oder der Pust ist,
der als ritueller Pfliger auftritt. Der personifizierte Karneval, ur-
spriinglich das Numen der Pflanzergesellschaft, hat sich ofters den
manistischen Maskentypen zugesellt und seine fithrende Rolle auf-
gegeben,

4. Manistische Maskengestalten der Slowenen. Schon Otto Dtiesen?®
war zur Erkenntnis gekommen, dass das Fellkleid den Geist des Ver-
storbenen als verwesenden Leichnam darstellen sollte. Diese eigen-

20 Otto Driesen, Der Ursprung des Harlekin. Ein kulturgeschichtliches Problem (Ber-
lin 1905), und Geo Widengren, Harlekinstracht und Ménchskutte, Clownhut und Der-
wischmiitze, in: Orientalia Suecana 2 (Uppsala 1953) 41-111.



Masken det -Slowenen 209

artige Vermummung endete z. B. im Flickengewand des Hatrlekin.
Sie traf da mit einer anderen Entwicklungsreihe zusammen, welche
Geo Widengren vom Maskengewand der indoeuropidischen Minnet-
biinde ableitet; dieselben stellten zum Jahreswechsel die Wiederkehr
der Verstorbenen dar. Die urspriinglichen manistischen Maskentypen
sollte man folglich sowohl im Pelz- als auch im Flicken-(Zotten-)
Gewande erblicken.

Pelzgestalten sind iiber ganz Slowenien verbreitet. Sie haben merk-
wiirdigerweise in der nordéstlichen Halfte den Namen des Vegetations-
numens, Kdrant|Kdrent, Gbernommen. Es handelt sich um das slowe-
nische Hiigel- und Flachland mit einer ausgesprochenen Agrarschicht.
Das Vegetationsnumen hat hier die Ahnengestalt iberlagert, indem
es ihr den eigenen Namen aufgezwungen hat. Die siidwestliche Hilfte
Sloweniens, in welcher das Bergland und der Karst vorherrschen,
kennt die Pelzgestalten unter anderen Namen: Séma, Sovra, Limant,
Grbec, Grdin, Skoromdt, Kikac oder Bdbac; das Sola-Tal und die
Triester Umgebung haben hingegen den Namen Pus# vorgezogen.

Fast alle Pelzgestalten zeichnen sich durch einen Kopfschmuck aus:
Rinder-, Bocks- und Widderhorner, Gemsenkrickel. Der klassische
Korant des Draufeldes hat in seiner heutigen Form die einstigen Rinder-
hérner durch ein Gestell aus zwei senkrechten Ruten mit Querstiben
und einer reichen Verzierung aus bunten Papierbindern und Federn
ersetzt. Wohl aber hat er links und rechts die grossen Truthahn- (oder
Raben-)Fliigel meistens beibehalten. Der Skoromdt aus den Brkini-
Hiigeln an der istrianischen Grenze trigt eine hohe, mit Kunstblumen
verzierte Kappe, von welcher bunte Binder flattern und die einst ge-
briauchliche geschnitzte anthropomorphe Maske zu ersetzen versuchen.

Ein weiteres Attribut der Pelzgestalten, welches seinerseits auch dazu
beitrigt, in ihnen ein Wesen aus dem Jenseits zu erblicken, sind die
Glocken, welche sie rund um den Giirtel tragen. Nur der Ldmant aus
Cerkno im Gorzerlande und die Prs# (oder Pustdvi) aus der Triester
Umgebung tragen keine Glocken. Als Requisit und Waffe wird von
den Pelzgestalten vor allem der Stock verwendet. Der Stock der
Kéranti vom Draufelde mit der Igelhaut am oberen Ende ist bekannt-
geworden?!. Finen dhnlichen Stock gebrauchen die Grbei aus Dobré-
polje in Unterkrain. Auch jeder Skoromdt trigt einen Stock (&robdlja)
mit gekrimmtem Griffe. Der auf dem Balkan verbreitete Phallus als
Maskenattribut ist in Slowenien nicht mehr bekannt. Man wite jedoch
geneigt, im dicken Stocke der Kdranti doch die letzte Entwicklungs-

21 Robert Wildhaber, Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs, in: SAVk
56 (1960) 40—47.



210 ' Niko Kuret

stufe des Phallus zu erblicken. Desto mehr, weil die kleinen « Hihn-
chen» (piceki), die in demselben Bereich auftreten, als Steckenpferd
einen Stock gebrauchen, welcher vorn mit einem Hahnenkopf ge-
schmiickt ist und dutchaus als phalloides Requisit angesehen werden
kann. . ‘

Ein unmittelbarer Verwandter der Pelzgestalten ist oft der Teufel.
Die mittelalterliche Kirche war allerdings bestrebt, die in den volks-
timlichen Vorstellungen weiterlebenden manistischen Gestalten
kurzerhand als bose Geister, als «Teufel», darzustellen, welche dann
schon recht frith ins Komische verzerrt wurden. So manche manisti-
sche Maske der Heidenzeit wutrde als Teufel in die Mirakel- und My-
stetienspiele eingezogen, wo die «diableries» eine wichtige Rolle
spielten®?. Der #gjfl, welcher jede Kéranti-Gruppe begleitet oder be-
gleiten sollte, ist ein richtiger christlicher Teufel: in das Netz, welches
er umbhat, soll er die Seelen einfangen. Als selbstindige Maskengestalt
tritt der Teufel noch vielerorts in Slowenien auf. Er ist (als pdrkelj {
Bartel) nicht nur der obligate Begleiter des hl. Nikolaus, sondern treibt
sich auch im Fasching mit andeten Masken um: in Innerkrain, in
Istrien, in der Triester Umgebung, in den Goérzer Hiigeln (Brda) und
im Soca-Tale, d.h. vorwiegend in der siidwestlichen Hilfte Slowe-
niens.

Einer anderen Vorstellung der Ahnengestalten entspringen, wie ge-
zeigt, die Flicken- oder Zottlermasken. Auch der Flickenmann tritt
vorwiegend in der siidwestlichen Hilfte Sloweniens zutage. Er et-
scheint in den Brkini-Higeln an der Grenze Istriens als Cunder; die
Stofflicken ersetzt man hier in neuester Zeit durch Zeitungspapier-
schnitzel. Er ist jedoch auch in den Julischen Alpen, im Bohinjer Tale,
anzutreffen, wo man ihn einst Pudfog nannte. Ganz eigenartig sind die
mit flatternden Triem-Enden?? bedeckten, #¢ #rjesti genannten Zottler
aus Cerkno in den G6rzer Bergen.

In diesem Zusammenhang wire die Maskierung mit flatternden
Bindern zu erwihnen, wie sie ja sehr wohl mit dem Flatterhaften der
Seelengeister in Einklang zu bringen ist, wenn da nicht relativ rezente
modische Einfliisse mit hineinspielen. Das «Gespann» der Pfliiger
(oradi) aus der Umgebung von Ptuj (Draufeld) trigt eine mit Kunst-
blumen iiber und iber bedeckte helmartige Kopfbedeckung, von

22 Schon 1262 trittim «Jeu de la Feuillée» von Adam de laHale der Teufel (Croguesots)

f.

. 23 Slov. #irje. Siche J. Andreas Schmeller, Bayerisches Worterbuch I (Stuttgart und
Tiibingen 1827, 1828, 1836, 1837) Sp. §66—567: «Der Driem, Triem, Driemling, collec-

tive, die gedrehten Endfiden des Aufzuges am Webstuhle, welche undurchschossen
oder ohne Eintrag bleiben, das Weber-Driem...»



Masken der Slowenen 211

deren Rand bunte Blitter flattern. Auch die Skoromati von der
Grenze Istriens ersetzen, wie schon erwihnt, die einstige Holzmaske
durch bunte Binder, welche von einer ebenso mit Kunstblumen vet-
zierten Kopfbedeckung herabhingen. Sie wurden vielleicht durch die
sonst gar nicht maskierten Pdrtarji aus der Triester Umgebung und
dem nahen Istrien angeregt. Endlich verdecken die «schénen» Masken
aus DreZnica im Soca-Tale ihr Gesicht mit herabhingenden bunten
Bindern.

Als manistische Maskengestalten par excellence treten in ganz Europa
die Gestalten des Alten und der Alten (des Grossvaters und der Gross-
mutter, des Mannes und des Weibes — kurzerhand: des Ahnenpaares)
auf. Das Paar, welches schon lingst eine Monographie verdient hitte,
hat in Slowenien die bei manistischen Gestalten sonst iiblichen thetio-
motphen Elemente mancherorts aufgegeben. In Cerkno (Gorzer
Bergland) tritt das Paar in der alten Volkstracht auf, andernorts be-
gniigt sich die Alte mit der ortsiiblichen Frauentracht (Dobrépolje in
Unterkrain, Bohinjer Tal in den Julischen Alpen), wogegen der «Vater»
(#dta) im Bohinjer Tale die alte Pelzvermummung beibehalten hat, in
Dobrépolje z.B. jedoch der «Mann» (mog oder dédec) in einer Phan-
tasiekleidung auftritt, zu welcher er den alten Spitzhut, den pileus, in
verschiedenen Formen entwickelt hat und ihn kastdr nennt. Das Paar
der beiden Alten tritt in ganz Slowenien auf: in der Untersteiermark,
in Ober-, Untet- und Innerkrain, in Istrien und auf dem Karste. Der
slowenische Siidwesten hat dem traditionellen Paar die Benennung
gedndert; es heisst hier Pusz und Prstica (Karneval und Karnevalin),
desgleichen in Stidkidrnten (Pékrée/Poggersdorf), wo es als Past (d.i.
der Karneval) und «seine Frau» heimisch ist.

In die unmittelbare Verwandtschaft mit den bisher erwihnten
manistischen Maskengestalten sind trotz der dusseren Verschiedenheit
die «weissen» Maskengestalten einzureihen. Es handelt sich allerdings
um eine ginzlich verschiedene, womdoglich viel jiingete Vorstellung
vom Aussehen der «Ahnenseelen»?4, wie>sie im Mimosspiel in der
Gestalt des Pullicenus ihten Niederschlag gefunden hat. Die Gestalt
des hécketigen Alten mit der Fistelstimme hat sich iibet den italieni-
schen Pulcinella als Marionettenfigur im franzésischen Polichinelle
und im englischen Punch erhalten. Die slowenischen Masken folgen
dieser typologischen Entwicklung zwar nicht, allerdings haben sie
aber die weisse Kleidung beibehalten und verdecken sich das Gesicht

24 Vgl. iiber die Weissverkleidung Richard Wolfram, Das Anklockeln im Salzburgi-
schen, in: Mitteilungen der Gesellschaft fiir Salzburger Landeskunde 93 (Salzburg 1955)
203ff,



212 Niko Kuret

mit einem weissen Schleier oder einem weissen Leinenstiick. Det-
artige Maskengestalten begegnen uns in Unter- und Innerkrain, in den

Brkini-Hiigeln und im So¢a-Tale. Hie und da im Resia-Tale (Friaul)
treten sie als T'od (eigentlich als «T6din», weil der Tod im Sloweni-
schen feminin ist) auf. Die Frauengestalten bei den Neujahrsmasken
im Bohinjer Tale verdecken sich das Gesicht mit weissen leinenen
Masken und erwecken hiedurch das Aussehen eines Totenantlitzes.

5. Die Tiermasken. Die dltesten manistischen Maskengestalten zeich-
nen sich, wie gezeigt, fast durchwegs durch ihre theriomorphen Ele-
mente aus, die als Erbschaft der paliolithischen Jager alle nachfolgen-
den Zeitliufte iberdauert haben. Als eigentliche Tiermasken, d.h.
als Maskengestalten, welche ohne anthropomorphe Elemente ein
echtes oder phantastisches Tier darstellen, bezeichnen wir vor allem
die sog. Equidenmasken, welche nicht nur typologisch, sondetn auch
phinomenologisch eine eigene Stellung einnehmen diirften?5. Einige
Religionshistoriker (z.B. Georges Dumézil) wollen auch in der
Equidenmaske nur eine der Formen erblicken, in welchen sich die
Ahnenseelen offenbaren. Ein eigenes Problem stellt der Béir dar. Die
bekannteste slowenische Equidenmaske ist die Rdsa oder Gambela
vom Draufelde?8. Sie tritt in der selteneren «zweibeinigen» und in der
hiufigeren «vierbeinigen» Form auf. Die zweibeinige witd Mala rusa
(kleine r.), die viertbeinige 1’¢/ika rusa (grosse r.) genannt. Ein sehr
umfassendes Gebiet det slowenischen Untersteiermark (die weitere
Umgebung von Celje) wurde einst von der Kosuta, der Hirschkuh
(Hindin), beherrscht. Als vierbeiniges Tier trat sie hier als alleinige
Maskengestalt auf. Andernorts ist sie als Kamela (Kamel) bekannt, so
in der Umgebung von Ljubljana; in Oberkrain und in Stidkirnten tritt
sie als Simeli (Schimmel) auf. Ein kamela-attiges Ungetiim war die
Brna (vgl. das tschechische branaI), welche gewohnlich bei den Hoch-
zeiten in Oberkrain auftrat. Ein zweibeiniges Tier ist die Kamélica
(Kamelchen) in Unterkrain (Suha krajina, Umgebung von ZuZem-
berk), wo det einfache hilzerne Kopf auf einem langen Stock von in
ein weisses Tuch gehiillten Schuljungen von Haus zu Haus getragen
und zum Fenster hochgehoben wird. Der meist mit Nigeln versehene
Unterkiefer ist beweglich und dient oft dazu, um Krapfen in Empfang
© 25 Uber die Equidenmasken s. Jean Baumel, Le Masque-cheval (Paris 1954).

26 Siehe Leopold Kretzenbacher, «Rusa» und «Gambela» als Equidenmasken der
Slowenen, in: Alpes Orientales IV (Firenze 1966) 49—74. — Die « Habetgeiss aus Slowe-
nien» bei Jasna Belovi¢ (wie Anm. 18) ist iberhaupt nicht slowenisch. Waldemar Liung-

man, Traditionswanderungen Euphrat-Rhein II (Helsinki 1938) Fig. 119, S. 809, ver-
offentlicht dasselbe Bild als aus dem Salzburgischen (!) stammend,



Masken der Slowenen 213

zu nehmen. Das Tier pflegt aber auch besonders nach Midchen zu
schnappen. Diese Maskengestalten werden in Slowenien trotz der vet-
schiedenen Benennung hauptsidchlich mit einem Pferdekopf darge-
stellt. .

Der Bir mit seinem Treiber, welcher in Slowenien auf dem Drau-
felde, in Unter- und Innerkrain sowie auf den Brkini-Hiigeln an der
Grenze Istriens auftritt, bleibt trotz det bishetigen Deutungsversuche
ein offenes Problem??. Alletdings kann er auch eine rein imitative
Maskengestalt sein, weil ja der richtige Jahrmarktsbir mit seinem
fahrenden Treiber schon seit Jahrhunderten zur Nachahmung reizen
konnte.

6. Vegetationsdimonen in Maskengestalt. Der Kdrant-Kirent, das Vege-
tationsnumen der alten Slowenen, ist als Maskengestalt, wie gezeigt,
entweder von der manistischen Pelzgestalt Gberlagert worden, oder
nahm die Gestalt eines ausgestopften Dickwanstes an, um damit den
ersehnten Wohlstand zu versinnbildlichen. Dem Ausseren nach wiirde
man in diesen Maskengestalten kaum ein Vegetationsnumen erblicken.

Desto unmittelbarer tritt uns jedoch der Vegetationsdimon in der
Maskengestalt des Griinen Georgs vor die Augen. Es ist der Typus
des auch anderswo in Europa bekannten, in frisches Laub gehiillten
Knaben (auch Midchens), welcher im Heische-Umgange von Haus
zu Haus gefithrt wird. Der Griine Georg (Zeléni Jsrij) war einst in ganz
Slowenien verbreitet. Er trat in der Untersteiermark im Sommer- und
Winterspiele auf, wo er in einer Vermummung aus Epheuranken gegen
den in Stroh gehiillten Winterdimon (Rdbolj) kimpfte und ihn be-
siegte?®. Der Griine Georg hat sich im Rahmen des brauchtiimlichen
Frihlingsumganges am lingsten in Weisskrain (Bela krajina)?® und in
Siidkdrnten3? erhalten. Der Siidkirntner «Sankt Georg» (Sent-Jurij)
ist allerdings in Stroh gehullt — weil Ende April in Kéirnten meistens
noch kein Griin zu haben ist —, wird aber wihrend des Brauches mit
frischem Tannenreisig verdeckt. Der Georgsbrauch war seinerzeit
auch ohne Zusammenhang mit dem Sommer- und Winterspiele in der
Untersteiermark verbreitet. Spuren davon lassen sich im Ubermur-
gebiete (Prekmurje), in Inner- und in Oberkrain nachweisen.

27 Siehe Leopold Schmidt, Maskenforschung (wie Anm. 19) 26.

28 Vicko Dragan (= Davorin Trstenjak), Mladoletne igre Slovencov kraj Mure
[Frithlingsspiele der Slowenen an der Mur], in der Zeitung «Novice» 15 (Ljubljana 1857) go.

20 France Marolt, Tri obredja iz Bele krajine [Drei Briuche aus Weisskrain] (Ljubljana
1936) 5—-33 (= Slovenske narodoslovne $tudije, 2).

30 Franz Koschier, Das Georgijagen (Sent Jurja jahat’) in Kérnten, in: «Carinthia I»
147 (Klagenfurt 1957) 862-880.



214 Niko Kuret

In diesem Zusammenhange wiren nun zwei weitere Maskengestal-
ten aus dem Gorzerischen (Cerkno) zu erwihnen. Es ist der moos-
bedeckte und eine junge Tanne tragende Wilde Mann und sein Eben-
bild, det Epheumann (Ze mrsldnast), welche mit den bekannten Jdvfarji
auftreten. Der Wilde Mann heisst hier eigentlich Pus?, «der Karneval».
In der Romania ist dies nichts Ungewdohnliches; der Karneval - d.h.
das Vegetationsnumen — nimmt die Gestalt des om0 salvatico, des sal-
vanel an. Die Maskengeschichte warnt uns allerdings, tiber das «Alter»
des jeweiligen Wilden Mannes voreilige Schliisse zu ziehen, weil man
ja in den mittelalterlichen héfischen und biirgetlichen Veranstaltungen
und in der darstellenden Kunst eine Fiille von Vorlagen besass. Es ist
nun interessant, dass der Pusz-Wilde Mann aus Cerkno im Falle eines
zu frith gefallenen Schnees sein Gewand statt mit Moos — mit Stroh
benihen musste, und dass er den schon erwihnten, mit Epheublittern
bedeckten Partner mithat, welcher nach der Hinrichtung des Pust-
Wilden Mannes seine Tanne ibernimmt.

7. Mimenhafte Maskengestalten. Zu den verschiedenen Maskentypen
und -gruppen, welche eine meist schon verschwommene mythologi-
sche oder kultische Ubetlieferung an den Tag bringen odet zumindest
ahnen lassen, gesellten sich zu einem unbestimmbaren Zeitpunkte
verschiedenartige, meistens komische Maskengestalten. Es handelt
sich um Maskentypen, die mehr oder minder in ganz Europa bekannt
sind. Diese Tatsache ist auf ihren einwandfrei gemeinsamen Ursprung
zuriickzufithren: es sind Gestalten, die aus dem Nachahmungstrieb
und aus der Spottlust entstanden sind. Unabhingig von den urspriing-
lichen Maskenbriuchen fiihren sie als Mitginger ihr Dasein. Es ist,
um ein Wort von Georges Buraud®! zu gebrauchen, die «Comédie
humaine». Es geschah in der antiken Welt, dass die Mimen die ut-
spriinglichen menschlichen Typen zu ihrer Bithne emporhoben, sie
stilisierten, ihnen einen allgemeingiiltigen Charakter verlichen. Mag
sein, dass sie in dieser «vetfeinerten» Form ihrerseits auf das Masken-
leben einwirkten. Da hat Waldemar Liungman32, gestiitzt auf Hermann
Reich33, bestimmt recht. Wir konnen ihm nur nicht beipflichten, wenn
er meint, alle europdischen Maskengestalten seien auf den antiken
Mimos zuriickzufiihren, so wie es auch nicht richtig ist, in allen Masken
Totengeister zu suchen.

31 Georges Buraud, Les Masques (Patis 1961) 51ff.
32 Liungman (wie Anm. 26) 705 ff.
33 Hermann Reich, Der Mimus, I-1T (Betlin 1903).



Masken der Slowenen 21§

Auch in Slowenien wimmelt es von Maskengestalten, die sich aus
reiner Freude an der Vermummung, an der Nachahmung, am Satiri-
schen gleichsam als «Satyrspiel» den «kultischen» Masken beigesellt
haben. Und um so mehr der «kultische» Inhalt der letzteren verloren
geht, desto mehr werden die einst «etnsten» Masken in den ausge-
lassenen Witrbel der mimenhaften Masken hineingezogen. Eine Ga-
lerie solcher Gestalten, die scheinbar unerschopflich jedes Jahr Zu-
wachs erhilt, ist z.B. die Schar der /ivfarji in Cerkno (G6rzer Berg-
land): Hirte, Bauer, Bicker, Edelmann, Edelfrau, Trunkenbold u.a.
mehr folgen dem Umzug der «klassischen» Typen. Hier ist noch
immer lebendiges Volksschaffen am Werk. Es ist fast unmaoglich, eine
Liste dieser Gestalten, die sich in ganz Slowenien umhertummeln, zu-
sammenzustellen: Kaminfeger, Photograph, Scherenschleifer, Arzt,
Krankenschwester — die unerschopfliche Reihe reicht bis zu den
Cowboys der neuesten Zeit. Zu den beliebtesten gehorten besonders
in fritheren Zeiten die Zigeunermasken. Weitverbreitet ist der Mann,
der seine Frau im Riickenkorb miitrigt (es kann auch umgekehrt sein).

Eine eigenartige Belustigung ist die Altweibermithle (babji mlin),
die in Unterkrain (Dobtépolje) noch heute dargestellt wird, aber auch
in Oberkrain und in Nordslowenien (MeZa-Tal, Slovenj gradec) be-
kannt ist. Noch hiufiger ist der «Leietkasten», eine Kiste, in welcher
ein Musikant versteckt sitzt und aufspielt, wenn dieWinde gedreht wird
(Untersteiermark, Unter- und Oberkrain, Podjuna/Jauntal in Kirnten).

8. Rituelle Funktionen, Maskenglanben und typische Verbaltensweisen.
Von den rituellen Funktionen, welche die slowenischen Masken aus-
iiben, seien die Scheinhochzeit und das Blochziehen, das rituelle PAi-
gen und das Riigerecht sowie das Vernichten des Numens in Gestalt
einer Puppe erwihnt. Den Sinn der urspriinglichen Maskenumziige,
welche der Strafe der Ahnen ihren Segen — die Fruchtbarkeit — folgen
liessen, veranschaulicht nach der kultischen Entleerung in karikierter
Form der noch heute ungewohnlich beliebte maskierte Hochzeitszug :
die Ehe dient ja det Mehrung der Familie, sie ist auch gleichsam das
Symbol der Fruchtbarkeit. Maskierte Hochzeiter begegnen uns im
Faschingsumzug in ganz Slowenien.

Ein Gegenstiick der Scheinhochzeit ist das Blochziehen (ploh).
Dieser Spottumzug am Aschermittwoch auf Kosten der «sitzen-
gebliebenen» Midchen, der alten Jungfern (und Hagestolze) ist in
ganz Slowenien bekannt, wird in Sprichwdrtern verwertet und hat
Anlass zur Entstehung einer bestimmten Reihe von Volksliedern ge-
geben. Detr «Bloch» ist entweder ein Baumstamm, ein Brett oder ein



216 Niko Kuret

Futtertrog. Der Bloch wurde z.B. im Gail-Tale tatsichlich von ledig
gebliebenen Midchen gezogen, andernorts ist es ein Burschenbrauch.
Hie und da wird ein maskiertes Brautpaar (auch nur zwei Puppen)
auf den Bloch gesetzt. Im Prekmurje (Ubermurgebiet) hat das Bloch-
ziehen in den letzten Jahrzehnten durch Finfluss der benachbarten
Steiermark und des Burgenlandes eine bedeutende Erweiterung et-
fahren. Es wurde vor allem in evangelischen Dorfern als «Fohren-
hochzeit» (bdrovo gostiivanje) begangen und als grosser Dorfkarneval
ausgestaltet, wo die Phantasie des Volkes noch eine Menge mimen-
hafter Maskengestalten auftreten lisst34, :

Das rituelle Pflugziehen ist einst allgemein verbreitet gewesen.
Nachrichten liegen aus der Untersteiermark, aus Unter- und Inner-
krain und vom Karste vot, es fehlen Berichte aus Oberkrain und Siid-
kirnten, desgleichen aus Weisskrain und Istrien. Das bekannteste ist
das noch heutzutage erhaltene Pfliigen vom Draufelde und jenes aus
Unterkrain (Dobtépolje, Kostanjevica). Das Pfliigen selbst wird in der
Regel vom Darsteller des Vegetationsnumens durchgefiihrt (auf dem
Draufelde vom Koérant), was den Brauch unzweideutig als Agrarritus
kennzeichnet, bei dem man mittels imitativer Magie die Fruchtbarkeit
erzielen wollte. :

Das Gericht iiber den personifizierten Karneval, seine «Hinrich-
tung» und seine Vernichtung (begraben, verbrennen, ins Wasser wer-
fen) ist in Slowenien nicht tiberall als Vorgang mit einheitlichem Ab-
lauf erhalten. Als klassisches Beispiel eines Gerichtes, welches auch
von der Riigefreiheit Gebrauch macht, ist das Gericht iiber den Pus?-
Wilden Mann in Cerkno (Gorzer Bergland) zu werten. Das Riige-
gericht iiber den Kurent ist nur vereinzelt in der Untersteiermark, iiber
den Pust in Siidkirnten anzutreffen. Sonst machen die Masken hie und
da selber vom alten Riigetecht Gebrauch, besonders in Unterkrain
(Kostanjevica, Krka und Umgebung, Litija) und im So¢a-Tale (Ko-
barid). Hingegen etfreut sich das Begribnis des Karnevals in den letz-
ten Jahren einer steigenden Beliebtheit. Das ilteste Zeugnis davon ist
aus dem Jahre 1829 aus Weisskrain bekannt. Der Karneval als Stroh-
popanz wird nach dem persiflierten kirchlichen Leichenzug meistens
verbrannt. Dies gilt fiir ganz Slowenien, fiir Stidkdrnten und fiirs
Resia-Tal (Friaul). In Kostanjevica (Unterkrain) wird der Kurent
auf der Briicke mit Benzin begossen und brennend in den Krka-
Fluss gekippt.

84 Boris Kuhar, Borovo gostiivanje. Ob spremembah, ki jih prinasa ¢as [Die Fohren-
hochzeit im Wandel der neueten Zeit], in: Slovenski etnograf 16-17 (Ljubljana 1964)
133-148, dt. Zus.



Masken der Slowenen 217

Als ganz eigenartiger Brauch ist das «rituelle» Skifahren in der
Faschingszeit auf der Hochebene von Bloke (Innerkrain) anzufiihten,
worauf Boris Orel erstmalig hingewiesen hat35.

Als rituelle Funktion seien in diesem Zusammenhange noch die
Faschingsfeuer in Oberkrain, besonders in der weiteren nordlichen
- Umgebung von Ljubljana, erwihnt. Der Brauch ist noch heutzutage
lebendig und scheint hartnickiger zu sein als die Johannisfeuer. Auch
das rituelle Schaukeln soll nicht vergessen werden. Man trifft es vor
allem im Osten Sloweniens (6stliche Untersteiermark, Weisskrain) an.

Die einstige rituelle und magische Funktion der Masken ist noch
lange in verschiedenartigem Maskenglauben erhalten geblieben. Es
ist wohl bezeichnend, wenn noch heute so mancher Bursche vom
Draufelde erzihlt, er miisse hiipfen, sobald er die Kdranz-Kappe auf den
Kopf stiilpe — er verspiire in seinem Innern eine unbekannte Macht,
die ihn dazu zwinge. Kein /avfar aus Cerkno (Gorzer Bergland) traute
sich je, auf den Kirchhof, d.h. auf geweihten Boden, zu treten: die
hélzerne Gesichtsmaske wiirde mit dem Gesichte verwachsen, und nie
meht wirde et sie abnehmen konnen. Die Jungen aus Zahémec/Acho-
mitz im Gail-Tale (Stdkirnten) beten noch heute ein Vaterunser,
bevor sie sich mit-der Perchtenkappe bedecken. Der Besuch der Pflug-
zieher bringt Gliick und reichen Ertrag. Auch die Masken allgemein
werden als Gliicksbringer und Fruchtbarkeitsmehrer angesehen. Als
wit 1954 die Neujahrsmasken im Oberen Bohinjer Tale (Julische
Alpen) erstmalig photographierten und die Burschen auf unser An-
suchen die Reihenfolge der Besuche in den Hiusern dnderten, kam
ihnen eine Hausfrau, bei deren Haus der Umzug vorbeigegangen war,
ohne einzukehren, verstort nachgelaufen: «Warum kommt ihr denn
nicht zu uns ?» Beim schon erwihnten Besuch der Masken beim Hirse-
treten im Savinja-Tale (Untersteiermark) wurde ein gehornter Kdrent
von einem Winkel der Tenne in den anderen geschleift, und der nach-
folgende Tanz sollte den reichen Ertrag an Hirse im kommenden
Jahre gewihrleisten. Der Glaube an die magische Kraft der Masken
hat zwar auch schon eine gewollt komische Vereinfachung erfahren.
Man sagt, dass die Masken tanzen miissten, damit die Riiben recht
dick geraten (!). Je hoher die Spriinge, desto dicker die Riiben.

Die Verhaltensweisen der Masken, wie sie Karl Meuli%® heraus-
gearbeitet hat, sind auch in Slowenien erhalten: es wird gehiipft, es

35 Boris Orel, Bloske smuéi. Vprasanje njihovega nastanka in razvoja [Die Skier von
der Bloke-Hochebene. Das Problem ihres Ursprungs und ihrer Entwicklung] (Ljubljana
1964) 160ff. = (SAZU, Classis philologia et litterae — Opera 18, Institutum ethnographiae
Slovenorum 7), Engl. summary.

38 Karl Meuli (wie Anm. 18) Sp. 1749fL.



218 Niko Kuret

wird getanzt, es wird gelaufen, es wird gelirmt, es wird «gestohleny,
es wird mit Russ geschwirzt, mit Asche bestreut (der Aschenstrumpf
ist besonders in Westslowenien beliebt), mit Wasser bespritzt (Soca-
Tal), wobei man es besonders auf die Maddchen abgesehen hat. Die
Streckschere ist mir bisher nur an zwei Orten begegnet. Im Soca-
Tale (Dreznica) werden die Madchen mit der Schere (gagrabljdl) fest-
gehalten, damit man sie mit einer Holunderspritze (neuerdings mit
einer Klistierspritze aus Gummi) bespritzen kann. In Siidkirnten
(Malosée /Mallestig) ist beim Perchtenumgang die Schere (S&drje) ein
Requisit des Todes (der «T6din»), er lisst sie nach den Midchen
schnellen oder nach den Kindetn, denen er die Gaben wegnehmen
will. - Auch in Slowenien sprechen die Masken in der Regel nie.

9. Lugienumginge, Perchtenjagen, Nikolausumgiige, Dreikonigssinger. Im
pannonischen Notrdosten Sloweniens leben noch heute die Luzien-
umginge (po Liciji hoditi) sowohl im 6stlichen Teile des Hiigellandes
(Slovenske gorice) als im Prekmurje. Die Luzia (Licija) — es sind ge-
wohnlich zwei — besucht am Abend vor dem 13. Dezember die Hiuser,
wo es Kinder hat. Sie ist ganz weiss gekleidet. Das Gesicht hat sie mit
einem weissen Schleier oder mit einer weissen Papierlarve verdeckt
(sie begniigt sich manchmal auch ganz einfach mit Mehl). In der einen
Hand trigt sie einen Teller mit einem Paar frischer Schweinsaugen (es
ist die Zeit des Schweineschlachtens), Gabel und Messer, in der ande-
ren eine Ofengabel. Die zweite trigt ein Gléckchen und den Korb
mit kleinen Gaben fir die Kinder, welche zuvor brav beten missen.
Die Angst vor der Luzia ist drger als vor dem Nikolaus. In fritheren
Zeiten war die Luzia schwarz gekleidet, ihre «Dienerin» aber weiss;
dieselbe trug auch eine grosse Axt mit daran befestigten Fliigeln. Als
Gaben wurden einst an brave Kinder Stiicke eines Maiskuchens ver-
teilt. Die unmittelbare Verwandtschaft mit dem Perchtenkomplex ist
unleugbar. Uber den Luzienkomplex verdanken wir Leopold Kretzen-
bacher eingehende Untersuchungen®”.

Der fiir den Ostalpentaum bezeichnende Perchtenkomplex3® mit
seinen Ausliufern (z.B. nach B6hmen) zeichnet sich bei den Slowenen
durch eine besondete Dichte im Nordwesten (Studkirnten mit den

37 Leopold Kretzenbacher, Lutzelfrau und Pudelmutter. Ein Beitrag zur Sagenkunde
des Burgenlandes, in: Burgenlindische Heimatblitter 13 (Eisenstadt 1951) 162 ff. — Dets.,
Santa Lucia und die Lutzelfrau. Volksglauben und Hochreligion im Spannungsfeld
Mittel- und Siidosteuropas, Miinchen 1959 (= Siidosteuropiische Atbeiten, 53).

38 Viktor Waschnitius, Perht, Holda und verwandte Gestalten. Ein Beitrag zur deut-
schen Religionsgeschichte, in: Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaften
in Wien. Philosophisch-historische Klasse, 174:2 (Wien 1913) 3-184.



Masken der Slowenen 219

Karawanken, Oberes Save- und Oberes Soca-Tal, Trenta) aus. Dies
bewog Waldemar Liungman, die «Entstehung» der Perchtengestalt
im Bereiche des Zusammentreffens der Bajuwaren und der Slowenen
(6. Jh., Karantanien) zu suchen?®®. Die mimisch dargestellte Percht, die
Pebtra baba, welche allein uns hier interessiert, ist typologisch vet-
schieden??. Threr bekannten Ambivalenz entsprechen die «helle» und
die «dunkle» Gestalt. Die «helle» schwirzt sich zwar das Gesicht,
kleidet sich aber in weiss; die «dunkle» hat gewdhnlich eine ab-
schreckende Maske und kleidet sich entweder in Felle oder in zer-
lumpte alte Kleider. Die «helle» Pirta trat einst im Oberen Soca-
Tale (Trenta) auf in Begleitung von weissen Feen (i), die man
sich mit umgedrehten Flssen (&rivopéte) vorstellte. «Hell» ist die
Pehtra baba auch im Oberen Save-Tale (heute noch in Podkoren) und
am siidostlichen Rande des RoZ/Rosentales sowie im grosseren Teile
der Podjuna, des Jauntales, in Siidkirnten. « Dunkel» ist hingegen die
Pebtra (baba) im Gailtale und im restlichen Sudkirntner Gebiet. Auch
brauchtiimlich ist der Perchtenauftritt verschieden: entweder jagt die
Pirta oder Pehtra baba am Abend vor Epiphanias durchs Dotf, wird
sodann von Kindern (mit Viehglockengelidut) gejagt und aus dem
Dorfe getrieben (Oberes Soc¢a- und Oberes Savetal sowie das Gail-
tal), oder sie besucht die Hiuser und beschenkt die Kinder (Roz/
Rosental und teilweise Podjuna/Jauntal); sie tritt hier als hissliche
alte Frau auf oder kommt als ein vierbeiniges Ungetim auf allen
Vieten in die Stube gekrochen. Mit Ausnahme des Soca-Tales lebt der
Perchtenlauf noch heute weiter. In Siidkirnten (am Komelj/ Kémel)
ging die «dunkle» Pebtra auch in der Faschingszeit um; sie gab
nur unartikulierte Laute von sich und hatte einen Stock mit einer
Spitze am Ende mit. Die Hausfrau musste ihr einen Krapfen darauf
stecken.

Die Nikolausumziige*! scheinen in Westslowenien erst spiat (Ende
des 19. Jahrhunderts) eingedrungen zu sein, allein auch im pannoni-
schen Nordosten (besonders im Prekmurje) ist der Brauch noch nicht
allgemein verbreitet. Es ist zunichst der Alpenbereich mit seinem Vor-
lande, welcher eine lebendige Nikolausiibetlieferung aufweist. Die

3% Liungman (wie Anm, 26) 62911,

40 Niko Kuret, Die Perchteniiberlieferung bei den Slowenen. Vortrag bei der V. Ta-
gung «Alpes Orientales» (Slovenj gradec 1967). Erscheint im iiblichen Bericht.

41 Das Material im Institut fiir slowenische Volkskunde ist bisher noch nicht auf-
gearbeitet worden. — Fiir Siiddkirnten s. Hermann L’Estocq, Unterkirntner Brauchtum, in:
«Carinthia I» 120 (Klagenfurt 1930) 150-152, und: Oswin Moro, Maskenbriuche in
gemischtsprachigen Dérfern Oberkirntens, in: «Carinthia I» 125 (Klagenfurt 1935)

211-213.



220 Niko Kuret

Umziige sind hier oft sehr prunkhaft, so in Siidkitnten, im Gebiete
zwischen der Drau und der Svinska planina/Saualpe, vereinzelt dann
weiter in Oberkrain (Zelezniki), im Westen der Untersteiermark
(Gornji grad) und im MeZica/Miess-Tale. Nebst dem «Schonen» (#a
Jidpe), d.h. dem hl. Nikolaus (Smikvdv), dem Engel und den Barteln
(pdrkeljni) treten im erwihnten Teile Studkirntens der hl. Michael
(Mibej) in Soldatenuniform als Herold, der Narr (Nérec) als Spass-
macher, weiters als Begleiter des hl. Nikolaus der ernste hl. Ruprecht
(Rupej) mit dem Gabenkorb (deshalb auch £dfar, Korbtriger, ge-
nannt), die Percht, genannt Smarjeta (hl. Margarethe) und der Tod
(eigentlich die «T'6din») auf. Erst nach der Bescherung dirfen die
Teufel in die Stube, ihrem Tollen kann nur der Mihej Einhalt gebieten.
In Oberkrain (Zelezniki) begleiteten den hl. Nikolaus vier Engel, zwei
«Leviten», ein « Hofkaplan» und der sehr beliebte hl. Antonius
mit den Glockchen. Als Vorbote kam auch hier eine militirisch ge-
kleidete Gestalt ins Haus, als Letzte aber dringten sich mit Getdse die
Barteln (parkeljni) in die Stube, drohten den Kindern und spihten
nach den Midchen. In dhnlicher Zusammenstellung finden wir die
Gruppe im jugoslawischen Teile Kirntens (Prevalje, Strojna) sowie
im Westen der Untersteiermark (Gornji grad).

Von den dem Anscheine nach unorganisch mitwirkenden Gestalten
fallen der hl. Michael (Stidkdrnten), besonders hiufig der hl. Antonius
(Innerkrain, teilweise Untersteiermark), weiter der Tod (die «T'6din»,
Unterkrain) und ein Geistlicher (der Kaplan: Steiermark, Oberkrain;
det Pfarrer: Oberkrain) ins Auge. Die schon in Siidkirnten als Smarjeta
auftretende Percht treflen wir in Gornji grad als Pebta baba, im Obeten
Savetal (Podkoten) als Trenfar an; es ist durchwegs die «dunkle»,
hissliche Pelzgestalt mit einer gehornten Gesichtsmaske. Die Percht
tritt als Anfihrerin der Teufel auf, sonst ist es der hl. Michael, der
sie bindigt. |

Die primire «heidnische» Schicht det Nikolausumziige tritt bei den
Slowenen klar zutage: es treten hie und da lediglich mehrere Teufel
(Sudkirnten, Ober- und Unterkrain) oder ein einziger (Oststeiermartk,
Kanaltal in Friaul) auf. Allein kommen die Teufel auch einige Tage
vor dem Nikolausfest ins Haus (Umgebung von Ljubljana). Im {ibri-
gen hat sich jedoch die konventionelle Gruppe durchgesetzt: Nikolaus,
Engel, ein oder mehrere Teufel. Vor dem Zweiten Weltkriege wurden
die Umziige oft durch das Auftreten im Pfarrsaale (besonders in Ober-
krain) im Rahmen einer besonderen Veranstaltung ersetzt.

Die Dreikonigssinger waren in ganz Slowenien bekannt. Fine be-
trichtliche Anzahl von Sternsingerliedern ist gesammelt und verdffent-



Masken der Slowenen 221

licht worden*?. Entweder sangen die Umginger die iiblichen Drei-
konigslieder oder fithrten ein Stubenspiel4® auf. Die Maskierung vari-
ierte je nach den Moglichkeiten der Umginger. Das Dreikonigssingen
als Schulmeister- und Schiiletbrauch des Humanismus und der Refor-
mationszeit ist z.B. auch in Ljubljana erwiesen. So ersuchten am
3. Janner 1575 der Schulmeister bei St. Nikolaus (Domkirche) und die
deutschen Schulmeister das Stadtgericht, ihnen die Erlaubnis des
«trium-regum-Singens» zu erteilen*t, Archivalische Quellen aus Siid-
kirnten, deren Erforschung wir Oskar Moser verdanken?s, melden es
aus dem Gailtale in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts, vereinzelt
im Roz/Rosentale im 17. und 18. Jahrhundert sowie aus dem Anfange
des 19. Jahrhunderts (Blatograd/Moosburg). Von anderen sloweni-
schen Gegenden stehen archivalische Belege noch aus. Es ist bezeich-
nend, dass die maskierten Drei Konige (mit dem Stern) in Siidkirnten
(Gailtal) von der «hellen» Percht begleitet werden; sie trigt bei dieser
Gelegenheit die Gailtaler Tracht, doch mit weiss verhiilltem Gesicht,
und heisst wieder Swmarjeta (die hl. Margarethe).

10. Historische Ausblicke und nachbarliche Parallelen. Die slowenische
Maskenforschung ist mangels Vorarbeiten bisher kaum in die Ver-
gangenheit vorgestossen. Historische Angaben iiber Masken in Slo-
wenien sind deshalb noch immer spéatlich. Das ilteste Dokument tiber
das ausgelassene stidtische Maskentreiben des 16. Jahrhunderts ist in
Slowenien ein Steinrelief aus dem einstigen Schlosse Vurberk bei Ptuj
(Untersteiermark). Es stammt aus der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts (nun im Lapidarium des Stidischen Museums zu Ptuj)4S.
Man wiirde sagen, es illustriert die Beschreibung Sebastian Francks
in seinem «Weltbuch» (1534)%". Uber das Maskenwesen in Ljubljana
besitzen wir recht bescheidene Angaben. Die Chronik des Jesuiten-
kollegiums zu Ljubljana erwihnt 1631 und wiederholt 1652 die lir-
menden «Bacchantes» in den Gassen*®. Eine stidtische Ballordnung

42 Karel Strekelj, Slovenske narodne pesmi [Slowemsche Volkslledcr] IIT (Ljubljana
1904-1907) Nr. 49454974, S. 106-123.

43 Niko Kuret, Trikraljevske kolede in igre na Slovenskem [Drelkomgsszenen und
-spiele bei den Slowenen], in: Slovenski etnograf 3—4 (Ljubljana1951) 240-275, frz, Résumé.

44 TJulius Wallner, Notizen zur Schulgeschichte Laibachs vor der theresianischen Re-
form, in: Mittheilungen des Museal -Vereines fiir Krain 6 (Laibach 1893) 126.

45 Oskar Moser, Die Kirntner Sternsingbriuche, in: Lied und Brauch (Klagenfurt
1956) (= Kirntner Muscumsschriften, 8).

46 Freundlicher Hinweis von Dr. Emilian Cevc, Ljubljana.

47 Zitiert bei Adolf Spamer, Deutsche Fastnachtsbriuche (Jena 1936) 11.

48 Historia Collegij Labacensis Societatis Jesu. (Ms.) S. 128 bzw. 270. (DrZavni arhiv
Slovenije/Staatliches Archiv fiir Slowenien, Ljubljana.)



222 Niko Kuret

aus dem 18. Jahrhundert lisst Masken nur auf den Billen, wo sie obli-
gat waren, nicht aber in den Gassen der Stadt zu*®.

Uber die lindlichen Masken der vergangenen Jahrhunderte sind wir
nur auf mittelbare Erwigungen angewiesen. So finden wir in einer Ver-
ordnung der Stadtgemeinde Cividale in Friaul das Verbot, i# habitu
Scaramatte in den Gassen zu erscheinen®, Scaramatte klingt identisch
mit der Bezeichnung der Brkini-Masken, wie wir sie oben erwihnt
haben (Skoromati). Da die Gebiete in fritheren Jahrhunderten der ge-
meinsamen Herrschaft der Patriarchen von Aquileja angehozrten, liegt
die Vermutung nahe, Masken unter der Bezeichnung scaramatte, Skoro-
mati seien da allgemein verbreitet gewesen. Die Layfer-Masken aus
Cerkno im Gorzer Bergland und teilweise im mittleren Soca-Tale
nehmen typologisch eine Ausnahmestellung ein. Der Wilde Mann ist
eben als Maskengestalt sonst nirgends in Slowenien anzutreffen, auch
die eigenartigen bemalten Holzmasken reizen zur Nachforschung ihres
Ursprungs. Es handelt sich vermutlich um Wandergut. Berthold,
Patriarch von Aquileja, siedelte um 1250 Tiroler Bauern aus dem
Pustertale in einigen Griben und Tiélern des Gorzer Berglandes an5!.
Da es bezeugt ist, dass z.B. die Siedler der Brixner Bischéfe in Obet-
krain trotz der Slowenisierung bis ins 19. Jahrhundert iiberlieferungs-
gebundene Beziehungen mit ihrer urspriinglichen Heimat unterhiel-
ten’?, ist es gut moglich, dass mittels dhnlicher Beziehungen auch
fremdes Maskengut ins Land kam.

Andere Beziehungen mit der westlichen Nachbarschaft — ich lasse
den Luzien- und den Perchtenkomplex noch dahingestellt — sind bisher
kaum feststellbar, ausser wir bejahen Waldemar Liungmans Hypothese
einer «Traditionswanderung» von Osten nach Westen, in welchem
Falle das slowenische Maskenwesen nur ein Glied der langen, bis
zur atlantischen Kiiste und bis zu den britischen Inseln reichenden
Kette ist. Allerdings kann die vergleichende Maskenforschung iibet-

49 Kajetan Hro¢ (= Modest Golia), Predpust v stari Ljubljani [Die Faschingszeit im
alten Ljubljana)], in: «Tovari$» 9 (Ljubljana 1952) 127 und 142-143.

50 Zit. bei Val. Osterman, La vita in Friuli, I (Udine 21940) 485 (= Le arti e le tradi-
zioni popolari d’Italia). Giuseppe Vidossi, der Herausgeber dieser Neuauflage, versucht,
die Benennung scaramatte etymologisch zu erkliren. Er lisst die Moglichkeit zu, es von
sgaravate bzw. altital. scaraguaita und dieses wieder vom mhd. skarwabta abzuleiten,

51 Bogo Grafenauer, Zgodovina slovenskega naroda [Geschichte des slowenischen
Volkes] II (Ljubljana 1955) 120.

52 Sie hatten, als ihre Felder von schidlichem Ungeziefer heimgesucht wurden, das
Geliibde getan, jedes Jahr eine Summe Geldes, das «Kifergeld», zusammenzubringen
und nach Innichen zu schicken. Dies hielten sie noch in der Mitte des vorigen Jahrhun-
derts. Siehe Stepan Kocian¢i¢, Nemski Rovt na Tominskem [Deutschgereuth in der
Tolminer Gegend], in: «Slovenska Béela» 4 (Celovec 1853) 53-55.



Masken der Slowenen 223

raschende typologische Ahnlichkeiten slowenischer Maskentypen mit
Maskentypen des Balkans feststellen. So haben z.B. die Kdranti be-
sonders hinsichtlich des Kopfputzes ihre durchaus entsprechenden
Parallelen in Bulgarien (Kukeri, Kuki) und Ruminien (Cucii, Cuca,
Cucoaica)’3, Es erweist sich, dass die Mehrzahl der anderen Masken-
gestalten europidisches Gemeingut bildet, welches von einer europii-
schen Maskenforschung erfasst, typologisch aufgegliedert und histo-
risch geklirt sein will34. Ich gehe vielleicht nicht zu weit, wenn ich
behaupte, dass gerade Slowenien hinsichtlich seiner Maskengestalten
Europa im kleinen darzustellen imstande ist.

11. Maskenherstellung. Bs gibt heute in Slowenien nur einen Ort, wo
Masken geschnitzt werden. Es ist Certkno im Gorzer Bergland. Und
auch da arbeitet nur ein Mann, es ist Franc Kobal, welcher erst in der
Nachkriegszeit damit begonnen hat, ohne friiher je einmal ein Schnitz-
messer in der Hand gehabt zu haben. Nach der Wiederbelebung des
wihrend der italienischen Herrschaft (1919-1945) eingegangenen
Lavfar-Maskenbrauchtums scheint in Kobal die alte Ubetlieferung
neuen Aufschwung erlebt zu haben. Kobal schaftt Jahr fiir Jahr neue
Typen, die sich den iberlieferten zugesellen.

Die Maskenschnitzetei in den Brkini-Hiigeln ist abgekommen. Die
letzte Maske fiir einen S&oromat schnitzte mir 1964 der Gojihrige Ivan
Ceglar aus Hrusica bei Podgrad. Die Skoromati verdecken ja schon
lingst ihr Gesicht nur mit flatternden Béandern oder sie kaufen sich
fertige Masken im Geschift.

Eine den kiuflichen Masken dhnliche Kaschiertechnik ist in Dobré-
polje (Unterkrain) beheimatet. Hier wurden noch vor kurzem alle
notigen Masken in dieser Technik daheim hergestellt. Im Jahre 1962
fand ich allerdings schon gekaufte, allein mit Geschmack ausgesuchte
Plastikmasken vor. Auch anderorts verfertigen sich die Burschen ihre
Masken selber. Im Soca-Tale (Dreznica ob Kobarid) war die eigen-
hindig hergestellte Maske eine Bedingung zur Aufnahme in die
Burschenschaft. Der Neuling musste die Maske den Burschenschafts-
Obeten votlegen. Es gab Fille, wie man mir 1965 erzihlte, wo die
Maske als unzutreffend abgewiesen wurde, und der Bursche zehn,
ja sogar zwanzig Masken nacheinander vorlegen musste, bis die

53 Vgl, z.B. die Abbildungen bei Liungman (wie Anm. 26) Fig. 112 (8. 794) und

Fig. 113 (S. 795). o
54 Vgl. Niko Kuret, Problémes de typologie du masque populaire d’Europe. Vortrag
bei der Conférence européenne de folklore, Bruxelles, 9.-14. September 1962. (Der Druck

der Actes steht noch aus.)



224 Niko Kuret

letzte doch angenommen und er in die Burschenschaft aufgenommen
wurde.

Dass die Masken der Koranti Familiengut sind, ist bekannt. Man
kann sich neue bestellen, sie weisen aber oft einige Innovationen auf:
z. B. die lange rote Zunge ist ein roter Plastikstreifen u. 4., es wird
auch zum Verkauf nunmehr das «bessere» langhaarige Fell von
Merinoschafen genommen, die es friiher nicht gab. Die Seme im
Bohinjer Tale nihen ihre kunstlosen, das Gesicht verdeckenden Fell-
kappen daheim. Die Leinenmasken der Frauengestalten werden sozu-
sagen improvisiert: sie werden im Handumdrehen zurechtgeschnitten
und mit Offnungen fiir Augen und Mund versehen. Ahnlich entstehen
Filzmasken aus Minnerhiiten (Stdkirnten). Sonst aber nehmen be-
sonders bei den mimenhaften Gestalten die gekauften Papiermaché-
oder Plastik-Charaktermasken von Jahr zu Jahr tiberhand.



225

Masken der Slowenen

PIN3] OYIN :Suniynisny pun pFumiug

sruqerdoqsduigaose] -4
1orragadny
uayarzyoorg

uagdnyd So[enI
8nzs12zyd0
uaieysedunio

Jeg Iop
udysewuapmbyg

\a

USNSBUISSIA N\

(3NV a1p pun [y ¥p)
reeduouyy sep

UIeISITISUBMIII(T

>
b9

o080 ®Japnd

U23[1898Z[2g

: Sunig[yIousydray7

\\.\(J\W\mu¢

)

-
\V O/A:L
’l

I_l
+

),

Jodalyviw

.
-\

=" QISIWN OAON

N4
Y




Slovenien

18 Zwei pannonische Luzien, Licije, aus Boracova (Untersteiermark). Photo: Niko Kuret, 1963,

19 Die zwei Zottler, fa tirjasta, aus Cerkno (Gérzer Bergland). Photo: Zvone Sinti¢, 1958



enien

Slovw

z961

‘1oleag ozog 010y
.AEF.“W_.SHE.C
alfodarqo(y sne
U2y 2321 P
1z

gS61

“21IUIG DUOAYZ 1 010U
‘(puediog

I9ZIQL)) OUNIdD)

SN (papis vj Ul VIS DY
IV 21p pun 2y 19p)
reeduouyy se(q

oz




Slovenien

FE61 0103 OYIN :010UJ “(urery
-39 () [BL F2/UI{Og WP SNE Oy SBUWSIYIISIO)-UdUIIT dUTF]

£961 “O[oyIaFue| dUEI,] 1010
‘(yrewroreisIniun)) Imag voa SungaSw) 10p sne suvigy

¥961 ‘12le1g 0ZOg 030y ‘(pzua10) Jydsiue
-[1181) UPSNH-1UDIg Uap Sne “vapun) “UUBWIUINDI[] Io(]

tz

k44

tz




Slovenien

25 Eine Pehtra baba aus Podkoren (Oberkrain).
Photo: Helena Lozar, 1967



	Masken der Slowenen
	Anhang

