
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Masken der Slowenen

Autor: Kuret, Niko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


203

Masken der Slowenen

Von Niko Kuret

Seit ich im Jahre 1955 die erste Darstellung des Maskenwesens der
Slowenen vorlegen konnte1, hat die damals noch in den Anfängen
steckende Forschung so manches Neuland entdeckt2. Es ist deshalb
heute möglich, ein viel vollkommeneres Bild des slowenischenMasken-
brauchtums zu liefern. Allerdings hat es noch immer unerforschte
oder nur oberflächlich erforschte Gebiete, wo auch noch
Überraschungen möglich sind. Der folgende Beitrag ist weder seiner
Gliederung noch seinem Inhalte nach als endgültig zu werten. Er stellt
bloss einen Versuch dar, das vorhandene Material nach den bisherigen
Erkenntnissen übersichtlich darzustellen.

1. Masken^eiten und Maskenträger. Die Masken treten bei den
Slowenen in der Regel die letzten drei Tage vor dem Aschermittwoch auf.
Eine Ausnahme bilden die seme (otépovci, koledniki) aus dem oberen

Bohinjer Tale (Julische Alpen), welche in der westlichen Talhälfte
am 26., in der östlichen am 31. Dezember umgehen; sie vernachlässigen

jedoch auch die Faschingstage nicht und kommen in
derselben Aufmachung, aber ohne Neujahrswünsche, zutage. Als
besondere Maskenzeiten sind der Abend vor dem Nikolausfest und
der Abend vor dem Dreikönigsfeste auch in Slowenien zu
berücksichtigen.

Beim Hirsetreten, Ende August-Mitte September, trat noch Mitte
des 19. Jahrhunderts im Savinja-Tale ein Maskenzug in der Tenne auf.
Auch die Hochzeiten wurden von Masken besucht; gewöhnlich war
eine Equidenmaske (kamela, brna) dabei. Seit die Hochzeiten auch auf
dem Lande städtische Formen annehmen, werden die Maskenbesuche
meist aufgegeben.

1 Niko Kuret, Aus der Maskenwelt der Slowenen, in: Masken in Mitteleuropa.
Volkskundliche Beiträge zur europäischen Maskenforschung, hrsg. von Leopold Schmidt
(Wien 1955) 201-220.

2 Die Abteilung Brauchtum und Spiel im Institut für slowenische Volkskunde an der
Slowenischen Akademie der Wissenschaften und Künste (Institut za slovensko narodopisje

pri SAZU) in Ljubljana widmet seit 1954, als ich die Leitung der Abteilung
übernahm, ihr besonderes Interesse der Maskenforschung (mehrere Fragebogen,
Geländeforschung, Verfilmungen). Besonders die 1919-1945 vom Mutterlande abgetrennten,
unter italienische Herrschaft gelangten Teile Sloweniens (der Norden Istriens, das

Triester Küstenland, Teile Innerkrains, das Görzerland mit seinen Hügeln und dem Soca-

Tale) erwiesen sich als äusserst interessante Rückzugsgebiete mit einer zählebigen alten

Maskenüberlieferung. Siehe darüber: Niko Kuret, Maschere e mascheramenti rituali degli
sloveni lungo il confine friulano-sloveno, in: Alpes Orientales 4 (Firenze 1966) 79-90.



204 Niko Kuret

Als Besonderheit soll erwähnt werden, dass in Südkärnten am
Vorabend des Namensfestes die Gratulanten ihre Glückwünsche auch

in Begleitung einer Equidenmaske, des «Schimmels» (simei/),
darbrachten.

Als Maskenträger müssen auch in Slowenien durchwegs die
Burschenschaften bezeichnet werden, das heisst, dass zur Maskierung in
der Regel nur Burschen zugelassen sind. Das zunehmende Auflösen
der Burschenschaften hat einerseits den Verfall des überlieferten
Maskenwesens zur Folge, andererseits gesellen sich maskierte Mädchen

und sogar Frauen immer häufiger zu den Maskenaufzügen, wenn
nicht gar die überlieferten Maskenformen überhaupt aufgegeben werden

und das Maskentreiben zur Gänze den Kindern überlassen wird3.
In einigen Gegenden wird das überlieferte Maskenbrauchtum durch

den Fremdenverkehr beim Leben erhalten und gefördert. Die Folge
ist eine wesentliche Verschiebung des brauchtümlichen Gehaltes : das

Rituelle geht verloren, es bleibt bloss die Form, welche man zur
«Schau» trägt. Allerdings gibt es noch immer Rückzugsgebiete, wo
sich die typischen Maskengestalten und das mit ihnen verbundene
Brauchtum weiterhin behaupten. Erstaunlich ist die Lebenskraft der
Burschenschaften in der unmittelbaren Triester Umgebung, nur die
überlieferten Maskenformen erfahren da eine rasche Vereinfachung,
welche zur Abschaffung der archaischen Maskentypen führt, ohne
dabei das Brauchtum wesentlich zu berühren.

Als einziges bekanntes Beispiel darf ich die Maskengemeinschaften
der Mädchen bei den Friauler Slowenen erwähnen, die jedoch noch
nicht erforscht worden sind.

2. Kórant oder Kürent, die Faschingsgottheit der Slowenen. Es ist nicht
allgemein bekannt, dass die Slowenen ihre eigene Karnevalsgottheit
besitzen. Sie heisst Korant oder Kurent und wird im Volksmunde oft
der heilige Korant oder Kurent genannt4. Die volkstümlichen
Vorstellungen kennen ihn als eine dionysosartige Gottheit, welcher die
Weinrebe geweiht ist. Nach einer 1857 veröffentlichten Sage5 kletterte

3 Niko Kuret, O nosivcih slovenskih semskih obicajev [Über die Träger der slowenischen

Maskenbräuche], in: Slovenski etnograf 16-17 (Ljubljana 1964) 167-178 (dt. Zus.).
4 Niko Kuret, Praznicno leto Slovencev, I. Pomlad [Das festliche Jahr der Slowenen, I.

Der Frühling]. (Celje 1965) 18. - In meinem Brauchtumsbuche (bisher nur slowenisch,
eine kurzgefasste deutsche Ausgabe des Werkes ist vorgesehen) habe ich nach dem
bisherigen Stande der Forschung das gesamte Maskenbrauchtum in Slowenien nach den
Landschaften dargestellt (S. 11-83).

5 J. Bile, Pravlica od Kuranta [Erzählung vom Kurant], in der Zeitung «Novice» 15

(Ljubljana 1857) 67. - Siehe auch Iv. Trdina, Poviesti o Kurentu [Erzählungen vom
Kurent], Nr. 4, in: «Neven» 7 (Rijeka 1858) 74-75.



Masken der Slowenen 205

der Stammvater der Slowenen bei der Sintflut eine Weinrebe empor,
die in den Himmel ragte, und versuchte sich so zu retten. Der Gott
Korant oder Kurent fand daran grossen Gefallen und liess ihn nicht
umkommen. Er befahl dem Slowenen nur, fortan der Weinrebe die

gebührende Achtung zu erweisen. Seither liebt der Slowene den

Wein.
Bezeichnend sind die Sagen, in denen Korant und der Mensch um

die Weltherrschaft kämpfen. Der Wein wird dem Menschen zum
Verhängnis, er unterliegt6. Eine andere Sagengruppe stellt den Korant als

eine halbmythische gehörnte Gottheit dar. Eine Sage aus dem Prek-

murje' beschreibt den Fajslek (aus dem dt. Fasching) als einen schönen

Jüngling, welchem alle Frauen von weit und breit nachsetzten. Er
flüchtete in die Wüste und bat Gott, er möge ihm das Gesicht
entstellen. Gott liess ihm Hörner wachsen. Von nun an mieden ihn die

Frauen; zum Gedenken des schönen Jünglings von einst aber

begannen sie, den Faschingsdienstag mit ausgelassenen Narrenpossen zu
feiern.

Eine weitere Sage8 kennt den Kurent als einen schrecklichen Riesen,
der als Räuber sein Unwesen trieb. Christus bändigte ihn dadurch, dass

er ihn in einen Stier verwandelte und für sieben Jahre einem Bauer

anvertraute. Der Stier brachte Wohlstand ins Dorf. Nach sieben Jahren
holte ihn Christus wieder. Die übermütigen Dorfeinwohner waren
gerade dabei, mit dem Stier ihre Spässe zu treiben. Christus verwandelte
ihn wieder in einen Menschen. Der einstige Räuber zog als Büsser in
ein fremdes Land, die Leute aber feierten fortan diesen Tag als

Faschingstag mit ihren Narreteien. In ganz Slowenien verbreitet ist die

Sage vom gutmütigen Kurent, der als Possenreisser Teufel und Tod
übertrumpft und zuletzt den hl. Petrus überlistet, so dass er sich in den

Himmel Eintritt verschafft9. Eine andere Variante kennt ihn als «den
starken Schmied», welchen Gott zuletzt in den Mond versetzt10.

Es ist nicht verwunderlich, wenn eine numinose Gestalt in der

Überlieferung des Volkes verschiedenartige Metamorphosen erlebt.

Wohl aber ist es bezeichnend, dass der Name dieses Numens der

6 Iv. Trdina (wie Anm. 5), Nr. 5, 75-76 und Nr. 6, 105-107.
7 Stefan Kühar, Närodno blägo vogrskij Sloväncov [Volkstümliches Gut der Ungarn-

Slowenen], Nr. 66, Fäjscäk, in: Casopis za zgodovino in narodopisje 8 (Maribor 1911) 62.
8 J. Freuensfeld-Radinski, Narodno blago s Stajerskega, III. Verske bajke

[Volkstümliches Gut aus der Steiermark, III. Religiöse Sagen], Nr. 8, in: Kres (Celovec 1884)

299.
9 Siehe die Zusammenstellung bei Jakob Kelemina, Bajke in pripovedke slovenskega

ljudstva [Mythen und Sagen des slowenischen Volkes], Celje 1930, Nr. 13, I—II, 59-64.
10 Kelemina (wie Anm. 9), Nr. 13, III, 64.



2o6 Niko Kuret

Maskengestalt des personifizierten Faschings und auch dem ihn
vertretenden Strohpopanz beigelegt wird. In einem grossen Teile
Sloweniens tritt der Kurent seit eh und je als personifizierter Karneval auf.

Die Etymologie der Benennung ist bis heute noch nicht unzweideutig
geklärt.

Nach Ivan Grafenauer11 sollte der Kurent den lunaren Urahnen, das

böse Numen, darstellen. Grafenauer fand dafür Parallelen bei den
ostfinnischen Wotjaken und Tscheremissen. Er stellte fest, dass die
slowenischen Formen Kurent y Kuret oder Korant > Korat phonetisch mit
den ostfinnisch-mongolischen Formen Kurjumes > Kurmes > Keremet

oder Kiremet übereinstimmen. Die mythologischen und philologischen
Parallelen bekräftigte er durch den Sinn, welchen das Wort korant, korat,
kuret in den verschiedenen slowenischen Dialekten und die Form
koren im Kroatischen an der slowenischen Grenze (dem Kajkawischen)
besitzt. Der Frosch, lunarmythologisches Symbol, wird in den Haloze-

Hügeln (Ostslowenien) korant, auf dem Karste kuret genannt; die

Kröte, desgleichen ein lunarmythologisches Tier, heisst in Ostslowenien

kordnta, korantdla, korantdlka12. Den Mann im Monde nennen die
Gailtaler Slowenen korat.

Viel einfacher ist die Deutung Erich Bernekers13, Kurent sei aus
dem Lateinischen currentes gebildet worden. Die Koranti hüpfen, laufen

tatsächlich in einem fort. Ähnliche Maskengestalten werden im
Deutschen deshalb ja auch Laufer oder Läufer genannt. Es ist mir
jedoch keine archivalische Aufzeichnung dieser Benennung
bekanntgeworden14.

Grafenauers Deutung bezweifelten Jakob Kelemina in seiner

Besprechung 19451S und France Bezlaj in seinem Artikel über die
slowenische Mythologie16. Kelemina vertritt die Meinung, der Name sei

romanischen Ursprungs. Er weist nicht nur auf den italienischen Mär-

11 Ivan Grafenauer, Prakulturne bajke pri Slovencih [Urkultursagen bei den Slowenen],

in: Etnolog 14 (Ljubljana 1942) 38fr.
12 In der Oststeiermark (Österreich )wird der Faschingsmontag, d.h. der Montag

nach Quinquagesima, der Froschmontag genannt. (Freundliche Mitteilung von Dr. Sepp

Walter, Graz.)
13 Erich Berneker, Etymologisches Wörterbuch der slawischen Sprachen (Heidelberg

1908-1913).
14 Eine Beziehung zu den altgriech. Kure'ten (Kovgfjtsg) zu suchen, scheint mir gewagt.

Über die Kure'tes s. W. H. Röscher, Ausführliches Lexikon der griechischen und
römischen Mythologie, II (Leipzig 1890-1899) Sp. 1587 fr.

15 Glasnik Muzejskega drustva za Slovenijo (Mitteilungsblatt des Musealvereines für
Slowenien) 25-26 (Ljubljana 1944-45) 112.

16 France Bezlaj, Nekaj besedi o slovenski mitologiji v zadnjih desetih letih [Einiges
über die slowenische Mythologie in den letzten zehn Jahren], in : Slovenski etnograf 3-4
(Ljubljana 1951) 342-353.



Masken der Slowenen 207

chenheld Coricante hin17, sondern betont besonders die Bezeichnung
couranthzw. corante in der Bedeutung von «Lakai» (18. Jh.). Er kommt
damit Bernekers Auffassung entgegen.

Ohne der kulturhistorischen Schule, deren Anhänger in einem
gewissen Sinne Grafenauer war, das Wort reden zu wollen, bilden jedoch
die - bisher nicht beachteten - «folkloristischen» Momente, aufweiche
Kelemina aufmerksam gemacht hatte, für Grafenauers Auffassung
meiner Meinung nach doch einen beachtenswerten Anhaltspunkt. Die
Auseinandersetzung über den Ursprung des Namens korant-kurent
und seiner Ableitungen ist allerdings noch nicht beendet.

$. Der personifizierte Karneval. Es ist vielleicht gewagt, auf Grund
der bisher bekannten mythologischen Überlieferungen im slowenischen

Korant-Kurent ein Numen der Pflanzergesellschaft erkennen zu
wollen. Sein Auftreten als Maskengestalt ermutigt jedoch zu dieser

Auffassung. Der Korant-Kurent ist nämlich in vielen slowenischen
Landschaften der personifizierte Karneval. Die Maskengestalt dürfte
also ein Vegetationsnumen sein, welches die Ahnengestalt überlagert
hat und heute als kontaminierte Maskenform erscheint, wie ja - nach
Karl Meuli18 - «unzweifelhaft... viele dieser Numina (sc. der
Wachstumskraft) mit den Seelenwesen eine Verbindung eingegangen» sind.

Der Korant tritt unter seinem Namen am eindrucksvollsten als

prächtige Maskengestalt auf dem Ptujer Felde und in den umliegenden
Hügellandschaften auf. Dieser Korant-Typus ist heute auch in der
internationalen Maskenforschung ein Begriff geworden19. Typologisch
gehört er zu den Pelzfiguren und tritt heutzutage als solche nur noch
auf dem Ptujer Felde auf. Im vorigen Jahrhundert verrichtete er, wie
schon erwähnt, im Savinja-Tale eine rituelle Handlung beim Hirsetreten

und in Zelezniki in Oberkrain wurde er im Maskenzuge auf
einem Schlitten mitgeführt.

17 J. Bolte-G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmärchen der Brüder
Grimm, II (Leipzig 1915) 85.

18 Karl Meuli, Art. Maske, Maskerei, in: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens,

V (Berlin und Leipzig 1932-33) Sp. 1852.
19 Seine Maske steht im Basler Schweizerischen Museum für Volkskunde und im

Pariser Musée de l'Homme. Siehe R.-J. Moulin, Un Kurent de Slovénie au Musée de

l'Homme, in: Les Lettres Françaises, Nr. 736 (Paris 1958) 11. - Die Abbildung, welche
Jasna Belovic (Die Sitten der Südslawen [Dresden 1927], Tafel nach der S. 164) als

«Kurentmaske - Slowenien - Sammlung Belovic» veröffentlicht hat, ist keine Kurent-
Maske, sondern (wie Leopold Schmidt, Die österreichische Maskenforschung 1930-1955,
in: Masken in Mitteleuropa [Wien 1955] 66 richtig bemerkt) eine Teufelsmaske. Jasna
Belovic hatte offenbar nie einen Kurent gesehen und hatte keine Ahnung, wie er aussieht.
Ich bezweifle sogar, ob die abgebildete Maske eine europäische Maske ist.



2o8 Niko Kuret

Im Einklang mit seinem Ursprung als Vegetationsnumen steht eine

Abart, die ihn als Dickwanst darstellt. Der «dicke» (ausgestopfte)
Kurent wurde in Zelezniki auf einem Schlitten gefahren. In dieser

Eigenschaft legt er anderswo sein Pelzkleid ab, und man näht ihm ein
recht weites Gewand aus Sackleinen zurecht, welches er anzieht und
welches sodann mit Stroh, Heu oder Hanf ausgestopft wird. Ein
Dickwanst dieses Aussehens ist der Kurent in Unterkrain (Dobrépolje,
Grosuplje) ; auch hier wird er auf einem Karren umhergefahren. Ein
ausgestopfter Dickwanst ist der Pust in den Brkini-Hügeln, in den
Görzer Hügeln (Brda) und im Soca-Tale. Dick ausgestopft ist der

Popanz (bdbac) im Resia-Tale. Andernorts ist der Kurent überhaupt
nur eine Strohpuppe. Er wird in Kostanjevica in Unterkrain öffentlich
aufgebahrt und am Aschermittwoch brennend von der Brücke in den
Krka-Fluss gekippt. Ähnlich macht man es noch hie und da in der
slowenischen Untersteiermark.

Nichtsdestoweniger ist für den personifizierten Karneval in vielen
Teilen Sloweniens die Bennenung Pust üblich, und zwar sowohl für die

Maskengestalt als für den Popanz. Man nennt in Westslowenien (Görzer

Hügel-Brda, Soca-Tal) sogar alle Maskierten kurzerhand pustôvi
(PI. von pust). Im Norden Sloweniens hat sich dafür der aus dem
Deutschen entlehnteNzmefasenk (imPrekmurje/^'«/«^) eingebürgert.
Fasenk ist sowohl der Karneval als auch der Popanz, fasenki sind die
Maskierten.

Auch der Pust als Maskengestalt ist entweder ein dickes Ungetüm
(Breginj im Soca-Tal) oder eine Pelzfigur (Triester Umgebung, Görzer

Hügel-Brda, Umgebung von Tolmin und von Kobarid im Soca-

Tale), er kann aber auch ganz städtisch im schwarzen Anzug einher-
schreiten (Triester Umgebung) oder sogar als Wilder Mann
auftreten (Cerkno).

Es ist mehr als bezeichnend, dass es der Korant oder der Pust ist,
der als ritueller Pflüger auftritt. Der personifizierte Karneval,
ursprünglich das Numen der Pflanzergesellschaft, hat sich öfters den

manistischen Maskentypen zugesellt und seine führende Rolle
aufgegeben.

4. Manistische Maskengestalten der Slowenen. Schon Otto Driesen20

war zur Erkenntnis gekommen, dass das Fellkleid den Geist des

Verstorbenen als verwesenden Leichnam darstellen sollte. Diese eigen-

20 Otto Driesen, Der Ursprung des Harlekin. Ein kulturgeschichtliches Problem (Berlin

1905), und Geo Widengren, Harlekinstracht und Mönchskutte, Clownhut und
Derwischmütze, in: Orientalia Suecana 2 (Uppsala 1953) 41-111.



Masken der Slowenen 209

artige Vermummung endete z. B. im Flickengewand des Harlekin.
Sie traf da mit einer anderen Entwicklungsreihe zusammen, welche
Geo Widengren vom Maskengewand der indoeuropäischen Männerbünde

ableitet; dieselben stellten zum Jahreswechsel die Wiederkehr
der Verstorbenen dar. Die ursprünglichen manistischen Maskentypen
sollte man folglich sowohl im Pelz- als auch im Flicken-(Zotten-)
Gewände erblicken.

Pelzgestalten sind über ganz Slowenien verbreitet. Sie haben
merkwürdigerweise in der nordöstlichen Hälfte denNamendesVegetations-
numens, KorantiKurent, übernommen. Es handelt sich um das slowenische

Hügel- und Flachland mit einer ausgesprochenen Agrarschicht.
Das Vegetationsnumen hat hier die Ahnengestalt überlagert, indem
es ihr den eigenen Namen aufgezwungen hat. Die südwestliche Hälfte
Sloweniens, in welcher das Bergland und der Karst vorherrschen,
kennt die Pelzgestalten unter anderen Namen: Sèma, Sovra, Lâmant,
Grbec, Grdln, Skoromdt, Kükac oder Bdbac; das Soca-Tal und die
Triester Umgebung haben hingegen den Namen Pust vorgezogen.

Fast alle Pelzgestalten zeichnen sich durch einen Kopfschmuck aus :

Rinder-, Bocks- und Widderhörner, Gemsenkrickel. Der klassische
Korant des Draufeldes hat in seiner heutigen Form die einstigen Rinder-
hörner durch ein Gestell aus zwei senkrechten Ruten mit Querstäben
und einer reichen Verzierung aus bunten Papierbändern und Federn
ersetzt. Wohl aber hat er links und rechts die grossen Truthahn- (oder
Raben-)Flügel meistens beibehalten. Der Skoromdt aus den Brkini-
Hügeln an der istrianischen Grenze trägt eine hohe, mit Kunstblumen
verzierte Kappe, von welcher bunte Bänder flattern und die einst
gebräuchliche geschnitzte anthropomorphe Maske zu ersetzen versuchen.

Ein weiteres Attribut der Pelzgestalten, welches seinerseits auch dazu

beiträgt, in ihnen ein Wesen aus dem Jenseits zu erblicken, sind die

Glocken, welche sie rund um den Gürtel tragen. Nur der Ldmant aus
Cerkno im Görzerlande und die Püsti (oder Pustóvì) aus der Triester
Umgebung tragen keine Glocken. Als Requisit und Waffe wird von
den Pelzgestalten vor allem der Stock verwendet. Der Stock der
Koranti vom Draufelde mit der Igelhaut am oberen Ende ist
bekanntgeworden21. Einen ähnlichen Stock gebrauchen die Grbci aus Dobré-
polje in Unterkrain. Auch jeder Skoromdt trägt einen Stock (krobdlja)
mit gekrümmtem Griffe. Der auf dem Balkan verbreitete Phallus als

Maskenattribut ist in Slowenien nicht mehr bekannt. Man wäre jedoch
geneigt, im dicken Stocke der Koranti doch die letzte Entwicklungs-

21 Robert Wildhaber, Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs, in: SAVk
56(1960)40-47.



2 io Niko Kuret

stufe des Phallus zu erblicken. Desto mehr, weil die kleinen «Hähnchen»

(plceki), die in demselben Bereich auftreten, als Steckenpferd
einen Stock gebrauchen, welcher vorn mit einem Hahnenkopf
geschmückt ist und durchaus als phalloides Requisit angesehen werden
kann.

Ein unmittelbarer Verwandter der Pelzgestalten ist oft der Teufel.
Die mittelalterliche Kirche war allerdings bestrebt, die in den
volkstümlichen Vorstellungen weiterlebenden manistischen Gestalten
kurzerhand als böse Geister, als «Teufel», darzustellen, welche dann
schon recht früh ins Komische verzerrt wurden. So manche manisti-
sche Maske der Heidenzeit wurde als Teufel in die Mirakel- und
Mysterienspiele eingezogen, wo die «diableries» eine wichtige Rolle
spielten22. Der tajfl, welcher jede Kóranti-Gruppe begleitet oder
begleiten sollte, ist ein richtiger christlicher Teufel : in das Netz, welches

er umhat, soll er die Seelen einfangen. Als selbständige Maskengestalt
tritt der Teufel noch vielerorts in Slowenien auf. Er ist (als pdrkelj <

Battel) nicht nur der obligate Begleiter des hl. Nikolaus, sondern treibt
sich auch im Fasching mit anderen Masken um: in Innerkrain, in
Istrien, in der Triester Umgebung, in den Görzer Hügeln (Brda) und
im Soca-Tale, d.h. vorwiegend in der südwestlichen Hälfte Sloweniens.

Einer anderen Vorstellung der Ahnengestalten entspringen, wie
gezeigt, die Flicken- oder Zottlermasken. Auch der Flickenmann tritt
vorwiegend in der südwestlichen Hälfte Sloweniens zutage. Er
erscheint in den Brkini-Hügeln an der Grenze Istriens als Cunder; die

Stofflicken ersetzt man hier in neuester Zeit durch Zeitungspapierschnitzel.

Er ist jedoch auch in den Julischen Alpen, im Bohinjer Tale,
anzutreffen, wo man ihn einst Puato% nannte. Ganz eigenartig sind die

mit flatternden Triem-Enden23 bedeckten, te tirjesti genannten Zottler
aus Cerkno in den Görzer Bergen.

In diesem Zusammenhang wäre die Maskierung mit flatternden
Bändern zu erwähnen, wie sie ja sehr wohl mit dem Flatterhaften der

Seelengeister in Einklang zu bringen ist, wenn da nicht relativ rezente
modische Einflüsse mit hineinspielen. Das «Gespann» der Pflüger
(orali) aus der Umgebung von Ptuj (Draufeld) trägt eine mit
Kunstblumen über und über bedeckte helmartige Kopfbedeckung, von

22 Schon 1262 tritt im «Jeu de la Feuillée» von Adam de laHale der Teufel (Croquesots)
auf.

23 Slov. tirje. Siehe J. Andreas Schmeller, Bayerisches Wörterbuch I (Stuttgart und
Tübingen 1827, 1828, 1836, 1837) Sp. 566-567: «Der Driem, Triem, Driemling, collective,

die gedrehten Endfäden des Aufzuges am Webstuhle, welche undurchschossen
oder ohne Eintrag bleiben, das Weber-Driem...»



Masken der Slowenen 211

deren Rand bunte Blätter flattern. Auch die Skoromati von der
Grenze Istriens ersetzen, wie schon erwähnt, die einstige Holzmaske
durch bunte Bänder, welche von einer ebenso mit Kunstblumen
verzierten Kopfbedeckung herabhängen. Sie wurden vielleicht durch die
sonst gar nicht maskierten Pdrtarji aus der Triester Umgebung und
dem nahen Istrien angeregt. Endlich verdecken die «schönen» Masken

aus Dreznica im Soca-Tale ihr Gesicht mit herabhängenden bunten
Bändern.

Als manistische Maskengestalten par excellence treten in ganz Europa
die Gestalten des Alten und der Alten (des Grossvaters und der
Grossmutter, des Mannes und des Weibes - kurzerhand : des Ahnenpaares)
auf. Das Paar, welches schon längst eine Monographie verdient hätte,
hat in Slowenien die bei manistischen Gestalten sonst üblichen therio-
morphen Elemente mancherorts aufgegeben. In Cerkno (Görzer
Bergland) tritt das Paar in der alten Volkstracht auf, andernorts

begnügt sich die Alte mit der ortsüblichen Frauentracht (Dobrépolje in
Unterkrain, Bohinjer Tal in den Julischen Alpen), wogegen der «Vater»

(udla) im Bohinjer Tale die alte Pelzvermummung beibehalten hat, in
Dobrépolje z.B. jedoch der «Mann» (mo% oder decke) in einer
Phantasiekleidung auftritt, zu welcher er den alten Spitzhut, den pileus, in
verschiedenen Formen entwickelt hat und ihn kasfür nennt. Das Paar

der beiden Alten tritt in ganz Slowenien auf: in der Untersteiermark,
in Ober-, Unter- und Innerkrain, in Istrien und auf dem Karste. Der
slowenische Südwesten hat dem traditionellen Paar die Benennung
geändert ; es heisst hier Pust und Püstica (Karneval und Karnevalin),
desgleichen in Südkärnten (Pokrce/Poggersdorf), wo es als Pust (d.i.
der Karneval) und «seine Frau» heimisch ist.

In die unmittelbare Verwandtschaft mit den bisher erwähnten
manistischen Maskengestalten sind trotz der äusseren Verschiedenheit
die «weissen» Maskengestalten einzureihen. Es handelt sich allerdings
um eine gänzlich verschiedene, womöglich viel jüngere Vorstellung
vom Aussehen der «Ahnenseelen»24, wiosie im Mimosspiel in der
Gestalt des Pullicenus ihren Niederschlag gefunden hat. Die Gestalt
des höckerigen Alten mit der Fistelstimme hat sich über den italienischen

Pulcinella als Marionettenfigur im französischen Polichinelle
und im englischen Punch erhalten. Die slowenischen Masken folgen
dieser typologischen Entwicklung zwar nicht, allerdings haben sie

aber die weisse Kleidung beibehalten und verdecken sich das Gesicht

24 Vgl. über die Weissverkleidung Richard Wolfram, Das Anklöckeln im Salzburgischen,

in: Mitteilungen der Gesellschaft für Salzburger Landeskunde 93 (Salzburg 1955)

203 fr.



212 Niko Kuret

mit einem weissen Schleier oder einem weissen Leinenstück.
Derartige Maskengestalten begegnen uns in Unter- und Innerkrain, in den

Brkini-Hügeln und im Soca-Tale. Hie und da im Resia-Tale (Friaul)
treten sie als Tod (eigentlich als «Tödin», weil der Tod im Slowenischen

feminin ist) auf. Die Frauengestalten bei den Neujahrsmasken
im Bohinjer Tale verdecken sich das Gesicht mit weissen leinenen
Masken und erwecken hiedurch das Aussehen eines Totenantlitzes.

/. Die Tiermasken. Die ältesten manistischen Maskengestalten zeichnen

sich, wie gezeigt, fast durchwegs durch ihre theriomorphen
Elemente aus, die als Erbschaft der paläolithischen Jäger alle nachfolgenden

Zeitläufte überdauert haben. Als eigentliche Tiermasken, d.h.
als Maskengestalten, welche ohne anthropomorphe Elemente ein
echtes oder phantastisches Tier darstellen, bezeichnen wir vor allem
die sog. Equidenmasken, welche nicht nur typologisch, sondern auch

phänomenologisch eine eigene Stellung einnehmen dürften25. Einige
Religionshistoriker (z.B. Georges Dumézil) wollen auch in der

Equidenmaske nur eine der Formen erblicken, in welchen sich die
Ahnenseelen offenbaren. Ein eigenes Problem stellt der Bär dar. Die
bekannteste slowenische Equidenmaske ist die Rüsa oder Gambela

vom Draufelde26. Sie tritt in der selteneren «zweibeinigen» und in der

häufigeren «vierbeinigen» Form auf. Die zweibeinige wird Mala rusa

(kleine r.), die vierbeinige Velika rusa (grosse r.) genannt. Ein sehr
umfassendes Gebiet der slowenischen Untersteiermark (die weitere

Umgebung von Celje) wurde einst von der Kosuta, der Hirschkuh
(Hindin), beherrscht. Als vierbeiniges Tier trat sie hier als alleinige
Maskengestalt auf. Andernorts ist sie als Kamela (Kamel) bekannt, so

in der Umgebung von Ljubljana; in Oberkrain und in Südkärnten tritt
sie als Slmelj (Schimmel) auf. Ein kamela-attiges Ungetüm war die
Brna (vgl. das tschechische brüna welche gewöhnlich bei den Hochzeiten

in Oberkrain auftrat. Ein zweibeiniges Tier ist die Kamêlica

(Kamelchen) in Unterkrain (Suha krajina, Umgebung von Zuzem-

berk), wo der einfache hölzerne Kopf auf einem langen Stock von in
ein weisses Tuch gehüllten Schuljungen von Haus zu Haus getragen
und zum Fenster hochgehoben wird. Der meist mit Nägeln versehene
Unterkiefer ist beweglich und dient oft dazu, um Krapfen in Empfang

25 Über die Equidenmasken s. Jean Baumel, Le Masque-cheval (Paris 1954).
26 Siehe Leopold Kretzenbacher, «Rusa» und «Gambela» als Equidenmasken der

Slowenen, in: Alpes Orientales IV (Firenze 1966) 49-74. - Die «Habergeiss aus Slowenien»

bei Jasna Belovic (wie Anm. 18) ist überhaupt nicht slowenisch. Waldemar Liungman,

Traditionswanderungen Euphrat-Rhein II (Helsinki 1938) Fig. 119, S. 809,
veröffentlicht dasselbe Bild als aus dem Salzburgischen stammend.



Masken der Slowenen 213

zu nehmen. Das Tier pflegt aber auch besonders nach Mädchen zu
schnappen. Diese Maskengestalten werden in Slowenien trotz der
verschiedenen Benennung hauptsächlich mit einem Pferdekopf dargestellt.

Der Bär mit seinem Treiber, welcher in Slowenien auf dem Drau-
felde, in Unter- und Innerkrain sowie auf den Brkini-Hügeln an der
Grenze Istriens auftritt, bleibt trotz der bisherigen Deutungsversuche
ein offenes Problem27. Allerdings kann er auch eine rein imitative
Maskengestalt sein, weil ja der richtige Jahrmarktsbär mit seinem
fahrenden Treiber schon seit Jahrhunderten zur Nachahmung reizen
konnte.

6. Vegetationsdämonen in Maskengestalt. Der Korant-Kurent, das Vege-
tationsnumen der alten Slowenen, ist als Maskengestalt, wie gezeigt,
entweder von der manistischen Pelzgestalt überlagert worden, oder
nahm die Gestalt eines ausgestopften Dickwanstes an, um damit den
ersehnten Wohlstand zu versinnbildlichen. Dem Äusseren nach würde
man in diesen Maskengestalten kaum ein Vegetationsnumen erblicken.

Desto unmittelbarer tritt uns jedoch der Vegetationsdämon in der

Maskengestalt des Grünen Georgs vor die Augen. Es ist der Typus
des auch anderswo in Europa bekannten, in frisches Laub gehüllten
Knaben (auch Mädchens), welcher im Heische-Umgange von Haus

zu Haus geführt wird. Der Grüne Georg (Zelênijûrij) war einst in ganz
Slowenien verbreitet. Er trat in der Untersteiermark im Sommer- und
Winterspiele auf, wo er in einerVermummung aus Epheuranken gegen
den in Stroh gehüllten Winterdämon (Rdbolj) kämpfte und ihn
besiegte28. Der Grüne Georg hat sich im Rahmen des brauchtümlichen
Frühlingsumganges am längsten in Weisskrain (Bela krajina)29 und in
Südkärnten30 erhalten. Der Südkärntner «Sankt Georg» (Sent-Jurij)
ist allerdings in Stroh gehüllt - weil Ende April in Kärnten meistens
noch kein Grün zu haben ist -, wird aber während des Brauches mit
frischem Tannenreisig verdeckt. Der Georgsbrauch war seinerzeit
auch ohne Zusammenhang mit dem Sommer- und Winterspiele in der
Untersteiermark verbreitet. Spuren davon lassen sich im Übermur-

gebiete (Prekmurje), in Inner- und in Oberkrain nachweisen.

27 Siehe Leopold Schmidt, Maskenforschung (wie Anm. 19) 26.
28 Vicko Dragan Davorin Trstenjak), Mladoletne igre Slovencov kraj Mure

[Frühlingsspiele der Slowenen an der Mur], in der Zeitung «Novice» 15 (Ljubljana 1857) 90.
29 France Marolt, Tri obredja iz Bele krajine [Drei Bräuche aus Weisskrain] (Ljubljana

1936) 5-33 Slovenské narodoslovne studije, 2).
30 Franz Koschier, Das Georgijagen (Sent Jurja jahat') in Kärnten, in: «Carinthia I»

147 (Klagenfurt 1957) 862-880.



214 Niko Kuret

In diesem Zusammenhange wären nun zwei weitere Maskengestalten

aus dem Görzerischen (Cerkno) zu erwähnen. Es ist der
moosbedeckte und eine junge Tanne tragende Wilde Mann und sein Ebenbild,

der Epheumann (te mrsldnast), welche mit den bekannten Idvfarji
auftreten. Der Wilde Mann heisst hier eigentlich Pust, « der Karneval».
In der Romania ist dies nichts Ungewöhnliches ; der Karneval - d. h.
das Vegetationsnumen - nimmt die Gestalt des omo sabatico, des sal-

panel an. Die Maskengeschichte warnt uns allerdings, über das «Alter»
des jeweiligen Wilden Mannes voreilige Schlüsse zu ziehen, weil man
ja in den mittelalterlichen höfischen und bürgerlichen Veranstaltungen
und in der darstellenden Kunst eine Fülle von Vorlagen besass. Es ist

nun interessant, dass der /W-Wilde Mann aus Cerkno im Falle eines

zu früh gefallenen Schnees sein Gewand statt mit Moos - mit Stroh
benähen musste, und dass er den schon erwähnten, mit Epheublättern
bedeckten Partner mithat, welcher nach der Hinrichtung des Pust-

Wilden Mannes seine Tanne übernimmt.

7. Mimenhafte Maskengestalten. Zu den verschiedenen Maskentypen
und -gruppen, welche eine meist schon verschwommene mythologische

oder kultische Überlieferung an den Tag bringen oder zumindest
ahnen lassen, gesellten sich zu einem unbestimmbaren Zeitpunkte
verschiedenartige, meistens komische Maskengestalten. Es handelt
sich um Maskentypen, die mehr oder minder in ganz Europa bekannt
sind. Diese Tatsache ist auf ihren einwandfrei gemeinsamen Ursprung
zurückzuführen: es sind Gestalten, die aus dem Nachahmungstrieb
und aus der Spottlust entstanden sind. Unabhängig von den ursprünglichen

Maskenbräuchen führen sie als Mitgänger ihr Dasein. Es ist,
um ein Wort von Georges Buraud31 zu gebrauchen, die «Comédie
humaine». Es geschah in der antiken Welt, dass die Mimen die

ursprünglichen menschlichen Typen zu ihrer Bühne emporhoben, sie

stilisierten, ihnen einen allgemeingültigen Charakter verliehen. Mag
sein, dass sie in dieser «verfeinerten» Form ihrerseits auf das Maskenleben

einwirkten. Da hatWaldemar Liungman32, gestützt auf Hermann
Reich33, bestimmt recht. Wir können ihm nur nicht beipflichten, wenn
er meint, alle europäischen Maskengestalten seien auf den antiken
Mimos zurückzuführen, so wie es auch nicht richtig ist, in allen Masken

Totengeister zu suchen.

31 Georges Buraud, Les Masques (Paris 1961) 5iff.
32 Liungman (wie Anm. 26) 705 ff.
83 Hermann Reich, Der Mimus, I—II (Berlin 1903).



Masken der Slowenen 215

Auch in Slowenien wimmelt es von Maskengestalten, die sich aus
reiner Freude an der Vermummung, an der Nachahmung, am Satirischen

gleichsam als «Satyrspiel» den «kultischen» Masken beigesellt
haben. Und um so mehr der «kultische» Inhalt der letzteren verloren
geht, desto mehr werden die einst «ernsten» Masken in den
ausgelassenen Wirbel der mimenhaften Masken hineingezogen. Eine
Galerie solcher Gestalten, die scheinbar unerschöpflich jedes Jahr
Zuwachs erhält, ist z.B. die Schar der Idvfarji in Cerkno (Görzer
Bergland): Hirte, Bauer, Bäcker, Edelmann, Edelfrau, Trunkenbold u.a.
mehr folgen dem Umzug der «klassischen» Typen. Hier ist noch
immer lebendiges Volksschaffen am Werk. Es ist fast unmöglich, eine

Liste dieser Gestalten, die sich in ganz Slowenien umhertummeln,
zusammenzustellen : Kaminfeger, Photograph, Scherenschleifer, Arzt,
Krankenschwester - die unerschöpfliche Reihe reicht bis zu den

Cowboys der neuesten Zeit. Zu den beliebtesten gehörten besonders

in früheren Zeiten die Zigeunermasken. Weitverbreitet ist der Mann,
der seine Frau im Rückenkorb mitträgt (es kann auch umgekehrt sein).

Eine eigenartige Belustigung ist die Altweibermühle (babji mlin),
die in Unterkrain (Dobrépolje) noch heute dargestellt wird, aber auch

in Oberkrain und in Nordslowenien (Meza-Tal, Slovenj gradée)
bekannt ist. Noch häufiger ist der «Leierkasten», eine Kiste, in welcher
ein Musikant versteckt sitzt und aufspielt, wenn dieWinde gedreht wird
(Untersteiermark,Unter- und Oberkrain, Podjuna/Jauntal in Kärnten).

8. Rituelle Funktionen, Maskenglauben und typische Verhaltensweisen.

Von den rituellen Funktionen, welche die slowenischen Masken
ausüben, seien die Scheinhochzeit und das Blochziehen, das rituelle Pflügen

und das Rügerecht sowie das Vernichten des Numens in Gestalt
einer Puppe erwähnt. Den Sinn der ursprünglichen Maskenumzüge,
welche der Strafe der Ahnen ihren Segen - die Fruchtbarkeit - folgen
Hessen, veranschaulicht nach der kultischen Entleerung in karikierter
Form der noch heute ungewöhnlich beliebte maskierte Hochzeitszug :

die Ehe dient ja der Mehrung der Familie, sie ist auch gleichsam das

Symbol der Fruchtbarkeit. Maskierte Hochzeiter begegnen uns im
Faschingsumzug in ganz Slowenien.

Ein Gegenstück der Scheinhochzeit ist das Blochziehen (ploh).
Dieser Spottumzug am Aschermittwoch auf Kosten der

«sitzengebliebenen» Mädchen, der alten Jungfern (und Hagestolze) ist in
ganz Slowenien bekannt, wird in Sprichwörtern verwertet und hat
Anlass zur Entstehung einer bestimmten Reihe von Volksliedern
gegeben. Der «Bloch» ist entweder ein Baumstamm, ein Brett oder ein



216 Niko Kuret

Futtertrog. Der Bloch wurde z.B. im Gail-Tale tatsächlich von ledig
gebliebenen Mädchen gezogen, andernorts ist es ein Burschenbrauch.
Hie und da wird ein maskiertes Brautpaar (auch nur zwei Puppen)
auf den Bloch gesetzt. Im Prekmurje (Übermurgebiet) hat das Blochziehen

in den letzten Jahrzehnten durch Einfluss der benachbarten
Steiermark und des Burgenlandes eine bedeutende Erweiterung
erfahren. Es wurde vor allem in evangelischen Dörfern als
«Föhrenhochzeit» (baravo gostüvanje) begangen und als grosser Dorfkarneval
ausgestaltet, wo die Phantasie des Volkes noch eine Menge mimen-
hafter Maskengestalten auftreten lässt34.

Das rituelle Pflugziehen ist einst allgemein verbreitet gewesen.
Nachrichten liegen aus der Untersteiermark, aus Unter- und Innerkrain

und vom Karste vor, es fehlen Berichte aus Oberkrain und Süd-

kärnten, desgleichen aus Weisskrain und Istrien. Das bekannteste ist
das noch heutzutage erhaltene Pflügen vom Draufelde und jenes aus

Unterkrain (Dobrépolje, Kostanjevica). Das Pflügen selbst wird in der

Regel vom Darsteller des Vegetationsnumens durchgeführt (auf dem

Draufelde vom Kórant), was den Brauch unzweideutig als Agrarritus
kennzeichnet, bei dem man mittels imitativer Magie die Fruchtbarkeit
erzielen wollte.

Das Gericht über den personifizierten Karneval, seine «Hinrichtung»

und seine Vernichtung (begraben, verbrennen, ins Wasser werfen)

ist in Slowenien nicht überall als Vorgang mit einheitlichem
Ablauf erhalten. Als klassisches Beispiel eines Gerichtes, welches auch

von der Rügefreiheit Gebrauch macht, ist das Gericht über den Pust-

Wilden Mann in Cerkno (Görzer Bergland) zu werten. Das
Rügegericht über den Kurent ist nur vereinzelt in der Untersteiermark, über
den Pust in Südkärnten anzutreffen. Sonst machen die Masken hie und
da selber vom alten Rügerecht Gebrauch, besonders in Unterkrain
(Kostanjevica, Krka und Umgebung, Litija) und im Soca-Tale (Ko-
barid). Hingegen erfreut sich das Begräbnis des Karnevals in den letzten

Jahren einer steigenden Beliebtheit. Das älteste Zeugnis davon ist
aus dem Jahre 1829 aus Weisskrain bekannt. Der Karneval als

Strohpopanz wird nach dem persiflierten kirchlichen Leichenzug meistens

verbrannt. Dies gilt für ganz Slowenien, für Südkärnten und fürs
Resia-Tal (Friaul). In Kostanjevica (Unterkrain) wird der Kurent
auf der Brücke mit Benzin begossen und brennend in den Krka-
Fluss gekippt.

34 Boris Kuhar, Borovo gostüvanje. Ob spremembah, ki jih prinasa cas [Die
Föhrenhochzeit im Wandel der neueren Zeit], in: Slovenski etnograf 16-17 (Ljubljana 1964)

133-148, dt. Zus.



Masken der Slowenen 217

Als ganz eigenartiger Brauch ist das «rituelle» Skifahren in der

Faschingszeit auf der Hochebene von Blöke (Innerkrain) anzuführen,
woraufBoris Orel erstmalig hingewiesen hat36.

Als rituelle Funktion seien in diesem Zusammenhange noch die

Faschingsfeuer in Oberkrain, besonders in der weiteren nördlichen
Umgebung von Ljubljana, erwähnt. Der Brauch ist noch heutzutage
lebendig und scheint hartnäckiger zu sein als die Johannisfeuer. Auch
das rituelle Schaukeln soll nicht vergessen werden. Man trifft es vor
allem im Osten Sloweniens (östliche Untersteiermark, Weisskrain) an.

Die einstige rituelle und magische Funktion der Masken ist noch
lange in verschiedenartigem Maskenglauben erhalten geblieben. Es
ist wohl bezeichnend, wenn noch heute so mancher Bursche vom
Draufelde erzählt, er müsse hüpfen, sobald er die iTö'ra»/-Kappe auf den

Kopf stülpe - er verspüre in seinem Innern eine unbekannte Macht,
die ihn dazu zwinge. Kein lavfar aus Cerkno (Görzer Bergland) traute
sich je, auf den Kirchhof, d.h. auf geweihten Boden, zu treten: die
hölzerne Gesichtsmaske würde mit dem Gesichte verwachsen, und nie
mehr würde er sie abnehmen können. Die Jungen aus Zahómec/Acho-
mitz im Gail-Tale (Südkärnten) beten noch heute ein Vaterunser,
bevor sie sich mit der Perchtenkappe bedecken. Der Besuch der Pflug-
zieher bringt Glück und reichen Ertrag. Auch die Masken allgemein
werden als Glücksbringer und Fruchtbarkeitsmehrer angesehen. Als
wir 1954 die Neujahrsmasken im Oberen Bohinjer Tale (Julische
Alpen) erstmalig photographierten und die Burschen auf unser
Ansuchen die Reihenfolge der Besuche in den Häusern änderten, kam
ihnen eine Hausfrau, bei deren Flaus der Umzug vorbeigegangen war,
ohne einzukehren, verstört nachgelaufen: «Warum kommt ihr denn
nicht zu uns ?» Beim schon erwähnten Besuch der Masken beim Hirsetreten

im Savinja-Tale (Untersteiermark) wurde ein gehörnter Kurent

von einem Winkel der Tenne in den anderen geschleift, und der
nachfolgende Tanz sollte den reichen Ertrag an Hirse im kommenden
Jahre gewährleisten. Der Glaube an die magische Kraft der Masken
hat zwar auch schon eine gewollt komische Vereinfachung erfahren.
Man sagt, dass die Masken tanzen mussten, damit die Rüben recht
dick geraten Je höher die Sprünge, desto dicker die Rüben.

Die Verhaltensweisen der Masken, wie sie Karl Meuli36

herausgearbeitet hat, sind auch in Slowenien erhalten: es wird gehüpft, es

35 Boris Orel, Bloske smuci. Vprasanje njihovega nastanka in razvoja [Die Skier von
der Bloke-Hochebene. Das Problem ihres Ursprungs und ihrer Entwicklung] (Ljubljana
1964) i6off. (SAZU, Classis philologia et litterae - Opera 18, Institutum ethnographiae
Slovenorum 7), Engl, summary.

36 Karl Meuli (wie Anm. 18) Sp. 1749fr.



2i8 Niko Kuret

wird getanzt, es wird gelaufen, es wird gelärmt, es wird «gestohlen»,
es wird mit Russ geschwärzt, mit Asche bestreut (der Aschenstrumpf
ist besonders in Westslowenien beliebt), mit Wasser bespritzt (Soca-

Tal), wobei man es besonders auf die Mädchen abgesehen hat. Die
Streckschere ist mir bisher nur an zwei Orten begegnet. Im Soca-

Tale (Dreznica) werden die Mädchen mit der Schere (%agrabljdl)
festgehalten, damit man sie mit einer Holunderspritze (neuerdings mit
einer Klistierspritze aus Gummi) bespritzen kann. In Südkärnten

(Malosce/Mallestig) ist beim Perchtenumgang die Schere (skdrje) ein

Requisit des Todes (der «Tödin»), er lässt sie nach den Mädchen
schnellen oder nach den Kindern, denen er die Gaben wegnehmen
will. - Auch in Slowenien sprechen die Masken in der Regel nie.

p. Lu^ienumgänge, Perchtenjagen, Nikolausum^üge, Dreikönigssinger. Im
pannonischen Nordosten Sloweniens leben noch heute die Luzien-
umgänge (po Liciji hoditi) sowohl im östlichen Teile des Hügellandes
(Slovenské gorice) als im Prekmurje. Die Luzia (Licija) - es sind
gewöhnlich zwei - besucht am Abend vor dem 13. Dezember die Häuser,

wo es Kinder hat. Sie ist ganz weiss gekleidet. Das Gesicht hat sie mit
einem weissen Schleier oder mit einer weissen Papierlarve verdeckt
(sie begnügt sich manchmal auch ganz einfach mit Mehl). In der einen
Hand trägt sie einen Teller mit einem Paar frischer Schweinsaugen (es

ist die Zeit des Schweineschlachtens), Gabel und Messer, in der anderen

eine Ofengabel. Die zweite trägt ein Glöckchen und den Korb
mit kleinen Gaben für die Kinder, welche zuvor brav beten müssen.
Die Angst vor der Luzia ist ärger als vor dem Nikolaus. In früheren
Zeiten war die Luzia schwarz gekleidet, ihre «Dienerin» aber weiss;
dieselbe trug auch eine grosse Axt mit daran befestigten Flügeln. Als
Gaben wurden einst an brave Kinder Stücke eines Maiskuchens
verteilt. Die unmittelbare Verwandtschaft mit dem Perchtenkomplex ist

unleugbar. Über den Luzienkomplex verdanken wir Leopold Kretzenbacher

eingehende Untersuchungen37.
Der für den Ostalpenraum bezeichnende Perchtenkomplex38 mit

seinen Ausläufern (z.B. nach Böhmen) zeichnet sich bei den Slowenen
durch eine besondere Dichte im Nordwesten (Südkärnten mit den

37 Leopold Kretzenbacher, Lutzelfrau und Pudelmutter. Ein Beitrag zur Sagenkunde
des Burgenlandes, in: Burgenländische Heimatblätter 13 (Eisenstadt 1951) 162fr. - Ders.,
Santa Lucia und die Lutzelfrau. Volksglauben und Hochreligion im Spannungsfeld
Mittel- und Südosteuropas, München 1959 Südosteuropäische Arbeiten, 53).

38 Viktor Waschnitius, Perht, Holda und verwandte Gestalten. Ein Beitrag zur
deutschen Religionsgeschichte, in: Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaften
in Wien. Philosophisch-historische Klasse, 174:2 (Wien 1913) 3-184.



Masken der Slowenen 219

Karawanken, Oberes Save- und Oberes Soca-Tal, Trenta) aus. Dies
bewog Waldemar Liungman, die «Entstehung» der Perchtengestalt
im Bereiche des Zusammentreffens der Bajuwaren und der Slowenen

(6. Jh., Karantanien) zu suchen39. Die mimisch dargestellte Percht, die
Pehtra baba, welche allein uns hier interessiert, ist typologisch
verschieden40. Ihrer bekannten Ambivalenz entsprechen die «helle» und
die «dunkle» Gestalt. Die «helle» schwärzt sich zwar das Gesicht,
kleidet sich aber in weiss; die «dunkle» hat gewöhnlich eine
abschreckende Maske und kleidet sich entweder in Felle oder in
zerlumpte alte Kleider. Die «helle» Pirta trat einst im Oberen Soca-

Tale (Trenta) auf in Begleitung von weissen Feen (Vile), die man
sich mit umgedrehten Füssen (krivopête) vorstellte. «Hell» ist die
Pehtra baba auch im Oberen Save-Tale (heute noch in Podkoren) und
am südöstlichen Rande des Ro2 /Rosentales sowie im grösseren Teile
der Podjuna, des Jauntales, in Südkärnten. «Dunkel» ist hingegen die
Pehtra (baba) im Gailtale und im restlichen Südkärntner Gebiet. Auch
brauchtümlich ist der Perchtenauftritt verschieden : entweder jagt die

Pirta oder Pehtra baba am Abend vor Epiphanias durchs Dorf, wird
sodann von Kindern (mit Viehglockengeläut) gejagt und aus dem
Dorfe getrieben (Oberes Soca- und Oberes Savetal sowie das Gailtal),

oder sie besucht die Häuser und beschenkt die Kinder (Roé/
Rosental und teilweise Podjuna/Jauntal); sie tritt hier als hässliche

alte Frau auf oder kommt als ein vierbeiniges Ungetüm auf allen
Vieren in die Stube gekrochen. Mit Ausnahme des Soca-Tales lebt der
Perchtenlauf noch heute weiter. In Südkärnten (am Komelj/Kömel)
ging die «dunkle» Pehtra auch in der Faschingszeit um; sie gab
nur unartikulierte Laute von sich und hatte einen Stock mit einer

Spitze am Ende mit. Die Hausfrau musste ihr einen Krapfen darauf
stecken.

Die Nikolausumzüge41 scheinen in Westslowenien erst spät (Ende
des 19. Jahrhunderts) eingedrungen zu sein, allein auch im pannonischen

Nordosten (besonders im Prekmurje) ist der Brauch noch nicht
allgemein verbreitet. Es ist zunächst der Alpenbereich mit seinem
Vorlande, welcher eine lebendige Nikolausüberlieferung aufweist. Die

39 Liungman (wie Anm. 26) 629 fr.
40 Niko Kuret, Die Perchtenüberlieferung bei den Slowenen. Vortrag bei der V.

Tagung «Alpes Orientales» (Slovenj gradée 1967). Erscheint im üblichen Bericht.
41 Das Material im Institut für slowenische Volkskunde ist bisher noch nicht

aufgearbeitet worden. - Für Südkärnten s. Hermann L'Estocq, Unterkärntner Brauchtum, in :

«Carinthia I» 120 (Klagenfurt 1930) 150-152, und: Oswin Moro, Maskenbräuche in
gemischtsprachigen Dörfern Oberkärntens, in: «Carinthia I» 125 (Klagenfurt 1935)

211-213.



220 Niko Kuret

Umzüge sind hier oft sehr prunkhaft, so in Südkärnten, im Gebiete
zwischen der Drau und der Svinska planina/Saualpe, vereinzelt dann
weiter in Oberkrain (Zelezniki), im Westen der Untersteiermark
(Gornji grad) und im Meizica/Miess-Tale. Nebst dem «Schönen» (ta
Ijdpe), d.h. dem hl. Nikolaus (Smikvdv^J, dem Engel und den Barteln
(pdrkeljni) treten im erwähnten Teile Südkärntens der hl. Michael
(Mihej) in Soldatenuniform als Herold, der Narr (Nôrec) als

Spassmacher, weiters als Begleiter des hl. Nikolaus der ernste hl. Ruprecht
(Rupej) mit dem Gabenkorb (deshalb auch kósar, Korbträger,
genannt), die Perdit, genannt Smarjeta (hl. Margarethe) und der Tod
(eigentlich die «Tödin») auf. Erst nach der Bescherung dürfen die
Teufel in die Stube, ihrem Tollen kann nur der Mihej Einhalt gebieten.
In Oberkrain (Zelezniki) begleiteten den hl. Nikolaus vier Engel, zwei
«Leviten», ein «Hofkaplan» und der sehr beliebte hl. Antonius
mit den Glöckchen. Als Vorbote kam auch hier eine militärisch
gekleidete Gestalt ins Haus, als Letzte aber drängten sich mit Getöse die
Barteln (parkeljni) in die Stube, drohten den Kindern und spähten
nach den Mädchen. In ähnlicher Zusammenstellung finden wir die

Gruppe im jugoslawischen Teile Kärntens (Prevalje, Strojna) sowie
im Westen der Untersteiermark (Gornji grad).

Von den dem Anscheine nach unorganisch mitwirkenden Gestalten
fallen der hl. Michael (Südkärnten), besonders häufig der hl. Antonius
(Innerkrain, teilweise Untersteiermark), weiter der Tod (die «Tödin»,
Unterkrain) und ein Geistlicher (der Kaplan: Steiermark, Oberkrain;
der Pfarrer : Oberkrain) ins Auge. Die schon in Südkärnten als Smarjeta
auftretende Percht treffen wir in Gornji grad als Pehta baba, im Oberen
Savetal (Podkoren) als Trentar an; es ist durchwegs die «dunkle»,
hässliche Pelzgestalt mit einer gehörnten Gesichtsmaske. Die Percht
tritt als Anführerin der Teufel auf, sonst ist es der hl. Michael, der
sie bändigt.

Die primäre «heidnische» Schicht der Nikolausumzüge tritt bei den
Slowenen klar zutage: es treten hie und da lediglich mehrere Teufel
(Südkärnten, Ober- und Unterkrain) oder ein einziger (Oststeiermark,
Kanaltal in Friaul) auf. Allein kommen die Teufel auch einige Tage
vor dem Nikolausfest ins Haus (Umgebung von Ljubljana). Im übrigen

hat sich jedoch die konventionelle Gruppe durchgesetzt:Nikolaus,
Engel, ein oder mehrere Teufel. Vor dem Zweiten Weltkriege wurden
die Umzüge oft durch das Auftreten im Pfarrsaale (besonders in Oberkrain)

im Rahmen einer besonderen Veranstaltung ersetzt.
Die Dreikönigssinger waren in ganz Slowenien bekannt. Eine

beträchtliche Anzahl von Sternsingerliedern ist gesammelt und veröffent-



Masken der Slowenen 221

licht worden42. Entweder sangen die Umgänger die üblichen
Dreikönigslieder oder führten ein Stubenspiel43 auf. Die Maskierung variierte

je nach den Möglichkeiten der Umgänger. Das Dreikönigssingen
als Schulmeister- und Schülerbrauch des Humanismus und der
Reformationszeit ist z.B. auch in Ljubljana erwiesen. So ersuchten am
3. Jänner 1575 der Schulmeister bei St. Nikolaus (Domkirche) und die
deutschen Schulmeister das Stadtgericht, ihnen die Erlaubnis des

«trium-regum-Singens» zu erteilen44. Archivalische Quellen aus
Südkärnten, deren Erforschung wir Oskar Moser verdanken48, melden es

aus dem Gailtale in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, vereinzelt
im Roz/Rosentale im 17. und 18. Jahrhundert sowie aus dem Anfange
des 19. Jahrhunderts (Blatograd/Moosburg). Von anderen slowenischen

Gegenden stehen archivalische Belege noch aus. Es ist bezeichnend,

dass die maskierten Drei Könige (mit dem Stern) in Südkärnten
(Gailtal) von der «hellen» Percht begleitet werden; sie trägt bei dieser

Gelegenheit die Gailtaler Tracht, doch mit weiss verhülltem Gesicht,
und heisst wieder Smarjeta (die hl. Margarethe).

10. Historische Ausblicke und nachbarliche Parallelen. Die slowenische

Maskenforschung ist mangels Vorarbeiten bisher kaum in die
Vergangenheit vorgestossen. Historische Angaben über Masken in
Slowenien sind deshalb noch immer spärlich. Das älteste Dokument über
das ausgelassene städtische Maskentreiben des 16. Jahrhunderts ist in
Slowenien ein Steinrelief aus dem einstigen Schlosse Vurberk bei Ptuj
(Untersteiermark). Es stammt aus der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts (nun im Lapidarium des Städischen Museums zu Ptuj)46.
Man würde sagen, es illustriert die Beschreibung Sebastian Francks
in seinem «Weltbuch» (1534)47. Über das Maskenwesen in Ljubljana
besitzen wir recht bescheidene Angaben. Die Chronik des

Jesuitenkollegiums zu Ljubljana erwähnt 1631 und wiederholt 1652 die
lärmenden «Bacchantes» in den Gassen48. Eine städtische Ballordnung

42 Karel Strekelj, Slovenské narodne pesmi [Slowenische Volkslieder] III (Ljubljana
1904-1907) Nr. 4945-4974, S. 106-123.

43 Niko Kuret, Trikraljevske kolede in igre na Slovenskem [Dreikönigsszenen und
-spiele bei den Slowenen], in : Slovenski etnograf 3-4 (Ljubljanai951) 240-275, frz.Résumé.

44 Julius Wallner, Notizen zur Schulgeschichte Laibachs vor der theresianischen
Reform, in: Mittheilungen des Museal-Vereines für Krain 6 (Laibach 1893) 126.

45 Oskar Moser, Die Kärntner Sternsingbräuche, in: Lied und Brauch (Klagenfurt
1956) Kärntner Museumsschriften, 8).

46 Freundlicher Hinweis von Dr. Emilian Cevc, Ljubljana.
47 Zitiert bei Adolf Spamer, Deutsche Fastnachtsbräuche (Jena 1936) 11.
48 Historia Collegi) Labacensis Societatis Jesu. (Ms.) S. 128 bzw. 270. (Drzavni arhiv

Slovenije/Staatliches Archiv für Slowenien, Ljubljana.)



222 Niko Kuret

aus dem 18. Jahrhundert lässt Masken nur auf den Bällen, wo sie obligat

waren, nicht aber in den Gassen der Stadt zu49.

Über die ländlichen Masken der vergangenen Jahrhunderte sind wir
nur auf mittelbare Erwägungen angewiesen. So finden wir in einer
Verordnung der Stadtgemeinde Cividale in Friaul das Verbot, in habitu
Scaramatte in den Gassen zu erscheinen50. Scaramatte klingt identisch
mit der Bezeichnung der Brkini-Masken, wie wir sie oben erwähnt
haben (Skoromati). Da die Gebiete in früheren Jahrhunderten der
gemeinsamen Herrschaft der Patriarchen von Aquileja angehörten, liegt
die Vermutung nahe, Masken unter der Bezeichnung scaramatte, skoromati

seien da allgemein verbreitet gewesen. Die Lavfer-Masken aus

Cerkno im Görzer Bergland und teilweise im mittleren Soca-Tale
nehmen typologisch eine Ausnahmestellung ein. Der Wilde Mann ist
eben als Maskengestalt sonst nirgends in Slowenien anzutreffen, auch
die eigenartigen bemalten Holzmasken reizen zur Nachforschung ihres

Ursprungs. Es handelt sich vermutlich um Wandergut. Berthold,
Patriarch von Aquileja, siedelte um 1250 Tiroler Bauern aus dem
Pustertale in einigen Gräben und Tälern des Görzer Berglandes an51.

Da es bezeugt ist, dass z. B. die Siedler der Brixner Bischöfe in Oberkrain

trotz der Slowenisierung bis ins 19. Jahrhundert überlieferungsgebundene

Beziehungen mit ihrer ursprünglichen Heimat unterhielten52,

ist es gut möglich, dass mittels ähnlicher Beziehungen auch
fremdes Maskengut ins Land kam.

Andere Beziehungen mit der westlichen Nachbarschaft - ich lasse

den Luzien- und den Perchtenkomplex noch dahingestellt - sind bisher
kaum feststellbar, ausser wir bejahen Waldemar Liungmans Hypothese
einer «Traditionswanderung» von Osten nach Westen, in welchem
Falle das slowenische Maskenwesen nur ein Glied der langen, bis

zur atlantischen Küste und bis zu den britischen Inseln reichenden
Kette ist. Allerdings kann die vergleichende Maskenforschung über-

49 Kajetan Hrosc Modest Golia), Predpust v stari Ljubljani [Die Faschingszeit im
alten Ljubljana], in: «Tovaris»9 (Ljubljana 1952) 127 und 142-143.

50 Zit. bei Val. Osterman, La vita in Friuli, I (Udine 2i94o) 485 Le arti e le tradizioni

popolari d'Italia). Giuseppe Vidossi, der Herausgeber dieser Neuauflage, versucht,
die Benennung scaramatte etymologisch zu erklären. Er lässt die Möglichkeit zu, es von
paravate bzw. altital. scaraguaita und dieses wieder vom mhd. skarwahta abzuleiten.

61 Bogo Grafenauer, Zgodovina slovenskega naroda [Geschichte des slowenischen

Volkes] II (Ljubljana 1955) 120.
52 Sie hatten, als ihre Felder von schädlichem Ungeziefer heimgesucht wurden, das

Gelübde getan, jedes Jahr eine Summe Geldes, das «Käfergeld», zusammenzubringen
und nach Innichen zu schicken. Dies hielten sie noch in der Mitte des vorigen Jahrhunderts.

Siehe Stepan Kociancic, Nemski Rovt na Tominskem [Deutschgereuth in der
Tolminer Gegend], in: «Slovenska Bcela»4 (Celovec 1853) 53-55.



Masken der Slowenen 223

raschende typologische Ähnlichkeiten slowenischer Maskentypen mit
Maskentypen des Balkans feststellen. So haben z.B. die Koranti
besonders hinsichtlich des Kopfputzes ihre durchaus entsprechenden
Parallelen in Bulgarien (Kukeri, Kuki) und Rumänien (Cucii, Cuca,

Cucoaicä)53. Es erweist sich, dass die Mehrzahl der anderen
Maskengestalten europäisches Gemeingut bildet, welches von einer europäischen

Maskenforschung erfasst, typologisch aufgegliedert und historisch

geklärt sein will54. Ich gehe vielleicht nicht zu weit, wenn ich
behaupte, dass gerade Slowenien hinsichtlich seiner Maskengestalten
Europa im kleinen darzustellen imstande ist.

11. Maskenherstellung. Es gibt heute in Slowenien nur einen Ort, wo
Masken geschnitzt werden. Es ist Cerkno im Görzer Bergland. Und
auch da arbeitet nur ein Mann, es ist Franc Kobal, welcher erst in der

Nachkriegszeit damit begonnen hat, ohne früher je einmal ein Schnitzmesser

in der Hand gehabt zu haben. Nach der Wiederbelebung des

während der italienischen Herrschaft (1919-1945) eingegangenen
.Ltf^/ar-Maskenbrauchtums scheint in Kobal die alte Überlieferung
neuen Aufschwung erlebt zu haben. Kobal schafft Jahr für Jahr neue

Typen, die sich den überlieferten zugesellen.
Die Maskenschnitzerei in den Brkini-Hügeln ist abgekommen. Die

letzte Maske für einen Skoromat schnitzte mir 1964 der 60jährige Ivan
Ceglar aus Hrusica bei Podgrad. Die Skoromati verdecken ja schon

längst ihr Gesicht nur mit flatternden Bändern oder sie kaufen sich

fertige Masken im Geschäft.
Eine den käuflichen Masken ähnliche Kaschiertechnik ist in Dobrépolje

(Unterkrain) beheimatet. Hier wurden noch vor kurzem alle

nötigen Masken in dieser Technik daheim hergestellt. Im Jahre 1962
fand ich allerdings schon gekaufte, allein mit Geschmack ausgesuchte
Plastikmasken vor. Auch anderorts verfertigen sich die Burschen ihre
Masken selber. Im Soca-Tale (Dreznica ob Kobarid) war die
eigenhändig hergestellte Maske eine Bedingung zur Aufnahme in die
Burschenschaft. Der Neuling musste die Maske den Burschenschafts-

Oberen vorlegen. Es gab Fälle, wie man mir 1965 erzählte, wo die
Maske als unzutreffend abgewiesen wurde, und der Bursche zehn,

ja sogar zwanzig Masken nacheinander vorlegen musste, bis die

53 Vgl. z.B. die Abbildungen bei Liungman (wie Anm. 26) Fig. 112 (S. 794) und

Fig. 113 (S. 795).
64 Vgl. Niko Kuret, Problèmes de typologie du masque populaire d'Europe. Vortrag

bei der Conférence européenne de folklore, Bruxelles, 9.-14. September 1962. (Der Druck
der Actes steht noch aus.)



224 Niko Kuret

letzte doch angenommen und er in die Burschenschaft aufgenommen
wurde.

Dass die Masken der Koranti Familiengut sind, ist bekannt. Man
kann sich neue bestellen, sie weisen aber oft einige Innovationen auf:
z. B. die lange rote Zunge ist ein roter Plastikstreifen u. ä., es wird
auch zum Verkauf nunmehr das «bessere» langhaarige Fell von
Merinoschafen genommen, die es früher nicht gab. Die Seme im
Bohinjer Tale nähen ihre kunstlosen, das Gesicht verdeckenden
Fellkappen daheim. Die Leinenmasken der Frauengestalten werden
sozusagen improvisiert: sie werden im Handumdrehen zurechtgeschnitten
und mit Öffnungen für Augen und Mund versehen. Ähnlich entstehen
Filzmasken aus Männerhüten (Südkärnten). Sonst aber nehmen
besonders bei den mimenhaften Gestalten die gekauften Papiermacheoder

Plastik-Charaktermasken von Jahr zu Jahr überhand.



iL
s.

^ /\ vv
e^ *=Rr* V/\\^^•¦^ +2X+ /\ /\ MARIBORii V. /\J /\ S

*¦< PTUJ 4-/\\i« 00 /\omopino 2^ ^oCi /\ /^/\KBANJ CEUECi 00 z\
^NO /N

Zeichenerklärung :

0 Pelzgestalten

O Dickwanstgestalten

qq das Ahnenpaar

CO

*K *oO /\LJL.BLJ

z^D

%® »5 Q
(der Alte und die Alte)

LJ Weissmaskenoo
-r- X^CSites. NOVO MESTO '^ Equidenmasken

® der Bär

/N Grüngestalten

Û Hochzeitszug

¦^r rituelles Pflügen

¦ Blochziehen

^. Rügegericht
-J- Faschingsbegräbnis

i /\\P° /\ «-.^CkCO +' /̂' N

ooO ^w^I —</v_ **=

Entwurf und Ausführung : Niko Kuret



Slovenien

Ì v

H

Ê^k
18 Zwei pannonische Luzien, Licije, aus Borâcova (Untersteiermark). Photo: Niko Kuret, 1963.

"

à*3PNHP*.

%Ê0 Wj

f*
J H

*^f-&
¦¦

», 7^\ :J^%\ ^, • ><§ $£it;~rX \-Miti. ¦'

19 Die zwei Zottler, ta tirjasta, aus Cerkno (Görzer Bergland). Photo: Zvone Sintic, 1958



ï

-1

mm
*•£-

k
¦ :!:'

Das Ahncnpaar
(der Alte und die Alte,
ta star in ta stara) aus
Cerkno (Görzer
Bergland).
Photo: Zvonc Sintic,
1958

Der dicke Kurent
aus Dobrépolje

(Unterkrain).
Photo: Bozo Stajcr,

1962

:*>

1 fe

,*
V

f

f



A

I lk,

If

.^"¦>
A

ï
.-.-.

'# / s

-«-v /

vt,
-.>•

¦d 22 Der Flickenmann, Cunder, aus den Brkini-Hügeln (istri-
anischc Grenze). Photo: Bozo Stajer, 1964

23 Kórant aus der Umgebung von Ptuj (Untersteiermark).
Photo: Franc Langerholc, 1965 w

5"
<

24 Eine Leinen-Gesichtsmaske aus dem Bohinjer Tal (Ober- g.
krain). Photo: Niko Kuret, 1954 §



/ •

f

m

' i*

25 Eine Pehtra baba aus Podkoren (Oberkrain).
Photo: Helena Lozar, 1967


	Masken der Slowenen
	Anhang

