Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Das Maskenwesen Jugoslawiens
Autor: Gavazzi, Milovan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

'185

Das Maskenwesen Jugoslaviens

Redigiert von Milovan Gavazgi

Dieser Abriss des Maskenwesens Jugoslaviens ist aus mehreren Teildarstellungen iiber
das volkstiimliche Maskenwesen einzelner Linder bzw. Kulturgebiete entstanden, die eine
Reihe Fachleute verfasst haben, und zwar: Niko Kuret (Institut fir slovenische Volks-
kunde, Slovenische Akademie der Wissenschaften und Kiinste, Ljubljana), Milenko Filipo-
vi¢ (Beograd), Branislav Rusi¢ (Universitat Skopije), Mirjana 1lic-Maluckoy (Museum der
Vojvodina, Novi Sad), Katica Benc-Boskovi¢ (Ethnographisches Museum, Zagreb) und
Marija Iigum (Abteilung fur Ethnologie, Universitit Zagreb), die danach von Milowan
Gavazzi (Zagreb) soweit notwendig vercinheitlicht wurden, besonders um Wieder-
holungen auszuweichen sowie um diesen Abriss durch einige weitere Erscheinungen zu
vervollstindigen und zu einem soweit moglich abgerundeten Ganzen zusammenzufassen,
ausgenommen den Beitrag von N. Kuret, der gesondert und zum Teil anders geplant
wurde.

Das Maskenwesen Jugoslaviens zeigt ein sehr buntes Bild sowohl
was die Gesamtzahl der Maskentypen und der Maskenumziige anbe-
langt als auch hinsichtlich der regionalen Vielfalt derselben innerhalb
der engeren Grenzen verschiedener Linder bzw. der Kulturareale
Jugoslaviens. Eine knappe Gesamtschau dieses Maskenwesens kann
am meisten aufschlussreich auf Grund der soweit moglich regional
begrenzten Gruppen gestaltet werden — von demjenigen in Mazedo-
nien als dem siidlichsten ausgehend und mit dem nordwestlichsten in
Slovenien abschliessend.

Um eine soweit in einem solchen engeren Rahmen mégliche Ubet-
sicht dieses gesamten Maskenwesens zu bieten, witd hier votliufig
von der analytischen, historischen oder vergleichenden Behandlung
des dargebotenen Stofles abgesehen.

Mazedonien zeigt ein ziemlich buntes Bild von Maskenziigen und
Masken, die unter vielen verschiedenen Namen und verschiedenen
Charakters hier regional sehr unterschiedlich vertreten bzw. verbrei-
tet sind. Das Auftreten der Masken spielt sich meist an bestimmten
Tagen der Winterszeit ab, selten in der Nacht, meist bei den ortho-
doxen Mazedoniern: zu Weihnachten, am Neujahrstag, Epiphaniastag,
am Tag des hl. Jovan (7. Januar), der Ostern- oder grossen Fastnacht
(27. Februar), zu Ostern, seltener am 3. Ostertag oder am 1. Mitt-
woch nach Ostern, am Georgstag, ausserdem hiufig auch gelegentlich
der Feste der Dotfheiligen — alles nach altem (julianischen) Kalender;
Masken und Maskenaufziige sind hier iiblich auch besonders gele-
gentlich der Dotfhochzeiten, der herbstlichen Spinnabende sowie der
Beschneidung bei den Mohammedanern. Nicht nur dass es Unter-
schiede zwischen denen dieser zwei Bekenntnisse gibt (auch bei sonst
gleicher Grundlage bzw. Wutrzel der einzelnen Umziige bzw. Masken),



186 Milovan Gavazzi

sondern auch zwischen den verschiedenen Volksgruppen Mazedo-
niens lassen sich betrichtliche Unterschiede feststellen.

Das Maskenwesen bzw. das Verkleiden ist fast ausschliesslich an
die Minner gebunden (von etwa 20 bis 6o Jahten); selten kommt es
vor, dass Midchen Minnerkleider anziehen (so im Gebiet von Debar),
oder dass eine junge Frau so verkleidet unter Begleitung im Dotf
umbherzieht (Donji Polog). Nicht weniger bezeichnend ist es, dass es
Gebiete Mazedoniens gibt, wo keine Masken bzw. Maskenumziige
festgestellt wurden oder wo die Einheimischen nur den von aussen
Kommenden es gestatteten, in ihren Dorfern umherzuziehen (so in
Donji Polog, Pore¢, Osogovija, Bojmija, Drimkol, Debrca, in be-
stimmten Dorfern des Gebietes Slaviste; keine gab es auch in Gotnj
Reka und, mit einer Ausnahme, in der Skopska Crna Gora).

Obwohl in neuerer Zeit die Teilnahme an solchen Maskenziigen
von bestimmten Bevolkerungsschichten verpont wird (weil diese Teil-
nahme als «Bettelei» angesehen wird), nehmen daran Leute verschie-
dener Vermogensverhiltnisse und verschiedenen Ansehens teil, meist
jedoch drmere Leute odeér Angehdrige bestimmter Bevolkerungs-
gruppen.

Die am meisten hervortretende Tendenz des Maskenwesens ist hiet
die komische Datstellung bzw. Interpretation bestimmter Ereignisse
des Dorflebens und der Dotfverhiltnisse. Dies kommt teils durch das
Benehmen und die Szenen, die einzelne Masken ausfiihren, teils durch
diejenigen ganzer Gruppen von untereinander verbundenen Masken-
trigern zum Ausdruck — wobei die Zahl der Mitwirkenden' stark
schwankt (von 2 bis 30), wozu die noch hiufig mitwirkenden Musi-
kanten oder eine Schar von Begleitern zuzurechnen ist.

- Ausser der Verkleidung in alte, lumpige Kleider meist mit derKeht-
seite nach aussen (die Pelze auch hier stets mit dem Vliess nach aussen),
mit l6cherigem Schuhwerk und Striimpfen, mit Stricken oder Riemen
als Giirtel, an denen grossere oder kleinere Viehglocken hingen, mit
russigen Gefissen oder Taschen (auch Hafertaschen fiirs Vieh) als
Kopfbedeckung, mit aneinandergereihten roten diirren Paprikas um
den Hals, kommen in Mazedonien — abgesehen vom Schwirzen des
Gesichts und dem angebrachten zottigen, langen Bart und Schnurt-
bart — auch Gesichtsmasken vor mit grossen Ohren, Hornern, mit
Schnauze oder klaffendem Kiefer und oft vergrdsserten einzelnen
Zihnen oder hinausgestreckter Zunge aus rotem Tuch, in neuerer
Zeit auch Gesichtsmasken aus Papier. In den Hinden tragen die
Mitwirkenden meist einen bestimmten Gegenstand: grobe Kniippel
(Keulen) oder statt dieser einen Webebaum vom Webstuhl, weiblich



Das Maskenwesen Jugoslaviens 187

maskierte Personen einen Spinnrocken mit Spindel, ein Korbchen
mit Gespinst oder weiblicher Handarbeit u.4.

Die durch die Verkleidung bzw. Maskierung Datgestellten sind
sowohl Menschen als auch Tiere: Mitglieder der Hochzeit, verschie-
dene Berufe (z.B. Wahrsager, Barbiere, Kassiere, Triger u.a.), der
Teufel, weiter Tiere, wie Kamele, Pferde, Esel (von zwei Menschen in
gebiickter Stellung mit umgeworfenem Leintuch, zuweilen mit dem
Pflugjoch und einer beweglichen Kopfmaske bzw. einem Schwanz
dargestellt), der Bir (in aufrechter Stellung), zuletzt hie und da auch
ein Wagen, von vier Minnern gebildet, mit einer Last oder bestimm-
ten Teilnehmern des Maskenzuges darauf.

Was die Zusammensetzung der Maskengruppen anbelangt, sind fiir
Mazedonien starke regionale Unterschiede zu verzeichnen: oft und
auf verschiedenen Seiten des Landes kommen maskierte Hochzeits-
ziige vor, dazu oft ein Neger, ein Bérenfiihrer, verschiedene Berufe
und Tiere; oder nur Maskenziige aus Darstellern verschiedener Berufe
bestehend, oder anders zusammengestellte Komparserien: Neuver-
mibhlte, ein Wahrsager, ein sich am Boden Wilzender; oder: ein Bar-
bier, ein Teufel und ein Kassier; oder: mehrete Triger, die Gaben et-
heischen und zugleich Musikanten sind u.a. Ein Paar ist am hédufig-
sten vertreten: der «Alte» und die «Alte». Besonders: viele Teil-
nehmer zihlen die dfamalari in der Ebene von Skopje: jede Gruppe
hat einen Anfiihrer, einen «Alten» mit seiner Frau und einigen (bis
zu funf) To6chtern, einen Popen mit dem Messner, einen Arzt mit
seinem Gebhilfen, einen Kafleesieder, eine Wahrsagerin (Zigeunetin)
und einen Affen mit seinem Fihrer. Je nach der Zusammensetzung
bzw. den Hauptfiguren dieser verschiedenartigen Maskengruppen tra-
gen dieselben viele lokal verschiedene Namen: maskari (Mavrovo-
Feld, Ohrid-Feld, Debzrca, Prespa), karnavali u.i. (bei den' Mijaci,
Golo Brdo, Bojmija), s#rati (bei den Mijaci, Pijanec, Male$evo, Debtca,
Prespa), surovari (Ostliche Strumica), surovaskari (Osogovija-Pijanec,
Malesevo), babari (Kitevija, Zeleznik, Matiova, Struga- und Prilep-
Feld), babnderi (Gau von Debar), dervuii (Drimkol), vasilitari (Dtimkol,
Struga-Feld, Tikves, Rajec, Zeleznik, Babuna, Zegligovo), defjo' (Ze-
leznik), bubacki und v’ mperi (Mavtovo-Feld), emiiri- (Debrca, Ohrid-
Feld), stranci (Kievija), metki odet meikari (Prilep, Kicevija, Babuna),
kamillari oder kamild%iji (Babuna, Marijovo), drevlo (Matijovo), ajti
(Pijanec, MaleSevo), ed¥enliji (ebda.), staréinari (6stl. Strumica); am
meisten verbreitet ist der Name d¥amalari, diamala, dialamari, d%a-
mald%iji u.4. (Skopje-Feld und seine Nachbarschaft, Zegligovo mit
Stedoreka und Kozjadija, Slaviste, Osogovija, Ovce-Feld, Tikvez,



188 Milovan Gavazzi

Bojmija, Gornje Polje-Dolbas, westl. Strumica, Lakavica mit dem
Feld von Radoviste, Umgebung von Stip, Feld von Kotane), welcher
Name auch bei den mazedonischen Ttirken und Megleno-Vlachen vor-
kommt, dazu bumbasari bei den Cincaren. In Kajljar und seiner Um-
gebung (in Griechisch-Mazedonien) heissen die Gruppen esketari,und
die mohammedanischen Mazedonier von Golo Brdo bezeichnen ihre
maskierten orthodoxen Landsleute majmuni (Affen).

Ein Ubetgangsgebiet zwischen Mazedonien und Setbien (mit der
Provinz Kosovo-Metohija) weist im Maskenwesen gemeinsame Ziige
einerseits mit Serbien, andererseits mit Mazedonien auf, dabei aber
auch eigenartigere regionale Ausdrucksformen. Da ist (besonders am
Kosovo-Feld) 'die Maske des Biren beliebt, bei den Serben daselbst
die Maske des Storches (mittels eines Stabes und eines Wirkteppichs
geformt). Unter dem Namen «Spinnen» (bubalki) ziehen (um Prizren
und im Gebiet Podrima) Minner als stattliche Helden verkleidet oder
nur mit berussten Gesichtern umbher. Seltener werden bestimmte Sze-
nen aus dem Heldenzyklus des Kraljevi¢ Marko vorgefiihrt (wohl
jingerer Herkunft). Im Gau Sirini¢ dieses Ubergangsgebietes kommt
eine eigenartige Ubertragung des sonst auch in anderen Gebieten be-
kannten Brauches, nach der etrfolgten T6tung eines Wolfes sein aus-
gestopftes Fell von einer Gruppe nicht maskierter Méinner von Haus
zu Haus zu tragen und Gaben zu erheischen (v#lari), im Rahmen der
Faschingsumziige vor, hier aber bezeichnenderweise mit Verwendung
von Masken; dhnlich um Prizren, wo neben den zwei va#dari mit dem
«Wolf» auch andere Masken, wie eine junge Braut, der «Alte», der
Pope und andere, auftreten. Seltener kommen in diesem Gebiet
andersartige Umziige mit Masken bzw. Verkleidungen vor: am
Kosovo-Feld sind es dramatische Aufziige von zum Teil maskierten
Darstellern ausgefiihrt (z.B. um Bujanovci), darunter ein beliebter
und eigenartiger Aufzug vom Igel (welchen ein gebiickter, wie ein
Igel maskierter Mann darstellt), der heiraten will — was unter Beglei-
tung eines eigenen Liedes geschieht; oder ein anderer, wo ein Mann
in schmutzigen, zerrissenen Kleidern, jedoch ohne Gesichtsmaske, den
dreljo, ein zweiter, weiblich gekleideter Mann mit Gesichtsmaske seine
Frau dreljinica darstellt, welche ein aus einem Waschbliuel gebildetes
«Kind» umbhertrigt und jeden anwesenden Mann als den Vater des-
selben angreift, worauf sich der Betreffende mit einer Geldgabe erlost
und die gewonnenen Gaben nachher als Hilfe fiir ein Waisenkind,
einen armen Burschen oder ein Midchen verwendet werden. Die auch
sonst weit und breit bekannten Figuren des «Alten» und der «Alten»,
mit andersartigen maskierten Figuren lokal verschieden vergesell-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 189

schaftet, ziehen hier besonders an bestimmten Tagen nach Neujahr
umher, so z.B. in der Umgebung von Prizren die vodilari am Epi-
phaniastag (vodice = «Wasserchen» mit dem kirchlichen orthodoxen
Wassersegen), wobei nur ein «Alter» mit Bart und eine spinnende
«Alte» maskiert auftreten. Sonst ist auch in diesem Raum die Maske
bzw. die Verkleidung in eine Braut beliebt wie in den Nachbar-
lindern.

Auch hier finden gelegentlich der Hochzeiten bestimmte Masken-
szenen statt — z. B. verkleiden sich zwei Minner als «Alter» und «Alte»
um verschiedenartige Spisse auszufiithren (so am Kosovo-Feld) oder
einer (d¥ambala) mit einem Kniippel oder einer Pistole in der Hand
und ein zweiter als «Braut» auftretend, vor allem um Kinder zu
erschrecken (in Pakovica) — sonst mancherorts auch verschiedenartig
variiert. Auch bei den Albanern im Gebiet Podtima (dhnlich wie bei
denjenigen im Gebiet Jablanica in Mazedonien) werden solche Szenen
gelegentlich der Hochzeiten von maskierten oder zumindest verklei-
deten Minnern ausgefiihrt.

Wie in Mazedonien und in dem nérdlich davon liegenden Gebiet, so
herrscht auch in Serbien grosse regionale und lokale Mannigfaltigkeit
sowohl was die Merkmale des dortigen Maskenwesens als auch was die
Rolle (und die Herkunft) der einzelnen Masken bzw. Maskengruppen
anlangt. Diese Tatsache ist, besonders im Siiden, verschiedenen Fak-
toren zu verdanken: cinerseits den Unterschieden in der Herkunft
einzelner Bevolkerungsgruppen bzw. Teile fremder Vélker sowie,
noch tiefer, den Unterschieden der dlteren Substrate auf dem Gebiet
Mazedoniens und Serbiens; andererseits den unterschiedlichen Ein-
fliisssen dieser Art von aussen her; weiter z. T. auch der Titigkeit der
Kirche, die in gewissen Gebieten mit Erfolg dieses Maskenwesen be-
kimpfte, wogegen sich dasselbe anderswo gut zu erhalten vermochte;
zuletzt ist manches naturgemiss auch auf das spontane eigenstindige
Schaffen des Bauernvolkes zuriickzufiihren.

Die Masken der Dorfbewohner Serbiens konnten in zwei Gruppen,
je nach ihrer Bestimmung, betrachtet werden: einerseits diejenigen,
die einigermassen rituellen bzw. magischen Charakter oder Hinter-
grund haben und meist an bestimmten Jahrestagen zum Vorschein
kommen und andererseits diejenigen, die profanen Charakter aufwei-
sen (abgesehen von ihrer Herkunft bzw. primirer Rolle, die eben auch
magisch-rituell sein kann) und meist gelegentlich der Hochzeiten, der
Abendversammlungen und 4hnlichen Gelegenheiten zu sehen sind.
Doch ist diese Abgrenzung bzw. Gruppierung in Wirklichkeit natiir-
lich nicht so streng.



190 Milovan Gavazzi

Im Jahresbrauchtum treten Masken und Maskenaufziige besonders
zur Winterszeit hervor. Ofters beginnt ihr Treiben schon einige Tage
vor Weihnachten (z.B. am Ignatiustag, den 20, Dezember des alten,
julianischen Kalenders) und dauern z. B. bis Weihnachten — wie im siid-
lichen Morava-Gebiet (Abb. 27), die Umziige det koledari odet oale, mit
Gesichtsmasken aus Kiirbissen oder Holz und mit Zusitzen wie kiinst-
liche Schlangen, Aale, Pippchen, bunte Papiere u.i., mit Ziegen-
fellen, Sabeln, Keulen oder Kniippeln in den Hinden, wobei die
Hauptrolle dem «Alten» (dedica) zukommt, der statt der Maske
manchmal nur eine Tasche mit Offnungen fiit die Augen trigt, mit
Bart und Schnurrbart aus Werg. In diesem stuidlichen Gebiet Serbiens
gibt es auch &oledari-Umziige aus einem oder aus zwei «Alten» (mit
einem Stiick Leder mit Augenéfinungen am Gesicht) und einer «Alteny,
einer «Braut» und einem «Briutigam» bestehend; abgesehen von
einigen eben erwihnten Bestandteilen seiner Austiistung trigt der
«Alte» im Gebiet des oberen Morava-Flusses einen Webebaum, womit
er die Hausinsassen schligt, wo man eine Gabe zu geben verweigert
hat; die «Alte» stellt auch hier ein verkleideter Mann dar. Ahnlich
ziehen am Vortag des Neujahrts die sirovari umher, mit dem Briutigam
und der Braut als Hauptpersonen (in Vranjska Banja), die aber recht
obszone Szenen ausfithren. Eine selten lange Dauer, von der Wintets-
zeit bis Ostern, weisen solche Umziige im Gebiet Toplica in Serbien
auf, wo die als Wolf und Ziegen maskierten Minner wihrend dieser
wiederholt veranstalteten Umziige das koganje (etwa « Ziegenumziige»)
ausfithren. — Seltener wird hier ein Reiterumzug am Theodorstag
(dem letzten Tag der ersten orthodoxen Fastenwoche vor Ostern)
abgehalten, zuerst-um die Kirche und nachher im Dotf, von in zet-
rissene Kleider gehiillten-und-am Gesicht berussten Minnern aus-
gefiihrt, - ' ‘ ' o

Hervorzuheben wiren auch die in Serbien in der Woche vor dem
Beginn der strengen Osterfastenzeit (der sog. «weissen Woche») statt-
findenden Umziige von Gruppen maskierter bzw. verkleideter Leute,
vor allem am letzten Tag, dem Sonntag vor der Fastenzeit. Aus der
Vielfalt der lokalen und regionalen Varianten seien die eigenartigeren,
typischeren hervorgehoben. Hiufig (Abb. 28) treten dabei einige junge
Leute zusammen, die einen komischen Hochzeitszug darstellen; wenn
solche sogar «Araber» (\Arapi) heissen und frither nur geschwirzte Ge-
sichter hatten, denen eine Abwehrkraft gegen die «schwarzen» («ara-
bischen») Pocken zugeschrieben wurde, handelt es sich auch um einen
Hochzeitszug (in neuerer Zeit z.B. in der Umgebung von Beograd
am «weissen Donnerstag», mit kduflichen Gesichtsmasken). Dariiber



Das Maskenwesen Jugoslaviens 191

hinaus kommt es vor, dass auch wechselseitig junge Leute. in der
Tracht der Hochzeitswerber und Midchen in Minnertracht (mit
Bart und Schnurrbart aus Wolle) auftreten, wobei zuweilen (z.B. im
Gebiet Takovo, Mittelserbien) Gesichtsmasken aus Papier vewendet
werden, mit hervortretenden Zihnen aus weissen Bohnen oder Mais-
kornern, mit Birten aus Wolle; zu dritt oder zu viert in der Gruppe
fiihren sie auch Rundtinze auf und versuchen die Leute, besonders
die Kinder, durch entstelltes Sprechen zu erschrecken; die komendijasi
(im Gebiet GruZa, nordliches Westserbien) stellten Haustiere, Raub-
tiere, iibernatiirliche Wesen oder gar bestimmte geschichtliche Szenen
dar. ,

Nicht unerwihnt sollte zuletzt bleiben, dass hie und da in Serbien
auch gelegentlich der Spinnabende und dhnlicher Abendversamm-
lungen Maskenszenen ausgefiihrt werden, manchenorts nicht nur von
maskierten Burschen, sondern auch von Midchen (diese zuweilen mit
besonderen Namen oale oder prelifojke, so im Gebiet der Morava bei
Leskovac) oder wird eine Szene zwischen dem als hl. Elias maskierten
Mann und anderen Mitwirkenden (mit nur untereinander ausge-
wechselten Miitzen, damit der hl. Elias sie nicht etkennen kann) aus-
gefithrt, wobei der hl. Elias um Regen gebeten wird und derselbe
danach einen der Mitwirkenden mit Wasser benetzt (im Gebiet
Gruza, nordliches Westserbien).

Zuletzt sind fiir Serbien dhnlich wie fiir manche anderen Gebiete
Jugoslaviens die Maskeraden gelegentlich der Hochzgeiten zu erwihnen.
Abgesehen von dem iiberall obligaten Spassmacher bei der Hochzeit,
der manchmal teilweise verkleidet, jedoch nie mit Gesichtsmaske (aus-
genommen Ofters das Schwirzen des Gesichts), sondern mit verschie-
denen Requisiten, wie Pelz, grosser Miitze, ja Schildkrétenpanzer aus-
gestattet auftritt, gibt es auch hier eigene Szenen maskierter Darsteller
in bestimmten Momenten der Hochzeit. Hie und da, wo der sonst so
typische Spassmacher bei der Hochzeit fehlt, spielt eine dhnliche Rolle
ein Mann, der voterst den ganzen Vetlauf der Hochzeit dirigiert hat,
nach dem Abendessen sich aber in eine Frau verkleidet und ein aus
Werg und Hadern geformtes Kind der Reihe nach den minnlichen
Teilnehmern an der Hochzeit als ihr Kind unterzuschieben versucht,
wonach ihm ein jeder von ihnen eine Gabe «fiir die Miitze des Kindes»
opfert (so z.B. um Boljevac, Ostsetbien; dhnlich im Gebiet Gotnja
Péinja, siidstliches Serbien), wo die Szene von drei verkleideten
Minnern (einer von diesen als schwangete Frau) ausgefiihrt wird, dabei
Getrinke an die Hochzeitsgiste vetkauft und danach die gewonnene
Summe der Braut iibergeben witd.



192 Milovan Gavazzi

Als allgemeine Merkmale des Maskenwesens in Serbien kénnen fol-
gende hervorgehoben werden: Bei derserbischen Bevolkerung Serbiens
sind zoomotphe Masken, die die Ausfithrenden an sich tragen, ganz
selten, die anthropomorphen tiberwiegen dagegen; meist treten hier
Minner maskiert auf (Abb. 29), doch nehmen auch maskierte Frauen
(vorwiegend Midchen) an bestimmten Maskenziigen teil, jedoch nicht
an allen obligat bzw. in geringerer Zahl; das Maskenwesen ist einer-
seits mit bestimmten Gelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens (mit
den Hochzeiten, Abendversammlungen bzw. Spinnabenden u.a.), an-
dererseits mit Festtagen verbunden, die zwischen die Vorweihnachts-
tage und Ostern (seltener dariiber hinaus) fallen.

Im allgemeinen sei noch hervorgehoben, dass im Osten und Siiden
Serbiens das Archaische, Urspriinglichere mehr zu spiiren ist als in den
tibrigen Teilen des Landes, wo Einfliisse aus Mittel- und Westeuropa
mehr zum Ausdruck kommen, besonders in neueren Zeiten. Dies
ist mehrfach in den Stidten Serbiens zu beobachten, wo nach dem
grindlichen Wechsel der Stadtbevolkerung im 19. und z20. Jahrhun-
dert, nachdem die fritheren Bewohner, weitgehend tlirkischer Her-
kunft, durch die neu zugewanderten Dorfbewohner ersetzt wurden,
diese sich verschiedene europdische Kulturgiiter und Sitten an-
eigneten, darunter auch die fertig gekauften Gesichtsmasken aus
Papiermasse, die Maskenaufziige mit Darstellungen prominenter, be-
sonders historischer Persénlichkeiten, Szenen u.a.

Das an das Kernland Serbien westlich angrenzende dinarische Ge-
biet mit Bosnien, Innerdalmatien und der Lika (abgesehen von Ost-
bosnien und der Hetcegovina, wo wenig oder gar kein Masken-
wesen vorkommt), ist vorwiegend durch zwei Arten von Maskenziigen
gekennzeichnet, die aber auch so oft und so viele gemeinsame Ziige
aufweisen, dass sie nicht leicht auseinanderzuhalten sind und hiufig
Elemente der einen unter jenen der anderen Art zu finden sind.

Die einen kommen meist unter den Namen carojice (Carajice, carojicari
u.4.) vor und sind vorwiegend an die Tage vor Weihnachten, aber auch
spater an gewisse Tage in der Faschingszeit oder gar bis zum Friihlings-
anfang gebunden (zeitlich je nach der Gegend, jedoch verschieden-
artig fixiert). Es handelt sich bei den largjice immer um Umziige in
grosseren oder kleineren Gruppen von Minnern, die von Haus zu
Haus im Dotf ziehen, verschiedene obszéne oder komische Szenen
ausfithren, bestimmte Heischelieder singen oder rezitieren und Gaben
erheischen, das Gewonnene nach dem Umzug gemeinsam verzehtren
bzw. untereinander verteilen (meist aus Fleischwaren, Speck, Fisolen,
Salz, mitunter auch Wolle oder Hanf bestehend). Abgesehen von



Das Maskenwesen Jugoslaviens 193

neueren Einfliissen des stidtischen Faschings, wodurch Masken, Ge-
birden, Spisse usw. bezliglich verschiedener biirgerlicher Figuren hie
und da auch in hiesigen Dérfern Eingang gefunden haben, lassen sich
unter den dargjice folgende eigenartige Masken bzw. Maskengruppen
aussondern: Am hiufigsten und eigenartigsten tritt det Bock hervor —
ein Mann mit Zicklein- oder Lammfell am Leib, einer Fellmiitze mit
Ziegen-, Bocks- oder Grossviehhornern (selten holzernen) darauf, mit
spitzem Bocksbart, seltener mit einem Stiick Tuch am Gesicht mit den
entsprechenden Offnungen bzw. mit Kohle angedeuteten Gesichts-
ziigen, mit Schnurrbart, einer grosseren und einer kleineren Glocke
am Girtel oder um den Hals — was alles zuweilen auf nur einige von
diesen Elementen beschrinkt ist. Eine dhnliche Figur erscheint hier
auch im Rahmen der Faschingsumziige. — Zwei weitere, ebenso eigen-
artige Figuren dieses dinarischen Maskenbrauchtums, von ihm fast
unzertrennlich, kommen typisch als Mitwirkende in den Gruppen der
cargjice vor, erscheinen aber auch zu Fasching unter verschiedenen
anderen Masken: der «Alte» und die «Alte». Es sind stets groteske
Karikaturen dieser beiden: der «Alte» mit grossem Bart und Schnurt-
bart (aus Werg) und langen Haaren, zuweilen mit Zihnen, die durch
Bohnen potenziert sind, oft mit dem Buckel am Riicken, mit einetr
Glocke in der Hand oder irgendwo angehingt, oft mit einer Pistole
oder Flinte, einem Sibel oder einem Stock in der Hand; meist hat et
alte lumpige Gewinder an; hie und da trigt er auch eine Gesichts-
maske aus Fell mit der Behaarung nach aussen, eine Pfeife im Mund
u.d.; — die «Alte», von einem Mann dargestellt, meist in alte zerrissene
Kleider gehiillt, hidufig mit dem Attribut des Spinnrockens und der
Spindel, zuweilen auch mit einem Besen, womit sie in den besuchten
Hiusern zu kehren versucht; oft trigt sie einen Behilter mit Asche
um damit die Anwesenden zu bestreuen — und einen Korb fiir die
Gaben; eine Gesichtsmaske ist bei dieser «Alten» selten bezeugt,
ebenso das Bemalen des Gesichts. Ausser diesen Figuren der Zargjice
nehmen an deren Maskenumziigen hiufig auch eine «Braut» und ein
«Brautfithrer» teil, entsprechend maskiert bzw. verkleidet, wogegen
seltener auch ein maskierter «Kater» in der Gruppe zu sehen ist.
Diese beiden Figuren treten in der Regel auch unter den Mitwirken-
den der eigentlichen Faschingsmaskenziige als der zweiten Art des
Maskenwesens jenes dinarischen Teilgebietes auf: der «Alte» trigt da
zuweilen eine Ochsenhaut bzw. einen Ochsenkopf mit Hornern, grosse
Viehglocken oder kleinete Schafsglocken am Giirtel (manchmal bis
zu 20) oder an den Fiissen sowie andere Requisiten wie in den obigen
Fillen bei den largjice. Unter dem Namen did i baba fihren beide



194 Milovan Gavazzi

wihrend der Umziige verschiedene, oft obszone Possen, Gesten, ja
ganze Szenen aus. Holzerne Gesichtsmasken werden hier nie erwihnt,
sondern nur ab und zu aus Tuch oder Papier geformte.

‘An dasMaskenwesen Nordserbiens sowie Nordbosniens gliedert sich
das besonders vielgestaltige Maskenwesen (Abb. 35) des pannonischen
Raumes Jugoslaviens an — vor allem der Vojvodina (Banat, Batschka
und Baranja) und Slavoniens. Wie diese Linder beziiglich der Bevol-
kerung ein Nebeneinander mehrerer verschiedener Volkergruppen
(von Magyaren, Deutschen, Ruminen, Slovaken, Ukrainern u.a.) so-
wie ein Nebeneinander von Gruppen von Serben und Kroaten vet-
schiedener Herkunft aufweisen, spiegelt sich dies hier (wie z.T. dhnlich
auch in Mazedonien) auch im Maskenwesen wieder. Die Masken und
die Maskenziige sind hier vorwiegend an den Fasching, weniger an

andere Gelegenheiten, gebunden. :

- Die am meisten eigenartigen Maskenziige waren in der Vojvodina
diejenigen, die eine Figur mit vorwiegend aus Holz hergestellter Tier-
maske mit langer Schnauze und beweglichem Unterkiefer mitfiihrten
(bei den Serben &lscalica, klopka, -lica u.4d., bala, [elena, curka benannt,
bei den Ruménen cerb, -ul, serb, -ulj, turca, turca, capra, bei den Bulgaren
klanca, bei den Magyaren &ecskeges); auch die dortigen Zigeuner zogen
mit einer solchen Maske herum. Nach dem Zweiten Weltkrieg nur auf
bestimmte ruminische Dorfer im Banat und auf die Zigeuner des
mittleren und siidlichen Banats beschrinkt, wo diese Umziige an be-
stimmten katholischen und orthodoxen Weihnachtstagen und am
Neujahrstag bzw. am Dreikonigstag stattfinden, tauchten solche
Masken zuweilen auch am Fasching oder gelegentlich der Hochzeiten
auf. Die Zahl der Mitwirkenden in der Maskengruppe schwankt, doch
sind die Klappermaske, der Trommler, der Hirt mit der Fl6te und der
«Wirtsherr» mit der Tasche stets dabei. Die Hauptmaske (Abb. 37)
wird aus einem dickeren Rundholz hergestellt, dessen eine Hilfte (der
Linge nach gespalten, 25—-30 cm lang) den Unterkiefer- darstellt, der
durch eine Schnur bewegt wird, das Ganze innen rot oder weiss gefirbt,
zuweilen mit angedeuteten Zihnen, beide Kiefer mit Pelz oder mit
Papier tiberzogen, am Hinterhaupt mit verschiedenartig angebrachten
holzernen oder aus einem Ast gebildeten Hornern (manchmal neben
den holzernen noch echte Bockshorner bzw. dazu noch Ohren aus
Pelz), mit einem Glockchen zwischen den Hornern oder am Unter-
kiefer, wo auch ein Bart aus Werg oder Schafswolle angebracht ist. Der
Maskentriger hilt die Maske vor sich hin und ist in gebiickter Stellung
mit einem Uberwurf bedeckt, manchmal auch noch mit einem hinten
angebrachten Schwanz. Die iibrigen Mitwirkenden tragen abgedro-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 195

schene Kleider, haben mit Russ geschwirzte oder sonst gefirbte Ge-
sichter mit Bart und Schnurrbart. Der Verlauf des Besuches einer
solchen Gruppe mit der Klappermaske, deren Klappern ihte Ankunft
vor den Bauernhiusern ankiindigt, ist kaum von den iibrigen dhnlichen
Briuchen verschieden — die dabei gesungenen Lieder sind meist die
Kolinda-Lieder.

Als enger regional bzw. auf bestimmte Bevolkerungsgruppen in det
Vojvodina begrenzt wiren noch die Masken und Maskenumziige
bzw. -aufziige zu nennen, die z.B. am Freitag oder Samstag des hl.
Theodors stattfinden, wobei der maskierte «Theodor» (Zodor) ein-
zelne Hiuser besucht um zu kontrollieren, ob die Schornsteine ot-
dentlich gereinigt sind oder nicht (in der Batschka); oder diejenigen
am Barbaratag, wenn die Weiber mit Leintuchumgang die Spinnstuben
besuchen und den (faulen) Spinnerinnen die Finger priigeln (bei den
Ukrainern in der Vojvodina); oder das «Austreiben der Weihnachten»,
das von Minnern ausgefiihrt wird, die mit berussten Gesichtern oder
in weibliche Tracht verkleidet eine Hochzeit darstellen und eine Figur
mit Klappermaske mitfithren, von Kindern mit Ratschen und Glok-
ken begleitet werden und dabei die maskierten Burschen den Midchen
nachjagen (in einigen serbischen Dérfern im Banat); oder diejenigen,
die gelegentlich des Schweineschlachtens in der Zeit um Weihnachten
oder um Neujahr, meist von Burschen und Midchen, friher auch von
bejahrten Minnern, in den lokal iberlieferten Masken der Faschings-
zeit unter Gesang und Lirm und Gaben erheischend stattfinden.

Nicht unerwihnt sollten die hier sowie auch sonst in den nérdlichen
Gebieten Jugoslaviens bis nach Slovenien bekannten Umziige einzel-
ner maskierter Personen am Luzientag bleiben — wobei in der Voj-
vodina Minner in Weiberkleidern bzw. als eine Schreckensgestalt mit
grosser roter Zunge, mit einem Besen, einer Blirste, mit eisetnen
Ketten, einem Gansfliigel u.4. besonders die Spinnstuben besuchen,
die Anwesenden priigeln oder necken, was besonders -den Kindern
gilt, die aber dabei auch beschenkt werden (verschiedene Bevolke-
rungsgruppen in der Vojvodina); desgleichen die Umziige von Masken
am Nikolaustag (schon im Riickgang befindlich, neuerdings jedoch
immer hiufiger auf dem Dotf votkommend — mit der bekannten
Maske des hl. Nikolaus bzw. des Teufels — besonders bei den Slovaken
in der Vojvodina).

Eigene Erwihnung verdienen in der Vojvodina die Umziige der
maskierten Weihnachtsgratulanten: &orindasi bei den Setben, in grs-
serer Zahl von Mitwirkenden besonders bei den dortigen Ruménen im
Osten tiblich (Abb. 38), mit dem «grossen» und «kleinen» Menschen



196 - Milovan Gavazzi

(omul mare und omul mic ), mit der Stute (japa), dem Bir (mariucu, nrsu),
dem Zigeuner, dem Trommler, mit einer Frau mit dem Zigeunerkind
(purandel), einem « Herrn», einer «Dame», einigen Paaren in verschie-
denen T'rachten, einem «Grossvater» und einer « Grossmutter». Das-
selbe gilt auch von den im selben nérdlichen Raum Jugoslaviens seht
typischen und weitverbreiteten, beinahe bei allen Bevolkerungsgtup-
pen gleicherweise eingewurzelten, obwohl nach 1940 stark zuriickge-
gangenen Vorweihnachts- oder Weihnachtsumziigen mit dem Betlehers
odet vertep (bei den Serben auch unter dem Namen car frod, bei den
Ruminen sfeana): die Mitwirkenden meist als Herodes, Balthasar,
Kaspar und Melchior maskiert und das Modell einer Kirche oder der
Héhle, in der Christus geboren wurde, tragend, zu welchen sich in
derBatschka und in Syrmien (Abb. 36) meist auch drei Hitten (gube) mit
langen Pelzrécken mit der Kehrseite nach aussen, sowie die Gaben-
sammler gesellen, welche eigentlich die Maskenszenen ausfiihren — je-
nen der dortigen Koleda-Umziige dhnlich. Bei den Ruminen und
Ukrainern ziehen auf ganz dhnliche Weise maskierte Gruppen mit
einem beleuchteten Stern (rum. steana — ukt. gvizdari) umher.,

Als spezifisch konnten im Rahmen der Faschingsmasken und der
Umziige in der Baranja (westl. Vojvodina) die busari, buse (magy. busd-
idrds, busd) erwihnt wetrden: eine Gruppe Minner, die mit Masken mit
Hérnern, mit umgekehrten Pelzrocken, mit Glocken am Giirtel,
Ratschen, einer Tragstange, hidufig mit einer langen hélzernen Trom-
pete u.a. ausgestattet von Haus zu Haus zogen und Gaben erheischten
(so besonders in der weiter zuriickliegenden Vergangenheit).

Ausserdem gibt (odet gab) es hier im nétdlichen, pannonischen
Jugoslavien einigermassen «organisierte» Maskengruppen, die be-
stimmte Szenen (Aufziige) ausfithren, z.B. in zwei Gruppen geteilt,
einerseits die als «Dameny, andererseits jene als alte Leute maskierten
Minner mit umgekehrten Pelzrocken, weissen Hosen u.d. (z.B. bei
den Kroaten in Starcevo, Banat) oder sogar bis in 9 Gruppen von Mit-
wirkenden (Méinnern allein) bestehend, mit einem «Kapitin» (kapi-
tdny), einem Leutnant (badnagy), einem Neger, Konig, Arzt, Diener,
Luzifer u.a. Figuren, darunter auch mit einer, die einen Beutel voll
Asche am grossen Stab trigt und jene damit schligt, die etwas Boses
veriibt haben (so bei den Magyaten in Vojlovica, Banat).

Was das nordliche Gebiet Serbiens mit dem ostpannonischen Raum
Jugoslaviens (Vojvodina und Slavonien) beztiglich der Umzuge ver-
bindet, sind auch die Umziige der « Koniginnen» (&raljice oder Jjelje),
die zwar ohne Gesichtsmasken, jedoch z.T. verkleidet zu Pfingsten
gruppenweise von Haus zu Haus im eigenen Dorf oder in den Nach-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 197

bard6rfern umherziehen und unter Gesang der spezifischen «Koni-
ginnen-Lieder», von einem kleinen Midchenchor gesungen, ein
«Spiel» mit den Séibeln, aus verschiedenen Figuren bestehend, aus-
fihren. Daran beteiligen (bzw. beteiligten) sich ausschliesslich Mad-
chen, meist heiratsfahige, durch bestimmte Stiicke der midnnlichen Aus-
ristung gekennzeichnet (ausgeliechene Burschenhiite, hélzerne Sibel
u.a.), frither auch unter Begleitung eines Dudelsackspielers, spiter
mehrerer Tambura-Spieler oder anderer Musikanten sowie eines
Gabensammlers (heute nur mehr hie und da im genannten Raum er-
halten).

In diesem gesamten nérdlichen Raum Jugoslaviens, Vojvodina in-
begriffen, sei der Vollstindigkeit halber auch das tbliche, z.T. nach
westeuropiischen Vorbildern gestaltete dorfliche Maskentreiben zur
Faschingszeit erwihnt. Gruppen von Masken ziehen einen oder meh-
rere Tage vor dem Faschingsdienstag, an diesem Tage, am Ascher-
mittwoch oder zuweilen auch spiter (z.B. am «reinen Montagy)
durch die Dorfstrassen, besuchen bestimmte meist freundlich ge-
stimmte Hauser, fithren verschiedene, mitunter grobe und unanstin-
dige Spisse auf, greifen die Zuschauer, besonders die Frauen, an, sind
bemiiht, dieselben zu erschrecken bzw. in die Flucht zu treiben (be-
sonders Frauen und Kinder) — und erheischen dabei natiitlich vet-
schiedene Gaben (Schinken, Speck, Krapfen oder andere Gebicke,
Eier, Wirste, Wein u.a.). Die Namen dieser Umziige sind von Gebiet
zu Gebiet verschieden, zum Teil Fremdworter (meist Ableitungen von
«Maske» und «Fasching»), abhingig von der Sprache und Nationali-
tit der jeweiligen Bevolkerung, deren es in diesem Raum viele gibt.
In diesen noérdlichen Gebieten Jugoslaviens ist es iiblich, dass am
Faschingstreiben sich auch Frauen beteiligen, oft als Minner verklei-
det bzw. maskiert, was weiter gegen Westen und Siiden immer seltener
votkommt, auch entlang der westlichen Peripherie des adriatischen
Gebietes meist fehlt, im dinarischen Raum fast unbekannt ist und
weiter siidlich bzw. stiddstlich auch seltener bzw. regional enger be-
grenzt vorkommt — wogegen die Minner in Frauenkleider verkleidet
oder mit Frauenmasken iiberall besonders beliebt sind. Ein oder meh-
rere Musikanten begleiten hier meistens die Maskengruppen.

Dass in diesen Teilen Jugoslaviens auch die nach der bereits schon
lange bestehenden Ubetlieferung vorgefiihrte Verurteilung, das Be-
weinen, Ertrinken oder Verbrennen einer sehr unterschiedlich ge-
formten und bekleideten Faschingspuppe (des «Faschings» als sol-
chen) fast iiberall zum dérflichen Faschingstreiben gehért, sei nur der
Vollstindigkeit wegen erwihnt.



198 Milovan Gavazzi

‘Was die eigentlichen Faschingsmasken und -ziige an sich anlangt,
wire zu betonen, dass es sowohl hiet im Norden als auch (etwas we-
niger ausgeprigt) im Inneren bzw. im Siiden des Landes eigentlich
zwei Typengruppen derselben gibt: eine, bei der Masken, Gebirden,
Szenen u.a. dem stidtischen z.T. westeuropiischen Karneval nach-
gemacht werden (Herrschaften, militirische und kirchliche Petsonen,
Kaufleute und andere dhnliche Figuren aus der stidtischen Zivilisation)
und eine zweite, bei der die Figuren hauptsichlich dem Dotfleben bzw.
der Galerie der jeweils regional bekannten Dotrfliguren entnommen
sind und sich zu diesen auch solche gesellen, die nicht immer und
iiberall nur dem Faschingswesen eigen sind, sondern zu anderen Ta-
gen bzw. Gelegenheiten im Jahr tiblich sind — wie das komische Paar
der «Alte» und die «Alte» mit ihrem «Kind», der «Bir» und sein
Begleiter (meist ein Zigeuner), der «Wolf», verschiedene Schreck-
gestalten, der Hochzeitszug u.a.

Hinzuzufiigen wire noch, dass auch in diesem nétdlichen Raum
Jugoslaviens gelegentlich der Hochzeiten Gruppen von maskierten
bzw. Gesichtsmasken verschiedenen Charakters (Kamel, Kaufleute
u.a.) tragenden jungen Leuten im bestimmten Moment erscheinen
und nach einigen kiirzeren Szenen wieder verschwinden (so besonders
in Kroatien).

Einen besonderen Fall im Maskenwesen bildet in Jugoslavien das
Regenmidchen (Abb. 26). Unbekannt im Nordwesten (Slovenien,
Kroatien und vorwiegend Dalmatien) sind die Umziige der Regen-
madchen bei andauernder Diirre im tbrigen Raum Jugoslaviens
noch tiblich (oder waren es in der nicht weit zuriickliegenden Vet-
gangenheit): der Umzug wird von einigen (meist zwei) Midchen aus-
geiibt (wo der Brauch noch lebt; meist von Zigeunerinnen), die von
Haus zu Haus die doda, dodola, dudulka, ojlule, prporusa, peperuda, roso-
manka u.4. benannte Hauptgestalt mitfithren und wihrend des Aufent-
haltes bei jedem Haus das dafiir bestimmte Lied absingen, wobei die
Hauptgestalt oft bestimmte Bewegungen ausfiihrt und zuletzt, meist
seitens der Hausfrau, aus einem Gefiss mit Wasser begossen und die
Gruppe beschenkt wird (meist mit Nahrungsmitteln oder Geld, was
nach dem Umzug gemeinsam von den Mitwirkenden verzehtt bzw.
geteilt wird). Die Hauptfigur ist vorwiegend in griine (lingere, bieg-
same, stitker belaubte) Zweige bzw. verschiedene Pflanzen einge-
hiillt, oft vom Kopf bis zu den Fiissen, mancherorts in zwei Teilen,
oberhalb und unterhalb der Taille, so dass das Gesicht auch nicht
sichtbar ist und wegen des Begiessens mit Wasser dieselbe nur ein
Hemd (zuweilen auch keines) anhat. Doch die Quantitit des so be-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 199

deckten Korpers wechselt von Gebiet zu Gebiet. Meist sind es weib-
liche Personen, die die Hauptgestalt darstellen, im Westen (Istrien,
Nordadria, Norddalmatien sowie eng regional im ostpannonischen
Raum) sind es dagegen Burschen, die dieselbe darstellen. Ein grosses
Gebiet ohne Spuren dieses Brauches trennt gegenwirtig jenes Gebiet
im Westen von dem weit grosseren im Osten und Siiden, das Slavo-
nien, Vojvodina, Serbien, Kosmet, Mazedonien umfasst.

Eine eigene Stellung nimmt innerhalb des Maskenwesens Jugo-
slaviens auch der «griine Georg» ein (Abb. 39). Am Georgstag oder am
Vortag dieses in der Vergangenheit ausserordentlich wichtigen Tages
ist (bzw. war) es im nordlichen pannonischen Kroatien sowie regional
im benachbarten Slovenien iiblich, dass eine Gruppe junger Leute oder
erwachsener Kinder im eigenen Dorf oder vielfach auch in den Nach-
bardorfern von Haus zu Haus umherzieht, eigens fiir diesen Brauch be-
stimmte Lieder singt, meist auch griine Zweige mittrigt und an die
Hausfrau des besuchten Hauses abgibt, nachdem dieselbe sie be-
schenkt hat (meist mit Eiern, Fleisch, Kise, Nussen, Gebick o.4.).
Oft wird die Gruppe auch von einem oder mehreren Musikanten be-
gleitet, meist sonst aus Burschen, seltener aus Burschen und Midchen
bestehend, besser gekleidet bzw. in lokaler Festtracht junger Leute,
mit einer Fahne oder einem geschmiickten Zweig ausgeriistet, jedoch
nicht maskiert, hochstens mit griinen Zweigen geschmiickt. In be-
stimmten Teilen des gesamten bisher bekannten Verbreitungsraumes
dieses Brauches nimmt am Umzug jedoch auch ein maskierter Bursche
teil, der meist vom Kopf bis zu den Fiissen in eine aus frischen
verflochtenen Zweigen gestaltete Korbmaske eingehiillt ist, die man
am Vortag hergestellt hat und deren Zweiglein als magisch wirk-
sam oft von den Hausfrauen der besuchten Hiuser davon abgerissen
werden; statt dessen sieht man manchmal nur am Kopf dieser
Hauptgestalt — benannt geleni Juraj, Puro u.d. — einen hutférmigen
Aufsatz ebenfalls aus Zweigen. Der Umzug endet mit dem gemein-
samen Verbrauch der gewonnenen Esswaren oder mit der Verteilung
derselben. "

Eine zum Teil eigenartige Gruppe von Masken und Maskenbriu-
chen charakterisiert zuletzt das nordlichste Teilgebiet Kroatiens —
Medimutje (die Murinsel). Es handelt sich auch hier fast ausschliess-
lich um Faschingsbriuche und -masken. Obwohl noch heute in ganz
Medimurje in Ubung, gibt es Dorfer, wo diese Ubetlieferungen be-
sonders lebhaft und uneingeschrinkt fortgesetzt werden (z.B. im Dorf
Turtisée). Dieses Brauchtum hat zwar seine ehemalige Bedeutung zum
Teil eingebiisst, und die Formen, die Ausiibung sowie zum Teil auch



200 Milovan Gavazzi

die verwendeten Masken haben gewisse Anderungen etfahren. — Be-
reits 14 Tage vor dem Fasching (fasnik, fafenjk) beginnt die Dorf-
jugend mit den Vorbeteitungen, doch auch bejahrte Minner und
Frauen nehmen hiufig daran teil. Es ist fir dieses Land bezeichnend,
dass das Maskieren fast immer dem entgegengesetzten Geschlecht
gilt, demzufolge sich daran auch viele Frauen beteiligen, was gegen-
iber der Mehrheit dieser Briuche im tbrigen Jugoslavien eine Be-
sonderheit darstellt. Meist tragen die Maskierten (maskuri, baukali)
grossere Glocken am Giirtel und verschiedene furchterregende Ge-
genstinde in den Hinden (Stocke, Heugabeln, Besen, Katze). Ohne
Riicksicht auf irgendwen, wortlos, begeben sich die Maskierten in die
Hofe und schauen sich da um in jenen Bauernhiusern, wo eine Geburt
erwinscht ist. Nach dem Umzug durchs Dorf verschwinden dieselben
und erscheinen erst am Ende ‘des Faschings bei der gemeinsamen
Hauptveranstaltung des Dorfes wieder. Ausserdem bleiben in allen
Détfern von Medimutje die zwei Gestalten des «Alten» (‘ded) und der
«Alten» (baba) nie aus — lustige Maskengestalten in verschiedenen
Varianten der Verkleidung, die «Alte» meist mit grosserem Buckel
am Riicken. Hinzuzufiigen wiren auch die «Aufgeblasenen» (naphanc:)
in althergebrachten Trachtenteilen (leinenen Hosen und Hemden), die
mit Stroh ausgestopft sind. Einzeln treten auch tierische Masken
tragende Personen auf (zplia).

Ausser diesen einzeln auftretenden Masken gibt es hier auch ganze
Maskengruppen, die in den Dérfern umherziehen (Abb. 33 und 34).
Hervorzuheben wire da besonders der Umzug detr Gruppen von 8
bis 10 maikure, verschiedentlich maskiert, mit hélzernen menschen-
gestaltigen Masken (/Jarfa, lafra, lampa bike), denen bis zum Zweiten
Weltkrieg auch das Umpfliigen des Dotfes oblag. Ausserdem zichen
auch Gruppen mit einem «Pferd» oder einem «Kamel» umbher,
welche Tiere von zwei Burschen mit umgeworfenem Leintuch und
einem «Kopf» des betreflenden Tieres, bestehend aus einem Stock,
der den aus Stroh und Fetzen gebildeten Kopf trigt und im Schritt-
rhythmus hochgehalten getragen wird. — Eigene Gruppen bilden auch
hier die nie fehlenden maskierten Hochzeiter. Maskengruppen bilden
manchmal auch mehrere laplje (= «Reiher») genannten Tiermasken,
unter dem gemeinsamen Namen herfarija (aus deutsch Herde, dial.
herta) mit einem eigens maskierten Hirten an der Spitze.

Die Masken selbst konnten in Medimurje in anthropomoprhe, zoo-
morphe und zoomorph-anthropomorphe gruppiert werden. Rein
zoomotph sind diejenigen unter dem Namen czplia (= «Reihery) be-
kannten, die auf einem lingeren Stab getragen werden — also keine am



Das Maskenwesen Jugoslaviens 201

Gesicht getragene Masken sind — aus Holz mit beweglichen Unter-
kiefern geschnitzt und meist Haustiere (Kithe und Ziegen) darstellend;
das Gesicht des betreffenden Tieres wird mit gesondert eingesteckten
Ohren und Hoérnern (echten oder aus Ruten nachgebildeten), mit
sichtbarer roter Zunge im Maul — im allgemeinen grob und flichen-
haft ausgefiihrt und mit grellen Farben gefirbt, heute immer seltenet
hergestellt, obwohl im ganzen Gebiet bekannt. Anthropomorph sind
dieMasken Jarfa, lafra (Abb. 30), aus einem Stiick Holz ausgehohlt, ver-
schiedener Gesichtsziige: einer «Alten» (babja lafra) mit bestimmten
potenzierten Ziigen (Stumpfnase, Augenbogen) und greller Bemalung
mit Erdfarben, in grober Schnitzfaktur. Grésster Beliebtheit erfreuen
sich jedoch Masken gemischten zoomorph-anthropomorphen Charak-
ters (lampa, lampa birkon), gleicherweise aus einem Stiick Holz ausge-
hohlt bzw. aussen die Gesichtsziige geformt; diese bestehen meist aus
3 Teilen: oben aus einer Kalotte mit Hornern, darunter aus dem Ge-
sicht mit aus der Mundoffnung herausragendem, vorne gezihntem
Schnabel, alles grell gefirbt, oben schwarz bzw. dunkel; am Kopf
werden diese Masken durch Riemen am Hinterhaupt festgebunden.
Es istzu bemerken, dass frither die zoomorphen Masken vorherrschend
waren, und zwar neben verschiedenem Hornvieh auch Schweine—,
Enten-, Storch- und Froschmasken. Als Holz wird meist Weidenholz,
seltener (fiir die fzp/iz) Eichenholz verwendet, als Farben meist Etd-
farben.

Zuletzt wiren noch die im westlichsten Raum Notdkroatiens be-
kannten Masken und Maskenziige zu erwihnen, die sich weiter an die
verwandten auf slovenischem Gebiet organisch ankniipfen: die
«Glockler» (gwonéari) Nordistriens und der Umgebung von Kastav
(Abb. 31 und 32). Sie zeigen viele Merkmale der Gibrigen Ostalpen-
masken: am Faschingstag ziehen von Dorf zu Dorf Gruppen von
maskierten Minnern (ausschliesslich), mit vorwiegend aus Schaffell
hergestellten grossen Masken, oft mit « Hornern», mit roter, aus dem
Mund herausragender Zunge, vorspringender Schnauze (aus Holz,
Pappe bzw. Papier hergestellt), mit Holzkeulen in der Hand (mit ver-
schiedenartig geformten Keulenkopfen), mit grossen Viehglocken am
Giirtel, oft auch mit Brustflecken aus Schaffell, einige unter ihnen
meist mit Beuteln (Striimpfen) voll von Asche, um damit die Um-
stehenden (besonders Frauen) anzugtreifen bzw. zu bestreuen; einer von
den Mitwirkenden trigt gewdhnlich die (alte) Uniform einer Militir-
person und spielt den Beschiitzer der Ordnung. Die Gruppen werden
meist mit Wein bewirtet, mit Wiirsten, Schinken oder anderen Ess-
waren beschenkt, oder es wird ihnen Wein in ein Gefiss eingeschenkt.



202 Milovan Gavazzi

Wie aus der obigen Gesamtschau etrsichtlich, steht das Maskenwesen
der Bauernbevolkerung Jugoslaviens nicht isoliert da, sondern glie-
dert sich organisch bzw. rdumlich aufs engste meist an die wesens-
verwandten Elemente dieser Azt in den an Jugoslavien angrenzenden
Nachbarlindern nach allen vier Seiten sowie in den noch weiter, ja
manchmal sehr weit davon entfernten Riumen — in welche verglei-
chende und analytische Behandlung des hier dargebotenen Stoffes ein-
zugehen nicht Aufgabe dieser Gesamtschau ist.

Wichtigere Literatur und Quellen

Boskovié, K., Pokladne maske u Medimutju, in: Rad kongresa folklorista Jugoslavije u
Varazdinu 1957 (Zagreb 1959).

Filipovi¢, M. S., Anketa Etnografskog muzeja u Beogradu o igrama pod maskama, in:
Muzeji 3/4 (Beograd 1949).

Huzjak, V., Zeleni Juraj (Publikacije Etnolo$kog seminara Filozof. fakulteta u Zagrebu,
2; Zagreb 1957).

Isgum, M., Caroice u sjeverozapadnom dinarskom podru¢ju. Manuskript (These zur
Erlangung des Magisteriums, Zagreb 1965).

Liungman, W., Traditionswanderungen Euphrat-Rhein, I, II. (Helsinki 1937/38).
Moszyniski, K., Kultura ludowa Stowian, II/2 (Krakéw 1939): Kapitel: Dramat,
Schneeweis, E., Serbokroatische Volkskunde, I (Betlin 1961).

Sirola, B. Zvoncan in: Etnografska istraZivanja i grada, 1 (Zagteb 1934).

Troyanovu: S., Maske kod naSega natoda, in: Strena Buliciana (Zagreb-Split 1924).



Jugoslavien

ok & Sr # . ; i B L
26 Regenmidchen (dodole). Koviljaca, Serbien (Serben).
Ethnographisches Museum, Beograd



Jugoslavien

‘prrSoag ‘wnasny
soyosiyderdouyg
*U2IqIG-1S0)
OBAOYSIT UOA
Sungoaduwny
"Yon T woud pun 319 4\
‘SIQINY] SNE 2SE\

8z

‘pridoog ‘wnasny
sayostyderfouyig
"U2IqIG-180)
QLAOYSIT UOA
SungaBuin
“UIMIS[[2] pun Z[OY
‘SIqInY] sne 93SEN
Lz




1en

Jugoslav

*qordey ‘wnosnjy
sayosiyderdouyyg
*(u2re0T3)
Slmuipapy 99Ny,
‘wafpy “vlivy

o¢

‘peIgoag ‘wnasnyy
soyosiydesdouyisg
"Ua1qI9G-IsO)
OBAOYSIT

uoA gunqodwn
“119:] sne 2YSeJy

6¢




Jugoslavien

31 32
Masken der «Glockner» (zponéari). Maréelji, Kroatien (Kroaten). Ethnographisches Museum,
Zagreb

33 34
Maske mit menschlich-tierischen Merkmalen (lampa birkon) und Maske « Kuh» (éaplja — krava).
Podturen, Medimurje (Kroaten). Ethnographisches Museum, Zagreb



Jugoslavien

35 Ochsenmaske, am Faschingstag. Grebenac, Vojvodina (Ruminen). Museum der Vojvodina,
Novi Sad.

36 Hirten (gube) aus dem Maskenzug der « Krippentriger» (vertepasi). Donji Tovarnik, Syrmien
(Serben). Museum der Vojvodina, Novi Sad.



Jugoslavien

S L . S i i 2

37 Gruppe mit der Klappermaske. Jankov Most, Vojvodina (Ruminen). Museum der Vojvodina,
Novi Sad.

38 Gruppe der winterlichen Koleda-Umziige mit dem «Biren». Mali Zam, Vojvodina (Ruminen).
Museum det Vojvodina, Novi Sad.



Jugoslavien

39 Der «grine Georg» (zcleni Juraj). Botinac, Kroatien (Kroaten). Ethnolog. Institut der
Philosophischen Fakultit, Zagreb.



	Das Maskenwesen Jugoslawiens
	Anhang

