
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Das Maskenwesen Jugoslawiens

Autor: Gavazzi, Milovan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i85

Das Maskenwesen Jugoslaviens

Redigiert von Milovan Gava^i

Dieser Abriss des Maskenwesens Jugoslaviens ist aus mehreren Teildarstellungen über
das volkstümliche Maskenwesen einzelner Länder bzw. Kulturgebiete entstanden, die eine
Reihe Fachleute verfasst haben, und zwar: Niko Kuret (Institut für slovenische
Volkskunde, Slovenische Akademie der Wissenschaften und Künste, Ljubljana), Milenko Filipovic

(Beograd), Branislav Rusiê (Universität Skopje), Mirjana Ilic-Ma/uckov (Museum der
Vojvodina, Novi Sad), Katica Benc-Boskovic (Ethnographisches Museum, Zagreb) und
Marija Isgum (Abteilung für Ethnologie, Universität Zagreb), die danach von Milovan
Gavazzi (Zagreb) soweit notwendig vereinheitlicht wurden, besonders um
Wiederholungen auszuweichen sowie um diesen Abriss durch einige weitere Erscheinungen zu
vervollständigen und zu einem soweit möglich abgerundeten Ganzen zusammenzufassen,

ausgenommen den Beitrag von N. Kuret, der gesondert und zum Teil anders geplant
wurde.

Das Maskenwesen Jugoslaviens zeigt ein sehr buntes Bild sowohl
was die Gesamtzahl der Maskentypen und der Maskenumzüge anbelangt

als auch hinsichtlich der regionalen Vielfalt derselben innerhalb
der engeren Grenzen verschiedener Länder bzw. der Kulturareale
Jugoslaviens. Eine knappe Gesamtschau dieses Maskenwesens kann
am meisten aufschlussreich auf Grund der soweit möglich regional
begrenzten Gruppen gestaltet werden - von demjenigen in Mazedonien

als dem südlichsten ausgehend und mit dem nordwestlichsten in
Slovenien abschliessend.

Um eine soweit in einem solchen engeren Rahmen mögliche Übersicht

dieses gesamten Maskenwesens zu bieten, wird hier vorläufig
von der analytischen, historischen oder vergleichenden Behandlung
des dargebotenen Stoffes abgesehen.

Mazedonien zeigt ein ziemlich buntes Bild von Maskenzügen und
Masken, die unter vielen verschiedenen Namen und verschiedenen
Charakters hier regional sehr unterschiedlich vertreten bzw. verbreitet

sind. Das Auftreten der Masken spielt sich meist an bestimmten

Tagen der Winterszeit ab, selten in der Nacht, meist bei den orthodoxen

Mazedoniern: zu Weihnachten, am Neujahrstag, Epiphaniastag,
am Tag des hl. Jovan (7. Januar), der Ostern- oder grossen Fastnacht

(27. Februar), zu Ostern, seltener am 3. Ostertag oder am 1.

Mittwoch nach Ostern, am Georgstag, ausserdem häufig auch gelegentlich
der Feste der Dorfheiligen - alles nach altem (julianischen) Kalender;
Masken und Maskenaufzüge sind hier üblich auch besonders

gelegentlich der Dorfhochzeiten, der herbstlichen Spinnabende sowie der

Beschneidung bei den Mohammedanern. Nicht nur dass es

Unterschiede zwischen denen dieser zwei Bekenntnisse gibt (auch bei sonst

gleicher Grundlage bzw. Wurzel der einzelnen Umzüge bzw. Masken),



186 Milovan Gavazzi

sondern auch zwischen den verschiedenen Volksgruppen Mazedoniens

lassen sich beträchtliche Unterschiede feststellen.
Das Maskenwesen bzw. das Verkleiden ist fast ausschliesslich an

die Männer gebunden (von etwa 20 bis 60 Jahren) ; selten kommt es

vor, dass Mädchen Männerkleider anziehen (so im Gebiet von Debar),
oder dass eine junge Frau so verkleidet unter Begleitung im Dorf
umherzieht (Donji Polog). Nicht weniger bezeichnend ist es, dass es

Gebiete Mazedoniens gibt, wo keine Masken bzw. Maskenumzüge
festgestellt wurden oder wo die Einheimischen nur den von aussen
Kommenden es gestatteten, in ihren Dörfern umherzuziehen (so in
Donji Polog, Porec, Osogovija, Bojmija, Drimkol, Debrca, in
bestimmten Dörfern des Gebietes Slaviste; keine gab es auch in Gornj
Reka und, mit einer Ausnahme, in der Skopska Crna Gora).

Obwohl in neuerer Zeit die Teilnahme an solchen Maskenzügen
von bestimmten Bevölkerungsschichten verpönt wird (weil diese
Teilnahme als «Bettelei» angesehen wird), nehmen daran Leute verschiedener

Vermögensverhältnisse und verschiedenen Ansehens teil, meist
jedoch ärmere Leute oder Angehörige bestimmter Bevölkerungsgruppen.

Die am meisten hervortretende Tendenz des Maskenwesens ist hier
die komische Darstellung bzw. Interpretation bestimmter Ereignisse
des Dorflebens und der Dorfverhältnisse. Dies kommt teils durch das

Benehmen und die Szenen, die einzelne Masken ausführen, teils durch
diejenigen ganzer Gruppen von untereinander verbundenen Maskenträgern

zum Ausdruck - wobei die Zahl der Mitwirkenden stark
schwankt (von 2 bis 30), wozu die noch häufig mitwirkenden
Musikanten oder eine Schar von Begleitern zuzurechnen ist.

Ausser der Verkleidung in alte, lumpigeKleider meist mit der Kehrseite

nach aussen (die Pelze auch hier stets mit dem Vliess nach aussen),
mit löcherigem Schuhwerk und Strümpfen, mit Stricken oder Riemen
als Gürtel, an denen grössere oder kleinere Viehglocken hängen, mit
russigen Gefässen oder Taschen (auch Hafertaschen fürs Vieh) als

Kopfbedeckung, mit aneinandergereihten roten dürren Paprikas um
den Hals, kommen in Mazedonien - abgesehen vom Schwärzen des

Gesichts und dem angebrachten zottigen, langen Bart und Schnurrbart

- auch Gesichtsmasken vor mit grossen Ohren, Hörnern, mit
Schnauze oder klaffendem Kiefer und oft vergrösserten einzelnen
Zähnen oder hinausgestreckter Zunge aus rotem Tuch, in neuerer
Zeit auch Gesichtsmasken aus Papier. In den Händen tragen die
Mitwirkenden meist einen bestimmten Gegenstand: grobe Knüppel
(Keulen) oder statt dieser einen Webebaum vom Webstuhl, weiblich



Das Maskenwesen Jugoslaviens 187

maskierte Personen einen Spinnrocken mit Spindel, ein Körbchen
mit Gespinst oder weiblicher Handarbeit u.a.

Die durch die Verkleidung bzw. Maskierung Dargestellten sind
sowohl Menschen als auch Tiere: Mitglieder der Hochzeit, verschiedene

Berufe (z.B. Wahrsager, Barbiere, Kassiere, Träger u.a.), der
Teufel, weiter Tiere, wie Kamele, Pferde, Esel (von zwei Menschen in
gebückter Stellung mit umgeworfenem Leintuch, zuweilen mit dem

Pflugjoch und einer beweglichen Kopfmaske bzw. einem Schwanz

dargestellt), der Bär (in aufrechter Stellung), zuletzt hie und da auch
ein Wagen, von vier Männern gebildet, mit einer Last oder bestimmten

Teilnehmern des Maskenzuges darauf.
Was die Zusammensetzung der Maskengruppen anbelangt, sind für

Mazedonien starke regionale Unterschiede zu verzeichnen: oft und
auf verschiedenen Seiten des Landes kommen maskierte Hochzeitszüge

vor, dazu oft ein Neger, ein Bärenführer, verschiedene Berufe
und Tiere; oder nur Maskenzüge aus Darstellern verschiedener Berufe
bestehend, oder anders zusammengestellte Komparserien: Neuvermählte,

ein Wahrsager, ein sich am Boden Wälzender; oder: ein
Barbier, ein Teufel und ein Kassier; oder: mehrere Träger, die Gaben
erheischen und zugleich Musikanten sind u.a. Ein Paar ist am häufigsten

vertreten: der «Alte» und die «Alte». Besonders viele
Teilnehmer zählen die ä\amalari in der Ebene von Skopje: jede Gruppe
hat einen Anführer, einen «Alten» mit seiner Frau und einigen (bis
zu fünf) Töchtern, einen Popen mit dem Messner, einen Arzt mit
seinem Gehilfen, einen Kaffeesieder, eine Wahrsagerin (Zigeunerin)
und einen Affen mit seinem Führer. Je nach der Zusammensetzung
bzw. den Hauptfiguren dieser verschiedenartigen Maskengruppen
tragen dieselben viele lokal verschiedene Namen: maskari (Mavrovo-
Feld, Ohrid-Feld, Debrca, Prespa), karnavali u.a. (bei den Mijaci,
Golo Brdo, Bojmija), stirati (bei den Mijaci, Pijanec, Malesevo, Debrca,
Prespa), surovari (östliche Strumica), surovaskari (Osogovija-Pijanec,
Malesevo), babari (Kicevija, Zeleznik, Mariova, Struga- und Prilep-
Feld), babuderi (Gau von Debar), dervusi (Drimkol), vasilicari (Drimkol,
Struga-Feld, Tikves, Rajec, Zeleznik, Babuna, Zegligovo), deljo

(Zeleznik), bubacki und v'mperi (Mavrovo-Feld), emsiri (Debrca, Ohrid-
Feld), stranci (Kicevija), melkt oder meckari (Prilep, Kicevija, Babuna),
kamillari oder kamild^iji (Babuna, Marijovo), drevlo (Marijovo), ajti
(Pijanec, Malesevo), ed^enliji (ebda.), starcinari (östl. Strumica); am

meisten verbreitet ist der Name d^amalari, a\amala, a\alamari, d%a-

maldfyji u.a. (Skopje-Feld und seine Nachbarschaft, Zegligovo mit
Sredoreka und Kozjacija, Slaviste, Osogovija, Ovce-Feld, TikveS,



188 Milovan Gavazzi

Bojmija, Gornje Polje-Dolbas, westl. Strumica, Lakavica mit dem
Feld von Radoviste, Umgebung von Stip, Feld von Kocane), welcher
Name auch bei den mazedonischen Türken und Megleno-Vlachen
vorkommt, dazu bumbasari bei den Cincaren. In Kajljar und seiner
Umgebung (in Griechisch-Mazedonien) heissen die Gruppen esketari, und
die mohammedanischen Mazedonier von Golo Brdo bezeichnen ihre
maskierten orthodoxen Landsleute majmuni (Affen).

Ein Übergangsgebiet zwischen Mazedonien und Serbien (mit der
Provinz Kosovo-Metohija) weist im Maskenwesen gemeinsame Züge
einerseits mit Serbien, andererseits mit Mazedonien auf, dabei aber
auch eigenartigere regionale Ausdrucksformen. Da ist (besonders am
Kosovo-Feld) 'die Maske des Bären beliebt, bei den Serben daselbst
die Maske des Storches (mittels eines Stabes und eines Wirkteppichs
geformt). Unter dem Namen «Spinnen» (bubalki) ziehen (um Prizren
und im Gebiet Podrima) Männer als stattliche Helden verkleidet oder

nur mit berussten Gesichtern umher. Seltener werden bestimmte Szenen

aus dem Heldenzyklus des Kraljevic Marko vorgeführt (wohl
jüngerer Herkunft). Im Gau Sirinic dieses Übergangsgebietes kommt
eine eigenartige Übertragung des sonst auch in anderen Gebieten
bekannten Brauches, nach der erfolgten Tötung eines Wolfes sein

ausgestopftes Fell von einer Gruppe nicht maskierter Männer von Haus

zu Haus zu tragen und Gaben zu erheischen (vucari), im Rahmen der

Faschingsumzüge vor, hier aber bezeichnenderweise mit Verwendung
von Masken; ähnlich um Prizren, wo neben den zwei vucari mit dem
«Wolf» auch andere Masken, wie eine junge Braut, der «Alte», der

Pope und andere, auftreten. Seltener kommen in diesem Gebiet
andersartige Umzüge mit Masken bzw. Verkleidungen vor: am
Kosovo-Feld sind es dramatische Aufzüge von zum Teil maskierten
Darstellern ausgeführt (z.B. um Bujanovci), darunter ein beliebter
und eigenartiger Aufzug vom Igel (welchen ein gebückter, wie ein

Igel maskierter Mann darstellt), der heiraten will - was unter Begleitung

eines eigenen Liedes geschieht; oder ein anderer, wo ein Mann
in schmutzigen, zerrissenen Kleidern, jedoch ohne Gesichtsmaske, den

dreljo, ein zweiter, weiblich gekleideter Mann mit Gesichtsmaske seine

Frau dreljinica darstellt, welche ein aus einem Waschbläuel gebildetes
«Kind» umherträgt und jeden anwesenden Mann als den Vater
desselben angreift, worauf sich der Betreffende mit einer Geldgabe erlöst
und die gewonnenen Gaben nachher als Hilfe für ein Waisenkind,
einen armen Burschen oder ein Mädchen verwendet werden. Die auch

sonst weit und breit bekannten Figuren des «Alten» und der «Alten»,
mit andersartigen maskierten Figuren lokal verschieden vergesell-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 189

schaftet, ziehen hier besonders an bestimmten Tagen nach Neujahr
umher, so z.B. in der Umgebung von Prizren die vodilari am
Epiphaniastag (yodice «Wasserchen» mit dem kirchlichen orthodoxen
Wassersegen), wobei nur ein «Alter» mit Bart und eine spinnende
«Alte» maskiert auftreten. Sonst ist auch in diesem Raum die Maske
bzw. die Verkleidung in eine Braut beliebt wie in den Nachbarländern.

Auch hier finden gelegentlich der Hochzeiten bestimmte Maskenszenen

statt - z.B. verkleiden sich zwei Männer als «Alter» und «Alte»
um verschiedenartige Spässe auszuführen (so am Kosovo-Feld) oder
einer (a\ambala) mit einem Knüppel oder einer Pistole in der Hand
und ein zweiter als «Braut» auftretend, vor allem um Kinder zu
erschrecken (in Dakovica) - sonst mancherorts auch verschiedenartig
variiert. Auch bei den Albanern im Gebiet Podrima (ähnlich wie bei

denjenigen im Gebiet Jablanica in Mazedonien) werden solche Szenen

gelegentlich der Hochzeiten von maskierten oder zumindest verkleideten

Männern ausgeführt.
Wie in Mazedonien und in dem nördlich davon liegenden Gebiet, so

herrscht auch in Serbien grosse regionale und lokale Mannigfaltigkeit
sowohl was die Merkmale des dortigen Maskenwesens als auch was die
Rolle (und die Herkunft) der einzelnen Masken bzw. Maskengruppen
anlangt. Diese Tatsache ist, besonders im Süden, verschiedenen
Faktoren zu verdanken: einerseits den Unterschieden in der Herkunft
einzelner Bevölkerungsgruppen bzw. Teile fremder Völker sowie,
noch tiefer, den Unterschieden der älteren Substrate auf dem Gebiet
Mazedoniens und Serbiens; andererseits den unterschiedlichen
Einflüssen dieser Art von aussen her; weiter z.T. auch der Tätigkeit der
Kirche, die in gewissen Gebieten mit Erfolg dieses Maskenwesen
bekämpfte, wogegen sich dasselbe anderswo gut zu erhalten vermochte ;

zuletzt ist manches naturgemäss auch auf das spontane eigenständige
Schaffen des Bauernvolkes zurückzuführen.

Die Masken der Dorfbewohner Serbiens könnten in zwei Gruppen,
je nach ihrer Bestimmung, betrachtet werden: einerseits diejenigen,
die einigermassen rituellen bzw. magischen Charakter oder Hintergrund

haben und meist an bestimmten Jahrestagen zum Vorschein
kommen und andererseits diejenigen, die profanen Charakter aufweisen

(abgesehen von ihrer Herkunft bzw. primärer Rolle, die eben auch

magisch-rituell sein kann) und meist gelegentlich der Hochzeiten, der

Abendversammlungen und ähnlichen Gelegenheiten zu sehen sind.

Doch ist diese Abgrenzung bzw. Gruppierung in Wirklichkeit natürlich

nicht so streng.



190 Milovan Gavazzi

Im Jahresbrauchtum treten Masken und Maskenaufzüge besonders

zur Winterszeit hervor. Öfters beginnt ihr Treiben schon einige Tage
vor Weihnachten (z.B. am Ignatiustag, den 20. Dezember des alten,
julianischen Kalenders) und dauern z. B. bis Weihnachten - wie im
südlichen Morava-Gebiet (Abb. 27), die Umzüge der koledari oder oale, mit
Gesichtsmasken aus Kürbissen oder Holz und mit Zusätzen wie künstliche

Schlangen, Aale, Püppchen, bunte Papiere u.a., mit Ziegenfellen,

Säbeln, Keulen oder Knüppeln in den Händen, wobei die

Hauptrolle dem «Alten» (dedica) zukommt, der statt der Maske
manchmal nur eine Tasche mit Öffnungen für die Augen trägt, mit
Bart und Schnurrbart aus Werg. In diesem südlichen Gebiet Serbiens

gibt es auch koledari-XJmzüge aus einem oder aus zwei «Alten» (mit
einem Stück Leder mit Augenöffhungen am Gesicht) und einer «Alten »,
einer «Braut» und einem «Bräutigam» bestehend; abgesehen von
einigen eben erwähnten Bestandteilen seiner Ausrüstung trägt der
«Alte» im Gebiet des oberen Morava-Flusses einen Webebaum, womit
er die Hausinsassen schlägt, wo man eine Gabe zu geben verweigert
hat; die «Alte» stellt auch hier ein verkleideter Mann dar. Ähnlich
ziehen am Vortag des Neujahrs die sirovari umher, mit dem Bräutigam
und der Braut als Hauptpersonen (in Vranjska Banja), die aber recht
obszöne Szenen ausführen. Eine selten lange Dauer, von der Winterszeit

bis Ostern, weisen solche Umzüge im Gebiet Toplica in Serbien

auf, wo die als Wolf und Ziegen maskierten Männer während dieser
wiederholt veranstaltetenUmzüge das kovfanje (etwa « Ziegenumzüge»)
ausführen. - Seltener wird hier ein Reiterumzug am Theodorstag
(dem letzten Tag der ersten orthodoxen Fastenwoche vor Ostern)
abgehalten, zuerst um die Kirche und nachher im Dorf, von in
zerrissene Kleider gehüllten und am Gesicht berusstén Männern
ausgeführt. • *

Hervorzuheben wären auch die in Serbien in der Woche vor dem

Beginn der strengen Osterfastenzeit (der sog. «weissen Woche»)
stattfindenden Umzüge von Gruppen maskierter bzw. verkleideter Leute,
vor allem am letzten Tag, dem Sonntag vor der Fastenzeit. Aus der
Vielfalt der lokalen und regionalen Varianten seien die eigenartigeren,
typischeren hervorgehoben. Häufig (Abb. 28) treten dabei einige junge
Leute zusammen, die einen komischen Hochzeitszug darstellen; wenn
solche sogar «Araber» (Arapi) heissen und früher nur geschwärzte
Gesichter hatten, denen eine AbWehrkraft gegen die «schwarzen»
(«arabischen») Pocken zugeschrieben wurde, handelt es sich auch um einen

Hochzeitszug (in neuerer Zeit z.B. in der Umgebung von Beograd
am «weissen Donnerstag», mit käuflichen Gesichtsmasken). Darüber



Das Maskenwesen Jugoslaviens 191

hinaus kommt es vor, dass auch wechselseitig junge Leute in der
Tracht der Hochzeitswerber und Mädchen in Männertracht (mit
Bart und Schnurrbart aus Wolle) auftreten, wobei zuweilen (z.B. im
Gebiet Takovo, Mittelserbien) Gesichtsmasken aus Papier vewendet
werden, mit hervortretenden Zähnen aus weissen Bohnen oder
Maiskörnern, mit Barten aus Wolle; zu dritt oder zu viert in der Gruppe
führen sie auch Rundtänze auf und versuchen die Leute, besonders
die Kinder, durch entstelltes Sprechen zu erschrecken; die komendijasi

(im Gebiet Gruza, nördliches Westserbien) stellten Haustiere, Raubtiere,

übernatürliche Wesen oder gar bestimmte geschichtliche Szenen

dar.

Nicht unerwähnt sollte zuletzt bleiben, dass hie und da in Serbien
auch gelegentlich der Spinnabende und ähnlicher Abendversammlungen

Maskenszenen ausgeführt werden, manchenorts nicht nur von
maskierten Burschen, sondern auch von Mädchen (diese zuweilen mit
besonderen Namen oale oder prelilojke, so im Gebiet der Morava bei

Leskovac) oder wird eine Szene zwischen dem als hl. Elias maskierten
Mann und anderen Mitwirkenden (mit nur untereinander
ausgewechselten Mützen, damit der hl. Elias sie nicht erkennen kann)
ausgeführt, wobei der hl. Elias um Regen gebeten wird und derselbe
danach einen der Mitwirkenden mit Wasser benetzt (im Gebiet
Gruza, nördliches Westserbien).

Zuletzt sind für Serbien ähnlich wie für manche anderen Gebiete

Jugoslaviens die Maskeraden gelegentlich der Hochzeiten zu erwähnen.

Abgesehen von dem überall obligaten Spassmacher bei der Hochzeit,
der manchmal teilweise verkleidet, jedoch nie mit Gesichtsmaske

(ausgenommen öfters das Schwärzen des Gesichts), sondern mit verschiedenen

Requisiten, wie Pelz, grosser Mütze, ja Schildkrötenpanzer
ausgestattet auftritt, gibt es auch hier eigene Szenen maskierter Darsteller
in bestimmten Momenten der Hochzeit. Hie und da, wo der sonst so

typische Spassmacher bei der Hochzeit fehlt, spielt eine ähnliche Rolle
ein Mann, der vorerst den ganzen Verlauf der Hochzeit dirigiert hat,
nach dem Abendessen sich aber in eine Frau verkleidet und ein aus

Werg und Hadern geformtes Kind der Reihe nach den männlichen
Teilnehmern an der Hochzeit als ihr Kind unterzuschieben versucht,
wonach ihm ein jeder von ihnen eine Gabe «für die Mütze des Kindes»

opfert (so z.B. um Boljevac, Ostserbien; ähnlich im Gebiet Gornja
Pcinja, südöstliches Serbien), wo die Szene von drei verkleideten
Männern (einer von diesen als schwangere Frau) ausgeführt wird, dabei

Getränke an die Hochzeitsgäste verkauft und danach die gewonnene
Summe der Braut übergeben wird.



192 Milovan Gavazzi

Als allgemeine Merkmale des Maskenwesens in Serbien können
folgende hervorgehoben werden : Bei der serbischen Bevölkerung Serbiens
sind zoomorphe Masken, die die Ausführenden an sich tragen, ganz
selten, die anthropomorphen überwiegen dagegen; meist treten hier
Männer maskiert auf (Abb. 29), doch nehmen auch maskierte Frauen

(vorwiegend Mädchen) an bestimmten Maskenzügen teil, jedoch nicht
an allen obligat bzw. in geringerer Zahl; das Maskenwesen ist einerseits

mit bestimmten Gelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens (mit
den Hochzeiten, Abendversammlungen bzw. Spinnabenden u.a.),
andererseits mit Festtagen verbunden, die zwischen die Vorweihnachtstage

und Ostern (seltener darüber hinaus) fallen.
Im allgemeinen sei noch hervorgehoben, dass im Osten und Süden

Serbiens das Archaische, Ursprünglichere mehr zu spüren ist als in den

übrigen Teilen des Landes, wo Einflüsse aus Mittel- und Westeuropa
mehr zum Ausdruck kommen, besonders in neueren Zeiten. Dies
ist mehrfach in den Städten Serbiens zu beobachten, wo nach dem

gründlichen Wechsel der Stadtbevölkerung im 19. und 20. Jahrhundert,

nachdem die früheren Bewohner, weitgehend türkischer
Herkunft, durch die neu zugewanderten Dorfbewohner ersetzt wurden,
diese sich verschiedene europäische Kulturgüter und Sitten
aneigneten, darunter auch die fertig gekauften Gesichtsmasken aus

Papiermasse, die Maskenaufzüge mit Darstellungen prominenter,
besonders historischer Persönlichkeiten, Szenen u. a.

Das an das Kernland Serbien westlich angrenzende dinarische
Gebiet mit Bosnien, Innerdalmatien und der Lika (abgesehen von
Ostbosnien und der Hercegovina, wo wenig oder gar kein Maskenwesen

vorkommt), ist vorwiegend durch zweiArten vonMaskenzügen
gekennzeichnet, die aber auch so oft und so viele gemeinsame Züge
aufweisen, dass sie nicht leicht auseinanderzuhalten sind und häufig
Elemente der einen unter jenen der anderen Art zu finden sind.

Die einen kommen meist unter den Namen carojice (larajice, larojilari
u. ä.) vor und sind vorwiegend an die Tage vorWeihnachten, aber auch

später an gewisse Tage in der Faschingszeit oder gar bis zum Frühlingsanfang

gebunden (zeitlich je nach der Gegend, jedoch verschiedenartig

fixiert). Es handelt sich bei den larojice immer um Umzüge in
grösseren oder kleineren Gruppen von Männern, die von Haus zu
Haus im Dorf ziehen, verschiedene obszöne oder komische Szenen

ausführen, bestimmte Heischelieder singen oder rezitieren und Gaben

erheischen, das Gewonnene nach dem Umzug gemeinsam verzehren
bzw. untereinander verteilen (meist aus Fleischwaren, Speck, Fisolen,
Salz, mitunter auch Wolle oder Hanf bestehend). Abgesehen von



Das Maskenwesen Jugoslaviens 193

neueren Einflüssen des städtischen Faschings, wodurch Masken,
Gebärden, Spässe usw. bezüglich verschiedener bürgerlicher Figuren hie
und da auch in hiesigen Dörfern Eingang gefunden haben, lassen sich

unter den larojice folgende eigenartige Masken bzw. Maskengruppen
aussondern : Am häufigsten und eigenartigsten tritt der Bock hervor -
ein Mann mit Zicklein- oder Lammfell am Leib, einer Fellmütze mit
Ziegen-, Bocks- oder Grossviehhörnern (selten hölzernen) darauf, mit
spitzem Bocksbart, seltener mit einem Stück Tuch am Gesicht mit den

entsprechenden Öffnungen bzw. mit Kohle angedeuteten Gesichtszügen,

mit Schnurrbart, einer grösseren und einer kleineren Glocke
am Gürtel oder um den Hals - was alles zuweilen auf nur einige von
diesen Elementen beschränkt ist. Eine ähnliche Figur erscheint hier
auch im Rahmen der Faschingsumzüge. - Zwei weitere, ebenso eigenartige

Figuren dieses dinarischen Maskenbrauchtums, von ihm fast
unzertrennlich, kommen typisch als Mitwirkende in den Gruppen der

larojice vor, erscheinen aber auch zu Fasching unter verschiedenen
anderen Masken: der «Alte» und die «Alte». Es sind stets groteske
Karikaturen dieser beiden: der «Alte» mit grossem Bart und Schnurrbart

(aus Werg) und langen Haaren, zuweilen mit Zähnen, die durch
Bohnen potenziert sind, oft mit dem Buckel am Rücken, mit einer
Glocke in der Hand oder irgendwo angehängt, oft mit einer Pistole
oder Flinte, einem Säbel oder einem Stock in der Hand; meist hat er
alte lumpige Gewänder an; hie und da trägt er auch eine Gesichtsmaske

aus Fell mit der Behaarung nach aussen, eine Pfeife im Mund
u. ä. ; - die «Alte», von einem Mann dargestellt, meist in alte zerrissene
Kleider gehüllt, häufig mit dem Attribut des Spinnrockens und der

Spindel, zuweilen auch mit einem Besen, womit sie in den besuchten
Häusern zu kehren versucht; oft trägt sie einen Behälter mit Asche

um damit die Anwesenden zu bestreuen - und einen Korb für die

Gaben; eine Gesichtsmaske ist bei dieser «Alten» selten bezeugt,
ebenso das Bemalen des Gesichts. Ausser diesen Figuren der larojice
nehmen an deren Maskenumzügen häufig auch eine «Braut» und ein
«Brautführer» teil, entsprechend maskiert bzw. verkleidet, wogegen
seltener auch ein maskierter «Kater» in der Gruppe zu sehen ist.

Diese beiden Figuren treten in der Regel auch unter den Mitwirkenden

der eigentlichen Faschingsmaskenzüge als der zweiten Art des

Maskenwesens jenes dinarischen Teilgebietes auf: der «Alte» trägt da

zuweilen eine Ochsenhaut bzw. einen Ochsenkopf mit Hörnern, grosse
Viehglocken oder kleinere Schafsglocken am Gürtel (manchmal bis

zu 20) oder an den Füssen sowie andere Requisiten wie in den obigen
Fällen bei den larojice. Unter dem Namen did i baba führen beide



194 Milovan Gavazzi

während der Umzüge verschiedene, oft obszöne Possen, Gesten, ja

ganze Szenen aus. Hölzerne Gesichtsmasken werden hier nie erwähnt,
sondern nur ab und zu aus Tuch oder Papier geformte.

An das MaskenwesenNordserbiens sowieNordbosniens gliedert sich
das besonders vielgestaltige Maskenwesen (Abb. 35) des pannonischen
Raumes Jugoslaviens an - vor allem der Vojvodina (Banat, Batschka
und Baranja) und Slavoniens. Wie diese Länder bezüglich der
Bevölkerung ein Nebeneinander mehrerer verschiedener Völkergruppen
(von Magyaren, Deutschen, Rumänen, Slovaken, Ukrainern u. a.)
sowie ein Nebeneinander von Gruppen von Serben und Kroaten
verschiedener Herkunft aufweisen, spiegelt sich dies hier (wie z.T. ähnlich
auch in Mazedonien) auch im Maskenwesen wieder. Die Masken und
die Maskenzüge sind hier vorwiegend an den Fasching, weniger an
andere Gelegenheiten, gebunden.

Die am meisten eigenartigen Maskenzüge waren in der Vojvodina
diejenigen, die eine Figur mit vorwiegend aus Holz hergestellter
Tiermaske mit langer Schnauze und beweglichem Unterkiefer mitführten
(bei den Serben klocalica, klopka, -lica u.a., baia, Jelena, curka benannt,
bei den Rumänen cerb, -ul, serb, -ulj, turca, turca, capra, bei den Bulgaren
klanca, bei den Magyaren kecsketçes) ; auch die dortigen Zigeuner zogen
mit einer solchen Maske herum. Nach dem Zweiten Weltkrieg nur auf
bestimmte rumänische Dörfer im Banat und auf die Zigeuner des

mittleren und südlichen Banats beschränkt, wo diese Umzüge an
bestimmten katholischen und orthodoxen Weihnachtstagen und am
Neujahrstag bzw. am Dreikönigstag stattfinden, tauchten solche
Masken zuweilen auch am Fasching oder gelegentlich der Hochzeiten
auf. Die Zahl der Mitwirkenden in der Maskengruppe schwankt, doch
sind die Klappermaske, der Trommler, der Hirt mit der Flöte und der
«Wirtsherr» mit der Tasche stets dabei. Die Hauptmaske (Abb. 37)

wird aus einem dickeren Rundholz hergestellt, dessen eine Hälfte (der
Länge nach gespalten, 25-30 cm lang) den Unterkiefer darstellt, der
durch eine Schnur bewegtwird, das Ganze innen rot oder weiss gefärbt,
zuweilen mit angedeuteten Zähnen, beide Kiefer mit Pelz oder mit
Papier überzogen, am Hinterhaupt mit verschiedenartig angebrachten
hölzernen oder aus einem Ast gebildeten Hörnern (manchmal neben
den hölzernen noch echte Bockshörner bzw. dazu noch Ohren aus

Pelz), mit einem Glöckchen zwischen den Hörnern oder am Unterkiefer,

wo auch ein Bart aus Werg oder Schafswolle angebracht ist. Der
Maskenträger hält die Maske vor sich hin und ist in gebückter Stellung
mit einem Überwurf bedeckt, manchmal auch noch mit einem hinten
angebrachten Schwanz. Die übrigen Mitwirkenden tragen abgedro-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 195

schene Kleider, haben mit Russ geschwärzte oder sonst gefärbte
Gesichter mit Bart und Schnurrbart. Der Verlauf des Besuches einer
solchen Gruppe mit der Klappermaske, deren Klappern ihre Ankunft
vor den Bauernhäusern ankündigt, ist kaum von den übrigen ähnlichen
Bräuchen verschieden - die dabei gesungenen Lieder sind meist die
Kolinda-Lieder.

Als enger regional bzw. auf bestimmte Bevölkerungsgruppen in der

Vojvodina begrenzt wären noch die Masken und Maskenumzüge
bzw. -aufzüge zu nennen, die z.B. am Freitag oder Samstag des hl.
Theodors stattfinden, wobei der maskierte «Theodor» (Todor)
einzelne Häuser besucht um zu kontrollieren, ob die Schornsteine
ordentlich gereinigt sind oder nicht (in der Batschka); oder diejenigen
am Barbaratag, wenn die Weibermit Leintuchumgang die Spinnstuben
besuchen und den (faulen) Spinnerinnen die Finger prügeln (bei den
Ukrainern in der Vojvodina) ; oder das «Austreiben der Weihnachten»,
das von Männern ausgeführt wird, die mit berussten Gesichtern oder
in weibliche Tracht verkleidet eine Hochzeit darstellen und eine Figur
mit Klappermaske mitführen, von Kindern mit Ratschen und Glok-
ken begleitet werden und dabei die maskierten Burschen den Mädchen

nachjagen (in einigen serbischen Dörfern im Banat); oder diejenigen,
die gelegentlich des Schweineschlachtens in der Zeit um Weihnachten
oder um Neujahr, meist von Burschen und Mädchen, früher auch von
bejahrten Männern, in den lokal überlieferten Masken der Faschingszeit

unter Gesang und Lärm und Gaben erheischend stattfinden.
Nicht unerwähnt sollten die hier sowie auch sonst in den nördlichen

Gebieten Jugoslaviens bis nach Slovenien bekannten Umzüge einzelner

maskierter Personen am Luzientag bleiben - wobei in der
Vojvodina Männer in Weiberkleidern bzw. als eine Schreckensgestalt mit
grosser roter Zunge, mit einem Besen, einer Bürste, mit eisernen

Ketten, einem Gansflügel u.a. besonders die Spinnstuben besuchen,
die Anwesenden prügeln oder necken, was besonders den Kindern
gilt, die aber dabei auch beschenkt werden (verschiedene
Bevölkerungsgruppen in der Vojvodina) ; desgleichen die Umzüge von Masken

am Nikolaustag (schon im Rückgang befindlich, neuerdings jedoch
immer häufiger auf dem Dorf vorkommend - mit der bekannten
Maske des hl. Nikolaus bzw. des Teufels - besonders bei den Slovaken

in der Vojvodina).
Eigene Erwähnung verdienen in der Vojvodina die Umzüge der

maskierten Weihnachtsgratulanten : korindasi bei den Serben, in grösserer

Zahl von Mitwirkenden besonders bei den dortigen Rumänen im
Osten üblich (Abb. 38), mit dem «grossen» und «kleinen»Menschen



196 Milovan Gavazzi

(omul mare und omul mie), mit der Stute (japa), dem Bär (mariueu, ursu),
dem Zigeuner, dem Trommler, mit einer Frau mit dem Zigeunerkind
(purandel), einem «Herrn», einer «Dame», einigen Paaren in verschiedenen

Trachten, einem «Grossvater» und einer «Grossmutter».
Dasselbe gilt auch von den im selben nördlichen Raum Jugoslaviens sehr

typischen und weitverbreiteten, beinahe bei allen Bevölkerungsgruppen

gleicherweise eingewurzelten, obwohl nach 1940 stark zurückgegangenen

Vorweihnachts- oder Weihnachtsumzügen mit dem Betlehem

oder vertep (bei den Serben auch unter dem Namen car Irod, bei den
Rumänen steaud): die Mitwirkenden meist als Herodes, Balthasar,
Kaspar und Melchior maskiert und das Modell einer Kirche oder der
Höhle, in der Christus geboren wurde, tragend, zu welchen sich in
derBatschka und inSyrmien (Abb. 36) meist auch drei Hirten (gube) mit
langen Pelzröcken mit der Kehrseite nach aussen, sowie die
Gabensammler gesellen, welche eigentlich die Maskenszenen ausführen -
jenen der dortigen Koleda-Umzüge ähnlich. Bei den Rumänen und
Ukrainern ziehen auf ganz ähnliche Weise maskierte Gruppen mit
einem beleuchteten Stern (rum. steaua - ukr. ^vi^dari) umher.

Als spezifisch könnten im Rahmen der Faschingsmasken und der

Umzüge in der Baranja (westl. Vojvodina) die busari, buse (magy. busd-

idräs, buso) erwähnt werden: eine Gruppe Männer, die mit Masken mit
Hörnern, mit umgekehrten Pelzröcken, mit Glocken am Gürtel,
Ratschen, einer Tragstange, häufig mit einer langen hölzernen Trompete

u. a. ausgestattet von Haus zu Haus zogen und Gaben erheischten

(so besonders in der weiter zurückliegenden Vergangenheit).
Ausserdem gibt (oder gab) es hier im nördlichen, pannonischen

Jugoslavien einigermassen «organisierte» Maskengruppen, die
bestimmte Szenen (Aufzüge) ausführen, z.B. in zwei Gruppen geteilt,
einerseits die als «Damen», andererseits jene als alte Leute maskierten
Männer mit umgekehrten Pelzröcken, weissen Hosen u.a. (z.B. bei
den Kroaten in Starcevo, Banat) oder sogar bis in 9 Gruppen von
Mitwirkenden (Männern allein) bestehend, mit einem «Kapitän» (kapi-
tdny), einem Leutnant (hadnagj), einem Neger, König, Arzt, Diener,
Luzifer u.a. Figuren, darunter auch mit einer, die einen Beutel voll
Asche am grossen Stab trägt und jene damit schlägt, die etwas Böses

verübt haben (so bei den Magyaren in Vojlovica, Banat).
Was das nördliche Gebiet Serbiens mit dem ostpannonischen Raum

Jugoslaviens (Vojvodina und Slavonien) bezüglich der Umzüge
verbindet, sind auch die Umzüge der «Königinnen» (kraljice oder Ijelje),
die zwar ohne Gesichtsmasken, jedoch z.T. verkleidet zu Pfingsten

gruppenweise von Haus zu Haus im eigenen Dorf oder in den Nach-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 197

bardörfern umherziehen und unter Gesang der spezifischen
«Königinnen-Lieder», von einem kleinen Mädchenchor gesungen, ein
«Spiel» mit den Säbeln, aus verschiedenen Figuren bestehend,
ausführen. Daran beteiligen (bzw. beteiligten) sich ausschliesslich Mädchen,

meist heiratsfähige, durch bestimmte Stücke der männlichen
Ausrüstung gekennzeichnet (ausgeliehene Burschenhüte, hölzerne Säbel

u.a.), früher auch unter Begleitung eines Dudelsackspielers, später
mehrerer Tambura-Spieler oder anderer Musikanten sowie eines
Gabensammlers (heute nur mehr hie und da im genannten Raum
erhalten).

In diesem gesamten nördlichen Raum Jugoslaviens, Vojvodina
inbegriffen, sei der Vollständigkeit halber auch das übliche, z.T. nach

westeuropäischen Vorbildern gestaltete dörfliche Maskentreiben zur
Faschingszeit erwähnt. Gruppen von Masken ziehen einen oder mehrere

Tage vor dem Faschingsdienstag, an diesem Tage, am
Aschermittwoch oder zuweilen auch später (z.B. am «reinen Montag»)
durch die Dorfstrassen, besuchen bestimmte meist freundlich
gestimmte Häuser, führen verschiedene, mitunter grobe und unanständige

Spässe auf, greifen die Zuschauer, besonders die Frauen, an, sind
bemüht, dieselben zu erschrecken bzw. in die Flucht zu treiben
(besonders Frauen und Kinder) - und erheischen dabei natürlich
verschiedene Gaben (Schinken, Speck, Krapfen oder andere Gebäcke,
Eier, Würste, Wein u.a.). Die Namen dieser Umzüge sind von Gebiet
zu Gebiet verschieden, zum Teil Fremdwörter (meist Ableitungen von
«Maske» und «Fasching»), abhängig von der Sprache und Nationalität

der jeweiligen Bevölkerung, deren es in diesem Raum viele gibt.
In diesen nördlichen Gebieten Jugoslaviens ist es üblich, dass am

Faschingstreiben sich auch Frauen beteiligen, oft als Männer verkleidet

bzw. maskiert, was weiter gegen Westen und Süden immer seltener

vorkommt, auch entlang der westlichen Peripherie des adriatischen
Gebietes meist fehlt, im dinarischen Raum fast unbekannt ist und
weiter südlich bzw. südöstlich auch seltener bzw. regional enger
begrenzt vorkommt - wogegen die Männer in Frauenkleider verkleidet
oder mit Frauenmasken überall besonders beliebt sind. Ein oder mehrere

Musikanten begleiten hier meistens die Maskengruppen.
Dass in diesen Teilen Jugoslaviens auch die nach der bereits schon

lange bestehenden Überlieferung vorgeführte Verurteilung, das

Beweinen, Ertrinken oder Verbrennen einer sehr unterschiedlich
geformten und bekleideten Faschingspuppe (des «Faschings» als

solchen) fast überall zum dörflichen Faschingstreiben gehört, sei nur der

Vollständigkeit wegen erwähnt.



198 Milovan Gavazzi

Was die eigentlichen Faschingsmasken und -züge an sich anlangt,
wäre zu betonen, dass es sowohl hier im Norden als auch (etwas
weniger ausgeprägt) im Inneren bzw. im Süden des Landes eigentlich
zwei Typengruppen derselben gibt: eine, bei der Masken, Gebärden,
Szenen u.a. dem städtischen z.T. westeuropäischen Karneval
nachgemacht werden (Herrschaften, militärische und kirchliche Personen,
Kaufleute und andere ähnliche Figuren aus der städtischen Zivilisation)
und eine zweite, bei der die Figuren hauptsächlich dem Dorfleben bzw.
der Galerie der jeweils regional bekannten Dorffiguren entnommen
sind und sich zu diesen auch solche gesellen, die nicht immer und
überall nur dem Faschingswesen eigen sind, sondern zu anderen

Tagen bzw. Gelegenheiten im Jahr üblich sind - wie das komische Paar
der «Alte» und die «Alte» mit ihrem «Kind», der «Bär» und sein

Begleiter (meist ein Zigeuner), der «Wolf», verschiedene
Schreckgestalten, der Hochzeitszug u.a.

Hinzuzufügen wäre noch, dass auch in diesem nördlichen Raum
Jugoslaviens gelegentlich der Hochzeiten Gruppen von maskierten
bzw. Gesichtsmasken verschiedenen Charakters (Kamel, Kaufleute
u.a.) tragenden jungen Leuten im bestimmten Moment erscheinen
und nach einigen kürzeren Szenen wieder verschwinden (so besonders
in Kroatien).

Einen besonderen Fall im Maskenwesen bildet in Jugoslavien das

Regenmädchen (Abb. 26). Unbekannt im Nordwesten (Slovenien,
Kroatien und vorwiegend Dalmatien) sind die Umzüge der
Regenmädchen bei andauernder Dürre im übrigen Raum Jugoslaviens
noch üblich (oder waren es in der nicht weit zurückliegenden
Vergangenheit) : der Umzug wird von einigen (meist zwei) Mädchen
ausgeübt (wo der Brauch noch lebt, meist von Zigeunerinnen), die von
Haus zu Haus die doda, dodola, dudulka, ojlule, prporusa, peperuda, roso-
manka u. ä. benannte Hauptgestalt mitführen und während des Aufenthaltes

bei jedem Haus das dafür bestimmte Lied absingen, wobei die

Hauptgestalt oft bestimmte Bewegungen ausführt und zuletzt, meist
seitens der Hausfrau, aus einem Gefäss mit Wasser begossen und die

Gruppe beschenkt wird (meist mit Nahrungsmitteln oder Geld, was
nach dem Umzug gemeinsam von den Mitwirkenden verzehrt bzw.
geteilt wird). Die Hauptfigur ist vorwiegend in grüne (längere,
biegsame, stärker belaubte) Zweige bzw. verschiedene Pflanzen eingehüllt,

oft vom Kopf bis zu den Füssen, mancherorts in zwei Teilen,
oberhalb und unterhalb der Taille, so dass das Gesicht auch nicht
sichtbar ist und wegen des Begiessens mit Wasser dieselbe nur ein
Hemd (zuweilen auch keines) anhat. Doch die Quantität des so be-



Das Maskenwesen Jugoslaviens 199

deckten Körpers wechselt von Gebiet zu Gebiet. Meist sind es weibliche

Personen, die die Hauptgestalt darstellen, im Westen (Istrien,
Nordadria, Norddalmatien sowie eng regional im ostpannonischen
Raum) sind es dagegen Burschen, die dieselbe darstellen. Ein grosses
Gebiet ohne Spuren dieses Brauches trennt gegenwärtig jenes Gebiet
im Westen von dem weit grösseren im Osten und Süden, das Slavonien,

Vojvodina, Serbien, Kosmet, Mazedonien umfasst.
Eine eigene Stellung nimmt innerhalb des Maskenwesens

Jugoslaviens auch der « grüne Georg» ein (Abb. 39). Am Georgstag oder am

Vortag dieses in der Vergangenheit ausserordentlich wichtigen Tages
ist (bzw. war) es im nördlichen pannonischen Kroatien sowie regional
im benachbarten Slovenien üblich, dass eine Gruppe junger Leute oder
erwachsener Kinder im eigenen Dorf oder vielfach auch in den
Nachbardörfern von Haus zu Haus umherzieht, eigens für diesen Brauch
bestimmte Lieder singt, meist auch grüne Zweige mitträgt und an die
Hausfrau des besuchten Hauses abgibt, nachdem dieselbe sie

beschenkt hat (meist mit Eiern, Fleisch, Käse, Nüssen, Gebäck o.a.).
Oft wird die Gruppe auch von einem oder mehreren Musikanten
begleitet, meist sonst aus Burschen, seltener aus Burschen und Mädchen
bestehend, besser gekleidet bzw. in lokaler Festtracht junger Leute,
mit einer Fahne oder einem geschmückten Zweig ausgerüstet, jedoch
nicht maskiert, höchstens mit grünen Zweigen geschmückt. In
bestimmten Teilen des gesamten bisher bekannten Verbreitungsraumes
dieses Brauches nimmt am Umzug jedoch auch ein maskierter Bursche

teil, der meist vom Kopf bis zu den Füssen in eine aus frischen
verflochtenen Zweigen gestaltete Korbmaske eingehüllt ist, die man
am Vortag hergestellt hat und deren Zweiglein als magisch wirksam

oft von den Hausfrauen der besuchten Häuser davon abgerissen
werden; statt dessen sieht man manchmal nur am Kopf dieser

Hauptgestalt - benannt sveleni Juraj, Duro u.a. - einen hutförmigen
Aufsatz ebenfalls aus Zweigen. Der Umzug endet mit dem gemeinsamen

Verbrauch der gewonnenen Esswaren oder mit der Verteilung
derselben.

Eine zum Teil eigenartige Gruppe von Masken und Maskenbräuchen

charakterisiert zuletzt das nördlichste Teilgebiet Kroatiens -
Medimurje (die Murinsel). Es handelt sich auch hier fast ausschliesslich

um Faschingsbräuche und -masken. Obwohl noch heute in ganz
Medimurje in Übung, gibt es Dörfer, wo diese Überlieferungen
besonders lebhaft und uneingeschränkt fortgesetzt werden (z. B. im Dorf
Turcisce). Dieses Brauchtum hat zwar seine ehemalige Bedeutung zum
Teil eingebüsst, und die Formen, die Ausübung sowie zum Teil auch



20O Milovan Gavazzi

die verwendeten Masken haben gewisse Änderungen erfahren. -
Bereits 14 Tage vor dem Fasching (fasnik, fasenjk) beginnt die
Dorfjugend mit den Vorbereitungen, doch auch bejahrte Männer und
Frauen nehmen häufig daran teil. Es ist für dieses Land bezeichnend,
dass das Maskieren fast immer dem entgegengesetzten Geschlecht

gilt, demzufolge sich daran auch viele Frauen beteiligen, was gegenüber

der Mehrheit dieser Bräuche im übrigen Jugoslavien eine
Besonderheit darstellt. Meist tragen die Maskierten (maskuri, baukali)
grössere Glocken am Gürtel und verschiedene furchterregende
Gegenstände in den Händen (Stöcke, Heugabeln, Besen, Katze). Ohne
Rücksicht auf irgendwen, wortlos, begeben sich die Maskierten in die
Höfe und schauen sich da um in jenen Bauernhäusern, wo eine Geburt
erwünscht ist. Nach dem Umzug durchs Dorf verschwinden dieselben
und erscheinen erst am Ende des Faschings bei der gemeinsamen
Hauptveranstaltung des Dorfes wieder. Ausserdem bleiben in allen
Dörfern von Medimurje die zwei Gestalten des «Alten» (ded) und der
«Alten» (baba) nie aus - lustige Maskengestalten in verschiedenen
Varianten der Verkleidung, die «Alte» meist mit grösserem Buckel
am Rücken. Hinzuzufügen wären auch die «Aufgeblasenen» (naphanci)
in althergebrachten Trachtenteilen (leinenen Hosen und Hemden), die

mit Stroh ausgestopft sind. Einzeln treten auch tierische Masken
tragende Personen auf (laplja).

Ausser diesen einzeln auftretenden Masken gibt es hier auch ganze
Maskengruppen, die in den Dörfern umherziehen (Abb. 33 und 34).
Hervorzuheben wäre da besonders der Umzug der Gruppen von 8

bis 10 maskure, verschiedentlich maskiert, mit hölzernen
menschengestaltigen Masken (larfa, lafra, lampa bike), denen bis zum Zweiten
Weltkrieg auch das Umpflügen des Dorfes oblag. Ausserdem ziehen
auch Gruppen mit einem «Pferd» oder einem «Kamel» umher,
welche Tiere von zwei Burschen mit umgeworfenem Leintuch und
einem «Kopf» des betreffenden Tieres, bestehend aus einem Stock,
der den aus Stroh und Fetzen gebildeten Kopf trägt und im
Schrittrhythmus hochgehalten getragen wird. - Eigene Gruppen bilden auch
hier die nie fehlenden maskierten Hochzeiter. Maskengruppen bilden
manchmal auch mehrere laplje «Reiher») genannten Tiermasken,
unter dem gemeinsamen Namen hertarija (aus deutsch Herde, dial.

berta) mit einem eigens maskierten Hirten an der Spitze.
Die Masken selbst könnten in Medimurje in anthropomoprhe, zoo-

morphe und zoomorph-anthropomorphe gruppiert werden. Rein
zoomorph sind diejenigen unter dem Namen laplja «Reiher»)
bekannten, die auf einem längeren Stab getragen werden - also keine am



Das Maskenwesen Jugoslaviens 201

Gesicht getragene Masken sind - aus Holz jmit beweglichen
Unterkiefern geschnitzt und meist Haustiere (Kühe und Ziegen) darstellend;
das Gesicht des betreffenden Tieres wird mit gesondert eingesteckten
Ohren und Hörnern (echten oder aus Ruten nachgebildeten), mit
sichtbarer roter Zunge im Maul - im allgemeinen grob und flächen-
haft ausgeführt und mit grellen Farben gefärbt, heute immer seltener

hergestellt, obwohl im ganzen Gebiet bekannt. Anthropomorph sind
dieMasken larfa, lafra (Abb. 30), aus einem Stück Holz ausgehöhlt,
verschiedener Gesichtszüge: einer «Alten» (babja lafra) mit bestimmten
potenzierten Zügen (Stumpfnase, Augenbogen) und greller Bemalung
mit Erdfarben, in grober Schnitzfaktur. Grösster Beliebtheit erfreuen
sich jedoch Masken gemischten zoomorph-anthropomorphen Charakters

(lampa, lampa birkon), gleicherweise aus einem Stück Holz ausgehöhlt

bzw. aussen die Gesichtszüge geformt ; diese bestehen meist aus

3 Teilen : oben aus einer Kalotte mit Hörnern, darunter aus dem
Gesicht mit aus der Mundöffnung herausragendem, vorne gezähntem
Schnabel, alles grell gefärbt, oben schwarz bzw. dunkel; am Kopf
werden diese Masken durch Riemen am Hinterhaupt festgebunden.
Es ist zu bemerken, dass früher die zoomorphenMasken vorherrschend

waren, und zwar neben verschiedenem Hornvieh auch Schweine-,
Enten-, Storch- und Froschmasken. Als Holz wird meist Weidenholz,
seltener (für die laplja) Eichenholz verwendet, als Farben meist
Erdfarben.

Zuletzt wären noch die im westlichsten Raum Nordkroatiens
bekannten Masken und Maskenzüge zu erwähnen, die sich weiter an die
verwandten auf slovenischem Gebiet organisch anknüpfen: die
«Glöckler» (^vonlari) Nordistriens und der Umgebung von Kastav
(Abb. 31 und 32). Sie zeigen viele Merkmale der übrigen Ostalpenmasken:

am Faschingstag ziehen von Dorf zu Dorf Gruppen von
maskierten Männern (ausschliesslich), mit vorwiegend aus Schaffell

hergestellten grossen Masken, oft mit «Hörnern», mit roter, aus dem
Mund herausragender Zunge, vorspringender Schnauze (aus Holz,
Pappe bzw. Papier hergestellt), mit Holzkeulen in der Hand (mit
verschiedenartig geformten Keulenköpfen), mit grossen Viehglocken am
Gürtel, oft auch mit Brustflecken aus Schaffell, einige unter ihnen
meist mit Beuteln (Strümpfen) voll von Asche, um damit die
Umstehenden (besonders Frauen) anzugreifen bzw. zu bestreuen; einer von
den Mitwirkenden trägt gewöhnlich die (alte) Uniform einer Militärperson

und spielt den Beschützer der Ordnung. Die Gruppen werden
meist mit Wein bewirtet, mit Würsten, Schinken oder anderen

Esswaren beschenkt, oder es wird ihnen Wein in ein Gefäss eingeschenkt.



202 Milovan Gavazzi

Wie aus der obigen Gesamtschau ersichtlich, steht das Maskenwesen
der Bauembevölkerung Jugoslaviens nicht isoliert da, sondern gliedert

sich organisch bzw. räumlich aufs engste meist an die
wesensverwandten Elemente dieser Art in den an Jugoslavien angrenzenden
Nachbarländern nach allen vier Seiten sowie in den noch weiter, ja
manchmal sehr weit davon entfernten Räumen - in welche vergleichende

und analytische Behandlung des hier dargebotenen Stoffes

einzugehen nicht Aufgabe dieser Gesamtschau ist.

Wichtigere Literatur und Quellen

Boskovic, K., Pokladne maske u Medimurju, in: Rad kongresa folklorista Jugoslavie u
VaraMinu 1957 (Zagreb 1959).

Filipovic, M. S., Anketa Etnografskog muzeja u Beogradu o igrama pod maskama, in:
Muzeji 3/4 (Beograd 1949).

Huzjak, V., Zeleni Juraj (Publikacije Etnoloskog seminara Filozof. fakulteta u Zagrebu,
2; Zagreb 1957).
Isgum, M., Caroice u sjeverozapadnom dinarskom podrucju. Manuskript (These zur
Erlangung des Magisteriums, Zagreb 1965).
Liungman, W., Traditionswanderungen Euphrat-Rhein, I, II. (Helsinki 1937/38).
Moszyriski, K., Kultura ludowa Slowian, II/2 (Krakow 1939): Kapitel: Dramat.
Schneeweis, E., Serbokroatische Volkskunde, I (Berlin 1961).
Sirola, B., Zvoncari, in: Etnografska istrazrvanja i grada, 1 (Zagreb 1934).

Trojanovic, S., Maske kod nasega naroda, in: Strena Buliciana (Zagreb-Split 1924).



Jugoslavicn

P'

Jr
» ***k

«*¦; .f-:¦" '4t.

mi
11, r:'

\

26 Regenmädchen (dodole). Koviljaca, Serbien (Serben).
Ethnographisches Museum, Beograd



27
Maske aus Kürbis,
Holz und Fellstücken.
Umgebung
von Leskovac,
Ost-Serbien.
Ethnographisches
Museum, Beograd.

28

Maske aus Kürbis,
Werg und einemTuch.

Umgebung
von Leskovac,

Ost-Serbien.
Ethnographisches

Museum, Beograd.

>
•<>*)

â

X
"

"h

c
7
Z



m%

29
Maske aus Fell.
Umgebung von
Leskovac,
Ost-Serbien.
Ethnographisches
Museum, Beograd.

3°
/alfa, /afra.

Turcisce, Medimurje
(Kroaten).

Ethnographisches
Museum, Zagreb.

« j- 1



Jugoslavicn

fr^ï

m :¦¦-.
iii... 'iL*

31 32
Masken der «Glöckner» (zvoncari). Marcclji, Kroatien (Kroaten). Ethnographisches Museum,
Zagreb

33 54
Maske mit menschlich-tierischen Merkmalen (lampa birkon) und Maske «Kuh» (caplja - krava).
Podturen, Medimurje (Kroaten). Ethnographisches Museum, Zagreb



Jugoslavicn

J %'

35 Ochsenmaske, am Faschingstag. Grebenac, Vojvodina (Rumänen). Museum der Vojvodina,
Novi Sad.

i*• ,~

\ :\ f

%

36 Hirten (gilbe) aus dem Maskenzug der «Krippenträger» (vertepasi). Donji Tovarnik, Syrmien

(Serben). Museum der Vojvodina, Novi Sad.



Jugoslavien

r i
JBk

€
iiï

• : :.,.

Il IH * UttM iff

37 Gruppe mit der Klappermaske. Jankov Most, Vojvodina (Rumänen). Museum der Vojvodina,
Novi Sad.

-,-

if -v

'sä i:r - ••: ï

r':

38 Gruppe der winterlichen Kolcda-Umzüge mit dem «Bären ». Mali Zam, Vojvodina (Rumänen).
Museum der Vojvodina, Novi Sad.



Jugoslav ien

*^ *'f wr-W^k

¦4..:>, mm?

m

s

WrV,-*.

'^t. *

Jr-r

mTi i
i ¦¦

39 Der «grüne Georg» (zeleni Juraj). Botinac, Kroatien (Kroaten).
Philosophischen Fakultät, Zagreb.

Ethnolog. Institut der


	Das Maskenwesen Jugoslawiens
	Anhang

