
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Die Masken im rumänischen Brauchtum

Autor: Pop, Mihai / Eretescu, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Masken im rumänischen Brauchtum

Von Mihai Pop und Constantin Eretescu

Die Masken stellen auch heute noch eine häufige Erscheinung in der
rumänischen Folklore dar. Konkrete Forschungen haben ergeben,
dass sie in der Struktur verschiedener Bräuche tief verankert sind und
dass ihnen im allgemeinen semiotischen System der Bräuche ein
symbolischer Wert zukommt. Dies lässt auf ein hohes Alter der Masken
schliessen, erklärt aber auch gleichzeitig ihre Beharrungskraft, die von
der Weltanschauung des Volkes wie auch von der traditionsmässigen
Anordnung des Benehmens innerhalb der dörflichen Gemeinschaften

bedingt ist. Obwohl wir dazu neigen, den Masken einer weit
zurückliegenden Zeit eine reichere Symbolik und eine klarere Funktionalität
zuzusprechen, gestatten uns die historischen Daten trotzdem nicht,
von einem Abnehmen der Maskentypen während der letzten
Jahrhunderte zu sprechen. Wir können bloss eine grosse Vielfalt ihrer
konkreten Verwendung feststellen, was wahrscheinlich eine funktionelle

Dispersion und mancherorts wohl auch eine verminderte
Ausübung der Bräuche mit Masken - mit anderen Worten : eine weniger
ausgedehnte Verbreitungszone derselben - zur Folge hatte. In andern
Ortschaften kann jedoch im Gegenteil festgestellt werden, dass das
Maskieren an Boden gewinnt, dies hauptsächlich im Neujahrsbrauchtum-

Das Maskieren tritt innerhalb der Familienbräuche auf, so bei der
der Taufe folgenden Unterhaltung (Cumetrie), bei dem Fest, das zu
Neujahr bei der Hebamme seitens aller von ihr bei der Geburt
Betreuten veranstaltet wird, bei der Hochzeit und während der Totenwache.

Desgleichen findet man die Masken auch im Rahmen des

Jahresbrauchtums vor, bzw. innerhalb von Bräuchen, die an gewisse
Daten oder an gewisse agrarische Riten gebunden sind. Diesbezüglich
nennen wir den Neujahrszyklus, die Fastnacht, St. Georgs-Fest,
Pfingsten, Drägaica (24. Juni, Johannistag) und den Ritus zur
Regenbeschwörung, Paparudele.

Die bei diesen Bräuchen zur Anwendung gelangenden Masken
sind - wie auch bei andern Völkern - zoomorph oder anthropomorph;
sie entsprechen einer rituellen oder aber spektakulären Funktion und
stellen entweder Symbole mit uraltem Sinn oder aber einfache
Verkleidungen dar.

Die in der rumänischen Folklore am häufigsten anzutreffenden
Masken sind: Der Greis (Mos) - oft trifft man ganze Haufen von
Greisen an -, die Greisin (Baba), der Bloj (Stumme), die Matahule
oder die Teufel, der grüne Mann und die Paparuden, die Drägaica, der



Die Masken im rumänischen Brauchtum 163

Stumme (Mutui) im Kaluschärentanz, das Neue fahr und das Alte fahr,
der Schnappbock (Turca, Cerbul, Brezaia, Capra - in der Moldau treten
mehrere der letztgenannten auf einmal auf), die Cuci und Cucoaice,
das Kamel, die Malanca, sodann die kostümierten oder maskierten
Personen der Neujahrsspiele wie auch der Hochzeitsbräuche; der Pfaffe
(popa), der Jäger, der Bärenführer mit dem Bär, der Türke, der Jude,
der Bojar mit der gnädigen Frau, der Ar%t, und endlich die Personen
des Bethlehemspiels, der Drei Könige oder des Volkstheaters mit
Heiduckenthematik.

In der Gesamtheit der sich synkretisch äussernden Folklore
erscheinen die Masken nur äusserst selten alleinstehend. Meistens treten
die zoomorphen neben den anthropomorphen auf. Im
Neujahrsbrauchtum wird die Turca (Schnappbock) meistens vom Bloj begleitet,
die Bre^aia von einem Greis und sodann von einem Jäger, der die
symbolische Darstellung des Schnappbocks tötet, von einem Pfaffen, der
sie beerdigt. Der grüne Mann erscheint in Siebenbürgen in der Begleitung

der Matahule, die moldauischen Capre (Ziegen) aber werden vom
gesamten Aufzug der Neujahrsmaskierten begleitet.

Die Vielfalt der Masken in der rumänischen Folklore kann
Ausgangspunkt fruchtbarer Vorbemerkungen bilden. Offensichtlich
erscheint die Tatsache, dass die Winterbräuche zahlreiche Bräuche mit
Maskenverwendung beinhalten. In der Zeitspanne 25.Dezem.ber-
7. Januar finden zahlreiche Riten statt, die aus unterschiedlichen
geschichtlichen Perioden herrühren, ursprünglich verschiedenartige
Bedeutungen hatten und heute zusammengeschmolzen ein und derselben
Funktion unterstellt sind. Dieses sprudelartige Erscheinen und
Ablaufen von Volksschauspielen in einer kurzen Zeitspanne wird von
der eigentümlichen Bedeutung bedingt, die dem Übergang von einem
Jahr zum andern, von einem Daseinszyklus zum andern, innerhalb der
traditionellen Weltanschauung zukommt. Das zeitliche Zusammenballen

einer bedeutenden Maskenanzahl innerhalb des Neujahrszyklus
führte nicht nur zum Funktionswechsel von einem Brauch zum
andern, sondern auch zu einer gleichwertigen Weitergabe von ursprünglich

einem Brauche oder wenigen Bräuchen eigenen Elementen an alle

andern. In den Neujahrsbräuchen wird somit die den einzelnen Bräuchen

eigene Funktion aufgehoben, geltend bleibt eine übergeordnete,
einheitliche Funktion.

Die zoomorphen Masken werden im allgemeinen als Phänomene

ursprünglich rituellen Charakters betrachtet1. Die heutigen Schauspiele

1 Mircea Eliade, Le origini mitico-rituali, in: Enciclopedia Universale dell'Arte,
Bd. 8 (Venezia-Roma 1958) 878, Sp. 2.



164 Mihai Pop und Constantin Eretescu

mit diesen Masken und die Masken selber stellen gewiss entwickelte
Formen von uralten Darstellungen dar. Das Bewusstsein vom
Vorhandensein der magischen Funktion eines Ritus und das Bewusstsein
des Symbolwertes der Maske führte zu einer möglichst unangetasteten
Beibehaltung der symbolischen Darstellung seitens der ausführenden
Gemeinschaft. Das Anwenden einer andersartigen Maske konnte den

Zusammenhang zwischen Symbol und Darstellung sprengen und zu
Störungen in der Auffassung des entsprechenden Sinnes der Darstellung

führen. Die Substituierung einer Funktion durch eine andere im
Laufe uralter Praktiken, die Abänderung oder der Verlust der ursprünglichen

magischen Funktion bedingte den Stabilitätsverlust der
Ursprünglichen Darstellung und führte zu einer kaleidoskopartigen
Vervielfältigung der festgefügten Formen. Deshalb ist die Einführung des

Unterschiedes Symbol-Verkleidung lehrreich. Während zoomorphe
Darstellungen der Schnappbockkategorie (Ziege, Hirsch), des Pferdes,
Kamels und der Kuh Symbole, entwickelte Darstellungen archaischer
Riten sind, stellen Bär, Fuchs, Wolf, Storch, die bei den Totenwachespielen

auftretende Ziege u.a.m. Verkleidungen dar. Bei einigen
dieser Tiermasken ist der Übergang vom Symbol zur Verkleidung
durch die Tendenz gekennzeichnet, die ursprünglichen Masken mit
einer in der umgebenden Realität anzutreffenden entsprechenden Tierfigur

in Zusammenhang zu bringen. So wird das mythische Tier Turca,

Bre^aia, im moldauischen Schauspiel zur Ziege (Caprä); die
Verkleidung wie auch die Maske suchen das Bild dieses Tieres womög-
lichst naturgetreu nachzuahmen. In einem andern Fall führte der Verlust

des Symbolwertes der Pferdemaske - die wahrscheinlich mit dem
thrakischen Pferdekult in Zusammenhang zu bringen ist - zu einer

Vervielfältigung der ursprünglichen Darstellung : es entstanden Schauspiele

genau derselben Prägung wie das ursprüngliche, bloss mit andern
Tiermasken : mit dem Kamel, der Kuh.

Der hier festgestellte Unterschied hat auch inbezug auf die anthropo-
morphen Masken volle Gültigkeit.

Aufgrund dieses Unterschiedes kann man von der gleichen Funktion

bedingte Gemeinzüge zwischen dem 7»raz-Schauspiel und dem
in Nordsiebenbürgen zu Pfingsten vorgeführten geschmückten Ochsen

(Bou instrutat) feststellen.
Die volkstümliche Turca-Aufiühmng (Westsiebenbürgen, Altland,

Kokel- und Maroschzone) wie auch die regional enger begrenzten
Schauspiele Cerbul (Hirsch, Hunedoara), Bre^aìa (Muntenien), Capra
(Ziege, Moldau) setzen zwei Masken-Personen voraus : die Turca und
den Mos (Mosul de turca, Mosul brezäii, Blojul). In den heute üblichen



Die Masken im rumänischen Brauchtum 165

Formen besteht die Turca-Maske aus einem ein Tier nachahmenden
Kopf. Aus zusammengestellten Holzteilen angefertigt, kann der
Unterkiefer mit Leichtigkeit mittels einer Schnur von dem Maskenträger

bewegt werden. Der Maskenträger selber versteckt sich unter
einer Decke, einem Teppich, einem Sack oder unter bunten Bändern.
Indem er die Stange, an der der Holz-Tierkopf befestigt ist, umfängt,
zieht er an der schon erwähnten Schnur, wodurch der Unterkiefer an
den Oberkiefer schlägt. Der Tanz des Schnappbockes ist nachahmender

Art und besteht in der Regel bloss aus knappen Sprüngen und
Bewegungen, während das Klappern der Kiefer im Rhythmus der Melodie

ertönt2. Der Schnappbock stellt eine dramatische Vorführung dar3.
Das Spiel war früher sehr verbreitet und äusserte sich unter zahlreichen

Varianten, die von Gegend zu Gegend, von Generation zu
Generation, unterschieden waren und sowohl als Volksschauspiel wie
auch als einfache kuriose Erscheinung in der Gefolgschaft der dem
Pflugbrauch (Plugusor) ausführenden Personen erscheinen konnten.
Gleichzeitig wurde in bezug auf die Maske entweder eine
Vereinfachung ihrer Züge, oder aber auch eine übermässige Überlastung
derselben mit Zierelementen (Spiegel, Schellen, Buntpapier usw.)
festgestellt.

Die Entwicklung dieses Brauchs zu einem komischen Schauspiel
ist wahrscheinlich dem Greis (Mos) zuzuschreiben. Diese in ihren
Grundzügen groteske Gestalt bedingt durch die Art der von ihr mit
den Zuschauern geführten Dialoge wie auch durch die der Turca
gegebenen Anweisungen - meistens den Befehl, die dem Schauspiel bei-

2 Die älteste Beschreibung der Turca-Maske stammt vom Beginn des 18. Jh. und
befindet sich bei Demetrius Cantenjir, Descriptio Moldaviae (1825): «Am Weihnachtstag
wird jemandem ein Hirschschädel mit grossem Geweih aufgesetzt; daran fügt man eine
Maske aus bunten Leinenstreifen, die so lange sind, dass sie sogar die Füsse desTragenden
bedecken. Auf diesen setzt sich ein anderer, als buckliger Greis verkleidet; also durchziehen

sie, tanzend und singend, die Gassen und Häuser, gefolgt von einer ansehnlichen
Menschenmenge. (Zit. nach der 1956 herausgegebenen rumänischen Ausgabe, S. 281).

3 Die Variante bei Gh. Vrabie, Teatrul popular romänesc [Das rumänische
Volkstheater], in: Studii si cercetäri de istorie literarä si folclor (1957), Nr. 3-4, 485-562, zeigt
mehrere unterschiedliche Momente des Turca-Schauspiels: a) Das Mahl der Turca. Dies
findet am dritten Weihnachtstag statt. Die Turca sitzt auf dem Ehrenplatz, links und
rechts je ein Mädchen. Nachdem der letzte Tanz der Turca stattgefunden hat, entledigt
sich der Träger der Maske, die in eine Ecke gestellt wird, b) Der Tod der Turca. Am
Neujahrstag versammeln sich die Jünglinge beim Gastgeber; die Maske tanzt sodann an
einer Wegkreuzung, nachdem sie vom Turca-Greis dazu aufgefordert worden ist. Zum
Unterschied von den bisherigen Tänzen singen die 10-12 Jünglinge diesmal nicht zu
der Geige oder zu der Duba Trommelart). Die Turca ist traurig, sie ahnt ihren Tod

voraus; ihr Tanz spiegelt das wider. Der Turca-Greis erschiesst die Turca, die sodann

zum Gastgeber geschafft wird, c) Endlich findet dann noch der Leichenschmaus der Turca

statt. Dabei bleibt ihr früherer Sitz leer.



166 Mihai Pop und Constantin Eretescu

wohnenden Frauen herumzuhetzen und zu fangen - und durch den

Phallus, den er mit sich führt, die heute sichtbare Umwandlung des

früher ernsten Schauspiels in eine Komödie.
Als althergebrachter Fruchtbarkeitsritus kann das Turca-Spiel mit

dem «geschmückten Ochsen» verglichen werden. Während im
allgemeinen die Maske für einen Maskenträger bestimmt ist und in
diesem Sinne angefertigt wird, hat der im Norden Siebenbürgens
(Maramures) verbreitete Brauch das Schmücken eines eigentlichen
Tieres zum Gegenstand, das somit zu einer Gestalt im Rahmen des

sich abwickelnden Schauspiels wird. Dieser bis heute lebendige
agrarpastorale Ritus4 zielt auf das Hervorrufen einer allgemeinen
Fruchtbarkeit für die Rinder, die Felder, die Obstgärten, Bienen usw.
ab. Das Nachahmen des Sexualvorganges seitens der Personen, die

zu Pfingsten den geschmückten Ochsen und die Teufel begleiten,
ermöglicht uns die Feststellung, dass die magische Funktion wie
auch das Bewusstsein ihrer Existenz in den Reihen der den Ritus
Ausführenden lebendig ist.

Ebenfalls mit magischer Funktion erscheint die zoomorphe
Darstellung des Pferdes in den Totenwache-Spielen. Zwei Jünglinge, die
sich Rücken an Rücken in gebückter Stellung befinden, werden mit
einem Tuch überdeckt, während ein dritter - der meistens maskiert
ist, und zwar am häufigsten als Greisin - sich rittlings daraufsetzt.
Einer der beiden unter der Decke befindlichen Jünglinge steckt auf
einem Stecken einen Topf - den «Pferdekopf» - heraus. Der mas-'
kierte Greis führt das Pferd herum und führt mit den Zuschauern einen

Dialog. Gegenstand des Gesprächs: der Verkauf des Pferdes; während
des Feilschens sinkt der Preis immer mehr. Der mit dem gebotenen
Preis unzufriedene Greis zieht es vor, das Pferd zu töten, weshalb er
mit einem Knüppel auf den Topf einschlägt. Die magische Bedeutung
dieses Schauspiels tritt klar zutage, wenn man dieses symbolische
Tieropfer mit dem uralten Pferdekult in Zusammenhang bringt.

Die Darstellung des Pferdes erreicht einen ausgedehnten
Entwicklungsgrad innerhalb des Totenritus in dem in der Donauebene
anzutreffenden Schauspiel Gogiu6, in dem die Momente: Hochzeit, Tod
und Auferstehung allegorisch dargestellt werden. Im Gogiu-Schau-
spiel fällt jedoch der Hauptakzent nicht mehr auf das Pferd - das bloss
durch eine Bank dargestellt ist, aufder ein Maskierter sitzt und daneben

4 G. Retegan, Dracii de pe Valea Tpiblesului [Die Teufel im Tibles-Tal], in: Revista de
folclor 2 (1957), Nr. 4, 46.

5 R. Vulcänescu, «Gogiu», un spectacol funerar [«Gogiu», ein Totenschauspiel], in:
Revista de etnografie si folclor 10 (1965), Nr. 6, 613-625.



Die Masken im rumänischen Brauchtum 167

ein anderer, der das «Pferd» zu geleiten hat -, und eventuell auf dessen

rituellen, psychopompen Charakter, sondern auf die ihn begleitenden
Gestalten. Das Verlieren der kultischen Bedeutung führte zu einem
stufenweise erfolgten Ersetzen des Tieres, oder aber, als ähnlicher
Vorgang, zu einem Hinüberwechseln des Schauspiels von der Totenwache

zu den Neujahrsumzügen.
Mit diesen Masken verglichen erscheinen die zahlreichen anderen

als neuere Entwicklungen aus alten Tiermasken mit ausschliesslich
spektakulärer Funktion.

Wie erwähnt, erscheinen die Tiermasken von anthropomorphen
Masken begleitet. Innerhalb der verschiedenen Bräuche weisen diese
beiden Arten eine voneinander unabhängige Entwicklung auf. Die
Zusammenfügung: zoomorphe und anthropomorphe Maske (turca-
Greis, Pferd-Greis, Bär-Bärenführer) stellt den Kern der Schauspiele
dar, in dessen Mittelpunkt die Tiermaske steht.

Auch die anthropomorphen Masken und Verkleidungen müssen mit
alten magischen Riten in Verbindung gebracht werden. Ihre stete

Gegenwart mit unterschiedlichen Funktionen von einem Brauchtumszyklus

zum andern erlaubt die Annahme einer aussergewöhnlichen
Rolle, welche die also maskierten Gestalten im ablaufenden

Brauchtumsvorgang inne hatten und noch haben.

Von Brauch zu Brauch werden die Zuschauer durch die Anzahl und
Vielfalt der Masken angesprochen. Wenn bei der Hochzeit funktionell
nicht mehr als zwei Masken erforderlich erscheinen, so sind Gelegenheiten

wie Totenwache oder Neujahrsumzug in Vrancea oder die
Cuci dazu angetan, eine Vielzahl von Masken auftreten zu lassen

(10-20, oft auch noch mehr). Die zahlreichen dabei anzutreffenden
Gestalten: der Greis, die Greisin, der Bärenführer, die Bärenführerin
(der Zigeuner, die Zigeunerin), der Händler (der Jude), der Apotheker

(der Deutsche), der Pfaffe, der Teufel im Totenwache-Schauspiel,
der Bär, die Braut, der Sergeant, der Jäger, der Arzt in den

Neujahrsumzügen, der Greis, die Greisin, der Türke, der Russe, der Joghurthändler,

der Bragahändler (Braga erfrischendes Getränk aus

gegorener Kleie), der Hanswurst im Puppenschauspiel, der Turca-

Greis, der Greis und die Greisin im Malanca-Aufzug in der Bukowina,
der Hirte und die Hirtin (der Bauer und die Bäuerin), der Gendarm,
die Heiducken, der Bürgermeister, die Soldaten, der Greis und die

Greisin u.d.m. im CW-Schauspiel, der Stumme (Blojul) im Kalu-
schärentanz zu Pfingsten, können auf eine ursprüngliche Verbindung

zurückgeführt werden, aus der sich dann sämtliche andere Gestalten

loslösten.



i68 Mihai Pop und Constantin Eretescu

Das Paar Greis-Greisin. In manchen Abhandlungen wird der Greis
als ursprüngliche Maske gewertet6. Soziale Gemeinschaften, deren

einstige ökonomische Organisierungsform das gemeinschaftliche
Eigentum des Feldes war7, bewahrten bis auf den heutigen Tag
archaische Formen der Schauspiele mit Masken; in diesen Spielen kam
dem Greis die Hauptrolle zu. In diesen Aufführungen stellen die Greise
den Rat der Alten dar; die Maske der Greisin ist späteren Ursprungs
und entwickelte sich aus der einsam dastehenden Gestalt des Onkels.
Die Greise, die zur Totenwache erscheinen, versinnbildlichen eine
Rückkehr dieser Anführer der dörflichen Gemeinschaft zu den
Lebenden ; sie haben die Pflicht, den Toten zu behüten.

Diese Erklärung erscheint uns insofern wertvoll, als sie erneut der
Theorie widerspricht, wonach der Greis den Begründer des Dorfes
darstellt8. Im allgemeinen jedoch ist sie zu eng und unvollständig.

Der alten Frau wie auch dem alten Mann kommen traditionsgemäss
genau bestimmte Rollen in den Brauchtumsvorgängen zu. So müssen
im Bestattungsbrauch die alten Frauen die rituellen Gesänge, wie Zorile
(Gesang der Morgenröte), Bradul (Gesang der Tanne), Päminte (Erde)
und die Totenklagen ausführen; sie müssen den Toten aufbahren usw.

Der Greis ist bei der Totenwache eine unbedeutende Gestalt, wenn
man als ursprünglich eine einzelne Maske annimmt. Die Verbindung
der Masken Greis-Greisin rückt ihre Funktion in den Vordergrund.
Der dramatische Kern des Dialogs äussert sich gewöhnlich zwischen
den Maskenpaaaren ; diese suchen sich, streiten, ahmen den Geschlechtsvorgang

nach, tanzen, bespritzen sich mit Wasser - zum Entzücken
der Zuschauenden - um dann zu verschwinden.

Die Darstellungen alter Leute, die zur Totenwache erscheinen, sind

symbolhaft als Ahnen des Toten aufzufassen; ihre Gegenwart
verfolgt erstens einen apothropäischen Zweck bezüglich der Familie, und
zweitens versinnbildlicht sie das Eintreten des Toten in einen neuen
Zyklus9. Das Befolgen sämtlicher ritueller Erfordernisse ist eine der

6 Istoria Teatrului in Romania [Geschichte des Theaters in Rumänien], Bd. i (1965)
63f. Siehe auch Olga Flegont, The mos in the Roumanian popular theatrical art, in:
Revue Roumaine d'histoire de l'art 3 (1966) 125.

7 H. H. Stahl, Contributii la studiul satelor devälmase romànesti [Beiträge zum
Studium der rumänischen Miteigentum-Dörfer], (Bucuresti 1958), Bd. 1.

8 H. H. Stahl, Ipoteza sociologica gresitä a «eroului eponim» fondatar de sate [Die
fehlerhafte Hypothese vom «eponymen Helden» der Dörfer begründet], in: Sociologie
Romäneascä 5 (1943), Nr. 1-6.

9 Ähnliches bei Pierre Bogatyrev, Actes magiques, rites et croyances en Russie Sub-
carpatique, Travaux publiés par l'Institut d'études slaves 11 (Paris 1929) 112-128. Er
zeigt, dass die Totenbräuche zwei Aspekte aufweisen, und zwar die Verhältnisse
Toterübernatürliche Welt und Lebender-Toter.



Die Masken im rumänischen Brauchtum 169

wichtigsten Bedingungen des glatten Überganges in den neuen Zyklus.
Indem allgemein angenommen wurde, dass der Tote die im Leben
Verbliebenen befehdet - und am allermeisten die seiner allernächsten

Umgebung -, kommt der Verbindung Greis-Greisin - und heute
sämtlichen Maskengestalten, die die Kammer, in der der Tote liegt,
durchwandern - die Rolle zu, den bösen Einfluss des Toten durch
sympathetische Magie einzuschränken. Eine ganze Reihe von
Glaubensvorstellungen über die vampyrartigen Gestalten (Strigoi) wie auch
zahlreiche Bräuche (so das Verbrennen der bei der Sarganfertigung
zurückgebliebenen Holzreste, damit die Gemeinschaft in keiner Weise
mehr mit Gegenständen des Toten in Berührung komme, oder aber das

Mitgeben in den Sarg von Seife, Schere, Nadel u. a., die mit dem Toten
in Berührung gekommen waren) sprechen von diesem Einfluss. Die
ausgelassene Fröhlichkeit ist desgleichen eine offensichtlicheÄusserung
der Furcht. Sie wäre unbegründet, käme sie seitens Fremder, also von
mit dem Toten nicht Verwandter, auf die sich dessen furchtbarer
Einfluss nicht auswirkt. Dies erlaubt uns die Schlussfolgerung, dass

vielleicht früher einmal die Maskengestalten als Vertreter der Familie
des Toten von Verwandten desselben dargestellt wurden.

Die Nachahmung des geschlechtlichen Vorganges seitens der Paare

von Maskengestalten versinnbildlichte das Weiterbestehen der Familie,
der der Tote angehörte. Dem bei den Gesellschaftsspielen während
der Totenwache häufig anzutreffenden Bespritzen mit Wasser kommt
ein gleicher Sinn zu. Die symbolische Geste der Fortpflanzung hätte
im Falle einer einzelstehenden Maske keinen Sinn.

In gleicher Weise wie das ursprüngliche Maskenpaar haben sich
auch die darauffolgenden neueren Gestalten paarweise zusammengetan;

ihre Entwicklung innerhalb des Schauspieles wird nur vom
Paar der jeweiligen Maske mitbeeinflusst und ist unabhängig von dem
anderer Personen. So treten die Gestalten als Paare im Puppentheater
(Pfaffe-Küster, Joghurthändler-Bragahändler, Türke-'Russe), in den

Totenwache-Spielen und zu Neujahr (Die Alte-ihre Tochter, der
Alte-sein Sohn, der Bärenführer-die Bärenführerin, das Neue Jahr-
das Alte Jahr) auf. Die Greis- und Greisinmasken erscheinen am
häufigsten, man trifft sie in den unterschiedlichsten Bräuchen und mit
verschiedensten Funktionen an.

Das bisher Gesagte gestattet uns, den Vorrang des Paares Greis-

Greisin in der Reihe der Maskengestalten herauszustreichen. In den

Familienbräuchen stellen sie die Ahnen des Toten dar10.

10 In diesem Sinne könnte man Informationen aus unterschiedlichsten geographischen
Zonen anführen. Geoffrey Parrinder, La religion en Afrique occidentale (Paris 1950) 152



170 Mihai Pop und Constantin Eretescu

Dasselbe Paar treffen wir im Malanca-Spiel (ein dem Capra-Schzu-
spiel ähnlicher Aufzug) in der Bukowina wie auch im Hochzeitsbrauch
im Vrancea-Gebiet an. Sie bewahren bis heute mit unterschiedlicher
Intensität und unter verschiedenen Formen die althergebrachte Funktion:

den Fruchtbarkeitsritus, der den Vorgang überhaupt auslöste.

Wenn in den meisten Schauspielen die Maske dazu gedacht ist,
komische Effekte hervorzurufen, so bedingt die dem Hochzeitsritus
eigene Funktion geradewegs das Maskieren. Die mit Leintüchern
umwundenen Gestalten fordern den Bräutigam zum Tanze aufund mimen
den Sexualvorgang, um dadurch auf magischem Wege die Fruchtbarkeit

der neuen Familie und das Geschlecht der Kinder zu beeinflussen.
Der Tanz des Greises ist dazu bestimmt, die Geburt von Söhnen, der
der Greisin die von Mädchen heraufzubeschwören. Wir bemerken
jedoch, dass im Hochzeitsbrauchtum der Greis und die Greisin zwar
zusammen, aber dennoch nicht als Paar erscheinen; sie bilden
sukzessive ein Paar mit dem Bräutigam.

Aus der Reihe alter Riten, deren traditionelle Funktion das Maskieren

erforderte, nennen wir die Paparuden und die Drägaica. Im Sommer,
während einer Dürreperiode, finden sich junge, reine Mädchen
zusammen, die ihren nackten Körper mit grünem Reisig umgeben und
also das Dorf singend und springend durchwandern. Die dabei

gesungene Beschwörung verfolgt den Zweck, den Regen heranzuziehen.
Die Zuschauer haben die Pflicht, die Tanzenden während des Singens
mit Wasser zu begiessen, um auf diesem Wege gleichfalls den Regen
und die Fruchtbarkeit der Felder hervorzurufen. Demselben alten
agrarischen Ritus gehört auch der Drägaica-Brauch an. Er findet am
24. Juni (Sinziene) statt, wo eine Mädchengruppe, mit Handtüchern
und mit Kränzen aufgeputzt, jede einen Säbel tragend, einen rituellen
Tanz aufführen. Wie im Falle der Kaluschären, so setzt sich die Drä-
ij-«Vtf-Gruppe nach gewissen äusserst strengen Normen zusammen und
setzt einen Schwur der Beteiligten voraus. Ausschliesslich die genaue
Befolgung sämtlicher Bedingungen seitens der Teilnehmenden konnte
den Erfolg des Brauches sichern, bzw. konnte zur Heilung führen.
Diese Heilungsfunktion, die im Kaluschärentanz noch festgestellt
werden kann, hat sich im Drdgaica-Spiel verloren. Vielleicht hat das

Nebeneinanderbestehen verschiedener Funktionen zum Verlust der
einen geführt. Sowohl die Paparuden wie auch die Drägaica sind im
Schwinden begriffen.

weist darauf hin, dass die Ahnenzeremonien darauf abzielen, die Bande zwischen
Lebenden und Toten zu erneuern und] die Hilfe der Ahnen für das Gedeihen der Saaten
zu sichern.



Die Masken im rumänischen Brauchtum 171

Schauspiele von aussergewöhnlicher spektakulärer Aufmachung,
wahre Ereignisse im Dorfleben, sind die Cuci11 wie auch die Neujahrs-

Dem Cuci-Hmuch liegt ein kurzes Stück zugrunde, dessen mündlich
überlieferter Wortlaut verlorengegangen ist. Darin wurde die Heirat
zwischen einem Hirten (Bauer) und einer Hirtin (Bäuerin) symbolisch
dargestellt, was selbstverständlich das Maskieren einer begrenzten
Anzahl von Personen bedingte. Der Verlust des Textes führte zu einer
Erweiterung der Maskenzahl. Die magische Funktion, bzw. uralte
Fruchtbarkeitsriten, bewahrte sich im Süden der Donau im Brauch der
Kukker12, verlor sich aber in den rumänischen Varianten. Früher in
zahlreichen Gegenden lebendig, besteht der Brauch gegenwärtig bloss
in den Berührungszonen der rumänischen Kultur mit den südslawischen

Kulturen (Donauebene, Banat). Der Cuci-Umzug beinhaltete
einige Elemente alter agrar-pastoraler Riten, wie z. B. das symbolisch
dargestellte Weiden oder Ackern. Der Cuci-Bmuch weist - zum Unterschied

zu anderen Maskierungsgelegenheiten - einige spezifische
Eigenheiten in bezug auf die Verkleidung auf. Die Maske aus Pelz

oder Holz, die den bergigen Gegenden eigen ist, wird hier durch eine

Gesichtsmaske aus unverziertem Leinen oder Stoff ersetzt oder aber -
und hauptsächlich - durch die sogenannten Chipuri. (Letztere sind

reich mit Kunstblumen verzierte Masken, während der Kopf des

Tragenden durch eine riesige Krone aus Buntpapier ausgezeichnet ist).
In ähnlicher Weise wie bei dem Cuci-Btauch vollzieht sich das

Schauspiel bei den Neujahrsumzügen zu Neujahr in Nereju-Vrancea.
Das ganze Dorf nimmt daran teil, entweder unmittelbar, also als

Mitglieder der umherziehenden Vereinigungen, oder aber als diese

empfangenden Hauswirte. Unübersehbar grosse Vereinigungen von
Bauern, die ihre Volkstracht durch das Anbringen von Bändern mit
der rumänischen Trikolore bereicherten, ziehen, mitsamt den
Maskierten, fast ununterbrochen 20 Stunden durch die Dorfstrassen (vom
Abend des 31. Dezembers bis am nächsten Tag zu Mittag). Bevor die

Vereinigung auseinandergeht, bietet sie den Zuschauern eine letzte

einzigartige Vorstellung. Dabei tanzen die Maskierten, der Greis lässt

sich in Dialoge ein, die von nicht druckreifen Ausdrücken strotzen,
die Bärenführerin sagt den Leuten die Zukunft voraus, eine symbolische

Balgerei zwischen dem Neuen und dem Alten Jahr findet statt,
wobei selbstverständlich letzteres getötet wird; der Bär zeigt einen

11 Das Schauspiel wird erstmalig von Dosoftei erwähnt. S. Viata si petrecerea svin-

tilor [Leben und Wandel der Heiligen], Bd. II (Iasi 1682-1686) Ex. B, 273.
12 S. Istoria Teatrului (wie Anm. 6) 79.



172 Mihai Pop und Constantin Eretescu

Tanz und die Capre (Ziegen) gleichfalls, und zuletzt besteigen die
Maskierten das Hausdach, wo sie den Sexualvorgang nachahmen,
trinken und mit den Zuschauern plaudern.

Der uneinheitlich anmutende Aufzug häuft eigentlich Masken
zahlreicher Bräuche aus der gesamten ethnographischen Zone, mit dem
Zwecke, sie als Schauspiel der Gemeinschaft darzubieten. Was als

einzelnes Schauspielelement eine rituelle Funktion hat, wird in der
Gesamtheit ein grotesker Aufzug.

Herstellung der Masken

Von der äusserst grossen Vielfalt der Materialien, die sonst zur
Maskenanfertigung verwendet werden, sind für den rumänischen
Raum nur wenige belegt. In den dem östlichen Karpathenbogen
anliegenden ethnographischen Zonen gelangen ausschliesslich natürliche
Materialien (natural materials)13 bei der Maskenanfertigung zur
Anwendung, wie z.B. Fell, Holz, Kürbis, Baumrinde (Lindenbaum,
Birke, Kirschbaum).

Das Verhältnis zwischen den Strukturen der Masken und den
Berufen ihrer Anfertiger war schon vor langem Gegenstand zahlreicher
Spekulationen, von denen gar manche nicht genügend durchdacht
waren. Indem man die Vorherrschaft eines Materials im Vergleich
zu anderen feststellte, versuchte man, die ältesten Beschäftigungen der
Bewohner einer bestimmten geographischen Zone festzulegen. Aber
die Bezugnahme auf ein einziges Element, das dazu noch keine
Bestimmungskraft besitzt, kann bloss auf Abwege führen und verdient
keine besondere Beachtung. Im Gegensatz dazu müsste bloss erwähnt
werden, dass die Herstellung von Masken aus anderem Material als

dem natürlichen keineswegs zur Schlussfolgerung berechtigt, dass die
daran gebundenen Berufe in der visierten Zone fehlten. Als Beispiel
möchten wir nur die seit der Neusteinzeit auf dem gesamten Gebiete
des heutigen Rumäniens belegten Töpfereizentren erwähnen, ohne
dass bis jetzt auch nur eine einzige Keramikmaske bekannt geworden
wäre. Die Tradition hat diesbezüglich an einer kleinen Anzahl von
Anfertigungsstoffen festgehalten, wobei diese gewöhnlich aus der
nächsten Umgebung des Maskenmachers stammten.

13 Funk and Wagnall, Standard Dictionary of Folklore, Mythology and Legend,
Bd. 2 (New York 1949) 685, Sp. 2 gruppiert die Herstellungsmaterialien also: natural
materials (Leder, Holz, Kürbis, Stroh usw.) ; plastic materials (Alabaster, Lignit, Mosaik
usw.); Keramik, Metalle (Gold, Bronze, Eisen); dekadente Ersatzmaterialien, Akzesso-



Die Masken im rumänischen Brauchtum 173

Aus der Reihe der natürlichen Materialien scheinen die aus Tierfell

die grösste Verbreitung zu besitzen; man trifft sie in sämtlichen
geographischen Zonen an. Die Masken aus Holz sind am häufigsten
in Gebirgsgegenden (Vrancea, Argestiefe) anzutreffen, während die
aus Kürbissen in der muntenischen Ebene beheimatet sind (Rîmnicul
Särat, die Ebene bei Bräila).

Offensichtlich wird die Maske aus Pelz allen andern vorgezogen.
Sie ist weich und kann lange Zeit über getragen werden. Aus der

Kategorie der Ledermasken ist die umgestülpte, über das Gesicht
gezogene und mit Öffnungen für Mund und Augen versehene Pelzmütze
als einfachste zu nennen. Für die verzierte Maske begnügt man sich
damit, die Augenhöhle auszumalen, den Mund mit Zähnen aus Bohnen
zu versehen und die Lippen zu färben. In einem Verfahren
wahrscheinlich neueren Datums wird das Fell rasiert, mit Ausnahme der
Stellen, wo Bart und Schnurrbart sind; danach wird dem «Gesicht»
eine möglichst naturgetreue Farbe verliehen (gelb-rötlich), wobei die

Augenhöhlen und die Mundkonturen stark in den Vordergrund treten.
Die bei der traditionsmässigen Maskenanfertigung verwendeten Farben

waren: schwarz, weiss, rot und blau. Dieses elementare chromatische

Gut wurde später erweitert, und zwar parallel mit der Erweiterung

der zur Maskenanfertigung hinzugezogenen Materialien, die

eine grosse Vielfalt an ursprünglichen Farben hatten. Wenn die aus

heterogenem Material hergestellten Masken eine nur in grossen Zügen
der Überlieferung folgende Chromatik aufweisen (viel rot oder blau),
so entfernen die neuerdings angefertigten Pelzmasken sich bloss gering
von der traditionsmässigen Chromatik, indem sie das Gelb und -
äusserst selten - gemischte Farben einführen.

Die Dimensionen der Masken sind im allgemeinen auf den Kopf des

Trägers abgestimmt. Das funktionelle Kriterium ist massgebend. Nur
selten sind riesenhafte Masken belegty und dies bloss aus den letzten

Jahren; sie dienten der Steigerung der komischen Effekte aufgrund
nichttraditioneller Mittel.

Die bisherigen Forschungen haben die Kleidung des Maskenträgers

meistens als auxiliär abgetan14. Solange die anthropomorphen
Masken nur aus dem Paar Greis-Greisin bestanden, war die Kleidung
dieser Gestalten strengen und noch heute gültigen Normen unterstellt.

Die Greismasken wurden durch eine auf die linke Seite gekehrte
Pelzjacke oder aber durch verfetzte Kleider und durch einen Knüppel

vervollständigt. Die Greisin trug ausser der spezifischen Maske an

14 In Istoria teatrului (wie Anm. 6) wird das Verhältnis eingehender untersucht. Man

versucht eine funktionelle Bindung zwischen Maske und Kleidung herauszuschälen.



174 Mihai Pop und Constantin Eretescu

dieselbe angefügte Zöpfe, ein Kopftuch, ein zerfetztes Kleid, falsche

Brüste usw. Der Verzweigungsvorgang der Maskengestalten, das

Erscheinen zahlreicher anthropomorpher Verkleidungen (Händler,
Zigeuner, Apotheker, Türke usw.) bedingte die Anwendung von
Kleidungselementen, durch die die Gestalten leicht identifiziert werden
können. Der dabei zur Anwendung gelangende Hauptgedanke besteht
aus der karikaturhaften Ausbeute der die jeweilige Gestalt charakterisierenden

Eigenzüge.
Im allgemeinen beschränkt sich die Rolle der maskierten Gestalt

nicht bloss auf das Maskentragen. Durch das Anlegen der Maske
unterschiebt sich der Tragende eben einer bestimmten Person und
übernimmt gleichzeitig Alter, Kraft und andere Eigenheiten
derselben15. Die Substitution erfolgt nicht nur durch das Anlegen der
Maske, sondern auch durch die Kleidung, Nebenrequisiten, Gesten,
Sprache. Die Dialoge der Maskenpaare, zwischen den Masken und
zwischen Masken und Zuschauenden vollziehen sich aufgrund eines

improvisierten Wortlautes. Das Talent äussert sich hier durch
Schlagfertigkeit im Antworten, durch spontane Improvisation und durch das

Übereinstimmen der Sprechweise mit den Charaktereigenschaften der
dargestellten Gestalt aber auch durch das Fehlen dieser Übereinstimmung.

Das Groteske der verkleideten Gestalten erklärt sich durch das

Zusammenwirken mehrerer erwähnenswerter Gegebenheiten. Vor allem
müssen wir des ins Auge fallenden Unterschiedes zwischen der
chromatischen Bewegtheit und den festen Maskenlinien gedenken16.
Gleichzeitig wirkt aber auch das Nichtübereinstimmen zwischen dem
hohen Alter der dargestellten Gestalt und deren äusserst lebhaften
Bewegungen. Die Maskenträger - meistens Jünglinge - wechseln
langsame, der dargestellten Gestalt entsprechende Bewegungen mit
anderen, äusserst lebhaften, ab. Während der Totenwache, im nächtlichen

Tanze der Maskierten rund um das Feuer, werden groteske
Effekte durch das Nichtübereinstimmen zwischen eben dem Tanz
und den Masken hervorgerufen.

15 Funk and Wagnall (wie Anm. 13) 685, Sp. 1 führt diesen Gedanken weiter: «In
relation to folk and primitive dance, a mask is a disguise which transforms the wearer,
hides or heightens his personality, or identifies him with the character of the mask.
Costumes, gestures, and actions conform to this character, in order to produce a definite
result."

16 Olga Flegont (wie Anm. 6) 127: "A strong contrast appears between the rigid
geometry of the mask and the dynamic effects of the polychromy: the severe and
monotonous lines come to life under the vivid points and ornamental accessories, like a grotesque
caricature."



Die Masken im rumänischen Brauchtum 175

In gleicher Weise wirkt der Widerspruch zwischen Aussehen und
Stimme. Um das Inkognito zu wahren, verändern die Maskenträger
ihre Stimme, wobei sie mit hoher Fistelstimme oder aber im Gegenteil
mit tiefer Stimme sprechen, was einen grotesken Eindruck hervorruft.
In den neueren Masken kann man neue groteske Kontraste feststellen :

zwischen Maske und Kleidung (Pfaffenmaske und Pyjama), Masken
aus offensichtlich ungeeignetem Material (Gasmaske, Plastic), wodurch
die Funktionswandlung in Richtung Unterhaltung und Schauspiel
zutage tritt.

Die Maske ist ein persönliches Erzeugnis des Trägers. Dieser unterwirft

sich während der Anfertigung gewissen traditionellen Normen,
von deren Befolgung grösstenteils der Erfolg der Maske abhängt.
Selbst die Auswahl des Materials unterstand bis vor kurzem derartigen
Normen. Der stete Umgestaltungsvorgang, dem die Maskenbräuche
heute unterworfen sind, wirkt sich sowohl auf das Herstellungsmaterial

der Maske aus, das heterogen und vielfältig wird, wie auch auf
die Züge und den Farbenaspekt der Maske.

Der Maskenträger ist verpflichtet, seine Identität zu verbergen. Aus
diesem Grunde wechseln die Maskenträger von Jahr zu Jahr ihre
Masken, erneuern sie oder tauschen sie unter sich. Es kommt äusserst
selten vor, dass ein und derselbe Mann in mehreren aufeinanderfolgenden

Jahren dieselbe Maske benützt und demnach dieselbe Gestalt
darstellt. Diese werden als lokale Berühmtheiten anerkannt und von der
Gemeinschaft dazu bestimmt, ihr Talent bei verschiedenen Gelegenheiten

zu zeigen.
Wenn im allgemeinen die Anfertigung der Maske dem nachherigen

Träger derselben zufällt, so gibt es doch auch Maskenmacher, die in
einer geographischen Zone einen gewissen Ruhm als solche erlangt
haben und deren Können manchmal von den anderen ausgewertet
wird. Die hier erwähnten Maskenmacher unterstellen sich
naturgemäss in noch grösserem Masse den traditionellen Anforderungen.
Aus dem Vrancea-Gebiet nennen wir einige dieser lokalen Berühmtheiten:

Lazär Jiiu aus Topesti-Bîrsesti17, Pavel Tertiu aus Nereju,
Coroi Mereutä aus Näruja.

Die bisherigen Forschungen haben den ursprünglich rituellen
Charakter der Masken bewiesen18. Ihre magische Funktion, die fast bei
allen Völkern bekannt ist, hat jahrtausendelang im Bewusstsein der
sozialen Gemeinschaften als Bindeglied zwischen Menschlich und

17 Siehe hiezu Mihai Pop, Mästile de lemn din Topesti-Bìrsesti [Die Holzmaskns aus

Topesti-Bîrsesti], in: Revista de folclor 3 (1958), Nr. 1, 7-26.
18 Maschera (wie Anm. 1) 878, Sp. 2.



176 Mihai Pop und Constantin Eretescu

Übermenschlich fortgelebt. Den Verlust dieser Funktion und die bald
raschere, bald langsamere Entwicklung der Maskenaufführungen zu
belustigenden Schauspielen werten wir als ein Ergebnis des stets evol-
vierenden Bewusstseins der Gemeinschaften.

Die in Rumänien im 15. Jahrundert anhebende Zersetzung des

bäuerlichen Gemeingutsystems war gleichbedeutend mit den ersten
Krisenerscheinungen der Riten. Einzelformen derselben haben sich

jedoch bis in unsere Tage erhalten, was der Forschung gestattet,
archaische Formen verschiedener Bräuche zu rekonstituieren; denn
indem die Bedeutung gewisser uralter Darstellungstypen und -strukturen

verlorenging, erneuert sie die Gesellschaft infolge des ihr eigenen
Beharrungsvermögens.

Die meisten Bräuche, die früher eine weite geographische Verbreitung

hatten, sind heute noch bloss in gewissen Gebieten anzutreffen;
dies infolge des Verlustes ihrer ursprünglichen Bedeutung. Die Totenwache

mit Masken, worüber wir für frühere Zeiten Belege für die

Moldau, Siebenbürgen, Oltenien und das Banat haben, wird heute

nur mehr in einigen Rückzugsgebieten praktiziert (Vrancea, Arges,
Pädureni). Andere Bräuche wie z.B. die Drägaica und die Paparude,
die früher naturgemäss auf vorwiegend landwirtschaftlichen Zonen
des Landes beschränkt waren, fallen gegenwärtig der Vergessenheit
anheim. Und endlich gibt es noch Bräuche, die, ohne auszusterben,
eine grosse Anzahl von Beteiligten auf sich vereinen, ihren rituellen
Charakter einbüssen und auch bei anderen Gelegenheiten als den
früher rituell bedingten ablaufen. Dies ist der Fall beim Kaluschären-

tanz; der dabei vorkommende Maskenträger (Bloj,Mut der Stumme)
fehlt bei den szenischen Aufführungen, wie überhaupt auch der Schwur
der Beteiligten, die Bewahrung der Reinheit u.a.m.

Der Verlust des magischen Hintergrundes der archaischen folkloristischen

Äusserungen und ihre Entwicklung auf das Schauspielhafte,
steht im direkten Zusammenhang mit der Lebenskraft der Praktiken
selber. Das Schwinden der ursprünglichen Funktion hat zur natürlichen

Folge den Verlust oder die Abänderung der Maske, wie auch
einen stufenweisen Verzicht auf den rituellen Vorgang. Und eben

deshalb, wenn gewisse Riten in Zusammenhang mit dem Maskentragen

sich in den bäuerlichen Gemeinschaften erhalten haben, kann
man auf das - wenn auch nur latente - Bewusstsein vom Vorhandensein

einer uralten magischen Funktion schliessen. Dadurch bewahrten
sich über Generationen hinaus bis in die Gegenwart innerhalb des

Karpathen-Donau-Raumes Elemente heidnischer Riten der getisch-
dakischen Völker.



Rumänien

,v .^
_r>

vmV\V' 4\^
>.\ v\ ë 7

\ \J

il

i4

X\

- *V
'.

c

il*©

"t s:
&

s «g»
4

sï
i «brezaia», aus Muntcnien. Neujahrsmaske.



Rumänien

ff,;:ipÄ
-.::¦ ZT mr»

••f

¦# 9 "««t .^»>
«»;

> *»£ 7

väv- iMj7,r..f..»

Hl>3**&.-*

-:ni&-

Mb"

%

- t - ù.t*K'SP

2 « Greis » oder « der Alte », aus Vrancea,
gebraucht bei der Leichenwache.

3 Bärenmaske aus dem Gebiet von Suceava,

gebraucht an Neujahr.

i: >:

7 **

4 «turca» aus dem Gebiet von Mures,
gebraucht an Neujahr.

5 «paparude», Regenmädchen, aus Muntenien.



^

*

*•

Holzmaske aus
Vrancea, gebraucht
bei der Leichenwache.

h

Holzmaske aus
Vrancea, gebraucht

bei der Leichenwache.

-
e
5



Rumänien

ì '&.

-m

t
rc

à in
8 «Der Alte »aus dem Gebiet von Bacäu. Neujahrsmaske.


	Die Masken im rumänischen Brauchtum
	Anhang

