Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Masken in Ungarn

Autor: Domotor, Tekla

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

142

Masken in Ungarn
Von Tekla Dimétor

Zur Geschichte des Maskenwesens vom 15. bis gum 18. Jabrbundert

«Jetzt ist nimlich die Zeit der Frohlichkeit, der Faschingsdienstag.. .
O weh, wie viele Christen sich in diesen Tagen vom Licht detr Gnade
wegwenden und den Werken der Finsternis, das heisst: der Nasch-
haftigkeit, der Trunksucht und der Buhlerei zuwenden! Menschen
von dieser Art wihlen in der Faschingszeit den Teufel zu ihrem Gott,
den sie mit Maskenfesten und mit unziichtigen Liedern lobpreisen,
Christum verachtend... Uberlegen wir denn, dass jemand eine Maske
vorsteckt und ein fremdes Aussere annimmt, zum Beispiel ein Mann
Weibeskleidung oder ein Weib Mannesanzug anzieht, um zu buhlen,
oder jemand seinen eitlen Ruhm im Lanzenwerfen sucht oder aus
Gewinnsucht spielt oder tanzt und herumstolziert, schamlos singt
und spricht, um damit die Liisternheit zu erwecken...»!

Das oben angefiihrte Zitat befindet sich in der Predigt des beriihm-
ten, aus Ungarn stammenden Predigers des 15. Jahrhunderts, Pelbartus
de Temesvir, fiir Dominica quinquagesime; es ist eines der ersten
ausfithrlicheren schriftlichen Denkmiler {iber die Vermummung in
Ungarn. Aus diesem Jahrhundert weisen auch einige Darstellungen
der bildenden Kunst auf Vermummungen hin, wie zum Beispiel die
maskenartig ausgebildeten Konsolen des Kreuzganges der Abtei in
Pannonhalma sowie Initialen von Codices, die maskenihnliche, gro-
teske Gesichter darstellen?.

Zum Gliick fithrt aber Pelbartus auch noch konkretere Angaben an,
da er eine Geschichte erzihlt, die — wie er schreibt — 1480 im ungari-
schen Konigreich in einem an dem Fluss Kapos liegenden Dorf ge-
schehen ist. Hier trieben junge Frauen Maskenspiele in Méinneranzii-
gen und anderen Kleidern. Als sie in einem Landhaus tanzten, raffte
plotzlich ein Dimon die eifrigste Tinzerin weg und warf sie inmitten
des heftigen Sturmes und Wirbelwindes in die Simpfe des Flusses2.

In dieser Predigt taucht eine im Mittelalter wohlbekannte Wander-
sage iber die Bestrafung der frevelhaften Téinzer auf, die fiir uns von

1 Vgl. Tekla Dométor, Naptari innepek-népi szinjitszds [Festbriuche im Jahreslauf
und Volksschauspiel], Budapest( 1964) 8off. — Zit. aus: Pelbattus de Themeswatr: Pome-
rium de Tempore, Augsburg (1502), Sermo LIV, K. IIT verso-K. VI verso.

2 Vgl. Tibor Kardos; Tekla Domotor, Régi Magyar Drimai Emlékek [Altungarische
dramatische Denkmiiler], (Budapest 1960), Bd. 1, Taf, XXIV-XXX.

3 Pomerium de Tempore, Sermo XLV, V. verso. — Vgl. D6métdr, Naptari iinnepek-
népi szinjatszéds, 82fl.



Masken in Ungarn 143

Interesse ist, weil sie die Weiberfastnacht in einem transdanubischen
Dotf, die Geschlechtswechselverkleidung zeit- und ortgebunden er-
wihnt.

Die aus dem 15. Jahrhundert stammenden Angaben sowie das An-
gabenmaterial der Epoche vom 16. bis zum 18. Jahrhundert weisen
vor allem auf die Vermummungen am Fastabend hin. Wir vetfiigen
iber mehrere Mitteilungen von der Vermummung im koéniglichen
Hof von Buda im 15. Jahrhundert. Matthias I., Kénig von Ungarn,
erhielt als Geschenk von det italienischen Verwandtschaft seiner Frau
kunstvolle Masken: bebartete und bartlose Masken von verschiedenen
Farben, sarazenische sowie solche Masken, die iltere und jiingere
Leute darstellten, Masken auf spanische Weise rasiert usw. Von der
Mitte des 15. Jahrhunderts an stossen wir auf Darstellungen von Ver-
mummten auf Ofenkacheln, die in Friihrenaissancestil in Buda vet-
tertigt worden sind (Wilder Mann, Narr usw)4,

Auch nach dem Tode des Konigs Matthias, bis zur Zeit, da die
Tirken Buda eroberten, wurden die Faschingsunterhaltungen des
koniglichen Hofes erwihnt. Uber den vom Schicksal heimgesuchten
Ko6nig Ludwig II., der in der Schlacht bei Moh4cs jung aus dem Leben
schied (1526), hat man aufgezeichnet, dass er alljihrlich am Fasten-
abend auf einem Luziferkopf Ochsenhérner trug und Ochsenbeine
und Storchnase mit Schlangenschwanz ansetzte. 1519 gab es auch
einen Faschingsumzug, und zwei berittene Adelige fithrten einen
Kampf gegeneinander, der eine in der Maskentracht eines Wilden
Mannes, der andere in der des Teufels. Die Maske eines Elephanten
taucht auf den Hoffestlichkeiten ebenfalls auf.

Im 16. Jahrhundert wird bereits der personifizierte Kampf zwischen
den «cibere» und «konc» genannten Fastenspeisen und den Fleisch-
gerichten erwihnt, Im 17. und 18. Jahrhundert bleibt der Ton dieser
Angaben hnlich: sie berichten oft von der Geschlechtswechselver-
kleidung und vom personifizierten Faschingsaustreiben. Die Mit-
teilungen tiber das Maskenwesen beziehen sich aber meistens nur auf
den Fasching, und obwohl viele Beschreibungen auch von anderen
Festen des Jahresbrauchtums berichten, wird in ihnen die Maskerade
(ungarisch: maskara) nur selten erwihnt. Das geht so weit, dass im
17. Jahrhundert auch die Maskierung an anderen Tagen als Faschings-
belustigung bezeichnet wird. So spricht zum Beispiel Istvin Gelei
Katona, protestantischer Prediger 1647, von einem «Faschings-
Pfingstkonig». 1614 vermahnt ein in ungatischer Sprache verfasstes

4 Régi Magyar Drimai Emlékek, Bd. 1, Einfithrung.



144 Tekla Domotor

Statut in Kaschau alle Leute, die «am Dreikonigstag den Fasching
feiern, mit dem Stern herumlaufen; sogar die Weibsbilder schwirmen
in der Nacht als Minner verkleidet».

Indem vom Anfang des 19. Jahrhunderts an die ethnographischen
Berichte immer zuverlissiger werden, kommt man in den ersten aus-
tihrlichen Beschreibungen oft auf die Feste des ungarischen Volkes
zu sprechen: auf die sehenswiirdigen Bauernhochzeiten, auf die Wahl
des Pfingstkonigs, auf die Winzerfeste. Diese Beschreibungen erwih-
nen aber selten das Maskenwesen. Sdndor Résé Ensel, der 1867 als
erster liber die Volksbriuche der verschiedenen ethnischen Gruppen
in Ungarn einen selbstindigen Band herausgegeben hat, erwihnt nur
mit einigen Worten Hochzeits-, Spinnstuben- und Faschingsvermum-
mungen® Auch in den spiteren Jahren bleibt die ethnographische
Untersuchung der Vermummungen weit hinter der Untersuchung an-
derer Gebiete des ungarischen Volkslebens zuriick.

Die Ursache fiir die Wortkargheit der Beschreibungen tber die
ungarischen Masken liegt vermutlich darin, dass in Ungarn verhiltnis-
mdssig wenige, aus dauerhaften Stoffen gemachte kunstvolle Masken
zu finden sind. In der Tat findet der Besucher in den ungarischen
Museen verhiltnismissig wenige Masken. Auf dem heutigen Gebiet
Ungatns verfertigen eigentlich nur zwei Gruppen Masken in kiinst-
lerischer Ausfithrung: die in Mohdcs lebenden Siidslawen, die soge-
nannten Schokatzen, und die nach Transdanubien iibersiedelten Székler.
Diese Tatsache bedeutet aber nicht, dass die Vermummung in Ungarn
unbekannt wire. Sehr viele Arten der improvisierten Vermummungen
existierten und sind auch heute noch in den ungarischen Dorfern ge-
briuchlich, deren Requisiten wir in den Museen deshalb nicht finden,
weil sie nach dem Maskenfest wieder zu anderen Zwecken gebraucht
werden,

Beim ungarischen Volk tauchen also heutzutage traditionelle Holz-
masken nur selten auf, obwohl bei den Tiervermummungen oft hol-
zerne Bestandteile, wie zum Beispiel Storch- und Pferdekopfe, ge-
braucht werden. Bei den Széklern in Siebenbiirgen sowie bei den
Széklern, die in der Bukowina und und in der Moldau sesshaft wut-
den, waren Ledermasken gebriuchlich, deren Untersuchung von
kiinstlerischen Gesichtspunkten aus bedauerlicherweise vernachlissigt
wurde. Neben den Ledermasken wurden und werden auch heute noch
Masken aus gehohltem Kiirbis, aus Baumrinde, ausgetragenem Filzhut,
aus Papier und Strimpfen verfertigt. Auch werden die Masken da-

5 Sindor Rés§ Ensel, Magyarorszagi népszokisok [Volksbriuche in Ungarn], (Pest
1867).



Masken in Ungarn 145

durch ersetzt, dass man das Gesicht mit Russ oder Farbe bestreicht.
Auch solche Masken sind gebriuchlich, die im Geschift gekauft
werden konnen.

Wir fithlen uns natiirlich nicht berechtigt, diese Lage auch in die
historische Vergangenheit zuriickzufiihren. Von der Mitte des
19. Jahrhunderts an beschreibt man zum Beispiel sehr oft die inte-
tessanten Holzmasken, die die sogenannten Csingémagyaten der
Siebendorfer bei Kronstadt beim Boritza-Tanz gebrauchten; diese
waren aber um 1899 verschwunden, und zu dieser Zeit wurden nur
aus ausgetragenen Hiiten Masken verfertigt®. Spiter erschienen wieder
die Holzmasken. Dieselbe Wandlung kénnen wir um die Jahrhundert-
wende bei den Mohédcser Busomasken beobachten. 1905 teilt ein
Beobachter mit, dass die alten Holzmasken meist von Ledermasken
abgeldst wurden. Nach dem Ersten Weltkrieg hat die Verfertigung
von traditionellen Masken wieder einen Aufschwung genommen, und
auch in unseren Tagen schnitzen noch mehrere Volkskiinstler Buso-

masken.

Maskentypologie

Die ungarischen Vermummungen kénnen je nach den dargestellten
Wesen in 1. menschenihnliche Gestalten, 2. Tiermasken, 3. dimoni-
sche Wesen darstellende und Schreckgestalten aufgeteilt werden”.
Schliesslich sind noch die Ubetreste von pflanzengestaltigen Masken
in den ungarischen Briuchen aufzufinden. Mehrmals witd auch auf
die Trennung des Maskenaufzuges nach «schdnen» und «hisslichen»

Masken hingewiesen?. .
1. Der allgemeinste Typ der menschenihnlichen Maskentracht ist

die schon erwihnte Mann-Weib-Verkleidung, der Geschlechts-

¢ Antal Horger, A hétfalusi csingdk boritzatdnca [Der Boritza-Tanz der Tsdngos], in:
Ethnographia 10 (1899) 106f.

? Aus der umfangreichen Literatur iiber die europiische Maskentypologie seien hier
erwihnt: Robert Wildhaber, Form und Verbreitung der Maske, in: Masken der Schweizund
Europas. Fiahrer durch das Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische Museum fiir
Volkskunde (Basel 1960). — Leopold Schmidt (Red.), Masken in Mitteleuropa (Wien 1955).
— Niko Kuret, Maschera, Estratto dal vol. VIII dell’Enciclopedia Universale dell’arte,
887-893.

8 Die «schonen» und die «hisslichen» Masken werden vielerorts unterschieden. So
in den Spinnstubenspielen im Komitat Szabolcs-Szatmér. Vgl. Imre Ferenczi; Zoltin
Ujvary, Farsangi dramatikus jitékok Szatmarban [Fastnachtsspiele aus den Dérfern im
Gebiet von Szatmdr], in: Miiveltség és hagyomény 4 (1962) 98. — Auch bei den Szeklern
in Siebenbiirgen (Ruminien); angefiihrt bei Endre Makkai; Odoén Nagy, Adatok téli
néphagyoményaink ismeretéhez [Angaben zu unserem Winterbrauchtum], (Kolozsvar

1939) 9o—91.



146 Tekla Démétor

wechsel, als Maskierung; auch die historischen Angaben gehen vor
allem auf diesen Typ ein. Oft kommt das von Minnern verkorperte
Ehepaar vor (Braut und Briutigam, alte Frau und alter Mann usw.
genannt, oft auch mit einem Siugling). Die Gestalt der alten Frau
kommt auch vereinzelt vor, oft erscheinen auch eine schwangere Frau,
eine Zigeunerin, ein «Friulein». Die anderen menschenihnlichen
Maskentrachten weisen hauptsichlich die charakteristischen Ziige und
die Kleidung der einzelnen Berufe oder die der einzelnen Volksgtup-
pen auf. Diese sind zum Beispiel: Schmied, Kaufmann, Pfarrer,
Schornsteinfeger, Zigeuner, Barbier, Husar und Rosshirt. Ein cha-
rakteristischer Typ der ungarischen volkstiimlichen Vermummungen
ist der Betyir (der Riuber), der zugleich auch eine beliebte Gestalt
der ungarischen Volksdichtung ist. Ex kommt in den Fastnachts- und
Spinnstubenspielen, beim Hochzeitsfest, sogar bei den Weihnachts-
spielen vor. '

2. Unter den traditionellen Tiermasken sind Wildtiere und Haus-
tiere, Vogel und, seltener, phantastische Tiere zu finden. Die belieb-
testen Tierfiguren sind Pferd, Bir, Ziege und Storch. Seltener werden
auch andere Tiere dargestellt. Die «Esel» genannte Gestalt erscheint
zum Beispiel in ihrem Ausseren dem Pferd shnlich®. Bei dem «regé-
lés» genannten Brauch (26. Dezember) traten im vorigen Jahrhundert
auch «die Katze», «der Stier» und «das Schwein» genannte Ver-
mummte auf. Unter den Vermummten des Faschingsaufzuges im
Komitat Szatmdr, deren Titigkeit Imre Ferenczi und Zoltin Ujviry
in einer sehr griindlichen Monographie behandelt haben!9, tauchten
in den letzten Jahrzehnten ab und zu Stier-, Rinder- und Hundever-
kleidungen, sogar auch Hirschgestalten auf, sie wurden aber nicht
traditionell. Thre Erscheinung wutrde oft dutch das Vorhandensein
einiger Tierfelle ausgelGst.

Bei den Erscheinungsformen der Pferdemaske konnen wir ver-
schiedene Typen unterscheiden!!. Bei der ersten vermummt der Be-
treffende sich selbst als Pferd mit der Hilfe eines Tuches und eines

% Zu den ungarischen Tiermasken vgl. Tekla Démétér, A szinjitszis funkcidja falun
[Die Funktion des Schauspiels auf dem Dotfe], (Budapest 1960). — Ferner: Allatalakosko-
disok a magyar népszokisokban [Animal Masks in Hungarian Folk Customs], in: Ethno-
graphia (1940) 235ff. — Zur Eselvermummung in den Weihnachtsspielen der Ungar-
deutschen: I. Kocsis; J. Ernyey, Varjasi 6kor és szamirjiték [Esel- und Ochsspiel in
Vatjas], in: Néprajzi Ertesité (1907) 131ff. — J. Ernyey; G. Karsai, Deutsche Volks-
schauspiele in den oberungarischen Bergstidten, Bd. I (Budapest 1932) 49z.

10 Ferenczi-Ujvary, 25-26. Arpad Lajos, Borsodi foné [Die Spinnstube in Borsod],
(Miskolc 1965) 626.

11 Zu den Pferdemasken vgl, Démétor, Allatalakoskod4sok a magyar népszok4sokban
und A szinjitszas funkciéja falun. Mit Literatur.



Masken in Ungarn 147

Tietkopfes. Die vorderen Fiisse des Tieres bildet ein Stock, den der
Vermummte in seinen Hinden hilt, und auf diese Weise erscheint ein
Pferd mit drei Fissen. Dieselbe Tierverkleidung wird manchmal nicht
als Pferd, sondern als Esel, beziehungsweise als Ziege aufgefasst, und
der Charakter des Tieres kommt auch in der Ausbildung des Kopfes
zum Ausdruck, der manchmal einen beweglichen Kiefer hat. Bei den
Spinnstubenspielen kann auch «das kieferlose Pferd» auftreten, das
auf die Personifizierung einer auch in den Sagen erscheinenden Glau-
bensgestalt hinweist.

In der zweiten Form der Pferdevermummung erscheinen Pferd und
Reiter in einer Person. In einen hélzernen Backtrog bohrt man ein
Loch, in dem ein Mensch Platz hat. Der Backtrog wird mit einer
Decke bedeckt und mit einem Riemen am «Reiter» befestigt. Am
einen Ende des Backtroges wird ein Pferdekopf am anderen ein
Pferdeschwanz befestigt. So verkorpert ein einziger Vermummter das
Pferd und den Reiter. In den Spielen, in denen der Tod und die Auf-
erstehung des Pferdes aufgefithrt werden, wird der Tierkopf durch
einen irdenen Topf ersetzt. Wenn das Pferd «umgebracht» witd, zet-
schligt man den Topf.

Beim dritten Typ der Spiele werden zwei einander den Riicken
kehrende Vermummte zusammengebunden oder zusammengegiirtet;
der eine halt den Kopf des Pferdes, der andere den Schwanz, und eine
dritte Person setzt sich auf das so verfertigte Pferd.

Die Pferdeverkleidung ist die beliebteste ungarische Tiervermum-
mung; sie ist im ganzen Lande bekannt, beim Faschingsfest, bei
Hochzeitsspielen und tiberhaupt bei allen Arten von Vermummungen.

Der Bir trigt entweder einen nach aussen gekehrten Pelzmantel,
oder seine Kleidung witd aus Stroh gemacht. 1951 sah ich in einem
Faschingsaufzug der Palozen einen «Braunbiren» und einen «Fis-
biten». Beide trugen einen umgewendeten Pelzmantel; das Gesicht
des «FEisbiren» bedeckte ein blau-rot bemalter Strumpf mit Augen-
und Mundléchern. An ihren Giirteln hingen Ketten und Kuhglocken.
Ihr Treiber war ein als Zigeuner verkleideter «Birenhirt», und der
ganze Zug wurde «Bakhus» genannt.

Die Hinde, die Fiisse und die Hiiften des Szatmarer Faschingsbiten
wurden mit Strohseilen umwickelt, an seine Hiifte band man eine
Kette!2, Auch bei den Tiervermummungen der Siebenbiirger Székler
und Ungarn trat der Bir auf. In der Gemeinde Kalotaszentkirily

12 Vgl. Anm. 11, ferner Ferenczi-Ujvéry, gff. und Zoltin Ujviry, A magyar agrar-
ritusok zoomorf dernonalhoz [Zum Problem der zoomorphen Dimonen in den ungari-
schen Agrarriten], in: Miiveltség és hagyomany 6 (1964) 129-150.



148 Tekla Démétot

wurden die Burschen mit Stroh ausgestopft, und auf ihr Haupt setzte
man einen Birenkopf (Komitat Kolozs)13. In der Gemeinde B6z6-
dujfalu (Komitat Udvarhely) hatte der Bir eine Ledermaske, an der
auch ein Unterkiefer aus Holz befestigt war, den er klappernd be-
wegen konnte!4, Die traditionellen Verkleidungen aus Stroh und Pelz
werden dutch personliche Findigkeit abwechslungsreich gemacht; in
den Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén wurden zum
Beispiel die Ohren der Biren aus einer aufgeblasenen Schweinsblase
gemacht und mit Asche bestreut!s,

Die Ziege ist vor allem in Ostungarn bekannt. Thre Maske wird oft
so gestaltet, dass sie der des dreifiissigen Pferdes dhnlich ist und nur
den Unterschied aufweist, dass der Tierkopf ziegenartig ausgebildet
ist. Diese Ziegenmaske ist einigermassen mit dem Turkabock der
Rumiinen und mit den polnischen Tiergestalten (turos, koza) ver-
wandt. A

Auch die Ziegenmaskerade kann verschiedenartig ausgebildet sein.
Der Ziegenkopf der aus der Moldau nach Egyhdzaskozdr (Trans-
danubien, Komitat Baranya) iibersiedelten Csangdmagyaren wird rot
bemalt, zwischen den Hornern trigt er einen Spiegel und Perlen-
schmuck. Der «Leib» der Ziege wird aus weissen, roten, blauen,
lila und gelben Papierstreifen zusammengeklebt. Zu ihrem Gefolge
gehodtren maskierte Figuren: Ménner, Frauen, Tiirken, Soldaten usw.

Vom Turkatyp weicht die Ziege in den-Spinnstuben des Komitats
Szatmér ab. Ich zitiere aus dem Buch von Ferenczi-Ujviry: «Die die
Ziege verkorpernde Person sinkt in die Knie. Sie wird mit einem
langen schwarzen Flausmantel bedeckt. Die zwei Armel des Flaus-
mantels bleiben frei. Det eine Armel liegt wihrend des Spieles. auf
dem Riicken des Betreffenden, aus dem anderen Armel werden der
Hals und der Kopf der Ziege ausgebildet. Der Spieler stiitzt sich auf
die zwei Knie und auf den rechten Ellenbogen, in der linken Hand
hilt er ein Beil, das in den nach vorwirts gerichteten Armel des Flaus-
mantels gesteckt wird. Das Beil bildet den Hals und den Kopf der
Ziege. Das Ende des Atmels wird abgeschniirt, am Stiel des Beils
wird am Flausmantel eine Glocke befestigt»!6.

Eine beliebte Tiermaske ist der Storch. Diese Verkleidung ist eher
fiir Zimmerspiele als fiir Spiele im Freien geeignet. Er hat einen langen
Schnabel, der von dem untetr dem Tuch versteckten Vermummten be-

13 Makkai-Nagy, 62.

14 Makkai-Nagy, 188.

15 Yajos, op. cit.

16 Abb. in: Démétdr; Naptari itnnepek-népi szinjatszas und Ferenczi-Ujvary, op. cit.



Masken in Ungarn 149

wegt wird. Der Storch trigt oft einen Siugling im Schnabel, oder er
zwickt die Midchen. Im allgemeinen ist der Storchenschnabel aus
Holz geschnitzt, er besteht aus einem am Stiel befestigten Oberteil
und aus einem beweglichen Unterteil. Der Vermummte bewegt den
unteren Teil mit einer Leine, er « klappert». Manchmal versucht man
auch, die «Fligel» des Storches darzustellen.

Wir wissen auch von anderen Tiervermummungen, die vor allem
mit Ténzen erotischen Charakters verbunden sind. Holzfiller in
Siebenbiirgen unterhalten sich hie und da mit obszénen Vogel- und
Tiertinzen, die sie den Fremden nur ungerne vorfiihren. In einem von
Ungarn und Kroaten bewohnten Dotf des siidwestlichen Grenz-
gebietes sah ich im Jahre 1964 bei einer Hochzeit einen erotischen
Hasentanz. Die Verfertigung der improvisierten Hasenmaskentracht
geschieht mit Hilfe von Kopftiichern!?. Bei der Hochzeit trat auch
ein «Ochs» auf ohne irgendeine Gesichtslarve (Ortilos, Komitat So-

mogy).

Mythische Wesen darstellende Masken und Schreckgestalten

Von diesem Typ sind besonders die Luzienvermummungen inter-
essant. Wie ich in meinen fritheren Artikeln ofters betonte, weisen
die Glaubensfabulate und die dramatischen Spiele bei den Ungarn nur
lose Beziehungen auf, d.h. die mythischen Gestalten des Volksglau-
bens verbinden sich selten mit dramatischen Riten. Zu den Ausnahmen
gehort die heilige Luzia (in Ungarn Luca genannt), an deren Fest sich
eine Reihe von Glaubensvorstellungen und Sagen kniipft, und die
auch dramatisch personifiziert erscheinen kann'®, Das Erscheinen der
Luzienmaske scheint aber eine direkte Ubernahme von den Nachbat-
volkern zu sein; darauf weist auch die 6fters vorkommende Bezeich-
nung der vermummten Luzia als «slovakische Frau» hin.

Die Vermummte, welche die Luca (seltener auch die heilige Batbara)
verkorpert, erscheint meist in ein weisses Tuch gehiillt. Eine von
ithren Etscheinungstypen ist die Luca mit Hotnern; anderwirts wird
die Luzienmaske mit Hilfe eines Siebs verfertigt, das die Frauen vor
ihr Gesicht binden. Hier erwihnen wir, dass die vermummten Per-
sonen vom Luzientag nicht iiberall fiir personifizierte Luzien gehalten

17 Vgl. T. Démotor, Naptari innepek-népi szinjatszds, 68. . .

18 Vgl. T. Démotor, Zur Frage der sogenannten Kausalfiktionen, in: IV. International
Congtess for Folk-Narrative Research in Athens, 1965, 881f. Ferner: Démbt(.)r, Ungari-
scher Volksglauben und ungarische Volksbriuche zwischen Ost und West, in: Europa

ct Hungaria (Budapest 1965).



150 Tekla Dométodr

werden. Oft zieht man die iblichen, auch bei anderen Gelegenheiten
gebriuchlichen Menschen- und Tiermasken an. Von Transdanubien
bis Siebenbiirgen war der 13. Dezember ein Maskentermin, aber die
Luca selbst erschien nicht immer unter den Vermummten.

Die Vermummten am Nikolaustag (weissbirtiger Nikolaus oder
Krampus) zeugen auch meistens von unmittelbarem Osterreichischem,
deutschem oder slowakischem Einfluss, oder sie gerieten aus der Stadt
in das Dorf1?,

Eine beliebte und im ganzen Lande bekannte Figur ist detr Tod,
der bei Hochzeiten, in den Spinnstuben und auch bei anderen Ge-
legenheiten erscheint. Seine Personifizierung nimmt verschiedene
Formen an. Oft wird der Totenkopf aus einem ausgehohlten Kiirbis
gemacht, manchmal auch beleuchtet, und der Vermummte hilt ihn
vor sich hin, oder der T'od tritt in ein Leintuch gehiillt auf die gleiche
Weise auf wie die Vermummte am Luzientag. Schreckgestalten, dem
Tode ihnlich, aber anders genannt, erscheinen auch in den Spinn-
stuben und beim Schweineschlachten. Sie tragen auf dem Kopf oft
ein Biischel aus dem Gefieder von Gefliigel. Das soll mit der Glaubens-
vorstellung im Zusammenhang stehen, dass auf dem Kopf der Hexen
ein Federkopfputz zu sehen ist20.

Eine charakteristische Gestalt-der Spinnstuben im Komitat Szatmar
ist noch der «Siebmanny. Er ist ebenfalls eine Schreckgestalt. Auf den
Bauch des vermummten Burschen werden Augen, Nase und Mund ge-
malt. Der Oberkorper des Vermummten, sein Kopf und auch das tiber
seinen Kopf gehobene Sieb sind mit einem Tuch bedeckt. Auf diese
Weise kommt eine verzetrte Zwetrggestalt mit einem grossen Hut het-
aus. Diese «Siebmann» genannte, schreckenerregende Maske war auch
in den Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén bekannt?1.

‘Die seltsamsten Maskengestalten des ungarischen Sprachgebietes
sind die Hirten der Weihnachtsspiele der Székler aus der Bukowina?2.
Die Einwohner der Széklerdorfer in der Bukowina wurden wihrend
des Zweiten Weltkrieges nach Ungarn tibersiedelt, und sie setzten ihre
Weihnachtsspiele auch hier fort. Von den Teilnehmern der Weihnachts-

1% Zu den Nikolausvermummungen vgl. Sindor Bilint, Népiink iinnepei [Die Feste
des ungarischen Volkes], (Budapest 1938). — Janos Manga, Unnepi szokéasok a nyitrame-
gyei Menyhén [Festbtiuche in Menyhe, Kom. Nyitra], (Budapest 1942).

20 Uber den Federschmuck im Hexenglauben: Vilmos Diészegi, A saméanhit emlékei
a magyar népi miveltségben [Die Denkmiler des Schamanentums in detr ungarischen
Volkskultur], (Budapest 1958) 251f.

21 Ferenczi-Ujvary, Abb, 41—-42.

22 Die Geschichte der in Kakasd wohnenden Szekler wurde beschrieben in: Linda
Dégh, Mirchen, Erzihler und Erzihlgemeinschaft (Berlin 1962),



Masken in Ungarn IST

spiele tragen die Hirten und die Gestalt, die «der Mann mit dem
Aschenbeutel» genannt wird, Gesichtsmasken, die anderen nur Ko-
stime. Im allgemeinen treten in dem Spiel fiinf Hirten auf, und ihre
Namen werden danach unterschieden, was fiir ein Geschenk sie dem
Christkindlein mitbringen (Ziege, Flote, Butter, Kise, Spange).
Frihet wutden die Hirten auch nach der Farbe ihrer Kleidung unter-
schieden und «der weisse, schwarze, graue, bunte Hirt» genannt.
Nach der Ubersiedlung nach Ungarn konnten sie sich keine entspre-
chenden Tietfelle verschaffen, und so hatten sie keine Gelegenheit
mehr, die Unterscheidung nach Farben beizubehalten.

1953 hatte ich Gelegenheit, in der Gemeinde Kakasd (Komitat
Tolna) die Weihnachtsspicle der Székler, die aus Andrasfalva iibet-
siedelt worden watren, untetsuchen zu konnen. Damals trug der
«Mann mit der Flote» genannte Hirt einen schwarzen, mit dem Futter
nach aussen gewendeten Pelzmantel, schwarze Stiefel, auf dem Kopf
ein rohes Hasenfell, und zwar auf die Weise, dass der Kopf des Hasen
ins Gesicht des Hirten hing. Der «alte Hirt» trug einen umgewendeten
weissen Pelzmantel, seinen Kopf bedeckte ein weisses Schaffell. Die
Masken der Hirten in Kakasd werden aus Leder, manchmal aus alten
Stiefelschiften verfertigt und an ein Hanftuch geniht. Der ganze Kopf
wird in Tietfell (Hasen- oder Schaffell) gehiillt. Die Ledermaske ist
mit einet schnabelartigen Nase versehen. Nach den Einwohnetn von
Kakasd ist zum Beispiel der «Mann mit der Spange» genannte Hirt
eigentlich eine Eule.

Die Maske des «Ziegenhirten» war im Jahre 1953 26 cm lang
und unten 23 cm breit. Sie,war schwarz, und die Locher fiir die Augen
und die Nase waren rot umrindet. Die Augenbrauen, der Schnurrbart
und der Bart waren aus Ziegenhaar. Die Nase war aus Weichholz ver-
fertigt, ungefihr 14 cm lang. Die Grundfarbe der Nase war schwarz,
mit farbigen Papierstreifen geschmiickt, und zwar mit blauen, rosa,
braunen und griinen Streifen. Die Maske des « Hirten mit der Spange»
war 26 cm lang und unten 19 cm breit. Die Augenbrauen und der
Schnurrbart wurden aus grauer Schafwolle verfertigt. Auch die Nase
dieser Maske war aus Holz, griinfarbig mit roten und gelben Streifen
geschmiickt.

Neben den Hirten tritt noch eine vermummte Person auf, der sog.
«Mann mit dem Aschenbeutel». Er hat beteits eine lederne und keine
holzerne Nase, die uns aber ebenso an einen Vogelschnabel erinnert
wie die Nase der Hirten. Aus seiner Nase hingen Glaspetlen, vier
grossere und drei kleinere, und sie verlichen dem Gesicht einen waht-

haft dimonischen Charakter.



152 Tekla Dométdr

Was die Hirtenszene betrifft, ist es klar, dass sie urspriinglich nicht
zum Weihnachtsspiel gehorte. Die Hirten reden mit einer merkwiirdig
verinderten, diinnen Stimme. Sie hiipfen, indem sie sich auf ihre
Stocke stitzen. Die zwei Hauptpersonen im Hirtenspiel sind der
Ziegenhirt und der Mann mit dem Aschenbeutel. Der Ziegenhirt hilt
eine kleine Holzaxt in der Hand, und damit klopft er stindig an die
Tire und an die Fenster. Die Zuschauer haben das so erklirt, dass er
dadurch das Zimmer absperren wollte, damit der Bose (ndmlich der
Mann mit dem Aschenbeutel) nicht ins Zimmer treten konne. Der
Mann mit dem Aschenbeutel schleicht trotzdem immer wieder ins
Zimmer hinein. Wenn die Hirten vor der Krippe knien und der Hei-
ligen Familie ihre Geschenke tiberreichen, karikiert der Mann mit dem
Aschenbeutel ihre Bewegungen. Danach beginnt eine stumme Szene.
Der alte Hirt stirbt, dann lasst ihn der Ziegenhirt vom Tode erwecken.

Andris Benedek und Lajos Vargyas beschrieben in den 1940er Jah-
ren die Hirtenmasken der Weihnachtsspiele der Székler in einem an-
deren Dotf von Bukowina, in Istensegits?3. Auch diese wurden aus
schwarzem Leder gemacht, den Kopf bedeckte eine weisse, aus Schaf-
fell verfertigte Kapuze. Die langen, spitzigen, schnabelartigen Nasen
wurden hier aus Leder gemacht, dann rot betroddelt oder auf andere
- Weise geschmiickt. «Der Wirkungskreis der Hirten ist zwar mensch-
lich, aber ihre Maske gehort in eine andere Sphire», stellen die Autoren
fest. Diese Hirtenmasken gelangten vermutlich aus einer osteuropdi-
schen Maskentradition in die Weihnachtsspiele. Lajos Vargyas zieht
in einer seiner Abhandlungen eine Parallele zwischen ihnen und den
balkanischen Vermummungstypen?4.

Pflangenmaskierung

Diese Kategorie ist im ungarischen Material spirlich vertreten. Ein
in pflanzliche Tracht gekleideter Wilder Mann wurde auf einer Ofen-
kachel aus dem 15. Jahthundert abgebildet. Der ungarische Pfingst-
konig trug noch im 19. Jahrhundert aus Blumen und aus Weidenlaub
geflochtene Girlanden am Hut, die an die Griinmaskierung zu
Pfingsten auf deutschem und westslawischem Gebiet erinnern.
" In einigen ungarlindischen siidslawischen Dérfern kommt die sog.
«Dodola-Vermummung» heute noch vor. Die «Regenmidchen» er-

23 Andris Benedek; Lajos Vargyas, Az istenesi székelyek betlehemes jatéka [Die
Weihnachtsspicle der Szekler aus Istenes], (Kolozsvir 1943).

24 Tajos Vargyas, Mimos-elemek a magyar betlehemes jatékban [Eléments de mimes
dans les jeux de Noél hongrois], in: Antiquitas Hungarica 2 (Budapest 1948) 177-184.



Masken in Ungarn 153

scheinen zu Zeiten der Diirre. Das Dodola-Spiel wird von Zigeunern
aufgefiihrt. In der Gemeinde Alsészentmirton (Komitat Baranya)
nahmen 1958 drei Madchen, 1961 drei Jungen und 1965 vier Midchen
an der Vermummung teil. An ihren Kopfen waren Holunderiste
befestigt. 1961 war ihr Kopf mit etwa so-60 cm langen, an Stricke
gebundenen Asten behangen, die ihr Gesicht bis zur Unkenntlichkeit
verdeckten?s.

Zeitraum und Brauchstitten

Wie bei anderen europiischen Vélkern erscheinen auch bei den
Ungarn die Vermummten an den Jahresfesten, ferner bei den Uber-
gangstiten und bei verschiedenen Arbeitsfesten und sonstigen Zu-
sammenkiinften, vor allem in den Spinnstuben und beim Schweine-
schlachten. Besonders markant treten die Maskenspiele im Winter auf.
Der wichtigste Tag der Vermummungen vor Weihnachten ist der
Luzientag (13. Dezember); es kommen aber auch Vermummungen
am Barbara- und Nikolaustag, vor allem bei slawischen oder deutsch-
sprachigen Gruppen, vor. Im Dotfe Kimle (Komitat GySr-Sopron)
gab es bei den kroatischen Familien im Jahre 1966 Barbara-, Luzien-
und Nikolaus-Vermummungen; sogar die « Mutter des Nikolaus» et-
schien als eine selbstindige Maskenfigur. Die Weihnachtsspiele sind
in allen Landesteilen, bei allen Konfessionen bekannt und beliebt.
Ausser den Spielen der Székler tragen aber die Teilnehmer meist keine
Gesichtsmasken?$, Die Darsteller aber, die die Hirten vetkérpern,
kleben oft einen Schnurrbart und Bart auf..

Die mythische Wesen verkérpernden Gestalten und die Tietver-
mummungen des Mittwinters sind nicht so verbreitet wie die Weih-
nachtsspiele, doch treten sie sporadisch in allen Teilen des Landes auf.
Wir verfiigen iiber verhiltnismissig wenige historische Quellen in
dieser Frage, besonders wenn wir bedenken, wie oft bei den Nachbat-
volkern die kirchlichen Anordnungen das Maskenwesen, besonders
die Tiervermummungen um den Jahreswechsel, erwihnen.

Die Vermummungen des Mittwinters bilden keine geographisch
zusammenhingende Tradition, sondern erscheinen eher an den Rand-
gebieten des ungarischen Sprachgebietes. Ein statk ausgeprigter

25 Die Angaben verdanke ich Herrn Ernd Eperjessy. Ein Artikel iber den Brauch

wird nichstens in Acta Ethnographica erscheinen.
26 Hirten mit Gesichtslarven erscheinen auch bei den Wexhnachtsspmlen der Szekler

in Siebenbiirgen. Vgl. Andris Benedek, Betlehemes jiték Homor6d-Remetén [Ein
Weihnachtsspiel in Homoréd-Remete], in: Magyarsagtudomany (1943) 1-21.



154 Tekla DOmotor

Brauch in Transdanubien war noch um die Jahrhundertwende der
«Regolés» genannte Brauch?”. Um 1900 trugen die Teilnehmer im
allgemeinen keine Maske, obwohl es vorkam, dass man das Gesicht mit
Russ bestrich oder mit einem Tuch bedeckte. Manchmal hatten die
Teilnehmer auch einen Schnurrbart und Bart aus Hanf oder Werg.
Sie trugen einen Pelzmantel, ihre Ausriistung bestand aus einem
Stock mit Kette, aus Glocken und Rummelpott, mit denen sie einen
riesigen Lirm machten. Wie ich schon frither bemerkte, erwihnte
Gyula Sebestyén, der eifrige Sammler dieser Briuche, Teilnehmer mit
Tiernamen; von ihrer Tracht gibt er aber keine Beschreibungen?s. Da
in dem epischen Teil des gesungenen Heischeliedes eine Episode iiber
einen Wunderhirsch zu finden ist, haben einige ungatische Fotscher
vorausgesetzt, dass einst zu diesem Brauch auch eine Hirschver-
mummung gehort hat. Diese Hypothese ist aber nicht bewiesen.

Der Haupttermin fiir «Regt6lés» ist der Stephanstag; in einigen
Dotrfern durften aber die Regds-Gruppen von Weihnachten bis zum
Dreikénigsfest singen. Der Brauch war im vorigen Jahrhundert auch
in manchen Dorfern Siebenbiirgens zu beobachten. Hier wurden be-
sonders die jungen Eheleute begriisst.

Der 28. Dezember, der Tag der Unschuldigen Kinder, ist auch ein
wichtiger Termin der ungarischen Volksbriuche. Das Schlagen mit
Ruten ist an diesem Tag im ganzen Land bekannt. Uber Vermum-
mung zu diesem Termin hort man aber eher in Siebenbiirgen. Auch
der Boritza-Tanz der Csdngémagyaren fand an diesem Tage statt. Die
Holzmasken trugen die « Stummen» genannten Vermummten. In den
1930er Jahren wurde im Komitat Maros-Torda der «gircsézds» ge-
nannte Brauch am Tage der Unschuldigen Kinder beschrieben?®. Seine
Teilnehmer waren mit Stroh ausgestopfte Gestalten in weissem Hemd,
an deren Taille und Beinen Glocken hingen. Thr Gesicht war mit
weisser Stoffmaske verlarvt, in den Hinden trugen sie einen mit
Asche gefillten, an einem Stock befestigten Sack. Zu ihrem Gefolge
gehorten eine als Pferd vermummte Gestalt und eine komische
Frauenspetson. '

Ahnliche Vermummungen zur Zeit des Mittwinters kamen ver-
mutlich auch in anderen siebenbiirgischen Gemeinden vor. Bei den

27 Die Literatur iiber «regtlés» ist sehr umfangreich. Texte und Melodien der Heische-
lieder sind versffentlicht in Corpus Musicae Popularis Hungaricae, Bd. IT (Budapest 1953).
— Siche auch: T. Démotor, Regel6 Monday. The First Monday after Epiphany, in: Acta
Ethnographica 8 (1959). — T. Démétor, Les variantes hongroises des légendes médie-
vales du cetf, in: Littérature hongroise-littérature européenne (Budapest 1964) 51ff.

28 Gyula Sebestyén, Regts-énekek [Regoslieder], (Budapest 1902) 166, 192.
29 Vgl, Z. Szilady, Suhancok jatékai [Knabenspiele], in: Ethnographia (1930) 208-210.



Masken in Ungarn 155

aus der Bukowina und der Moldau nach Ungarn iibersiedelten Széklern
waren mehrere solcher Briuche zu beobachten, wie zum Beispiel der
vermummte Wettgesang zu Weihnachten und der maskierte und vet-
mummte sogenannte « Csuma-Gang» am Silvesterabend. (Eine andere
Bedeutung des Wortes «csumax ist: die Pest). Zu Silvester gehen auch
die Csingdmagyaren mit der «Ziege» die Leute begriissen.

Vom Dreikonigstag bis zum Fastenabend dauerte die Faschings-
vermummung, die sich vielerorts so gestaltete, dass wihrend der
ganzen Faschingszeit verlarvte Gruppen die Spinnstuben besuchten.
Das Repertoire dieser Gruppen war ziemlich breit. Nach einer Be-
schreibung aus dem Jahre 1941 waren zum Beispiel in der Gemeinde
Bilvinyosviralja (Komitat Szolnok-Doboka, Siebenbiirgen) zur
Faschingszeit die folgenden Gruppen in den Spinnstuben zu sehen3?;

1. Minner in Frauenbekleidung;

2. «Ein Schmied», der die ganze Gesellschaft, die sich versammelt
hat, beschligt;

3. Eine «Ziege» mit einer bewegbaren Maske;

4. Ein Pferd mit einem Husaren;

5. Ein Hochzeitszug. Seine Mitglieder waren: der Pfarrer, die Braut
und der Briutigam, der Kantor, Betyaren, die Schwiegermutter mit
einem Sdugling und «die Mamsell». Die Vermummten waren Minner
und trugen Masken. Zu der Szene gehorten die Parodie der Hochzeit
und der Tanz «der Mamsell».

Die Faschingsvermummungen in den Spinnstuben im Komitat
Szabolcs-Szatmir erschopften auch sozusagen alle charakteristischen
Maskentypen3l. Hier traten das Pferd, der Bir, die Ziege, der Storch
und andere Tiergestalten auf, Betyaren erschienen, scherzhafte und
obszone Hochzeits- und Trauerspiele wurden mit entsprechenden Pet-
sonen durchgefithrt; die verschiedene Genretypen verkorpernden
Figuren (Kaufleute, Handwerker und Zigeuner) zogen vorbei.

Die Vermummungen am Faschingsdienstag konnen 'mit anderen
Brauchelementen verbunden sein. Am westlichen Rande des Landes
war das Blockziehen vor dem Zweiten Weltkrieg mit Maskengefolge
gebriuchlich32, Anderswo waren diese Vermummungen mit scherz-
haften Rechtsbriuchen verbunden33. Es gibt auch neuere Beispiele fiir

30 Lajos Vincze, A kender termelése és feldolgozdsa Bélvinyosvéraljdn [Hanfbau in
Bilvanyosviralja), in: A Néprajzi Muzeum Ertesit6je (1943) 155 ff.
31 Ferenczi-Ujvary, op. cit., 47ff.

32 Sindor Démétor, Orség (Budapest 1960), 133. . .
33 Zoltan Ujvary, Egy farsangi jaték funkcidjnak kérdéséhez [Zur Funktion eines

Faschingsspieles], in: Ethnographia (1957) 143-160.



156 Tekla Démétor

die Personifizierung der Faschings- und Fastenspeisen sowie fiir das
Faschingsaustragen34.

Die schénsten Faschingsmasken in Ungarn sind die sog. Buso-
Masken der Mohdcser Schokatzen. Die Holzmasken der im Komitat
Baranya lebenden Siidslawen wurden zum erstenmal 1845 bei Holbling
erwihnt, danach wurden die Buso-Masken im Jahre 1868 und 1896
wieder ausfiihrlich beschrieben. Um das Jahr 1905 nahm das Interesse
fir die Verfertigung von Holzmasken ab, es wurde aber nach dem
Ersten Weltkrieg wieder erweckt. Seitdem dauert die Verfertigung
von traditionellen Holzmasken mit kleineren und grosseten Pausen
fort. Mit den Buso-Masken beschiftigten sich in dem letzten Jahrzehnt
mehrere ungarische Forscher. Ldszlé Foldes beschrieb die Buso-
Masken des Ungarischen Museums fiir Volkskunde in Budapest??
und Liszlé Mandoki beschrieb die Masken, die sich im Janus Panno-
nius Museum in Pécs befinden3®. Trotz der Tatsache, dass dieser inte-
ressante Maskenbrauch eine iiberaus umfangreiche Literatur hat, in
Ungarn ebenso wie im Ausland, wissen wir wenig tiber den Ursprung
des Brauches. 1907 vermutete Jézsef Ernyei, dass der Brauch sich
unter deutschem Einfluss ausgebildet hitte3?. Liszlé6 Méndoki sucht
vor allem in den Faschingsvermummungen der Slowenen Parallelen
zur Buso-Vermummung; er verbindet sie also mit der Maskentradi-
tion des Alpengebietes. Die historische Untersuchung der Frage ist
dadurch erschwert, dass die «Schokatzen» genannte siidslawische
Volksgruppe scheinbar von keiner einheitlichen Abstammung ist.
DieForschung hat auch den eventuellen Einfluss balkanischen Masken-
gutes erwogen, aber nicht abgeklirt. Ubrigens existierte der Brauch
in den fritheren Jahrzehnten nicht nur in Mohics, sondern auch in den
Nachbardorfern. -

Wie ich auf Grund meiner eigenen Nachfrage feststellen konnte,
war der Busogang auch noch in unserem Jahrhundert mit Masken-
freiheit verbunden. Gerade deshalb dutften die sogenannten Buso-
Masken nur erwachsene Minner tragen, indem die Burschen eine
andere Art von Gesichtslarven anhatten. Die Maskierten konnte man
nicht erkennen, sie sprachen auch nie, sondern gaben unartikulierte

31 Vgl. T.D&motor, Naptiri innepek-népi szinjatszds 89—91, besonders Anm. 46.

35 T 4sz16 Foldes, A Néprajzi Muzeum busémaszkjai [Die Busomasken des Ethno-
graphischen Museums zu Budapest], in: Néprajzi Ertesit6 40 (1958) 209ff. (Abbildungen,
Bibliographie).

36 T4szlo Mandoki, Bus6maszkok [Busomasken], Sonderdruck aus: Janus Pannonius
Muzeum 1961 évi évkényve (Abbildungen, Bibliographie).

37 Jézsef Ernyey, Buso-Aufziige und andere Faschingsspiele, in: Anzeiger der Ethn.
Abt. des Ungarischen Nationalmuseums, 6 (1914) 137f.



Masken in Ungan 157

Laute von sich. Die Maskierten, die sich trafen, rangen miteinander.
Angeblich hatten sie ein Recht darauf, alle verheirateten Frauen zu be-
suchen, den Midchen durften sie aber nichts antun. Diese Ziige der
Vermummung leben noch in der Erinnerung der ilteren Generation.

Foldes und Mindoki haben versucht, die Buso-Masken, die in den
Museen und Privatsammlungen zu finden sind, chronologisch zu ord-
nen, kamen aber zu abweichenden Ergebnissen. Die Buso-Masken
stellen teils menschliche Gesichter, teils Tierképfe (vor allem Ochsen),
Ungeheuer und Teufelsgesichter dar. Mandoki hilt die Riesenmasken
fir die ilteste Schicht. Frither wurden die Masken meistens von den
Darstellern selbst geschnitzt. Seit der Jahrhundertwende spezialisierten
sich die Maskenschnitzer, und so bildeten sich individuelle Maskenstile
aus. Foldes und Méndoki geben beide gute Illustrationen in den ange-
fihrten Werken. Die Masken wetden aus Weidenholz, moglichst aus
rotem Weidenholz, geschnitzt. Zuerst wird die dussere konvexe Seite
ausgeschnitten, dann kommt die konkave Seite an die Reihe. Friiher
war die Grundfarbe der Masken rot, an manchen Masken waren auch
Horner befestigt. In neuerer Zeit hat man die grellfarbigen, schrecken-
erregenden Masken gern, da die Filmleute vor allem diese bevorzu-
gen3s,

An den Buso-Gang kniipft sich eine dtiologische Sage, die die Ent-
stehung des Brauches auf die Zeit der Tirkenkriege zuriickfihrt3®,
Diese dtiologische Sage tibt eine Riickwirkung auf den Brauch aus, da
neuerdings auf dem Hauptplatz von Mohdcs der Kampf zwischen den
Tirken und den Buso-Minnern aufgefiithrt wird.

Uber das Faschingstreiben der Ungarndeutschen erschien vor kur-
zem eine Beschreibung aus der Feder von Jézsef Banner und Gyorgy
Mester, und zwar beschrieben sie den Fastnachtsaufzug der deutsch-
sprachigen Bevélkerung det Gemeinde Elek im Komitat Békés in den
Jahren 1960—1961. Die Zahl der Faschingsnarren war durchschnittlich
15—20; sie waren zumeist Minner, obwohl auch zwei bis drei Frauen
an der Vermummung teilgenommen hatten. Die Minner maskierten
sich als Frauen oder als Tiere, oder sie legten einfach eine phantastische
komische Kleidung an. Die Masken (Aufgesichter genannt) wurden
daheim aus Papier oder aus Textilien gemacht, oder man zog einfach
einen Strumpf iiber den Kopf. Charakteristische Figuren sind: det
Bir und der Barenfiihrer, die Zigeunerin, die schwangere Frau und der
Narr. Neben den lebendigen Gestalten erschienen auch ausgestopfte
Figuren, zum Beispiel eine Gestalt mit menschlichem K&rper und mit

38 Foldes, op. cit., 220ff. )
39 T, D6motor, Zur Frage der sogenannten Kausalfiktionen,



158 Tekla D6motor

Wolfskopf, des weiteren zwei auf einem Wagenrad befestigte Puppen:
Hansel und Gretel genannt4®.

Bei den ungarischen Friihlings- und Sommerfesten hort man seltener
iiber einen traditionellen Maskenaufzug oder tiber eine Vermummung,
obwohl zum Beispiel bei den Palozen, so in der Gemeinde Galgamacsa,
Maskenziige zu Ostern vorkommen. Vermummungen ohne Gesichts-
larven kniipfen sich aber an vielerlei Gebriuche, so zum Beispiel an
die Heischeginge der Kinder am Blasius- und Gregoriustag. Die ver-
schleierte Pfingstkonigin in Transdanubien kann auch fiir eine mas-
kierte Person gehalten werden.

Neben den Festtagen des Jahres bieten wichtige Anlisse zur Ver-
mummung die Hochzeiten, die Zusammenkiinfte in den Spinnstuben
und das Schweineschlachten. Besonders in den calvinistischen Dorfern
Ostungarns erscheinen die Vermummten beinahe ausschliesslich bei
diesen Gelegenheiten. Anscheinend gelang es den kirchlichen Be-
horden, die Vermummungen an Jahresfesten zu unterdriicken.

Der Hochzeitsmaskerade konnen mehrere Funktionen zufallen. Eine
Gelegenheit ist die Erscheinung der sogenannten « Uneingeladeneny,
das heisst Burschen, die nicht zu den offiziellen Gisten gehoren*!.
Diese besuchen die Hochzeit bis zur Unkenntlichkeit maskiert, sie
trinken, tanzen und miissen bald verschwinden. Maskiert erscheint
auch die «falsche Braut», die dem Briutigam statt der wirklichen
Braut vor der Trauung iberreicht wird. Mit Maskenspielen unter-
halten sich wihrend einer mehrtigigen Hochzeit auch die einge-
ladenen Giste?2. In Gocsej ergotzt ein als Tod verkleideter Vermumm-
ter die Giste. Im Tiefland spielt man maskiert Betyiren- und Tschi-
kosch-Spiele.

Wir haben bereits die wichtige Rolle der Spiele in den Spinnstuben
erwihnt. Neben der Monographie iiber die Spinnstubenspiele im
Komitat Szatmdr wurde 1965 auch iiber die Maskietungen in den
Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén eine Zusammen-

' 40 J, Banner; Gy. Mester, Faschingsbrauchtum der Ungarndeutschen von Elek, in:
Acta Ethnographica 15 (1966) 319ff. — Siehe auch Leopold Schmidt, Das deutsche
Volksschauspiel (Betlin 1962), «Ungarnn».

41 Uber die aus Anlass der Hochzeit vorgefithrten Maskenspiele vgl. Corpus Musicae
Popularis Hungaricae, Bd. IITA (1955) und IIIB (Budapest 1956). — Ferenczi-Ujvary,
Népi dramatikus jitékok alkalmai és tipusai az Alf6ldén [Typen und Anlisse der drama-
tischen Volksspiele auf dem Tiefland], in: Miiveltség és hagyominy (1965).

42 Bei der Hochzeit in Ortilos (Kom. Somogy) besuchten sich in der Nacht die Giste
der Braut und die Giste des Briutigams in komischen Masken. Die Hochzeit spielte sich
in zwei Hiusern ab, und bis zum Sonnenaufgang zogen die Maskierten von einem Haus
zum anderen.



Masken in Ungarn 159

fassung geschrieben®®. Die Vermummten heissen hier die «Motio».
(Dieser Name stammt von der protestantischen Schulbiihne der
Barockzeit).

Die Vermummten, die beim Schweineschlachten erscheinen, sind
oft Frauen. Der Geschlechtswechsel als Maskierung ist allgemein ver-
breitet, auch tritt man in komischer Tracht bis zur Unkenntlichkeit
vermummt auf. Auf der ungarischen Tiefebene ist ein wichtiget Teil
der Ausstattung ein aus der Schwanzfeder einer Gans verfertigtes
Federbiischel.

An den Winzerfesten nehmen im allgemeinen Teilnehmer in unga-
tischer Tracht teil, es gibt aber Beispiele auch fiir die Erscheinung
maskierter Teilnehmer44.

Die Maskierten konnen auch bei verschiedenen Angelegenheiten
durch ausgestopfte Puppen ersetzt werden (wie zum Beispiel bei der
schon erwihnten Vertreibung oder Begrabung des Faschings). Eine
Puppe erscheint auch bei der ungarischen Variante des Todaustragens,
die am Palmsonntag stattfindet (Kisze-Puppe).

Der Funktionswandel des Maskemypesens in den ungarischen Briuchen

Schliesslich méchten wit noch kurz erwihnen, welche Funktion
das Maskenwesen in der ungarischen Volkskultur in verschiedenen
historischen Epochen ausgeiibt hat. Auf die Frage, welche Rolle die
Masken vor der Annahme des Christentums bei den Ungarn spielten,
geben die archiologischen Funde keine Antwort, bloss anhand der
Parallelen des Maskenbrauchtums bei den verwandten Volkern kon-
nen wir gewisse Hypothesen entwickeln?s.

Was die Periode vom 154 bis zum 18. Jahrhundert betrifft, oszilliert
das Maskenwesen bei den Ungarn — ebenso wie bei anderen europdi-
schen Volkern — zwischen den zwei Gegenpolen Unterhaltung und
magische Aktion. Es ist auffallend, dass gerade diejenigen Masken-
briuche selten erwihnt werden, die noch im 19. Jahrhundert einen
sehr archaischen Charakter hatten und rituell gebunden waren, also
die Mittwinterbriuche wie «regdlés». Im Gegensatz dazu galten die

13 A, Lajos, op. cit. o _
4 Sandor Erdész, A hegyaljai sz8l6munkésok sziireti népszokdsai [Winzerfest in

Hegyalja], (Miskolc 1957).

45 Ausfihrlich erdrter bei T. Démétor, Naptiri innepek-népi szinjitszas, 61ff. — Der
ungarische ethnographische Atlas wird ausfithrliche Informationen uber die geographi-
sche Verbreitung der Vermummungen geben, iiber ihre Zeitpunkte und Anlisse, iiber die
Namen der Maskierten, die Faschingsmasken usw. (Diese Information verdanke ich

Herrn Jend Barabis.)



160 Tekla Démoétor

Faschingsvermummungen eher als Zerstreuung und Vergniigen. Die
Prediger nannten zwar die Faschingsvermummungen durch Jahr-
hunderte hindurch das Werk des Teufels; aus den Beschreibungen
stellt es sich aber offensichtlich heraus, dass diese eher als Unterhaltung
galten und nicht als magische Tatigkeit.

Dasselbe konnen wir von den maskierten Gestalten der Hochzeiten,
Spinnstuben und des Schweineschlachtens behaupten. Wenn auch ver-
schiedene Glaubenselemente sich an ihre Erscheinung schliessen, ist
ihr Ziel viel mehr die Unterhaltung als die Durchfiihrung einer magi-
schen Zaubertitigkeit. Arpad Lajos, der die Erinnerungen, die sich
auf die Vermummungen in den Spinnstuben beziehen, gesammelt hat,
zitiert Aussagen wie: «Das war eine unschuldige Unterhaltung. Das
war fiir uns das Theater. Damit haben wir die Zeit vertrieben. Nie
wurden wir der Sache tberdriissig.» «Seit dem Spitherbst ging auch
mir immer nur die Narretei im Kopf herum. Wir trieben Unfug.»

Dass die Faschingsvermummung seit Jahrhunderten hauptsichlich
als Belustigung betrachtet wurde, ersehen wir auch aus der Nomenkla-
tur. Das 16. Jahrhundert nannte zum Beispiel die Maskentracht des
Faschingsdienstages «csuf»-Kleid. Das Wort «csuf» (dessen Bedeu-
tung sich seitdem verindert hat und heutzutage «hisslich» bedeutet)
bedeutete zu diesetr Zeit soviel wie «Schauspieler, Lustigmachet».
Aus der Terminologie der Schulbiihnen kamen als Dialektworter die
Namen «Morio» und «Bakhus» als Worter, die eine Maske bezeich-
nen, in die Volkskultur.

Eine andere Lage finden wir bei manchen Briuchen zur Zeit des
Mittwinters. Die Székler aus der Bukowina betrachten die Auffiihrung
der Weihnachtsspiele nicht etwa als Scherz und Vergniigen, sondern
als religiose (und magische) Pflicht. Wihrend der Proben und wihrend
der Auffiihrung der Spiele regeln Vorschriften und Verbote das Be-
nehmen der Teilnehmer. Die Weihnachtsspiele wurden von Erwach-
senen, geachteten Minnern, vorgefiihrt, nur die Rolle des Engels und
die der Maria fielen kleinen Jungen zu. Die Spieler nahmen zuerst an
der Weihnachtsmesse teil, und zwar in ihren Kostiimen, aber die
Hirten durften die Kirche nur maskenlos betreten. Der feierliche Ernst
des maskierten Hirtenspieles beeindruckt auch den heutigen Zu-
schauer; die psychologische Wirkung der Maske ist also noch heute
lebendig. Auch die Mohédcser Buso-Masken sind sehr eindrucksvoll,
wihrend der Fasching in Mohédcs immer mehr zu einer Attraktion des
Fremdenverkehrs wird.

Vermummungen von dhnlicher ritueller Gebundenheit gibt es heute
nicht viele in der ungarischen Volkskultur. Von der europiischen



Masken in Ungarn 161

Maskentypologie aus gesehen, sind aber auch die nur Unterhaltung
erzielenden Maskenspiele wichtig. Die von der Balkan-Halbinsel bis
England auffindbare Szene, in welcher ein Maskierter — in Tiermaske
oder in sonstiger Vermummung - stirbt und dann wieder belebt wird,
zeigt klare Konturen auch in den ungarischen Spielen. Die zottigen
Pelzmintel tragenden oder mit Stroh ausgestopften; mit Glocken be-
hangenen Maskierten, das Brautpaar, die weisse Schreckgestalt, sind
traditionelle europiische Maskengestalten, auch wenn sie ihre iltere
Funktion verloren haben und heute nur zum Scherz dienen.

Die Maskenbriuche Ungarns, die in dieser Abhandlung beschrieben
wurden, sind ebenso wie in anderen europidischen Lindern im Begriff
zu verschwinden. Die sehenswiirdigen Briuche aber, denen das Fern-
sehen seine Aufmerksamkeit zuwendet, werden wieder belebt. Dies
bezieht sich vor allem auf den Buso-Gang in Moh4cs. Die Buso-
Masken werden von Volkskiinstlern (wie zum Beispiel Istvan Salga,
dessen Name als Maskenschnitzer Gberall im Lande bekannt wurde)
geschnitzt. Obwohl die traditionellen Ziige des Brauches in den Hin-
tergrund gedringt sind, ist die integrierende Funktion des Brauches
auch heute noch gross. Die Einwohner von Mohécs halten das Masken-
spiel fiir wichtig; sie sind stolz darauf; es wurde sozusagen das Kenn-
zeichen der Stadt. Auch die Csingémagyaren, die in der Gemeinde
Egyhizaskozir leben, beleben die Ziegenmaskerade, deren attraktiven
Tanz sie bei allen feietlichen Angelegenheiten gerne auffithren. Die
Vermummungen werden so — iiber ihren urspriinglichen Rahmen
hinaustretend — volkskiinstlerische Produktionen.



Ungarn

Assalradroursy : 030y
9961 Qpuury] Ul
Funwwnuiroa
-SNB[OYIN

1t

Assolzodg ouarg : 010y
'9961 ‘aruiryy
.uouﬁ:wwm 2141 pun
eleqred "4 211

ot




Ungarn

I010WQ(] "I, :030Yd ‘9961 “IpzoysezBYAZH 98017

1961 ‘Az2s1duer,] Joszo[ 1010y *$LE 091 1sadepng ‘wnasnyy

sayosiyderfouyas] sayosuredu) "SOBYOJ\ SnE DNSBI\

osng

z¥




Ungarn

44 Kirbismaske. Komitat Somogy.
Photo: Tekla Domotor

45 Dic vermummten Hirten im Weihnachtsspiel zu Kakasd. Ungarisches Ethnographisches
Museum, Budapest, F. 195.760. Photo: Jend$ Szabo



	Masken in Ungarn
	Anhang

