
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Masken in Ungarn

Autor: Dömötör, Tekla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


142

Masken in Ungarn

Von Tekla Dömötör

Zur Geschichte des Maskenwesens vom if. bis %um 18.Jahrhundert

«Jetzt ist nämlich die Zeit der Fröhlichkeit, der Faschingsdienstag...
O weh, wie viele Christen sich in diesen Tagen vom Licht der Gnade

wegwenden und den Werken der Finsternis, das heisst: der
Naschhaftigkeit, der Trunksucht und der Buhlerei zuwenden! Menschen

von dieser Art wählen in der Faschingszeit den Teufel zu ihrem Gott,
den sie mit Maskenfesten und mit unzüchtigen Liedern lobpreisen,
Christum verachtend... Überlegen wir denn, dass jemand eine Maske
vorsteckt und ein fremdes Äussere annimmt, zum Beispiel ein Mann
Weibeskleidung oder ein Weib Mannesanzug anzieht, um zu buhlen,
oder jemand seinen eitlen Ruhm im Lanzenwerfen sucht oder aus
Gewinnsucht spielt oder tanzt und herumstolziert, schamlos singt
und spricht, um damit die Lüsternheit zu erwecken... »x

Das oben angeführte Zitat befindet sich in der Predigt des berühmten,

aus Ungarn stammenden Predigers des 15. Jahrhunderts, Pelbartus
de Temesvär, für Dominica quinquagesime; es ist eines der ersten
ausführlicheren schriftlichen Denkmäler über die Vermummung in
Ungarn. Aus diesem Jahrhundert weisen auch einige Darstellungen
der bildenden Kunst auf Vermummungen hin, wie zum Beispiel die

maskenartig ausgebildeten Konsolen des Kreuzganges der Abtei in
Pannonhalma sowie Initialen von Codices, die maskenähnliche,
groteske Gesichter darstellen2.

Zum Glück führt aber Pelbartus auch noch konkretere Angaben an,
da er eine Geschichte erzählt, die - wie er schreibt - 1480 im ungarischen

Königreich in einem an dem Fluss Kapos liegenden Dorf
geschehen ist. Hier trieben junge Frauen Maskenspiele in Männeranzügen

und anderen Kleidern. Als sie in einem Landhaus tanzten, raffte

plötzlich ein Dämon die eifrigste Tänzerin weg und warf sie inmitten
des heftigen Sturmes und Wirbelwindes in die Sümpfe des Flusses3.

In dieser Predigt taucht eine im Mittelalter wohlbekannte Wandersage

über die Bestrafung der frevelhaften Tänzer auf, die für uns von

1 Vgl. Tekla Dömötör, Naptâri unnepek-népi szinjâtszâs [Festbräuche im Jahreslauf
und Volksschauspiel], Budapest( 1964) 8off. - Zit. aus: Pelbartus de Themeswar: Pome-
rium de Tempore, Augsburg (1502), Sermo LIV, K. Ili verso-K. VI verso.

2 Vgl. Tibor Kardos; Tekla Dömötör, Régi Magyar Drämai Emlékek [Altungarische
dramatische Denkmäler], (Budapest i960), Bd. i, Taf. XXIV-XXX.

3 Pomerium de Tempore, Sermo XLV, V. verso. - Vgl. Dömötör, Naptäri ünnepek-
népi szinjâtszâs, 82 ff.



Masken in Ungarn 143

Interesse ist, weil sie die Weiberfastnacht in einem transdanubischen
Dorf, die Geschlechtswechselverkleidung zeit- und ortgebunden
erwähnt.

Die aus dem 15. Jahrhundert stammenden Angaben sowie das

Angabenmaterial der Epoche vom 16. bis zum 18. Jahrhundert weisen
vor allem auf die Vermummungen am Fastabend hin. Wir verfügen
über mehrere Mitteilungen von der Vermummung im königlichen
Hof von Buda im 15. Jahrhundert. Matthias L, König von Ungarn,
erhielt als Geschenk von der italienischen Verwandtschaft seiner Frau
kunstvolle Masken: bebartete und bartlose Masken von verschiedenen
Farben, sarazenische sowie solche Masken, die ältere und jüngere
Leute darstellten, Masken auf spanische Weise rasiert usw. Von der
Mitte des 15. Jahrhunderts an stossen wir auf Darstellungen von
Vermummten auf Ofenkacheln, die in Frührenaissancestil in Buda
verfertigt worden sind (Wilder Mann, Narr usw)4.

Auch nach dem Tode des Königs Matthias, bis zur Zeit, da die
Türken Buda eroberten, wurden die Faschingsunterhaltungen des

königlichen Hofes erwähnt. Über den vom Schicksal heimgesuchten
König Ludwig IL, der in der Schlacht bei Mohäcs jung aus dem Leben
schied (1526), hat man aufgezeichnet, dass er alljährlich am Fastenabend

auf einem Luziferkopf Ochsenhörner trug und Ochsenbeine
und Storchnase mit Schlangenschwanz ansetzte. 1519 gab es auch
einen Faschingsumzug, und zwei berittene Adelige führten einen

Kampf gegeneinander, der eine in der Maskentracht eines Wilden
Mannes, der andere in der des Teufels. Die Maske eines Elephanten
taucht auf den Hoffestliohkeiten ebenfalls auf.

Im lO.Jahrhundert wird bereits der personifizierte Kampf zwischen
den «cibere» und «konc» genannten Fastenspeisen und den
Fleischgerichten erwähnt. Im 17. und 18. Jahrhundert bleibt der Ton dieser

Angaben ähnlich: sie berichten oft von der Geschlechtswechselverkleidung

und vom personifizierten Faschingsaustreiben. Die
Mitteilungen über das Maskenwesen beziehen sich aber meistens nur auf
den Fasching, und obwohl viele Beschreibungen auch von anderen

Festen des Jahresbrauchtums berichten, wird in ihnen die Maskerade

(ungarisch: maskara) nur selten erwähnt. Das geht so weit, dass im

17. Jahrhundert auch die Maskierung an anderen Tagen als

Faschingsbelustigung bezeichnet wird. So spricht zum Beispiel Istvan Gelei

Katona, protestantischer Prediger 1647, von einem «Faschings-

Pfingstkönig». 1614 vermahnt ein in ungarischer Sprache verfasstes

4 Régi Magyar Drâmai Emlékek, Bd. 1, Einführung.



144 Tekla Dömötör

Statut in Kaschau alle Leute, die «am Dreikönigstag den Fasching
feiern, mit dem Stern herumlaufen; sogar die Weibsbilder schwärmen
in der Nacht als Männer verkleidet».

Indem vom Anfang des 19. Jahrhunderts an die ethnographischen
Berichte immer zuverlässiger werden, kommt man in den ersten
ausführlichen Beschreibungen oft auf die Feste des ungarischen Volkes
zu sprechen : auf die sehenswürdigen Bauernhochzeiten, auf die Wahl
des Pfingstkönigs, auf die Winzerfeste. Diese Beschreibungen erwähnen

aber selten das Maskenwesen. Sändor Réso Ensel, der 1867 als

erster über die Volksbräuche der verschiedenen ethnischen Gruppen
in Ungarn einen selbständigen Band herausgegeben hat, erwähnt nur
mit einigen Worten Hochzeits-, Spinnstuben- und Faschingsvermum-
mungen5. Auch in den späteren Jahren bleibt die ethnographische
Untersuchung der Vermummungen weit hinter der Untersuchung
anderer Gebiete des ungarischen Volkslebens zurück.

Die Ursache für die Wortkargheit der Beschreibungen über die

ungarischen Masken liegt vermutlich darin, dass in Ungarn verhältnismässig

wenige, aus dauerhaften Stoffen gemachte kunstvolle Masken

zu finden sind. In der Tat findet der Besucher in den ungarischen
Museen verhältnismässig wenige Masken. Auf dem heutigen Gebiet
Ungarns verfertigen eigentlich nur zwei Gruppen Masken in
künstlerischer Ausführung: die in Mohäcs lebenden Südslawen, die
sogenannten Schokatzen, und die nachTransdanubien übersiedelten Székler.
Diese Tatsache bedeutet aber nicht, dass die Vermummung in Ungarn
unbekannt wäre. Sehr viele Arten der improvisierten Vermummungen
existierten und sind auch heute noch in den ungarischen Dörfern
gebräuchlich, deren Requisiten wir in den Museen deshalb nicht finden,
weil sie nach dem Maskenfest wieder zu anderen Zwecken gebraucht
werden.

Beim ungarischen Volk tauchen also heutzutage traditionelle
Holzmasken nur selten auf, obwohl bei den Tiervermummungen oft
hölzerne Bestandteile, wie zum Beispiel Storch- und Pferdeköpfe,
gebraucht werden. Bei den Szeklern in Siebenbürgen sowie bei den

Szeklern, die in der Bukowina und und in der Moldau sesshaft wurden,

waren Ledermasken gebräuchlich, deren Untersuchung von
künstlerischen Gesichtspunkten aus bedauerlicherweise vernachlässigt
wurde. Neben den Ledermasken wurden und werden auch heute noch
Masken aus gehöhltem Kürbis, aus Baumrinde, ausgetragenem Filzhut,
aus Papier und Strümpfen verfertigt. Auch werden die Masken da-

6 Sândor Réso Ensel, Magyarorszâgi népszokâsok [Volksbräuche in Ungarn], (Pest
1867).



Masken in Ungarn 145

durch ersetzt, dass man das Gesicht mit Russ oder Farbe bestreicht.
Auch solche Masken sind gebräuchlich, die im Geschäft gekauft
werden können.

Wir fühlen uns natürlich nicht berechtigt, diese Lage auch in die
historische Vergangenheit zurückzuführen. Von der Mitte des

19. Jahrhunderts an beschreibt man zum Beispiel sehr oft die
interessanten Holzmasken, die die sogenannten Csangómagyaren der
Siebendörfer bei Kronstadt beim Boritza-Tanz gebrauchten; diese
waren aber um 1899 verschwunden, und zu dieser Zeit wurden nur
aus ausgetragenen Hüten Masken verfertigt6. Später erschienen wieder
die Holzmasken. Dieselbe Wandlung können wir um die Jahrhundertwende

bei den Mohäcser Busomasken beobachten. 1905 teilt ein
Beobachter mit, dass die alten Holzmasken meist von Ledermasken
abgelöst wurden. Nach dem Ersten Weltkrieg hat die Verfertigung
von traditionellen Masken wieder einen Aufschwung genommen, und
auch in unseren Tagen schnitzen noch mehrere Volkskünstler
Busomasken.

Maskentypologie

Die ungarischen Vermummungen können je nach den dargestellten
Wesen in 1. menschenähnliche Gestalten, 2. Tiermasken, 3. dämonische

Wesen darstellende und Schreckgestalten aufgeteilt werden7.
Schliesslich sind noch die Überreste von pflanzengestaltigen Masken
in den ungarischen Bräuchen aufzufinden. Mehrmals wird auch auf
die Trennung des Maskenaufzuges nach «schönen» und «hässlichen»
Masken hingewiesen8.

1. Der allgemeinste Typ der menschenähnlichen Maskentracht ist
die schon erwähnte Mann-Weib-Verkleidung, der Geschlechts-

6 Antal Horger, A hétfalusi csângok boritzatânca [Der Boritza-Tanz der Tsängos], in:
Ethnographia io (1899) ioóff.

7 Aus der umfangreichen Literatur über die europäische Maskentypologie seien hier
erwähnt : Robert Wildhaber, Form und Verbreitung der Maske, in : Masken der Schweiz und
Europas. Führer durch das Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für
Volkskunde (Basel i960). - Leopold Schmidt (Red.), Masken inMitteleuropa (Wien 1955).

- Niko Kuret, Maschera, Estratto dal vol. Vili dell'Enciclopedia Universale dell'arte,
887-893.

8 Die «schönen» und die «hässlichen» Masken werden vielerorts unterschieden. So

in den Spinnstubenspielen im Komitat Szabolcs-Szatmâr. Vgl. Imre Ferenczi; Zoltän
Ujväry, Farsangi dramatikus jâtékok Szatmârban (Fastnachtsspiele aus den Dörfern im
Gebiet von Szatmâr], in: Müveltseg és hagyomâny 4 (1962) 98. - Auch bei den Szeklern
in Siebenbürgen (Rumänien); angeführt bei Endre Makkai; Ödön Nagy, Adatok téli
néphagyomânyaink ismeretéhez [Angaben zu unserem Winterbrauchtum], (Kolozsvär
1939)90-91.



146 Tekla Dömötör

Wechsel, als Maskierung; auch die historischen Angaben gehen vor
allem auf diesen Typ ein. Oft kommt das von Männern verkörperte
Ehepaar vor (Braut und Bräutigam, alte Frau und alter Mann usw.
genannt, oft auch mit einem Säugling). Die Gestalt der alten Frau
kommt auch vereinzelt vor, oft erscheinen auch eine schwangere Frau,
eine Zigeunerin, ein «Fräulein». Die anderen menschenähnlichen
Maskentrachten weisen hauptsächlich die charakteristischen Züge und
die Kleidung der einzelnen Berufe oder die der einzelnen Volksgruppen

auf. Diese sind zum Beispiel: Schmied, Kaufmann, Pfarrer,
Schornsteinfeger, Zigeuner, Barbier, Husar und Rosshirt. Ein
charakteristischer Typ der ungarischen volkstümlichen Vermummungen
ist der Betyär (der Räuber), der zugleich auch eine beliebte Gestalt
der ungarischen Volksdichtung ist. Er kommt in den Fastnachts- und
Spinnstubenspielen, beim Hochzeitsfest, sogar bei den Weihnachtsspielen

vor.
2. Unter den traditionellen Tiermasken sind Wildtiere und Haustiere,

Vögel und, seltener, phantastische Tiere zu finden. Die beliebtesten

Tierfiguren sind Pferd, Bär, Ziege und Storch. Seltener werden
auch andere Tiere dargestellt. Die «Esel» genannte Gestalt erscheint

zum Beispiel in ihrem Äusseren dem Pferd ähnlich9. Bei dem «regö-
lés» genannten Brauch (26. Dezember) traten im vorigen Jahrhundert
auch «die Katze», «der Stier» und «das Schwein» genannte
Vermummte auf. Unter den Vermummten des Faschingsaufzuges im
Komitat Szatmâr, deren Tätigkeit Imre Ferenczi und Zoltàn Ujväry
in einer sehr gründlichen Monographie behandelt haben10, tauchten
in den letzten Jahrzehnten ab und zu Stier-, Rinder- und
Hundeverkleidungen, sogar auch Hirschgestalten auf, sie wurden aber nicht
traditionell. Ihre Erscheinung wurde oft durch das Vorhandensein
einiger Tierfelle ausgelöst.

Bei den Erscheinungsformen der Pferdemaske können wir
verschiedene Typen unterscheiden11. Bei der ersten vermummt der
Betreffende sich selbst als Pferd mit der Hilfe eines Tuches und eines

9 Zu den ungarischen Tiermasken vgl. Tekla Dömötör, A szinjâtszâs funkciója falun
[Die Funktion des Schauspiels auf dem Dorfe], (Budapest i960). - Ferner: Allatalakosko-
dâsok a magyar népszokâsokban [Animal Masks in Hungarian Folk Customs], in :

Ethnographia (1940) 235fr. - Zur Eselvermummung in den Weihnachtsspielen der
Ungardeutschen : I. Kocsis ; J. Ernyey, Varjasi ökör és szamârjâték [Esel- und Ochsspiel in
Varjas], in: Néprajzi Értesito (1907) 131JÏ. - J. Ernyey; G.Karsai, Deutsche
Volksschauspiele in den oberungarischen Bergstädten, Bd. I (Budapest 1932) 492.

10 Ferenczi-Ujvâry, 25-26. Ârpâd Lajos, Borsodi fonò [Die Spinnstube in Borsod],
(Miskolc 1965) 626.

11 Zu den Pferdemasken vgl. Dömötör, Âllatalakoskodâsok a magyar népszokâsokban
und A szinjâtszâs funkciója falun. Mit Literatur.



Masken in Ungarn 147

Tierkopfes. Die vorderen Füsse des Tieres bildet ein Stock, den der
Vermummte in seinen Händen hält, und auf diese Weise erscheint ein
Pferd mit drei Füssen. Dieselbe Tierverkleidung wird manchmal nicht
als Pferd, sondern als Esel, beziehungsweise als Ziege aufgefasst, und
der Charakter des Tieres kommt auch in der Ausbildung des Kopfes
zum Ausdruck, der manchmal einen beweglichen Kiefer hat. Bei den
Spinnstubenspielen kann auch «das kieferlose Pferd» auftreten, das
auf die Personifizierung einer auch in den Sagen erscheinenden
Glaubensgestalt hinweist.

In der zweiten Form der Pferdevermummung erscheinen Pferd und
Reiter in einer Person. In einen hölzernen Backtrog bohrt man ein
Loch, in dem ein Mensch Platz hat. Der Backtrog wird mit einer
Decke bedeckt und mit einem Riemen am «Reiter» befestigt. Am
einen Ende des Backtroges wird ein Pferdekopf, am anderen ein
Pferdeschwanz befestigt. So verkörpert ein einziger Vermummter das
Pferd und den Reiter. In den Spielen, in denen der Tod und die
Auferstehung des Pferdes aufgeführt werden, wird der Tierkopf durch
einen irdenen Topf ersetzt. Wenn das Pferd «umgebracht» wird,
zerschlägt man den Topf.

Beim dritten Typ der Spiele werden zwei einander den Rücken
kehrende Vermummte zusammengebunden oder zusammengegürtet;
der eine hält den Kopf des Pferdes, der andere den Schwanz, und eine
dritte Person setzt sich auf das so verfertigte Pferd.

Die Pferdeverkleidung ist die beliebteste ungarische Tiervermum-

mung; sie ist im ganzen Lande bekannt, beim Faschingsfest, bei
Hochzeitsspielen und überhaupt bei allen Arten von Vermummungen.

Der Bär trägt entweder einen nach aussen gekehrten Pelzmantel,
oder seine Kleidung wird aus Stroh gemacht. 1951 sah ich in einem

Faschingsaufzug der Palozen einen «Braunbären» und einen
«Eisbären». Beide trugen einen umgewendeten Pelzmantel; das Gesicht
des «Eisbären» bedeckte ein blau-rot bemalter Strumpf mit Augen-
und Mundlöchern. An ihren Gürteln hingen Ketten und Kuhglocken.
Ihr Treiber war ein als Zigeuner verkleideter «Bärenhirt», und der

ganze Zug wurde «Bakhus» genannt.
Die Hände, die Füsse und die Hüften des Szatmirer Faschingsbären

wurden mit Strohseilen umwickelt, an seine Hüfte band man eine

Kette12. Auch bei den Tiervermummungen der Siebenbürger Székler

und Ungarn trat der Bär auf. In der Gemeinde Kalotaszentkiräly

12 Vgl. Anm. 11, ferner Ferenczi-Ujvâry, 91T. und Zoltän Ujväry, A magyar agrâr-
ritusok zoomorf démonaihoz [Zum Problem der zoomorphen Dämonen in den ungarischen

Agrarriten], in: Müveltseg és hagyomâny 6 (1964) 129-150.



148 Tekla Dömötör

wurden die Burschen mit Stroh ausgestopft, und auf ihr Haupt setzte

man einen Bärenkopf (Komitat Kolozs)13. In der Gemeinde Bözö-

dujfalu (Komitat Udvarhely) hatte der Bär eine Ledermaske, an der
auch ein Unterkiefer aus Holz befestigt war, den er klappernd
bewegen konnte14. Die traditionellen Verkleidungen aus Stroh und Pelz

werden durch persönliche Findigkeit abwechslungsreich gemacht; in
den Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén wurden zum
Beispiel die Ohren der Bären aus einer aufgeblasenen Schweinsblase

gemacht und mit Asche bestreut15.

Die Ziege ist vor allem in Ostungarn bekannt. Ihre Maske wird oft
so gestaltet, dass sie der des dreifüssigen Pferdes ähnlich ist und nur
den Unterschied aufweist, dass der Tierkopf ziegenartig ausgebildet
ist. Diese Ziegenmaske ist einigermassen mit dem Turkabock der
Rumänen und mit den polnischen Tiergestalten (turon, koza)
verwandt.

Auch die Ziegenmaskerade kann verschiedenartig ausgebildet sein.

Der Ziegenkopf der aus der Moldau nach Egyhâzaskozâr
(Transdanubien, Komitat Baranya) übersiedelten Csängomagyaren wird rot
bemalt, zwischen den Hörnern trägt er einen Spiegel und
Perlenschmuck. Der «Leib» der Ziege wird aus weissen, roten, blauen,
lila und gelben Papierstreifen zusammengeklebt. Zu ihrem Gefolge
gehören maskierte Figuren: Männer, Frauen, Türken, Soldaten usw.

Vom Turkatyp weicht die Ziege in den Spinnstuben des Komitats
Szatmär ab. Ich zitiere aus dem Buch von Ferenczi-Ujvary: «Die die

Ziege verkörpernde Person sinkt in die Knie. Sie wird mit einem

langen schwarzen Flausmantel bedeckt. Die zwei Ärmel des Flaus-
mantels bleiben frei. Der eine Ärmel liegt während des Spieles auf
dem Rücken des Betreffenden, aus dem anderen Ärmel werden der
Hals und der Kopf der Ziege ausgebildet. Der Spieler stützt sich auf
die zwei Knie und auf den rechten Ellenbogen, in der linken Hand
hält er ein Beil, das in den nach vorwärts gerichteten Ärmel des Flaus-
mantels gesteckt wird. Das Beil bildet den Hals und den Kopf der

Ziege. Das Ende des Ärmels wird abgeschnürt, am Stiel des Beils

wird am Flausmantel eine Glocke befestigt»16.
Eine beliebte Tiermaske ist der Storch. Diese Verkleidung ist eher

für Zimmerspiele als für Spiele im Freien geeignet. Er hat einen langen
Schnabel, der von dem unter dem Tuch versteckten Vermummten be-

13 Makkai-Nagy, 62.
14 Makkai-Nagy, 188.
15 Lajos, op. cit.
16 Abb. in: Dömötör; Naptâri unnepek-népi szinjâtszâs und Ferenczi-Ujvâry, op. cit.



Masken in Ungarn 149

wegt wird. Der Storch trägt oft einen Säugling im Schnabel, oder er
zwickt die Mädchen. Im allgemeinen ist der Storchenschnabel aus
Holz geschnitzt, er besteht aus einem am Stiel befestigten Oberteil
und aus einem beweglichen Unterteil. Der Vermummte bewegt den
unteren Teil mit einer Leine, er «klappert». Manchmal versucht man
auch, die «Flügel» des Storches darzustellen.

Wir wissen auch von anderen Tiervermummungen, die vor allem
mit Tänzen erotischen Charakters verbunden sind. Holzfäller in
Siebenbürgen unterhalten sich hie und da mit obszönen Vogel- und
Tiertänzen, die sie den Fremden nur ungerne vorführen. In einem von
Ungarn und Kroaten bewohnten Dorf des südwestlichen
Grenzgebietes sah ich im Jahre 1964 bei einer Hochzeit einen erotischen
Hasentanz. Die Verfertigung der improvisierten Hasenmaskentracht
geschieht mit Hilfe von Kopftüchern17. Bei der Hochzeit trat auch
ein «Ochs» auf ohne irgendeine Gesichtslarve (Örtilos, Komitat So-
mogy).

Mythische Wesen darstellende Masken und Schreckgestalten

Von diesem Typ sind besonders die Luzienvermummungen
interessant. Wie ich in meinen früheren Artikeln öfters betonte, weisen
die Glaubensfabulate und die dramatischen Spiele bei den Ungarn nur
lose Beziehungen auf, d.h. die mythischen Gestalten des Volksglaubens

verbinden sich selten mit dramatischen Riten. Zu den Ausnahmen
gehört die heilige Luzia (in Ungarn Luca genannt), an deren Fest sich
eine Reihe von Glaubensvorstellungen und Sagen knüpft, und die
auch dramatisch personifiziert erscheinen kann18. Das Erscheinen der
Luzienmaske scheint aber eine direkte Übernahme von den Nachbarvölkern

zu sein ; darauf weist auch die öfters vorkommende Bezeichnung

der vermummten Luzia als «slovakische Frau» hin.
Die Vermummte, welche die Luca (seltener auch die heilige Barbara)

verkörpert, erscheint meist in ein weisses Tuch gehüllt. Eine von
ihren Erscheinungstypen ist die Luca mit Hörnern; anderwärts wird
die Luzienmaske mit Hilfe eines Siebs verfertigt, das die Frauen vor
ihr Gesicht binden. Hier erwähnen wir, dass die vermummten
Personen vom Luzientag nicht überall für personifizierte Luzien gehalten

17 Vgl. T. Dömötör, Naptâri unnepek-népi szinjâtszâs, 68.
18 Vgl. T. Dömötör, Zur Frage der sogenannten Kausalfiktionen, in: IV. International

Congress for Folk-Narrative Research in Athens, 1965, 88ff. Ferner: Dömötör, Ungarischer

Volksglauben und ungarische Volksbräuche zwischen Ost und West, in: Europa
et Hungaria (Budapest 1965).



150 Tekla Dömötör

werden. Oft zieht man die üblichen, auch bei anderen Gelegenheiten
gebräuchlichen Menschen- und Tiermasken an. Von Transdanubien
bis Siebenbürgen war der 13. Dezember ein Maskentermin, aber die
Luca selbst erschien nicht immer unter den Vermummten.

Die Vermummten am Nikolaustag (weissbärtiger Nikolaus oder

Krampus) zeugen auch meistens von unmittelbarem österreichischem,
deutschem oder slowakischem Einfluss, oder sie gerieten aus der Stadt
in das Dorf19.

Eine beliebte und im ganzen Lande bekannte Figur ist der Tod,
der bei Hochzeiten, in den Spinnstuben und auch bei anderen

Gelegenheiten erscheint. Seine Personifizierung nimmt verschiedene
Formen an. Oft wird der Totenkopf aus einem ausgehöhlten Kürbis
gemacht, manchmal auch beleuchtet, und der Vermummte hält ihn
vor sich hin, oder der Tod tritt in ein Leintuch gehüllt auf die gleiche
Weise aufwie die Vermummte am Luzientag. Schreckgestalten, dem
Tode ähnlich, aber anders genannt, erscheinen auch in den
Spinnstuben und beim Schweineschlachten. Sie tragen auf dem Kopf oft
ein Büschel aus dem Gefieder von Geflügel. Das soll mit der
Glaubensvorstellung im Zusammenhang stehen, dass auf dem Kopf der Hexen
ein Federkopfputz zu sehen ist20.

Eine charakteristische Gestalt der Spinnstuben im Komitat Szatmar
ist noch der «Siebmann». Er ist ebenfalls eine Schreckgestalt. Auf den
Bauch des vermummten Burschen werden Augen, Nase und Mund
gemalt. Der Oberkörper des Vermummten, sein Kopf und auch das über
seinen Kopf gehobene Sieb sind mit einem Tuch bedeckt. Auf diese

Weise kommt eine verzerrte Zwerggestalt mit einem grossen Hut heraus.

Diese« Siebmann» genannte, schreckenerregende Maske war auch
in den Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén bekannt21.

Die seltsamsten Maskengestalten des ungarischen Sprachgebietes
sind die Hirten der Weihnachtsspiele der Székler aus der Bukowina22.
Die Einwohner der Szeklerdörfer in der Bukowina wurden während
des Zweiten Weltkrieges nach Ungarn übersiedelt, und sie setzten ihre
Weihnachtsspiele auch hier fort. Von den Teilnehmern derWeihnachts-

19 Zu den Nikolausvermummungen vgl. Sândor Bâlint, Nepünk ünnepei [Die Feste
des ungarischen Volkes], (Budapest 1938). — Janos Manga, Ünnepi szokâsok a nyitrame-
gyei Menyhén [Festbräuche in Menyhe, Kom. Nyitra], (Budapest 1942).

20 Über den Federschmuck im Hexenglauben : Vilmos Diószegi, A sâmânhit emlékei
a magyar népi müveltsegben [Die Denkmäler des Schamanentums in der ungarischen
Volkskultur], (Budapest 1958) 2510".

21 Ferenczi-Ujvâry, Abb. 41-42.
22 Die Geschichte der in Kakasd wohnenden Székler wurde beschrieben in: Linda

Dégh, Märchen, Erzähler und Erzählgemeinschaft (Berlin 1962),



Masken in Ungarn 151

spiele tragen die Hirten und die Gestalt, die «der Mann mit dem
Aschenbeutel» genannt wird, Gesichtsmasken, die anderen nur
Kostüme. Im allgemeinen treten in dem Spiel fünf Hirten auf, und ihre
Namen werden danach unterschieden, was für ein Geschenk sie dem
Christkindlein mitbringen (Ziege, Flöte, Butter, Käse, Spange).
Früher wurden die Hirten auch nach der Farbe ihrer Kleidung
unterschieden und «der weisse, schwarze, graue, bunte Hirt» genannt.
Nach der Übersiedlung nach Ungarn konnten sie sich keine
entsprechenden Tierfelle verschaffen, und so hatten sie keine Gelegenheit
mehr, die Unterscheidung nach Farben beizubehalten.

1953 hatte ich Gelegenheit, in der Gemeinde Kakasd (Komitat
Tolna) die Weihnachtsspiele der Székler, die aus Andräsfalva
übersiedelt worden waren, untersuchen zu können. Damals trug der
«Mann mit der Flöte» genannte Hirt einen schwarzen, mit dem Futter
nach aussen gewendeten Pelzmantel, schwarze Stiefel, auf dem Kopf
ein rohes Hasenfell, und zwar auf die Weise, dass der Kopf des Hasen
ins Gesicht des Hirten hing. Der «alte Hirt» trug einen umgewendeten
weissen Pelzmantel, seinen Kopf bedeckte ein weisses Schaffell. Die
Masken der Hirten in Kakasd werden aus Leder, manchmal aus alten
Stiefelschäften verfertigt und an ein Hanftuch genäht. Der ganze Kopf
wird in Tierfell (Hasen- oder Schaffell) gehüllt. Die Ledermaske ist
mit einer schnabelartigen Nase versehen. Nach den Einwohnern von
Kakasd ist zum Beispiel der «Mann mit der Spange» genannte Hirt
eigentlich eine Eule.

Die Maske des «Ziegenhirten» war im Jahre 1953 26 cm lang
und unten 23 cm breit. Sie,war schwarz, und die Löcher für die Augen
und die Nase waren rot umrandet. Die Augenbrauen, der Schnurrbart
und der Bart waren aus Ziegenhaar. Die Nase war aus Weichholz
verfertigt, ungefähr 14 cm lang. Die Grundfarbe der Nase war schwarz,
mit farbigen Papierstreifen geschmückt, und zwar mit blauen, rosa,
braunen und grünen Streifen. Die Maske des «Hirten mit der Spange»

war 26 cm lang und unten 19 cm breit. Die Augenbrauen und der

Schnurrbart wurden aus grauer Schafwolle verfertigt. Auch die Nase

dieser Maske war aus Holz, grünfarbig mit roten und gelben Streifen

geschmückt.
Neben den Hirten tritt noch eine vermummte Person auf, der sog.

«Mann mit dem Aschenbeutel». Er hat bereits eine lederne und keine

hölzerne Nase, die uns aber ebenso an einen Vogelschnabel erinnert

wie die Nase der Hirten. Aus seiner Nase hingen Glasperlen, vier

grössere und drei kleinere, und sie verliehen dem Gesicht einen wahrhaft

dämonischen Charakter.



152 Tekla Dömötör

Was die Hirtenszene betrifft, ist es klar, dass sie ursprünglich nicht
zum Weihnachtsspiel gehörte. Die Hirten reden mit einer merkwürdig
veränderten, dünnen Stimme. Sie hüpfen, indem sie sich auf ihre
Stöcke stützen. Die zwei Hauptpersonen im Hirtenspiel sind der

Ziegenhirt und der Mann mit dem Aschenbeutel. Der Ziegenhirt hält
eine kleine Holzaxt in der Hand, und damit klopft er ständig an die
Türe und an die Fenster. Die Zuschauer haben das so erklärt, dass er
dadurch das Zimmer absperren wollte, damit der Böse (nämlich der
Mann mit dem Aschenbeutel) nicht ins Zimmer treten könne. Der
Mann mit dem Aschenbeutel schleicht trotzdem immer wieder ins
Zimmer hinein. Wenn die Hirten vor der Krippe knien und der
Heiligen Familie ihre Geschenke überreichen, karikiert der Mann mit dem
Aschenbeutel ihre Bewegungen. Danach beginnt eine stumme Szene.

Der alte Hirt stirbt, dann lässt ihn der Ziegenhirt vom Tode erwecken.
Andrâs Benedek und Lajos Vargyas beschrieben in den 1940er Jahren

die Hirtenmasken der Weihnachtsspiele der Székler in einem
anderen Dorf von Bukowina, in Istensegits28. Auch diese wurden aus
schwarzem Leder gemacht, den Kopf bedeckte eine weisse, aus Schaffell

verfertigte Kapuze. Die langen, spitzigen, schnabelartigen Nasen
wurden hier aus Leder gemacht, dann rot betroddelt oder auf andere
Weise geschmückt. «Der Wirkungskreis der Hirten ist zwar menschlich,

aber ihre Maske gehört in eine andere Sphäre», stellen die Autoren
fest. Diese Hirtenmasken gelangten vermutlich aus einer osteuropäischen

Maskentradition in die Weihnachtsspiele. Lajos Vargyas zieht
in einer seiner Abhandlungen eine Parallele zwischen ihnen und den
balkanischen Vermummungstypen24.

Pßan^enmaskierung

Diese Kategorie ist im ungarischen Material spärlich vertreten. Ein
in pflanzliche Tracht gekleideter Wilder Mann wurde auf einer
Ofenkachel aus dem 15. Jahrhundert abgebildet. Der ungarische Pfingst-
könig trug noch im 19. Jahrhundert aus Blumen und aus Weidenlaub

geflochtene Girlanden am Hut, die an die Grünmaskierung zu
Pfingsten auf deutschem und westslawischem Gebiet erinnern.

In einigen ungarländischen südslawischen Dörfern kommt die sog.
«Dodola-Vermummung» heute noch vor. Die «Regenmädchen» er-

23 Andrâs Benedek; Lajos Vargyas, Az istenesi székelyek betlehemes jâtéka [Die
Weihnachtsspiele der Szekler aus Istenes], (Kolozsvär 1943).

24 Lajos Vargyas, Mimos-elemek a magyar betlehemes jâtékban [Elements de mimes
dans les jeux de Noël hongrois], in: Antiquitas Hungarica 2 (Budapest 1948) 177-184.



Masken in Ungarn 153

scheinen zu Zeiten der Dürre. Das Dodola-Spiel wird von Zigeunern
aufgeführt. In der Gemeinde Alsoszentmärton (Komitat Baranya)
nahmen 1958 drei Mädchen, 1961 drei Jungen und 1965 vier Mädchen
an der Vermummung teil. An ihren Köpfen waren Holunderäste
befestigt. 1961 war ihr Kopf mit etwa 50-60 cm langen, an Stricke
gebundenen Ästen behangen, die ihr Gesicht bis zur Unkenntlichkeit
verdeckten25.

Zeitraum und Brauchstätten

Wie bei anderen europäischen Völkern erscheinen auch bei den
Ungarn die Vermummten an den Jahresfesten, ferner bei den
Übergangsriten und bei verschiedenen Arbeitsfesten und sonstigen
Zusammenkünften, vor allem in den Spinnstuben und beim
Schweineschlachten. Besonders markant treten die Maskenspiele im Winter auf.
Der wichtigste Tag der Vermummungen vor Weihnachten ist der
Luzientag (13. Dezember); es kommen aber auch Vermummungen
am Barbara- und Nikolaustag, vor allem bei slawischen oder
deutschsprachigen Gruppen, vor. Im Dorfe Kimle (Komitat Györ-Sopron)
gab es bei den kroatischen Familien im Jahre 1966 Barbara-, Luzien-
und Nikolaus-Vermummungen; sogar die «Mutter des Nikolaus»
erschien als eine selbständige Maskenfigur. Die Weihnachtsspiele sind
in allen Landesteilen, bei allen Konfessionen bekannt und beliebt.
Ausser den Spielen der Székler tragen aber die Teilnehmer meist keine
Gesichtsmasken26. Die Darsteller aber, die die Hirten verkörpern,
kleben oft einen Schnurrbart und Bart auf..

Die mythische Wesen verkörpernden Gestalten und die Tierver-
mummungen des Mittwinters sind nicht so verbreitet wie die
Weihnachtsspiele, doch treten sie sporadisch in allen Teilen des Landes auf.
Wir verfügen über verhältnismässig wenige historische Quellen in
dieser Frage, besonders wenn wir bedenken, wie oft bei den Nachbarvölkern

die kirchlichen Anordnungen das Maskenwesen, besonders
die Tiervermummungen um den Jahreswechsel, erwähnen.

Die Vermummungen des Mittwinters bilden keine geographisch
zusammenhängende Tradition, sondern erscheinen eher an den

Randgebieten des ungarischen Sprachgebietes. Ein stark ausgeprägter

25 Die Angaben verdanke ich Herrn Ernö Eperjessy. Ein Artikel über den Brauch
wird nächstens in Acta Ethnographica erscheinen.

26 Hirten mit Gesichtslarven erscheinen auch bei den Weihnachtsspielen der Szekler
in Siebenbürgen. Vgl. Andrâs Benedek, Betlehemes jâték Homoród-Remetén [Ein
Weihnachtsspiel in Homoród-Remete], in: Magyarsâgtudomâny (1943) 1-21.



154 Tekla Dömötör

Brauch in Transdanubien war noch um die Jahrhundertwende der
«Regöles» genannte Brauch27. Um 1900 trugen die Teilnehmer im
allgemeinen keine Maske, obwohl es vorkam, dass man das Gesicht mit
Russ bestrich oder mit einem Tuch bedeckte. Manchmal hatten die
Teilnehmer auch einen Schnurrbart und Bart aus Hanf oder Werg.
Sie trugen einen Pelzmantel, ihre Ausrüstung bestand aus einem
Stock mit Kette, aus Glocken und Rummelpott, mit denen sie einen

riesigen Lärm machten. Wie ich schon früher bemerkte, erwähnte
Gyula Sebestyén, der eifrige Sammler dieser Bräuche, Teilnehmer mit
Tiernamen; von ihrer Tracht gibt er aber keine Beschreibungen28. Da
in dem epischen Teil des gesungenen Heischeliedes eine Episode über
einen Wunderhirsch zu finden ist, haben einige ungarische Forscher

vorausgesetzt, dass einst zu diesem Brauch auch eine Hirschver-

mummung gehört hat. Diese Hypothese ist aber nicht bewiesen.
Der Haupttermin für «Regöles» ist der Stephanstag; in einigen

Dörfern durften aber die Regös-Gruppen von Weihnachten bis zum
Dreikönigsfest singen. Der Brauch war im vorigen Jahrhundert auch
in manchen Dörfern Siebenbürgens zu beobachten. Hier wurden
besonders die jungen Eheleute begrüsst.

Der 28. Dezember, der Tag der Unschuldigen Kinder, ist auch ein

wichtiger Termin der ungarischen Volksbräuche. Das Schlagen mit
Ruten ist an diesem Tag im ganzen Land bekannt. Über Vermummung

zu diesem Termin hört man aber eher in Siebenbürgen. Auch
der Boritza-Tanz der Csangómagyaren fand an diesem Tage statt. Die
Holzmasken trugen die «Stummen» genannten Vermummten. In den

1930er Jahren wurde im Komitat Maros-Torda der «gircsózas»
genannte Brauch am Tage der Unschuldigen Kinder beschrieben29. Seine
Teilnehmer waren mit Stroh ausgestopfte Gestalten in weissem Hemd,
an deren Taille und Beinen Glocken hingen. Ihr Gesicht war mit
weisser Stoffmaske verlarvt, in den Händen trugen sie einen mit
Asche gefüllten, an einem Stock befestigten Sack. Zu ihrem Gefolge
gehörten eine als Pferd vermummte Gestalt und eine komische
Frauensperson.

Ähnliche Vermummungen zur Zeit des Mittwinters kamen
vermutlich auch in anderen siebenbürgischen Gemeinden vor. Bei den

27 Die Literatur über «regöles» ist sehr umfangreich. Texte und Melodien der Heischelieder

sind veröffentlicht in Corpus Musicae Popularis Hungaricae, Bd. II (Budapest 1953).

- Siehe auch: T. Dömötör, Regelö Monday. The First Monday after Epiphany, in: Acta
Ethnographica 8 (1959). - T. Dömötör, Les variantes hongroises des légendes médiévales

du cerf, in: Littérature hongroise-littérature européenne (Budapest 1964) 5iff.
28 Gyula Sebestyén, Regos-énekek [Regöslieder], (Budapest 1902) 166, 192.

29 Vgl. Z. Szilâdy, Suhancok jâtékai [Knabenspiele], in: Ethnographia (1930) 208-210.



Masken in Ungarn 155

aus der Bukowina und der Moldau nach Ungarn übersiedelten Szeklern
waren mehrere solcher Bräuche zu beobachten, wie zum Beispiel der
vermummte Wettgesang zu Weihnachten und der maskierte und
vermummte sogenannte «Csuma-Gang» am Silvesterabend. (Eine andere
Bedeutung des Wortes «esuma» ist: die Pest). Zu Silvester gehen auch
die Csângomagyaren mit der «Ziege» die Leute begrüssen.

Vom Dreikönigstag bis zum Fastenabend dauerte die Faschings-
vermummung, die sich vielerorts so gestaltete, dass während der
ganzen Faschingszeit verlarvte Gruppen die Spinnstuben besuchten.
Das Repertoire dieser Gruppen war ziemlich breit. Nach einer
Beschreibung aus dem Jahre 1941 waren zum Beispiel in der Gemeinde
Bâlvânyosvâralja (Komitat Szolnok-Doboka, Siebenbürgen) zur
Faschingszeit die folgenden Gruppen in den Spinnstuben zu sehen30:

1. Männer in Frauenbekleidung;
2. «Ein Schmied», der die ganze Gesellschaft, die sich versammelt

hat, beschlägt;
3. Eine «Ziege» mit einer bewegbaren Maske;
4. Ein Pferd mit einem Husaren;
5. Ein Hochzeitszug. Seine Mitglieder waren: der Pfarrer, die Braut

und der Bräutigam, der Kantor, Betyaren, die Schwiegermutter mit
einem Säugling und «die Mamsell». Die Vermummten waren Männer
und trugen Masken. Zu der Szene gehörten die Parodie der Hochzeit
und der Tanz «der Mamsell».

Die Faschingsvermummungen in den Spinnstuben im Komitat
Szabolcs-Szatmâr erschöpften auch sozusagen alle charakteristischen
Maskentypen31. Hier traten das Pferd, der Bär, die Ziege, der Storch
und andere Tiergestalten auf, Betyaren erschienen, scherzhafte und
obszöne Hochzeits- und Trauerspiele wurden mit entsprechenden
Personen durchgeführt; die verschiedene Genretypen verkörpernden
Figuren (Kaufleute, Handwerker und Zigeuner) zogen vorbei.

Die Vermummungen am Faschingsdienstag können mit anderen
Brauchelementen verbunden sein. Am westlichen Rande des Landes

war das Blockziehen vor dem Zweiten Weltkrieg mit Maskengefolge
gebräuchlich32. Anderswo waren diese Vermummungen mit scherzhaften

Rechtsbräuchen verbunden33. Es gibt auch neuere Beispiele für

30 Lajos Vincze, A kender termelése és feldolgozâsa Bâlvânyosvâraljân [Hanfbau in
Bâlvânyosvâralja], in: A Néprajzi Müzeum Ertesitöje (1943) 155 ff-

31 Ferenczi-Ujvâry, op. cit., 47ff.
32 Sândor Dömötör, Orség (Budapest i960), 133.
33 Zoltân Ujvâry, Egy farsangi jâték funkciôjânak kérdéséhez [Zur Funktion eines

Faschingsspieles], in: Ethnographia (1957) 143-160.



156 Tekla Dömötör

die Personifizierung der Faschings- und Fastenspeisen sowie für das

Faschingsaustragen34.
Die schönsten Faschingsmasken in Ungarn sind die sog. Buso-

Masken der Mohâcser Schokatzen. Die Holzmasken der im Komitat
Baranya lebenden Südslawen wurden zum erstenmal 1845 bei Hölbling
erwähnt, danach wurden die Buso-Masken im Jahre 1868 und 1896
wieder ausführlich beschrieben. Um das Jahr 1905 nahm das Interesse
für die Verfertigung von Holzmasken ab, es wurde aber nach dem
Ersten Weltkrieg wieder erweckt. Seitdem dauert die Verfertigung
von traditionellen Holzmasken mit kleineren und grösseren Pausen

fort. Mit den Buso-Masken beschäftigten sich in dem letzten Jahrzehnt
mehrere ungarische Forscher. Läszlö Földes beschrieb die Buso-
Masken des Ungarischen Museums für Volkskunde in Budapest35
und Lâszlo Mândoki beschrieb die Masken, die sich im Janus Panno-
nius Museum in Pécs befinden36. Trotz der Tatsache, dass dieser
interessante Maskenbrauch eine überaus umfangreiche Literatur hat, in
Ungarn ebenso wie im Ausland, wissen wir wenig über den Ursprung
des Brauches. 1907 vermutete József Ernyei, dass der Brauch sich

unter deutschem Einfluss ausgebildet hätte37. Läszlö Mândoki sucht

vor allem in den Faschingsvermummungen der Slowenen Parallelen

zur Buso-Vermummung; er verbindet sie also mit der Maskentradition

des Alpengebietes. Die historische Untersuchung der Frage ist
dadurch erschwert, dass die «Schokatzen» genannte südslawische

Volksgruppe scheinbar von keiner einheitlichen Abstammung ist.
Die Forschung hat auch den eventuellen Einfluss balkanischen Maskengutes

erwogen, aber nicht abgeklärt. Übrigens existierte der Brauch
in den früheren Jahrzehnten nicht nur in Mohâcs, sondern auch in den
Nachbardörfern.

Wie ich auf Grund meiner eigenen Nachfrage feststellen konnte,
war der Busogang auch noch in unserem Jahrhundert mit Maskenfreiheit

verbunden. Gerade deshalb durften die sogenannten Buso-
Masken nur erwachsene Männer tragen, indem die Burschen eine
andere Art von Gesichtslarven anhatten. Die Maskierten konnte man
nicht erkennen, sie sprachen auch nie, sondern gaben unartikulierte

34 Vgl. T. Dömötör, Naptâri unnepek-népi szinjâtszâs 89-91, besonders Anm. 46.
35 Lâszlo Földes, A Néprajzi Müzeum busómaszkjai [Die Busomasken des

Ethnographischen Museums zu Budapest], in: Néprajzi Értesito 40 (1958) 2095. (Abbildungen,
Bibliographie).

36 Lâszlo Mândoki, Busómaszkok [Busomasken], Sonderdruck aus : Janus Pannonius
Müzeum 1961 évi evkönyve (Abbildungen, Bibliographie).

37 József Ernyey, Buso-Aufzüge und andere Faschingsspiele, in: Anzeiger der Ethn.
Abt. des Ungarischen Nationalmuseums, 6 (1914) 137fr.



Masken in Ungarn 157

Laute von sich. Die Maskierten, die sich trafen, rangen miteinander.
Angeblich hatten sie ein Recht darauf, alle verheirateten Frauen zu
besuchen, den Mädchen durften sie aber nichts antun. Diese Züge der
Vermummung leben noch in der Erinnerung der älteren Generation.

Földes und Mândoki haben versucht, die Buso-Masken, die in den
Museen und Privatsammlungen zu finden sind, chronologisch zu
ordnen, kamen aber zu abweichenden Ergebnissen. Die Buso-Masken
stellen teils menschliche Gesichter, teils Tierköpfe (vor allem Ochsen),
Ungeheuer und Teufelsgesichter dar. Mândoki hält die Riesenmasken
für die älteste Schicht. Früher wurden die Masken meistens von den
Darstellern selbst geschnitzt. Seit derJahrhundertwende spezialisierten
sich die Maskenschnitzer, und so bildeten sich individuelle Maskenstile
aus. Földes und Mândoki geben beide gute Illustrationen in den
angeführten Werken. Die Masken werden aus Weidenholz, möglichst aus
rotem Weidenholz, geschnitzt. Zuerst wird die äussere konvexe Seite
ausgeschnitten, dann kommt die konkave Seite an die Reihe. Früher
war die Grundfarbe der Masken rot, an manchen Masken waren auch
Hörner befestigt. In neuerer Zeit hat man die grellfarbigen,
schreckenerregenden Masken gern, da die Filmleute vor allem diese bevorzugen38.

An den Buso-Gang knüpft sich eine ätiologische Sage, die die
Entstehung des Brauches auf die Zeit der Türkenkriege zurückführt39.
Diese ätiologische Sage übt eine Rückwirkung auf den Brauch aus, da

neuerdings auf dem Hauptplatz von Mohâcs der Kampf zwischen den
Türken und den Buso-Männern aufgeführt wird.

Über das Faschingstreiben der Ungarndeutschen erschien vor kurzem

eine Beschreibung aus der Feder von József Banner und György
Mester, und zwar beschrieben sie den Fastnachtsaufzug der
deutschsprachigen Bevölkerung der Gemeinde Elek im Komitat Békés in den

Jahren 1960-1961. Die Zahl der Faschingsnarren war durchschnittlich

15-20; sie waren zumeist Männer, obwohl auch zwei bis drei Frauen
an der Vermummung teilgenommen hatten. Die Männer maskierten
sich als Frauen oder als Tiere, oder sie legten einfach eine phantastische
komische Kleidung an. Die Masken (Aufgesichter genannt) wurden
daheim aus Papier oder aus Textilien gemacht, oder man zog einfach

einen Strumpf über den Kopf. Charakteristische Figuren sind: der
Bär und der Bärenführer, die Zigeunerin, die schwangere Frau und der

Narr. Neben den lebendigen Gestalten erschienen auch ausgestopfte

Figuren, zum Beispiel eine Gestalt mit menschlichem Körper und mit

38 Földes, op. cit., 22off.
39 T. Dömötör, Zur Frage der sogenannten Kausalfiktionen.



158 Tekla Dömötör

Wolfskopf, des weiteren zwei auf einem Wagenrad befestigte Puppen:
Hansel und Gretel genannt40.

Bei den ungarischen Frühlings- und Sommerfesten hört man seltener
über einen traditionellen Maskenaufzug oder über eine Vermummung,
obwohl zum Beispiel bei den Palozen, so in der Gemeinde Galgamäcsa,
Maskenzüge zu Ostern vorkommen. Vermummungen ohne Gesichtslarven

knüpfen sich aber an vielerlei Gebräuche, so zum Beispiel an
die Heischegänge der Kinder am Blasius- und Gregoriustag. Die
verschleierte Pfingstkönigin in Transdanubien kann auch für eine
maskierte Person gehalten werden.

Neben den Festtagen des Jahres bieten wichtige Anlässe zur
Vermummung die Hochzeiten, die Zusammenkünfte in den Spinnstuben
und das Schweineschlachten. Besonders in den calvinistischen Dörfern
Ostungarns erscheinen die Vermummten beinahe ausschliesslich bei
diesen Gelegenheiten. Anscheinend gelang es den kirchlichen
Behörden, die Vermummungen an Jahresfesten zu unterdrücken.

Der Hochzeitsmaskerade können mehrere Funktionen zufallen. Eine
Gelegenheit ist die Erscheinung der sogenannten «Uneingeladenen»,
das heisst Burschen, die nicht zu den offiziellen Gästen gehören41.
Diese besuchen die Hochzeit bis zur Unkenntlichkeit maskiert, sie

trinken, tanzen und müssen bald verschwinden. Maskiert erscheint
auch die «falsche Braut», die dem Bräutigam statt der wirklichen
Braut vor der Trauung überreicht wird. Mit Maskenspielen
unterhalten sich während einer mehrtägigen Hochzeit auch die
eingeladenen Gäste42. In Göcsej ergötzt ein als Tod verkleideter Vermummter

die Gäste. Im Tiefland spielt man maskiert Betyaren- und Tschi-
kosch-Spiele.

Wir haben bereits die wichtige Rolle der Spiele in den Spinnstuben
erwähnt. Neben der Monographie über die Spinnstubenspiele im
Komitat Szatmâr wurde 1965 auch über die Maskierungen in den

Spinnstuben im Komitat Borsod-Abauj-Zemplén eine Zusammen-

40 J. Banner; Gy. Mester, Faschingsbrauchtum der Ungarndeutschen von Elek, in:
Acta Ethnographica 15 (1966) 319fr. - Siehe auch Leopold Schmidt, Das deutsche

Volksschauspiel (Berlin 1962), «Ungarn».
41 Über die aus Anlass der Hochzeit vorgeführten Maskenspiele vgl. Corpus Musicae

Popularis Hungaricae, Bd. IllA (1955) und HIB (Budapest 1956). - Ferenczi-Ujvary,
Népi dramatikus jâtékok alkalmai és tipusai az Alföldön [Typen und Anlässe der
dramatischen Volksspiele auf dem Tiefland], in: Müveltseg és hagyomâny (1965).

42 Bei der Hochzeit in Örtilos (Kom. Somogy) besuchten sich in der Nacht die Gäste
der Braut und die Gäste des Bräutigams in komischen Masken. Die Hochzeit spielte sich
in zwei Häusern ab, und bis zum Sonnenaufgang zogen die Maskierten von einem Haus
zum anderen.



Masken in Ungarn 159

fassung geschrieben43. Die Vermummten heissen hier die «Morio».
(Dieser Name stammt von der protestantischen Schulbühne der
Barockzeit).

Die Vermummten, die beim Schweineschlachten erscheinen, sind
oft Frauen. Der Geschlechtswechsel als Maskierung ist allgemein
verbreitet, auch tritt man in komischer Tracht bis zur Unkenntlichkeit
vermummt auf. Auf der ungarischen Tiefebene ist ein wichtiger Teil
der Ausstattung ein aus der Schwanzfeder einer Gans verfertigtes
Federbüschel.

An den Winzerfesten nehmen im allgemeinen Teilnehmer in
ungarischer Tracht teil, es gibt aber Beispiele auch für die Erscheinung
maskierter Teilnehmer44.

Die Maskierten können auch bei verschiedenen Angelegenheiten
durch ausgestopfte Puppen ersetzt werden (wie zum Beispiel bei der
schon erwähnten Vertreibung oder Begrabung des Faschings). Eine
Puppe erscheint auch bei der ungarischen Variante des Todaustragens,
die am Palmsonntag stattfindet (Kisze-Puppe).

Der Funktionswandel des Maskenwesens in den ungarischen Bräuchen

Schliesslich möchten wir noch kurz erwähnen, welche Funktion
das Maskenwesen in der ungarischen Volkskultur in verschiedenen

historischen Epochen ausgeübt hat. Auf die Frage, welche Rolle die
Masken vor der Annahme des Christentums bei den Ungarn spielten,
geben die archäologischen Funde keine Antwort, bloss anhand der
Parallelen des Maskenbrauchtums bei den verwandten Völkern können

wir gewisse Hypothesen entwickeln45.
Was die Periode vom ii§<i bis zum 18. Jahrhundert betrifft, oszilliert

das Maskenwesen bei den Ungarn - ebenso wie bei anderen europäischen

Völkern - zwischen den zwei Gegenpolen Unterhaltung und
magische Aktion. Es ist auffallend, dass gerade diejenigen Maskenbräuche

selten erwähnt werden, die noch im 19. Jahrhundert einen
sehr archaischen Charakter hatten und rituell gebunden waren, also

die Mittwinterbräuche wie «regöles». Im Gegensatz dazu galten die

43 A. Lajos, op. cit.
44 Sândor Erdész, A hegyaljai szölömunkasok szüreti népszokâsai [Winzerfest in

Hegyalja], (Miskolc 1957).
46 Ausführlich erörter bei T. Dömötör, Naptâri unnepek-népi szinjâtszâs, 6iff. - Der

ungarische ethnographische Atlas wird ausführliche Informationen über die geographische

Verbreitung der Vermummungen geben, über ihre Zeitpunkte und Anlässe, über die

Namen der Maskierten, die Faschingsmasken usw. (Diese Information verdanke ich

Herrn Jenö Barabäs.)



i6o Tekla Dömötör

Faschingsvermummungen eher als Zerstreuung und Vergnügen. Die
Prediger nannten zwar die Faschingsvermummungen durch
Jahrhunderte hindurch das Werk des Teufels; aus den Beschreibungen
stellt es sich aber offensichtlich heraus, dass diese eher als Unterhaltung
galten und nicht als magische Tätigkeit.

Dasselbe können wir von den maskierten Gestalten der Hochzeiten,
Spinnstuben und des Schweineschlachtens behaupten. Wenn auch
verschiedene Glaubenselemente sich an ihre Erscheinung schliessen, ist
ihr Ziel viel mehr die Unterhaltung als die Durchführung einer magischen

Zaubertätigkeit. Ärpad Lajos, der die Erinnerungen, die sich

auf die Vermummungen in den Spinnstuben beziehen, gesammelt hat,
zitiert Aussagen wie: «Das war eine unschuldige Unterhaltung. Das

war für uns das Theater. Damit haben wir die Zeit vertrieben. Nie
wurden wir der Sache überdrüssig. » « Seit dem Spätherbst ging auch

mir immer nur die Narretei im Kopf herum. Wir trieben Unfug. »

Dass die Faschingsvermummung seit Jahrhunderten hauptsächlich
als Belustigung betrachtet wurde, ersehen wir auch aus der Nomenklatur.

Das lO.Jahrhundert nannte zum Beispiel die Maskentracht des

Faschingsdienstages « csuf»-Kleid. Das Wort «csuf» (dessen Bedeutung

sich seitdem verändert hat und heutzutage «hässlich» bedeutet)
bedeutete zu dieser Zeit soviel wie «Schauspieler, Lustigmacher».
Aus der Terminologie der Schulbühnen kamen als Dialektwörter die
Namen «Morio» und «Bakhus» als Wörter, die eine Maske bezeichnen,

in die Volkskultur.
Eine andere Lage finden wir bei manchen Bräuchen zur Zeit des

Mittwinters. Die Székler aus der Bukowina betrachten die Aufführung
der Weihnachtsspiele nicht etwa als Scherz und Vergnügen, sondern
als religiöse (und magische) Pflicht. Während der Proben und während
der Aufführung der Spiele regeln Vorschriften und Verbote das

Benehmen der Teilnehmer. Die Weihnachtsspiele wurden von Erwachsenen,

geachteten Männern, vorgeführt, nur die Rolle des Engels und
die der Maria fielen kleinen Jungen zu. Die Spieler nahmen zuerst an
der Weihnachtsmesse teil, und zwar in ihren Kostümen, aber die

Hirten durften die Kirche nur maskenlos betreten. Der feierliche Ernst
des maskierten Hirtenspieles beeindruckt auch den heutigen
Zuschauer; die psychologische Wirkung der Maske ist also noch heute

lebendig. Auch die Mohâcser Buso-Masken sind sehr eindrucksvoll,
während der Fasching in Mohâcs immer mehr zu einer Attraktion des

Fremdenverkehrs wird.
Vermummungen von ähnlicher ritueller Gebundenheit gibt es heute

nicht viele in der ungarischen Volkskultur. Von der europäischen



Masken in Ungarn i6i

Maskentypologie aus gesehen, sind aber auch die nur Unterhaltung
erzielenden Maskenspiele wichtig. Die von der Balkan-Halbinsel bis

England auffindbare Szene, in welcher ein Maskierter - in Tiermaske
oder in sonstiger Vermummung - stirbt und dann wieder belebt wird,
zeigt klare Konturen auch in den ungarischen Spielen. Die zottigen
Pelzmäntel tragenden oder mit Stroh ausgestopften, mit Glocken be-

hangenen Maskierten, das Brautpaar, die weisse Schreckgestalt, sind
traditionelle europäische Maskengestalten, auch wenn sie ihre ältere
Funktion verloren haben und heute nur zum Scherz dienen.

Die Maskenbräuche Ungarns, die in dieser Abhandlung beschrieben
wurden, sind ebenso wie in anderen europäischen Ländern im Begriff
zu verschwinden. Die sehenswürdigen Bräuche aber, denen das
Fernsehen seine Aufmerksamkeit zuwendet, werden wieder belebt. Dies
bezieht sich vor allem auf den Buso-Gang in Mohâcs. Die Buso-
Masken werden von Volkskünstlern (wie zum Beispiel Istvan Salga,
dessen Name als Maskenschnitzer überall im Lande bekannt wurde)
geschnitzt. Obwohl die traditionellen Züge des Brauches in den

Hintergrund gedrängt sind, ist die integrierende Funktion des Brauches

auch heute noch gross. Die Einwohner von Mohâcs halten das Maskenspiel

für wichtig ; sie sind stolz darauf; es wurde sozusagen das

Kennzeichen der Stadt. Auch die Csangómagyaren, die in der Gemeinde

Egyhâzaskozâr leben, beleben die Ziegenmaskerade, deren attraktiven
Tanz sie bei allen feierlichen Angelegenheiten gerne aufführen. Die

Vermummungen werden so - über ihren ursprünglichen Rahmen

hinaustretend - volkskünstlerische Produktionen.

L>



"ï

/<

40
Die hl. Barbara
und ihre Begleiter.
Kimle, 1966.
Photo: Ernö Eperjessy

41
Nikolaus-

vermummung
in Kimle, 1966.

Photo: Ernö Eperjessy

N

\
^ 1* mm



4 r'Q

* •->v f
»

i-*
¦a1
,;*/\

- J

fj

¦*>>

42 Buso-Maske aus Mohâcs. Ungarisches Ethnographisches
Museum, Budapest .160.375. Photo: József Francisczy, 1961

43 Ziege. Egvhäzaskozär, 1966.

G

p
Photo: 'I. Domotor 2



Ungarn

N

Cum(»;¦ !:

ZZ W Z

'» »

L

44 Kürbismaske. Komitat Somogy.
Photo: Tekla Dömötör

1
Li ui

45 Die vermummten Hirten im Weihnachtsspiel zu Kakasd. Ungarisches Ethnographisches
Museum, Budapest, F. 195.760. Photo: Jcnö Szabó


	Masken in Ungarn
	Anhang

