Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Kostime und Masken in Litauen
Autor: Skrodenis, Stasys

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

127

Kostiime und Masken in Litauen

Von Stasys Skrodenis

Grossere Werke des Volksdramas, wie sie z. B. die Russen und Polen
haben, fehlen in Litauen; einzelne Elemente daraus trifft man aber in
manchen Spielen und karnevalartigen Vorstellungen, zu denen man
sich verkleidete und ausdrucksvolle Masken gebrauchte sowie den
Text konkreten Umstinden entsprechend improvisierte. Die dussere
Wirkung wurde durch eine passende Wahl des Kostiims und der Maske
erreicht sowie durch die Fihigkeit des Datrstellers, die sonderbarsten
und unglaublichsten Ziige des Charakters, Benehmens und Aussehens
der betreffenden Figuren wiederzugeben.

Am reichsten an dramatischen Elementen war natiirlich die Fast-
nacht. Zur Faschingszeit zogen von Haus zu Haus kostiimierte Grup-
pen: Bettler, Zigeuner, Hindler, Arzte-«Ungaren», Ziegen und
Pferde, die die schrecklichsten und sonderbarsten Masken trugen.
Gegen Abend wurde durch das Dotf ein Balg gefahren, det verschie-
den genannt wutde: in Ostlitauen f#elé oder Gavénas, in Westlitauen
Moré oder Kotré. Das alles bildete eine Votstellung, det zwar ein
allgemein verbindlicher, fester Text fehlte, die aber einheitlich in
ihrem urspriinglichen Sinn wat, der in den altertiimlichen Briuchen
des Landes steckte.

Die Zahl der Verkleideten war in verschiedenen ethnographischen
Teilen Litauens ungleich. So vermummte man sich z.B. in det Gegend
Padubysis (Kreis Siauliai) als Handler, Kranich, Affe, Ziege, Pferd,
Bettler, Tod und Teufel. An anderen Otten war ihre Zahl kleiner,
aber man trifft die Ziege (seltener den Bock), das Pferd und den
Kranich fast iiberall als stindige Begleiter der menschlichen Ge-
schopfe. Derartige Umziehende verspotteten alltigliches Miss-
geschick, Charakter- und Verhaltensfehler der Menschen. Oft kamen
wirklichkeitsgetreue Typen vor wie ein Birenfithrer mit dem Biren,
ein Zatengendarm, ein Apotheker-«Ungary, in Westlitauen immer
noch Hindler; ihre Masken waren sehr ausdrucksvoll und mit einem
grossen kiinstlerischen Geschmack angefertigt und spiegelten typi-
sche komische Ziige bestimmter Berufe. ‘

Die zum Brauch gehérenden und andere Masken bilden ein eigen-
artiges Genre der volkstiimlichen litauischen Bildhauerei, wo die
Fihigkeit der einfachen Menschen zum Ausdruck kommt, negative
und komische Menschentypen widerzugeben, die ein gesundes und
herzliches Lachen hervorrufen. Dazu gehorten Klein- und Wucher-
hindler, betriigetische Zwischenhindler und listige Pferdediebe,



128 Stasys Skrodenis

manchmal sogar ein lustiger, draufgingerischer Dorfspassvogel, all
das, was die Volkskiinstler mit grossformatigen Masken leicht dar-
stellen konnten. Sie fertigten diese Masken aus Holz an und bemiihten
sich, sehr genau die Gesichtszlige auszudriicken. Die Nasen waren
sehr gross, gebogen, zur Seite geriickt; in der Spitze steckte ein Nagel,
damit er beim Handkiissen steche. Der Mund war verzogen und wies
spirliche holzerne Zihne auf. Um die Wirkung solch einer Maske zu
verstirken, befestigten die Meister daran Haare, klebten Schnurrbart
und Bart an, die aus Schafspelz, Rosshaar oder Lein gemacht waren.
Diese Zutaten unterstrichen komische Ziige der handelnden Person,
ohne der Maske irgendwelche abstossenden, naturalistischen Elemente.
zu vetleihen.

Fir die Anfertigung der Masken gebrauchten die Spielenden auch
anderes Material. Sie schnitten sie aus Baumrinde oder Schafpelz heraus,
wobei an manchen Gesichtsstellen die Wolle abgekratzt wurde.
Manchmal diente dazu auch eine grosse Riibe; sie wurde ausgehéhlt,
die Augenstellen, die Nase und der Mund herausgeschnitten, eine
brennende Kerze dareingesteckt, und mit solch einer Maske auf dem
Kopf zog ein Spassmacher durch das Dotf. Die Masken aus Schafs-
pelzen und Ritben (manchmal sogar aus Papier) dienten nur fiir einmal
und wurden nicht aufbewahrt.. Weitere Masken, die des Pferdes,
Schafes, der Ziege, waren nicht so ausdrucksvoll und wurden mit
weniger Phantasie angefertigt. Eine Teufelsmaske unterschied sich
von der des Hindlers gewohnlich nur dadurch, dass sie Hotner hatte,

Zu den bestimmten Maskentypen gehorten entsprechende Ko-
stime. Die Hindler trugen gewohnlich alte abgetragene Kleider, die
sie mit einer Fessel oder einem Giirtel aus Stroh festbanden. Sie
fithrten mit sich eine Peitsche (eine an einer Harkenstange befestigte
Fessel) oder einen Geldbeutel (ein mit Topfscherben und Asche ge-
fiilltes Sicklein, das viel Staub aufwirbelte). Die Hindler betraten die
Stube und wollten bergfdenikés kaufen, d. h. mannbare, bis zum Fasching
nicht verheiratete Jungfrauen. Die Wirkung der Umziehenden wurde
selbstverstindlich durch ihre Handlungen sowie entsprechend impro-
visierte Dialoge und Monologe verstirkt. Zusammen mit den Hind-
lern zogen vermummte Bettler, Zigeuner, Arzte-«Ungaten» umbher.
Nicht immer trugen sie entsprechende Masken; sie schminkten sich
meistens auf diese oder jene Weise mit Russ; das Wichtigste war, sich
der Rolle entsprechend anzukleiden und sich treffend zu benehmen.
Die Bettler zogen zetlumpt um und baten um Almosen, die Zigeuner
«tauschten» Pferde, die Zigeunerinnen, wie iblich mit einem Kind
auf dem Arm, sagten die Zukunft voraus. Als Ungaren wurden im



Kostiime und Masken in Litauen 129

alten Litauen wandernde «Arzte-Apotheker» bezeichnet, die allerlei
Mittel gegen verschiedene Krankheiten an die Menschen verkauften.
Die sie darstellenden Kostimierten trugen im Rucksack ein paar
Flischchen mit farbiger Fliissigkeit, und in jeder Stube boten sie den
Kleinen und Grossen ihre Waren und ihren Dienst aufdringlich an.
Fiir ihtre Rezepte war eine von scharfer Satire durchdrungene Sprache
charakteristisch, z.B.: «In der Arznei finden Sie, Herr, ein bisschen
Senf, vorvorjihriges Bohnenstroh, Werg vom Dachboden; man muss
den Wind zusammenschaben, das Eis trocknen, den Stein aufl6sen,
damit das Bad vorbereiten und sich in dieses Bad setzen...» (Bijotai,
Rayon Silalé, um das Jahr 1922/28). Manche Umziehenden ahmten
die Sprache und Handlungen det betreffenden Personen aus dem All-
tag so gut nach, dass die Leute nicht immer unterscheiden konnten,
wo ihnen echte Bettler, Zigeuner oder Ungaren, wo nur Faschings-
masken entgegenstanden.

Maskierte menschliche Gestalten zogen fast immer in Begleitung
von Tieren um, deren Handlungen viel Lachen hervorriefen. Das
waren die Ziege, das Pferd und der Kranich, deren nachgeahmtes Be-
nehmen ein wichtiges Moment in diesen zeremoniellen Vorstellungen
war und dsthetische Genugtuung gab. Anderseits war die Teilnahme
der betreflenden Tiere am Karneval Ubetbleibsel der altertiimlichen
Briuche, die mit dem Fruchtbarkeitskultus verbunden waren. Unser
Interesse gilt aber hier dem 4usseren des Helden und nicht seinem
symbolischen Sinn; deshalb ist es nicht weniger interessant, die Ko-
stiime der Menscben zu betrachten, die diese Tiere darstellten, obwohl,
wie schon bemerkt wurde, ausdrucksvolle Masken fiir diese Rollen
nicht Gblich waren.

In den einzelnen ethnogtraphischen Gebieten Litauens verkleidete
man sich als Tiere verschiedenartig. So fertigte man in der Gegend
von Kupiskis ein Pferd folgenderweise an: Man nihte aus einem gelb-
lichen Stoff einen gebogenen Hals, stopfte ihn mit Stroh oder Heu
aus, befestigte ihn an einer Stange und setzte sich rittlings darauf.
Hinten wurde der Hinterteil mit Riemen angebunden, die Mihne
und der Schwanz bestanden aus Leinfasern, und das Pferd selbst
wurde in einen gelblichen Stoff eingehiillt. Solch ein Pferd kann
hiipfen, wiehern, ausschlagen, sogar auf Tische springen. An anderen
Orten wurde das Pferd von drei Minnern dargestellt: zwei von ihnen
biickten sich und wurden mit einem Tuch bedeckt, der dritte sass als
Reiter auf ihren Riicken. |

Die Hindler fiihrten fast immer eine Ziege mit, die viel Larm und
Lachen ausléste. Fiir die Figur der Ziege benutzte man eine Schlitten-



130 Stasys Skrodenis

kufe, lings deren eine Schnur gezogen wurde. Der Spieler setzte sich
rittlings darauf, warf die Schnur tber die Schulter und umwickelte
sich mit einem weissen Laken. Vorn wurde ein Baumstumpf mit
krummen Wurzeln angebunden, der Kopf und die Horner wurden mit
Pech beschmiert, damit niemand sie heruntertreissen konne. Der Bart
wurde aus Lein, der Schwanz aus Ruten oder sogar aus Disteln ge-
bildet, damit die Gafler nicht daran zupften. Solch eine Ziege kann
meckern, hiipfen, sie will sich nicht melken lassen und schiittet in der
Stube aus einer Milchkanne Wasser-«Milch» aus. In Ostlitauen trifft
man meistens den Bock. Er - wurde von einem Menschen dargestellt,
der, in ein Laken eingehiillt, rittlings auf einer Bank sass und Hérnchen
am Kopf trug. Dieser Bock hiipfte in der Stube umher und stiess alle.

Die Maske des Kranichs war sowohl zur Faschingszeit als auch
wihrend der Hochzeiten beliebt. Er wurde von einem Menschen ge-
spielt, der sich einen umgewendeten Schafspelz um den Kopf gelegt
hatte. Darunter hielt er seinen linken Arm an sich gedriickt, steckte
den rechten mit einer Spindel vom Spinnrad in den Armel, driickte
ihn an den Kopf und stellte so den Kranich dar, der schmerzhaft
hackte, wen er mit seinem Schnabel traf.

Eine der Hauptfiguren des Faschings war Moré odet Gavénas. Das
war ein Wesen in menschlicher Gestalt, meistens weiblichen Ge-
schlechts, aus Stroh gemacht, mit einem schrecklichen Gesicht, mit
einem Kaftan angezogen, mit Kloppelholzern in der Hand. Es wurde
gewohnlich auf einem Rad befestigt, das auf eine Schlittenkufe gelegt

wurde, und durchs Dotf gefahren. Diese Art des Umzuges verkor-
perte offenbar die Ubergangsperiode zwischen Winter und Sommer,
die von den Menschen mit den Worten gedeutet wurde: «Ab Fasching
ist die Fahrrinne schief.» Wenn der Umzug zu Ende war, wurde der
Balg verschieden behandelt. In der Gegend von Kupiskis versteckte
man Gavénas im Speicher bis zur Mitte der Fastenzeit. Dann setzten
ihn die Knechte wieder auf den Schlitten und zogen damit im Dorf
umber; darauf wurde der Balg ertrinkt, erhingt oder verbrannt. In
Westlitauen verbrannte oder ertrinkte man ihn. Zieht man den fiir die
Anfertigung des Balgs verwandten Stoff (Stroh, Klsppelhoz) und
seine Vernichtung in Betracht, so kann man analog zu den Forschun-
gen von J. Frazer und dem sowjetischen Folkloristen V. Propp ver-
muten, dass dieser Balg auch in Litauen die Krifte der Pflanzenwelt
verkorperte, die vernichtet werden mussten, um mit der neuen Ernte
aufzuerstehen. Das steht keinesfalls im Widerspruch zu den Fast-
nachtsbriuchen, sondern erweitert diejenigen von ihnen, die die bevor-
stechende Ernte, besonders die des Flachses, sichern sollten.



Kostiime und Masken in Litauen 131

Ausser Moré sind auch andere Typen bekannt, wie Lasinskis und
Kanapinskis (Lasinskis — vom Wort «Speck», lit. lasiniai ; Kanapinskis—
vom Wort «Hanf», lit. kanapés); der erstere symbolisierte die fette
Zeit bis zum Fasten und war deshalb sehr dick, der letztere — die
Fastenzeit. Dieser war mager und trug ein Bértlein aus Hanf, Beim
Umzug kimpften Lafinskis und Kanapinskis miteinander. Dieses Spiel
scheint viel jiinger zu sein, vom Christentum beeinflusst, obwohl etwa
zur Darstellung von La$inskis auch altertiimliche litauische Briuche
gedient haben konnen, die unsere Tage nicht erreicht haben.

Von aussen {ibernommen ist die Maskierung als drei Konige, die
am DreikSnigstage umherzogen. Besonders prachtvoll war ihre mit
allerlei Flitter behingte Kleidung. Die so feierlich verkleideten Men-
schen stellten bestimmte Teile aus der biblischen Geschichte dar; sie
beteten und sangen religiose Lieder beim Besuch der Einwohner.

Kiunstlerische Maskierung war unter dem litauischen Volk nicht nur
zur Faschingszeit beliebt, sondern auch bei anderen Gelegenheiten.
Zur Zeit des Neujahrs (25. Dezember/6. Januar) wurden in der Um-
gebung von Vabalninkas im 19. Jahrhundert Vorstellungen gegeben,
wie «Schuster», «Musikanten», «Der Hammel», «Der Kranichy,
«Miiller» u.a. Die mitwirkenden Personen trugen keine speziellen
Masken; sie beschmierten sich ihr Gesicht mit Russ und klebten sich
einen Schnurrbart oder Bart an. Ausser Schminke wurden dabei auch
verschiedene Requisiten gebraucht, die charakteristische Ziige der be-
treffenden Figur verdichten mussten, wobei alles satirisch betrachtet
wurde. Ein stehender Text fehlte, es gab nur frei improvisierte einzelne
Phrasen. Im allgemeinen beruhte alles auf der Handlung und nicht
auf einem fixierten Wortlaut.

Vetschiedenartige Spiele brachten auch Abwechslung in die lange
Hochzeitszeit (sie dauerte oft fast eine Woche). Nach den Angaben
aus der Zeit des 19. und des beginnenden zo. Jahrhunderts wurden
lustige Szenen gespielt, die nichts mit der Hochzeit zu tun hatten.
Verschiedene Faschingsfiguren erfreuten sich wihrend der Hochzeit
einer grossen Beliebtheit: « Ungaren», Hindler, Zigeuner mit ihren
Tieren, dem Pferd, Biren, Kranich, der Ziege, die offenbar dem Re-
pertoite der Maskenzeiten entnommen waren. Gab es unter dem
Publikum beredte Menschen, die z.B. ein Pferd vom Zigeunet kaufen
wollten, so konnten sich die Anwesenden an charaktetistischen Dia-

logen erfreuen:

«Vertkaufst du das Pferd ?» . .
«An einen guten Menschen — keinen Dieb —, an einen Zigeunet —

keinen Betriiger — bestimmt. »



132 Stasys Skrodenis

«Was mochtest du dafiir ?»

«Ein Hohlmass Wolle, fiinf Hurden Erbsen.»

«Istes gut?»

«Der Zigeuner hilt nie ein schlechtes.»

«Frisst es alles ?»

«Was es mit seinem lockeren Zahn abbeisst, das wirst du auch beim
Ziehen nicht herausreissen» usw.

Die Minnet pflegten, dhnlich wie zur Faschingszeit, sich als Frauen
zu verkleiden, die Frauen als Minner, oder da wurde eine Leiche ge-
spielt, deren Widerstreben, aufgebahrt zu werden, alle zum Lachen
brachte und Parodie des Begribnisses war. Deshalb erhoben die Dienetr
det katholischen Kirche ihre Stimme schon anfangs des 19. Jahrhun-
derts dagegen (A. Pabréza).

Auf gleicher Linie standen auf der Hochzeit auch andere Belusti-
gungen, die schon eher mit den Hochzeitsbriuchen verkniipft waren.
So zogen in Siudlitauen zum Abschluss der Hochzeit schlechter ange-
zogene, manchmal sogar maskierte Giste des Briutigams in das
Elternhaus der Braut und die der Braut auf die Seite des Briutigams
als «Zigeuner». Die «Zigeuner» sahen sich an, wie die Menschen
in der Fremde lebten, trieben dort viel Scherz: sie stahlen vom Hofe
ein Huhn, eine Gans und sogar ein Ferkel. Diese Scherze nahm nje-
mand ernst, man lachte nur dariiber (Dotf Zervynos, Rayon Varéna).
In der Umgebung von Kupiskis erschienen als Zigeuner verkleidete
«Werber» (kviesliai), um die Schwiegertochter zu sich einzuladen.
Dutch ihre komischen Dialoge, Handlungen und Kleidung brachten
sie alle Hochzeitsgiste zum Lachen; sie bildeten zugleich einen festen
Teil des Hochzeitsritus.

Diese kleine Ubersicht hat uns gezeigt, dass Kostiime und Kunst-
masken zur Faschingszeit am verbreitetsten waren. Von besonderem
kiinstlerischem Wert waren die westlitauischen Masken, die einen
Kleinhindler oder Teufel darstellten und in denen reiche Phantasie
und die Begabung der Volkskiinstler zum Ausdruck kamen, typische
Ziige der komischen Figuren anhand einer kleinen Maske begteifen
zu lassen. Im Schwundprozess der volkstimlichen Traditionen an
Kalenderfesttagen verloren viele Maskengestalten zusammen mit
einem Teil der Briuche ihre Funktion und gingen auf andere Anlisse
iber: auf Hochzeiten und Jugendvergniigen. Ein spezieller Text
fehlte auch hier; die spielenden Personen improvisierten mit Hilfe
stehender Volkslieder, Mirchen und Sprichwérter die Dialoge oder
Monologe, die von scharfer Satite durchdrungen waren. In anderen
Vorstellungen galt als wichtigstes Ausdrucksmittel die Handlung.



Kostiime und Masken in Litauen 133

Komische Masken und eine gute Anpassung des Textes an die Hand-
lungen machten einen besonderen Eindruck. _

Zahlreiche Spiele, natiirlich auch Masken, verschwanden schon vor
dem Zweiten Weltkrieg, vermummte Maskengestalten aber waten
auch spiter zur Faschingszeit an manchen Orten Westlitauens zu
treffen. In Stidlitauen ist noch der Brauch lebendig, dass «Zigeuner»
an Hochzeiten erscheinen. Heute werden in Sowjetlitauen Kunst-
masken sehr hoch eingeschitzt und gelten als eigenartiges Genre der
volkstiimlichen litauischen Bildhauerei, und sofern die Spezifik der
Masken es ermdglicht, werden ihre Gebrauchstraditionen wihrend
der Volksfeste vorgefiihrt.

Literaturverzeichnis

M. Brensztejn, Przyczynki do etnografji Litwy. II. Maski ludowe na Litwie, in: .
Rocznik Towarzystwa przyjaciol nauk w Wilnie, t. I (Wilno 1908) 140-143.

J. Dovydaitis, Kanapinskis it LaSinskis uZgavéniy tautosakoj, in: Gimtasai kraStas
(1935), Nt. 1 (5), 206-210.

E. Dulaitiené (Glemzaité), Kupiskény senové. Etnografija ir tautosaka (Vilnius 1958)
213-216.

M. Katkus, Rastai (Vilnius 1965) 153-161.

K. Kédaitis-Kédavicius, Uzgavéneés, in: Gimtasai kra$tas (1941), Nr. 1-2, 137-139.

V. Kulikauskiené, Vestuviy paprotiai, in: Zervynos (Vilnius, 1964) 119.

Lietuviy etnografijos bruoZai. Redagavo A. Vy$niauskaité (Vilnius, 1964) 500, §39-54o.

S. Skrodenis, ...gimé teatras, in: Kulturos barai (1965), Nr. 1, 26-29.

S.Skrodenis, Liaudies dramos uzuomazgos lietuviy kalendorinése apeigose, in: Lietuvos
TSR Moksly akademijos darbai, serija A, 2 (21), 1966, 285-297. (Zusammenfassung in
russischer Sprache).

V. Trinka, Uzgavéniy if peleny dienos paprociai. (Padubysio val., Siauliy ap.), in:
Gimtasai krastas (1935), Nr. 1 (5), 210-212.

Zemaite, Usgavéneés, in: Radtai, t.V. (Vilnius 1957) 598—599.

(Nachtrag des Redaktors):

Jonas Balys, Fastnachtsbriuche in Litauen, in: SAVk 45 (1948) 40-69 (mit Literatur
und Abbildungen von Masken).



aucn

it

"UDNEI[ISI A\ SN
23SBWS[AINI T,
19

“UDTBIISI A\
SNE OYSEA
o9




Litauen

nw.m

128

“UINEIISI )\ SNEIYSEN €9

"TBIUTASEY] SIDIY]
HBWON YHZOGSIWY ‘Tezn “1239Y IopP pun pidjJ se(] 9

9




	Kostüme und Masken in Litauen
	Anhang

