
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 3/4

Artikel: Kostüme und Masken in Litauen

Autor: Skrodenis, Stasys

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I27

Kostüme und Masken in Litauen

Von Stasjs Skrodenis

Grössere Werke des Volksdramas, wie sie z.B. die Russen und Polen
haben, fehlen in Litauen; einzelne Elemente daraus trifft man aber in
manchen Spielen und karnevalartigen Vorstellungen, zu denen man
sich verkleidete und ausdrucksvolle Masken gebrauchte sowie den

Text konkreten Umständen entsprechend improvisierte. Die äussere

Wirkung wurde durch eine passende Wahl des Kostüms und der Maske
erreicht sowie durch die Fähigkeit des Darstellers, die sonderbarsten
und unglaublichsten Züge des Charakters, Benehmens und Aussehens
der betreffenden Figuren wiederzugeben.

Am reichsten an dramatischen Elementen war natürlich die
Fastnacht. Zur Faschingszeit zogen von Haus zu Haus kostümierte Gruppen:

Bettler, Zigeuner, Händler, Ärzte-«Ungaren», Ziegen und
Pferde, die die schrecklichsten und sonderbarsten Masken trugen.
Gegen Abend wurde durch das Dorf ein Balg gefahren, der verschieden

genannt wurde : in Ostlitauen citicele oder Gavénas, in Westlitauen
More oder Kotrè. Das alles bildete eine Vorstellung, der zwar ein

allgemein verbindlicher, fester Text fehlte, die aber einheitlich in
ihrem ursprünglichen Sinn war, der in den altertümlichen Bräuchen
des Landes steckte.

Die Zahl der Verkleideten war in verschiedenen ethnographischen
Teilen Litauens ungleich. So vermummte man sich z.B. in der Gegend
Padubysis (Kreis Siauliai) als Händler, Kranich, Affe, Ziege, Pferd,
Bettler, Tod und'Teufel. An anderen Orten war ihre Zahl kleiner,
aber man trifft die Ziege (seltener den Bock), das Pferd und den

Kranich fast überall als ständige Begleiter der menschlichen
Geschöpfe. Derartige Umziehende verspotteten alltägliches
Missgeschick, Charakter- und Verhaltensfehler der Menschen. Oft kamen

wirklichkeitsgetreue Typen vor wie ein Bärenführer mit dem Bären,
ein Zarengendarm, ein Apotheker-«Ungar», in Westlitauen immer
noch Händler; ihre Masken waren sehr ausdrucksvoll und mit einem

grossen künstlerischen Geschmack angefertigt und spiegelten typische

komische Züge bestimmter Berufe.
Die zum Brauch gehörenden und andere Masken bilden ein

eigenartiges Genre der volkstümlichen litauischen Bildhauerei, wo die

Fähigkeit der einfachen Menschen zum Ausdruck kommt, negative

und komische Menschentypen widerzugeben, die ein gesundes und

herzliches Lachen hervorrufen. Dazu gehörten Klein- und Wucherhändler,

betrügerische Zwischenhändler und listige Pferdediebe,



128 Stasys Skrodenis

manchmal sogar ein lustiger, draufgängerischer Dorfspassvogel, all
das, was die Volkskünstler mit grossformatigen Masken leicht
darstellen konnten. Sie fertigten diese Masken aus Holz an und bemühten
sich, sehr genau die Gesichtszüge auszudrücken. Die Nasen waren
sehr gross, gebogen, zur Seite gerückt; in der Spitze steckte ein Nagel,
damit er beim Handküssen steche. Der Mund war verzogen und wies

spärliche hölzerne Zähne auf. Um die Wirkung solch einer Maske zu
verstärken, befestigten die Meister daran Haare, klebten Schnurrbart
und Bart an, die aus Schafspelz, Rosshaar oder Lein gemacht waren.
Diese Zutaten unterstrichen komische Züge der handelnden Person,
ohne der Maske irgendwelche abstossenden, naturalistischen Elemente
zu verleihen.

Für die Anfertigung der Masken gebrauchten die Spielenden auch
anderes Material. Sie schnitten sie aus Baumrinde oder Schafpelz heraus,
wobei an manchen Gesichtsstellen die Wolle abgekratzt wurde.
Manchmal diente dazu auch eine grosse Rübe; sie wurde ausgehöhlt,
die Augenstellen, die Nase und der Mund herausgeschnitten, eine
brennende Kerze dareingesteckt, und mit solch einer Maske auf dem

Kopf zog ein Spassmacher durch das Dorf. Die Masken aus Schafspelzen

und Rüben (manchmal sogar aus Papier) dienten nur für einmal
und wurden nicht aufbewahrt. Weitere Masken, die des Pferdes,
Schafes, der Ziege, waren nicht so ausdrucksvoll und wurden mit
weniger Phantasie angefertigt. Eine Teufelsmaske unterschied sich

von der des Händlers gewöhnlich nur dadurch, dass sie Hörner hatte.
Zu den bestimmten Maskentypen gehörten entsprechende

Kostüme. Die Händler trugen gewöhnlich alte abgetragene Kleider, die
sie mit einer Fessel oder einem Gürtel aus Stroh festbanden. Sie

führten mit sich eine Peitsche (eine an einer Harkenstange befestigte
Fessel) oder einen Geldbeutel (ein mit Topfscherben und Asche
gefülltes Säcklein, das viel Staub aufwirbelte). Die Händler betraten die
Stube undwollten berg^denikês kaufen, d. h. mannbare, bis zum Fasching
nicht verheiratete Jungfrauen. Die Wirkung der Umziehenden wurde
selbstverständlich durch ihre Handlungen sowie entsprechend
improvisierte Dialoge und Monologe verstärkt. Zusammen mit den Händlern

zogen vermummte Bettler, Zigeuner, Ärzte-«Ungaren» umher.
Nicht immer trugen sie entsprechende Masken; sie schminkten sich

meistens auf diese oder jene Weise mit Russ ; das Wichtigste war, sich
der Rolle entsprechend anzukleiden und sich treffend zu benehmen.
Die Bettler zogen zerlumpt um und baten um Almosen, die Zigeuner
«tauschten» Pferde, die Zigeunerinnen, wie üblich mit einem Kind
auf dem Arm, sagten die Zukunft voraus. Als Ungaren wurden im



Kostüme und Masken in Litauen 129

alten Litauen wandernde «Ärzte-Apotheker» bezeichnet, die allerlei
Mittel gegen verschiedene Krankheiten an die Menschen verkauften.
Die sie darstellenden Kostümierten trugen im Rucksack ein paar
Fläschchen mit farbiger Flüssigkeit, und in jeder Stube boten sie den
Kleinen und Grossen ihre Waren und ihren Dienst aufdringlich an.
Für ihre Rezepte war eine von scharfer Satire durchdrungene Sprache
charakteristisch, z.B.: «In der Arznei finden Sie, Herr, ein bisschen
Senf, vorvorjähriges Bohnenstroh, Werg vom Dachboden; man muss
den Wind zusammenschaben, das Eis trocknen, den Stein auflösen,
damit das Bad vorbereiten und sich in dieses Bad setzen...» (Bijotai,
Rayon Silalè, um das Jahr 1922/28). Manche Umziehenden ahmten
die Sprache und Handlungen der betreffenden Personen aus dem Alltag

so gut nach, dass die Leute nicht immer unterscheiden konnten,
wo ihnen echte Bettler, Zigeuner oder Ungaren, wo nur Faschingsmasken

entgegenstanden.
Maskierte menschliche Gestalten zogen fast immer in Begleitung

von Tieren um, deren Handlungen viel Lachen hervorriefen. Das
waren die Ziege, das Pferd und der Kranich, deren nachgeahmtes
Benehmen ein wichtiges Moment in diesen zeremoniellen Vorstellungen
war und ästhetische Genugtuung gab. Anderseits war die Teilnahme
der betreffenden Tiere am Karneval Überbleibsel der altertümlichen
Bräuche, die mit dem Fruchtbarkeitskultus verbunden waren. Unser
Interesse gilt aber hier dem äusseren des Helden und nicht seinem

symbolischen Sinn; deshalb ist es nicht weniger interessant, die
Kostüme der Menschen zu betrachten, die diese Tiere darstellten, obwohl,
wie schon bemerkt wurde, ausdrucksvolle Masken für diese Rollen
nicht üblich waren.

In den einzelnen ethnographischen Gebieten Litauens verkleidete

man sich als Tiere verschiedenartig. So fertigte man in der Gegend

von Kupiskis ein Pferd folgenderweise an: Man nähte aus einem
gelblichen Stoff einen gebogenen Hals, stopfte ihn mit Stroh oder Heu

aus, befestigte ihn an einer Stange und setzte sich rittlings darauf.

Hinten wurde der Hinterteil mit Riemen angebunden, die Mähne
und der Schwanz bestanden aus Leinfasern, und das Pferd selbst

wurde in einen gelblichen Stoff eingehüllt. Solch ein Pferd kann

hüpfen, wiehern, ausschlagen, sogar auf Tische springen. An anderen

Orten wurde das Pferd von drei Männern dargestellt: zwei von ihnen
bückten sich und wurden mit einem Tuch bedeckt, der dritte sass als

Reiter auf ihren Rücken.
Die Händler führten fast immer eine Ziege mit, die viel Lärm und

Lachen auslöste. Für die Figur der Ziege benutzte man eine Schlitten-



130 Stasys Skrodenis

kufe, längs deren eine Schnur gezogen wurde. Der Spieler setzte sich

rittlings darauf, warf die Schnur über die Schulter und umwickelte
sich mit einem weissen Laken. Vorn wurde ein Baumstumpf mit
krummen Wurzeln angebunden, der Kopf und die Hörner wurden mit
Pech beschmiert, damit niemand sie herunterreissen könne. Der Bart
wurde aus Lein, der Schwanz aus Ruten oder sogar aus Disteln
gebildet, damit die Gaffer nicht daran zupften. Solch eine Ziege kann
meckern, hüpfen, sie will sich nicht melken lassen und schüttet in der
Stube aus einer Milchkanne Wasser-«Milch» aus. In Ostlitauen trifft
man meistens den Bock. Er wurde von einem Menschen dargestellt,
der, in ein Laken eingehüllt, rittlings auf einer Bank sass und Hörnchen
am Kopf trug. Dieser Bock hüpfte in der Stube umher und stiess alle.

Die Maske des Kranichs war sowohl zur Faschingszeit als auch
während der Hochzeiten beliebt. Er wurde von einem Menschen
gespielt, der sich einen umgewendeten Schafspelz um den Kopf gelegt
hatte. Darunter hielt er seinen linken Arm an sich gedrückt, steckte
den rechten mit einer Spindel vom Spinnrad in den Ärmel, drückte
ihn an den Kopf und stellte so den Kranich dar, der schmerzhaft
hackte, wen er mit seinem Schnabel traf.

Eine der Hauptfiguren des Faschings war More oder Gavènas. Das

war ein Wesen in menschlicher Gestalt, meistens weiblichen
Geschlechts, aus Stroh gemacht, mit einem schrecklichen Gesicht, mit
einem Kaftan angezogen, mit Klöppelhölzern in der Hand. Es wurde
gewöhnlich auf einem Rad befestigt, das auf eine Schlittenkufe gelegt
wurde, und durchs Dorf gefahren. Diese Art des Umzuges verkörperte

offenbar die Übergangsperiode zwischen Winter und Sommer,
die von den Menschen mit den Worten gedeutet wurde : «Ab Fasching
ist die Fahrrinne schief. » Wenn der Umzug zu Ende war, wurde der

Balg verschieden behandelt. In der Gegend von Kupiskis versteckte

man Gavènas im Speicher bis zur Mitte der Fastenzeit. Dann setzten
ihn die Knechte wieder auf den Schlitten und zogen damit im Dorf
umher; darauf wurde der Balg ertränkt, erhängt oder verbrannt. In
Westlitauen verbrannte oder ertränkte man ihn. Zieht man den für die

Anfertigung des Balgs verwandten Stoff (Stroh, Klöppelhoz) und
seine Vernichtung in Betracht, so kann man analog zu den Forschungen

von J. Frazer und dem sowjetischen Folkloristen V. Propp
vermuten, dass dieser Balg auch in Litauen die Kräfte der Pflanzenwelt
verkörperte, die vernichtet werden mussten, um mit der neuen Ernte
aufzuerstehen. Das steht keinesfalls im Widerspruch zu den
Fastnachtsbräuchen, sondern erweitert diejenigen von ihnen, die die
bevorstehende Ernte, besonders die des Flachses, sichern sollten.



Kostüme und Masken in Litauen 131

Ausser More sind auch andere Typen bekannt, wie Lasinskis und
Kanapinskis (Lasinskis - vom Wort « Speck», lit. lasiniai ; Kanapinskis-
vom Wort «Hanf», lit. kanap<?'s); der erstere symbolisierte die fette
Zeit bis zum Fasten und war deshalb sehr dick, der letztere - die
Fastenzeit. Dieser war mager und trug ein Bärtlein aus Hanf. Beim
Umzug kämpften Lasinskis und Kanapinskis miteinander. Dieses Spiel
scheint viel jünger zu sein, vom Christentum beeinflusst, obwohl etwa
zur Darstellung von Lasinskis auch altertümliche litauische Bräuche
gedient haben können, die unsere Tage nicht erreicht haben.

Von aussen übernommen ist die Maskierung als drei Könige, die
am Dreikönigstage umherzogen. Besonders prachtvoll war ihre mit
allerlei Flitter behängte Kleidung. Die so feierlich verkleideten
Menschen stellten bestimmte Teile aus der biblischen Geschichte dar; sie
beteten und sangen religiöse Lieder beim Besuch der Einwohner.

Künstlerische Maskierung war unter dem litauischen Volk nicht nur
zur Faschingszeit beliebt, sondern auch bei anderen Gelegenheiten.
Zur Zeit des Neujahrs (25. Dezember/6. Januar) wurden in der
Umgebung von Vabalninkas im 19. Jahrhundert Vorstellungen gegeben,
wie «Schuster», «Musikanten», «Der Hammel», «Der Kranich»,
«Müller» u.a. Die mitwirkenden Personen trugen keine speziellen
Masken; sie beschmierten sich ihr Gesicht mit Russ und klebten sich
einen Schnurrbart oder Bart an. Ausser Schminke wurden dabei auch
verschiedene Requisiten gebraucht, die charakteristische Züge der
betreffenden Figur verdichten mussten, wobei alles satirisch betrachtet
wurde. Ein stehender Text fehlte, es gab nur frei improvisierte einzelne
Phrasen. Im allgemeinen beruhte alles auf der Handlung und nicht
auf einem fixierten Wortlaut.

Verschiedenartige Spiele brachten auch Abwechslung in die lange
Hochzeitszeit (sie dauerte oft fast eine Woche). Nach den Angaben
aus der Zeit des 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts wurden

lustige Szenen gespielt, die nichts mit der Hochzeit zu tun hatten.

Verschiedene Faschingsfiguren erfreuten sich während der Hochzeit
einer grossen Beliebtheit: «Ungaren», Händler, Zigeuner mit ihren

Tieren, dem Pferd, Bären, Kranich, der Ziege, die offenbar dem

Repertoire der Maskenzeiten entnommen waren. Gab es unter dem

Publikum beredte Menschen, die z.B. ein Pferd vom Zigeuner kaufen

wollten, so konnten sich die Anwesenden an charakteristischen

Dialogen erfreuen :

«Verkaufst du das Pferd?»
«An einen guten Menschen - keinen Dieb -, an einen Zigeuner -

keinen Betrüger - bestimmt. »



132 Stasys Skrodenis

«Was möchtest du dafür?»
«Ein Hohlmass Wolle, fünf Hürden Erbsen.»
«Ist es gut?»
«Der Zigeuner hält nie ein schlechtes.»

«Frisst es alles?»
«Was es mit seinem lockeren Zahn abbeisst, das wirst du auch beim

Ziehen nicht herausreissen» usw.
Die Männer pflegten, ähnlich wie zur Faschingszeit, sich als Frauen

zu verkleiden, die Frauen als Männer, oder da wurde eine Leiche
gespielt, deren Widerstreben, aufgebahrt zu werden, alle zum Lachen
brachte und Parodie des Begräbnisses war. Deshalb erhoben die Diener
der katholischen Kirche ihre Stimme schon anfangs des 19. Jahrhunderts

dagegen (A. Pabréza).
Auf gleicher Linie standen auf der Hochzeit auch andere

Belustigungen, die schon eher mit den Hochzeitsbräuchen verknüpft waren.
So zogen in Südlitauen zum Abschluss der Hochzeit schlechter

angezogene, manchmal sogar maskierte Gäste des Bräutigams in das

Elternhaus der Braut und die der Braut auf die Seite des Bräutigams
als «Zigeuner». Die «Zigeuner» sahen sich an, wie die Menschen

in der Fremde lebten, trieben dort viel Scherz : sie stahlen vom Hofe
ein Huhn, eine Gans und sogar ein Ferkel. Diese Scherze nahm
niemand ernst, man lachte nur darüber (Dorf Zervynos, Rayon Varéna).
In der Umgebung von Kupiskis erschienen als Zigeuner verkleidete
«Werber» (kviesliai), um die Schwiegertochter zu sich einzuladen.
Durch ihre komischen Dialoge, Handlungen und Kleidung brachten
sie alle Hochzeitsgäste zum Lachen ; sie bildeten zugleich einen festen
Teil des Hochzeitsritus.

Diese kleine Übersicht hat uns gezeigt, dass Kostüme und
Kunstmasken zur Faschingszeit am verbreitetsten waren. Von besonderem
künstlerischem Wert waren die westlitauischen Masken, die einen
Kleinhändler oder Teufel darstellten und in denen reiche Phantasie
und die Begabung der Volkskünstler zum Ausdruck kamen, typische
Züge der komischen Figuren anhand einer kleinen Maske begreifen
zu lassen. Im Schwundprozess der volkstümlichen Traditionen an

Kalenderfesttagen verloren viele Maskengestalten zusammen mit
einem Teil der Bräuche ihre Funktion und gingen auf andere Anlässe
über: auf Hochzeiten und Jugendvergnügen. Ein spezieller Text
fehlte auch hier; die spielenden Personen improvisierten mit Hilfe
stehender Volkslieder, Märchen und Sprichwörter die Dialoge oder
Monologe, die von scharfer Satire durchdrungen waren. In anderen

Vorstellungen galt als wichtigstes Ausdrucksmittel die Handlung.



Kostüme und Masken in Litauen 133

Komische Masken und eine gute Anpassung des Textes an die
Handlungen machten einen besonderen Eindruck.

Zahlreiche Spiele, natürlich auch Masken, verschwanden schon vor
dem Zweiten Weltkrieg, vermummte Maskengestalten aber waren
auch später zur Faschingszeit an manchen Orten Westlitauens zu
treffen. In Südlitauen ist noch der Brauch lebendig, dass «Zigeuner»
an Hochzeiten erscheinen. Heute werden in Sowjetlitauen
Kunstmasken sehr hoch eingeschätzt und gelten als eigenartiges Genre der
volkstümlichen litauischen Bildhauerei, und sofern die Spezifik der
Masken es ermöglicht, werden ihre Gebrauchstraditionen während
der Volksfeste vorgeführt.

Literaturverzeichnis

M. Brensztejn, Przyczynki do etnografji Litwy. II. Maski ludowe na Litwie, in:
Rocznik Towarzystwa przyjaciól nauk w Wilnie, 1.1 (Wilno 1908) 140-143.

J. Dovydaitis, Kanapinskis ir Lasinskis uzgavénh} tautosakoj, in: Gimtasai krastas
(1935), Nr. 1 (5), 206-210.

E. Dulaitienè (Glemzaitè), Kupiskénu senovè. Etnografija ir tautosaka (Vilnius 1958)
213-216.

M. Katkus, Rastai (Vilnius 1965) 153-161.
K. Kèdaitis-Kédavicius, Uzgavènés, in: Gimtasai krastas (1941), Nr. 1-2, 137-139.
V. Kulikauskiené, Vestuviu paprociai, in: Zervynos (Vilnius, 1964) 119.
Lietuviu_ etnografijos bruozai. Redagavo A. Vysniauskaité (Vilnius, 1964) 500, 539-540.
S. Skrodenis, ...gimè teatras, in: Kulturos barai (1965), Nr. i, 26-29.
S.Skrodenis,Liaudies dramos uzuomazgos lietuviij kalendorinése apeigose, in : Lietuvos

TSR Mokshj akademijos darbai, serija A, 2 (21), 1966, 285-297. (Zusammenfassung in
russischer Sprache).

V. Trinka, Uzgavéniij ü pelenu dienos paprociai. (Padubysio val., Siaulii} ap.), in:
Gimtasai krastas (1935), Nr. 1 (5), 210-212.

Zemaité, Uzgavènès, in: Rastai, t.V. (Vilnius 1957) 598-599.
(Nachtrag des Redaktors):
Jonas Balys, Fastnachtsbräuche in Litauen, in: SAVk 45 (1948) 40-69 (mit Literatur

und Abbildungen von Masken).



v

6o

Maske aus
Westlitaucn.

61

Tcufelsmaske
aus Westlitauen.



TW

*»¦

(,.¦

62 Das Pferd und der Reiter. Puzai, Amtsbezirk Ncmaksciai, C.

Kreis Raseiniai. S

63 Maske aus Westlitaucn.

»

H&

¥


	Kostüme und Masken in Litauen
	Anhang

