Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 1/2

Artikel: Rechtliches in Bildern und Zeichen religiésen Volksglaubens
Autor: Carlen, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

70

Rechtliches in Bildern und Zeichen religiosen Volksglaubens

Von Louis Carlen

In den Bildern und Zeichen religiésen Volksglaubens® begegnen
verschiedene rechtliche Elemente. Einmal gibt es Darstellungen, die
von rechtsarchiologischem Interesse sind, wobei wir hier Rechts-
archiologie im Sinne von Hermann Baltl verstehen?, wonach die ge-
formten Gegenstinde des Rechtslebens erfasst werden. Dann taucht
die Rechtssymbolik in den Bildern und Zeichen religiésen Volks-
glaubens auf. Endlich erscheinen jene geistigen Beziehungen zwischen
Recht und religiosem Volkstum, die sich in Brauch, Glaube und
Sprache dussern; hier liegen die Berithrungspunkte zwischen Religiser
und Rechtlicher Volkskunde. Dabei ergibt sich nicht bloss die rein
historische Fragestellung, sondern die Frage nach der Funktion, nach
der Bedeutung der Einzelerscheinung fiir die Gemeinschaft und den
Einzelnen in der Gemeinschaft. Das Rechtliche ist dabei oft «nur ein
einzelner Strang des Bedeutungsbiindels»3.

*

In Jahrhunderten entfaltete sich im Bereiche der Kunst, vor allem
im volkskiinstlerischen Schaffen eine Vielfalt von sehr unterschiedlich
geformten Bildetn und Zeichen, die Zeugnis religiosen Lebens und
Denkens sind. Diese Feststellung macht weder an Landesgrenzen Halt
noch an geschichtlichen Epochen. Immer empfand der Mensch das
Bediirfnis, seine Etlebnis-, Gefiihls- und Gedankenwelt fiir sich selbst
oder andere darzustellen und sie sinnlich wahrnehmbar zu machen. Im
Bereiche des Religitsen ist das in besonderem Masse der Fall. Die im
Zentrum und am Rande des Dogmas geschehenen volkstiimlichen
Inventionen und Assoziationen erscheinen in verschiedenen Bildern
und Zeichen, seien es Darstellungen der Andacht, von Tod und Heils-
erwartung, Heiligung und Heilung, Votiv- und Wallfahrtsbrauchtum.

In diesen religiosen Darstellungen, die Dokumente des geistigen
Lebens des Volkes sind, finden sich verschiedentlich rechtliche Gegen-
stinde oder Gegenstinde, die mit dem Rechtsleben in Beriithrung

1 L. Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiosen Volksglaubens (Miinchen 1963).

2 H, Baltl, Rechtarchiologie des Landes Steiermark (Graz-Kéln 1957) 11 ff. Dazu auch
H. Baltl, Rechtliche Volkskunde und Rechtsarchiologie als wissenschaftliche Begriffe und
Aufgaben: SAVk 48 (1952) 65ff.; F. Merzbacher, Rechtswissenschaft und Volkskunde:
Jahres- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft 1960 (Kéln 1961) 13ff.

3 K. S. Kramer, Problematik der Rechtlichen Volkskunde: Bayer. Jahrbuch fiir Volks-
kunde 1962, 50ff.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religitsen Volksglaubens 71

stehen. So konnen diese Bilder zu Rechtsquellen werden?. Oft haben
jene, die diese Darstellungen geformt haben, sich vom Zeitgeschehen
bestimmen lassen und ihren Bildern jene Gestalt gegeben, die sie
selber erlebten. Die Ausserungen des Rechtslebens wutden in sie so
hineinprojiziert, wie sie der Darsteller sah und erlebte.

Vor einer Uberwertung muss aber doch gewarnt werden. Katl
Siegfried Bader hat auf die Tatsache hingewiesen: «Von den an-
spruchsvollen Fresken an Rathiusern bis zur schlichten Votivtafel
ergibt sich eine bunte Vielfalt von Erscheinungen, die hiufig den
Rechtsgedanken in verblasster, missverstandener, ja oft in parodierter
Form wiedergeben. Auch hier hat das Recht an spezifischem Wert
hiufig verloren, ist auf eine Ebene abgesunken, die — selbst bei kiinst-
lerischem Eigenwert der bildlichen Darstellungen — dem Rechts-
gedanken nicht gerecht wird»5. Trotz diesen Bedenken, die vom Ge-
danken des «gesunkenen Kulturgutes» ausgehen, wie H. Naumann
den Begriff geprigt hat, ist der Ertrag, den Bilder und Zeichen reli-
giosen Volksglaubens dem Rechtshistoriker und Juristen liefern, nicht
unbedeutend.

Das ist ersichtlich aus Gerichtsbildern. Im Bereiche der religiosen
Volkskunst, abgesehen von den Gerichts- und Gerechtigkeitsdarstel-
lungen der uibrigen Kunst®, erscheint hiufig die Darstellung des Jiing-
sten Gerichts, des Gerichtes, das Pilatus tber Jesu hielt, und von
Prozessverhandlungen iiber ecinzelne Heilige, meist Martyrer. In
5 Oberwalliser Kapellen sind Darstellungen des Jiingsten Gerichtes
aus dem 18./19. Jahrhundert”’, Zeugnisse einfacher Volkskunst, in
welche die Maler zum Teil Gerichtsszenen ihrer Zeit hineingemalt
haben.

Vom Prozess Jesu sind Darstellungen in Form von Gemilden,
Kupferstichen und Drucksachen aus der Zeit vom 17. bis zum
19. Jahrhundert in Deutschland, Frankreich, Italien, den Niedetlanden

4 Vgl. Abgrenzungen und Literatur bei K. v. Amira/K. A. Eckhardt, Germanisches
Recht (Berlin 1960) 7.

5 K. S. Bader, Gesunkenes Rechtsgut: Festgabe Hans Fehr (Karlsruhe 1948) 23.

6 H. Fehr, Kunst und Recht (Erlenbach-Ziirich 1923); U. Lederle, Getechtigkeits-
darstellungen in deutschen und niederlindischen Ratshausern (Diss. Heidelberg 1937);
G. Frommhold, Die Idee der Gerechtigkeit in der bildenden Kunst (Greifswald 1925);
L. Carlen, Das Recht in der bildenden Kunst der Schweiz: Schweizer Rundschau 61
(1962) 10ff. Einen ausgezeichneten Einblick, wie die Dome des Mittelalters und ihre
kiinstlerische Ausgestaltung ins Rechtsleben cingriff, bietet A. Etler, Das Strassburger
Miinster im Rechtsleben des Mittelalters (Frankfurt 1954). Vgl. auch G. Troescher, Welt-
gerichtsbilder in Ratshiusern und Gerichtsstitten: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 11 (1939)
1391,

9”’ L. Carlen, Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen: SAVk 52

(1956) 12.



72 Louis Carlen

und Skandinavien tiberliefert®, Auch hier spielt das Prozessverfahren
hiufig vor dem zeitgendssischen Richter, der den Pilatus verkorpert,
manchmal mit einer Indextafel, auf welcher der Urteilsspruch steht.
Ein treffliches Beispiel enthilt ein Olbild aus der Schlosskapelle von
Schloss Fiurstenstein in Berchtesgaden aus dem 17. Jahrhundert: so
diirfte sich ein Gericht der Zeit abgespielt haben?.

Im Zusammenhang mit der Passion erscheint hiufig das Bild von
Christus im Kerker oder an der Geisselsdule, wie etwa jenes in der
Plastik von der Wieskirche, das hiufig kopiert wurdel0. Hier tritt, wie
in Martyrer-Darstellungen, der Strafvollzug, die Tortur oder das
Strafgerit auf. In diesem Zusammenhang sind auch die sog. Arma
Christi zu erwidhnen!l. Der genannte Christus an der Geisselsdule ist an
einer kleinen Siule mit Ketten an beiden Héinden und beiden Beinen
gefesselt oder beim Christus auf dem Dreikant auch am Hals, ein Bild,
das im Laufe des 18. Jahrhundertsin Bayern, Schwaben, Tirol, Nieder-
und Oberosterreich, Kirnten, Steiermark und Salzburg zur Verehrung
gelangte2, Der Dreikant war ein Folterinstrument, das bis ins 17. Jaht-
hundert hinein in Gebrauch war.

Die Tortur wird auf Votivbildern sichtbarer. Ein Votivbild von
1722 in Tolentino zeigt, wie ein italienisches Ehepaar peinlich befragt
wird. Vier Minner ziehen es an den auf dem Riicken zusammengebun-
denen Hinden hoch. An einer Sanduhr, die unter ihnen auf einem
Tisch steht, misst der Richter die Dauer der Tortur!® Ahnliches ist
auf einem Votivbild aus Wilten um 1490 zu sehen. Die Torturszene
auf einem Votivbild von 1799 in Morbio Inferiore im Tessin zeigt an
einem Tisch den verhérenden Richter in seiner Robe!4. Eine Tafel
in Santa Maria del Monte (Emilia) um 1500 bringt den Angeklagten
bei vier verschiedenen Phasen der Tortur, Einmal werden ihm mit
einem Holzstiick die Fiisse und einmal die Hinde zerquetscht; dann
hingt er frei mit nach riickwirts gedrehten Armen an einem Seil, und
endlich werden dem an Armen und Beinen Gefesselten Waden und

8 R.Betliner, Das Utteil des Pilatus: Die christliche Kunst 30 (1933-34) 128fT.;
R. Blinzler, Det Prozess Jesu (Regensburg 21955).

9 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 1) Abb. 187.

10 Aa.0. (wie Anm. 1) Abb. 196. G. Weise, Der Christus an der Geisselsiule. Ein
Lieblingsmotiv barocker Andachtsbildnerei: Die christliche Kunst 30 (1933/34) 185-190.

11 R. Betliner, Arma Christi: Miinchner Jahrbuch der bildenden Kunst 6 (1955) 35ff.

12 F, Zoepfl, Das unbekannte Leiden Christi in der Frémmigkeit und Kunst des
Volkes: Volk und Volkstum 2 (1937) 325, 330ff.; L. Kretzenbacher, Christus auf dem
Dreikant: Carinthia I, 148 (1958) 68off.

13 L. Rettenbeck, Heilige Gestalten im Votivbild: Kultur und Volk, Beitrige zur
Volkskunde von Osterreich, Bayern und der Schweiz (Wien 1954) Tafel X XTI, Abb. 38.

14 P. Bianconi,G. Martinola, L’Ex-Voto nel Ticino (Locarno 1950) 40; R.Kriss,
Votive und Weihegaben des italienischen Volkes: Zeitschrift fiir Volkskunde 40 (1931) 264.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religitsen Volksglaubens 73

Schienbeine zusammengepresst (Block)!®. Der Block erscheint auch in
anderen religiosen Darstellungen: auf einer Lindenholzplastik der
ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts an der St.Ulrichs-Kirche in Stanz
1.M., die, wohl als Votivfigur gedacht, eine sitzende Person mit in
einen Block gesteckten Fiissen zeigtl$, und in Wiedergaben des hl.
Leonhard als Befreier der gefesselten oder in den Block gespannten
Gefangenenl?. .

Unter den Strafvollzugsgeriten begegnet auf Votivtafeln die
Erasmuswinde. Nach der Legende wurden dem hl. Erasmus die Ge-
dirme aus dem Leib gespult, ein Vorgang, der auf grossen und kleinen
Andachtsbildern wiedergegeben wurde. Hier diirfte bei den Darstel-
lungen die Phantasie des Malers gewaltet haben, da diese Strafe zur
Zeit der erhaltenen Darstellungen kaum angewandt wurde!8. In
Altotting ist unter dem grossen Zyklus der Mirakeltafeln das Bild
eines Mannes, der mit zerschmetterten Gliedern auf das Rad geflochten
wurde. Ahnliche Darstellungen finden sich in Maria Luggon in Kirn-
ten und auf dem Titelbild von Jakob Issikemers «Biichlein der Zu-
flucht zu Maria der Muttergottes in alten Oding» (1497)'.

Die Mirtyrerbilder in alten Heiligenleben bieten zahlreiche Ein-
blicke in den Strafvollzug, wie z. B. Sebastian Brants Passional (Strass-
burg 1510) zeigt. Das Votivbild ist vielfach Dank fir die Errettung
aus einer Fihrnis. Eine solche ist auch das Gefingnis20,

Da das Votivbild in vielen Fillen den Anlass der Gefihrdung und
Bedrohung andeutet, enthilt es nicht selten die Ausfithrung straf-
rechtlicher Tatbestinde. Die Sammlung Dr. Ermanno Mori in Mai-
land enthilt zwei Votivtafeln aus dem 19. Jahrhundert mit Mord-
versuchen?!, ein Gnadenbild in Chamerau (Niederbayern) von 1824
einen Raubiiberfall, ein Votivbild aus Tolentino von 1524 einen
Uberfall mit Schusswaffe aus dem Fenster eines Hauses. Raufhindel
werden nicht selten dargestellt, z. B. im 19. Jahthundert in Sainte Anne

15 1, Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (Miinchen 1958) Abb. 63, 145.

18 Baltl (wie Anm. 2) 39.

17 L. Kretzenbacher, Die Ketten um die Leonhardskirchen im Ostalpenraum: Fest-
schrift G. Gugitz (Wien 1954) 165ff.; R. Andree, Votive und Weiheopfer des katholischen
Volkes in Siiddeutschland (Braunschweig 1904) 44ff.

18 Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (wie Anm. 15) Abb. 110 aus Heiligenberg, Niedet-
bayern, 18.Jh.; K.v. Amira, Die germanischen Todesstrafen (Miinchen 1922) 134ff,
213; B. Rehfeldt, Todesstrafen und Bekehrungsgeschichte (Berlin 1942) 162f.; R. His,
Das Strafrecht des deutschen Mittelalters I (Leipzig 1920) 504.

19 R. Kriss,L. Rettenbeck, Wallfahrtsorte Europas (Miinchen 1950) 28.

20 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 15) 51, 112,

21 Katalog der Ausstellung Ex-Voto in der Kunsthalle Bern, 3. Juli — 6. September
1964, Nrn. 420, 447; vgl. auch Bianconi/Martinola (wie Anm. 14) 77.



74 Louis Carlen

de Autay in Motbihan, im niedetbayerischen Frauensattling, in
Altétting oder auf italienischen Tafeln des 17. Jahrhunderts22.

Ausserhalb des naturgemiss am stirksten hervortretenden prozes-
sualen und strafrechtlichen Bereichs erscheint das Rechtsleben u.a. auch
im Stiftungsbild und im Verlobungsbild, im letzteren nicht nur in der
Wiedergabe des Verlobungs- oder Trauungsaktes, sondern auch in der
Beigabe von Rechtssymbolen, wie des Ringes, Ehepfennigs, Hand-
schuhs oder von Blumen oder Bliitenzweigen. Letztere sieht man auf
Darstellungen der Vermihlung Marias und Josefs, wobei der Sinn
der Blumen und Zweige filschlich in ein Symbol der Reinheit um-
gewandelt wurde, wihrend der Zweig, in der indogermanischen und
namentlich in der germanischen Rechtspraxis als Symbol der Besitz-
ibertragung erscheint?3. Ein Votivbild aus Seelisberg von 1865 zeigt
die kirchliche Trauung?4. Das Stiftungsbild enthilt nicht selten die
Schutzmantelmadonna, die rechtliche Grundgedanken enthilt, denn
die Flucht unter den Mantel der Konigin gab Anspruch auf Gnade?s.

Die Taufe hat auch Rechtscharakter. Deshalb haben auch Tauf-
bilder ihre rechtliche Bedeutung, besonders wenn auf ihnen noch
rechtliche Symbole erscheinen. Solche Taufdarstellungen finden sich
ab und zu auf Hinterglasbildern26, die sonst fiir die Erfassung recht-
licher Vorginge weniger ergiebig sind?”.

Die volkstiimliche Heiligenverehrung kennt manchen rechtlichen
Einschlag. Ein Beispiel dafiir findet sich im Volksbrauch und Volks-
glauben um den hl. Nikolaus?®, der auch Schwurpatron ist, gegen
Diebe schiitzt und Schirmherr det fahrenden Schiiler und Juristen ist,
nicht nur im Bischofspiel der Schiiler als Nikolausbrauch, das die
Wahl eines Bischofs parodiert, sondern auch in den Kerbholzern, auf
denen die Kinder ihre gebeteten Vaterunser einschneiden, um sie dem

22 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 15) Abb. 59, 56; E. Bona, Arte religiosa popolare in
Italia, Catalogo generale della nostra arte religiosa popolare, Venezia 10 Luglio — 20 Set-
tembre 1942, Tafeln XLVII und C; vgl. auch K. Beitl, Die Votivbilder der Montafoner
Gnadenstitten: Jb. des Vorarlberger Landesmuseumsvereins 1963 (Bregenz 1964) 981,

23 M. Classan, Essai sur la symbolique du droit 8off.; L. Carlen, Verlobung und
Hochzeit im alten Wallis: SAVk 53 (1957) 209. Vgl. Abb. 34 bei Kriss-Rettenbeck,
Bilder und Zeichen (wie Anm. 1).

24 E. Baumgartner, Maria Sonnenberg, Seclisberg-Uri, im Spiegel der Volksfrommig-
keit, der Wallfahrtsgeschichte, der religiésen Volkskunst und der Volkskunde (Seelisberg
1948) 146.

25 E. Wohlhaupter, Aequitas canonica (Paderborn 1931) 185 ; Literatur im Lexikon fiir
Theologie und Kirche 7 (Freiburg i. Bt. 1962) Sp. 62.

26 Vgl. H. W. Keiser, Die deutsche Hinterglasmalerei (Miinchen 1937).

27 ]J. Vydra, Die Hinterglasmalerei (Prag 1957) Abb. XVII, 47, 48; dort Abb. 56 eine
Verlobungsszene,

28 K. Meisen, Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande (Diisseldotf 1931) 408.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiosen Volksglaubens 75

hl. Nikolaus vorweisen zu koénnen2?. In Baden heissen diese Holzer
Klauselhélzle, im Kanton Zug Chlausebein, im Niederdeutschen Klas-
holz3°. Das Kerbholz ist eine Holzurkunde und tritt hiufig als Rech-
nungsholz auf3!,

Eine dhnliche Verehrung wird dem hl. Leonhard zuteil, der, wie
wir oben gesehen haben, Schutzpatron der Gefangenen ist. Er wird
deshalb im Bild als Eisen- und Kettenloser verewigt. Man weiht ihm
Ketten und kleine eiserne Figiirchen, die den Heiligen selbst als Block-
gefangenen darstellen32. In der Eligius- und in anderen Heiligen-
legenden sind geprigte Fesseln von Bedeutung. Ein Votivbild im
steierischen Wallfahrtsort Mariazell zeigt, wie ein Geridderter durch
Beriihrung des Gitters am Gnadenaltar heil wird. Der hl. Dismas ist
der Schiitzer der zum Tode Verurteilten33.

Zahlreiche Heiligenattribute sind von rechtsgeschichtlichem In-
teresse, das schrige Andreaskreuz des romischen Strafrechts, die
Pflugscharen der hl. Kunigunde, der Laurentiusrost, das Rad der
hl. Katharina, der Galgen des hl. Kolumban34,

Die Seelenwaage, meist vom hl. Michael gehalten, wurde als Ge-
rechtigkeitssymbol in dem kirchlichen Bereich ibernommen, ebenso
auf Drucken mit Auge Gottes usw. die Gesetzestafel.

*

Es sind nicht nur rechtliche Symbole zu Symbolen des Volksglau-
bens und der Kirche geworden, sondern umgekehrt sind kirchliche
Symbole in den Rechtsbrauch aufgenommen worden, so etwa das
Kreuz, das vor allem im Siihnekreuz reiche Beziehungen zur volks-
tiimlichen Rechtsanschauung erlangte35. Steinkreuze oder Kreuz-
steine wurden vom Totschliger auf Grund eines Sithnevertrages mit
der Sippe des Erschlagenen entweder am Tatort oder an einem nahen
Verkehrsweg errichtet. Das Kerzentragen als Strafmittel ist aus der
Grundform des im Mittelalter verbreiteten Wachs- oder Kerzenopters
an die Kirche erwachsen und tritt bezeichnenderweise zunichst im
kirchlichen Bussrecht auf und geht von dort als Sithnehandlung bei
Totschligen und schliesslich als Ehrenstrafe ins weltliche Recht iiber.

29 E, von Kiinssberg, Rechtliche Volkskunde (Halle/Saale 1936) 23 und 63.
30 Schweiz. Idiotikon IX, 1059.

31 M. Gmiir, Schweizerische Bauernmarken und Holzutkunden (Bern 1917).
32 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) Abb. 364, 366.

33 Kiunssberg (wic Anm. 29) 24.

34 A.a.0. (wie Anm. 29) 24. ) _
35 Vgl. E. Mogk, Der Ursprung der sog. Sithnekreuze: Berichte iiber Verhandlungen

der sichsischen Akademie der Wissenschaften 81 (1929); Andree (wie Anm. 17) 29fF.
tiber Biisserkreuze.



76 Louis Cartlen

Die liturgische Kerze und das Kerzenopfer hat im Recht des Klerus
und det Orden als Investitursymbol, bei der Ordination und verwand-
ten Riten Anwendung gefunden. Lichterstiftungen, Kerzengeld,
Wachszinsigkeit, Kerze und Wachs im Rahmen der Gilden und Ziinfte,
beim Gottesgericht, Gottesurteil und Eid, die verschiedenen volks-
tiimlichen Grundformen der Kerzenverwendung und ihre Ausstrah-
lungen ins Rechtsleben gehoren ebenfalls hierher3S.

Hans Christoph Heinert hat gezeigt, welch enge Verkniipfungen
zwischen Heiligenkult und Recht bestehen3”. Die Reliquien der Hei-
ligen, die man mitfiihrte, traten auch als Kliger oder filschlich An-
geklagte vor Gerichten auf und wurden bei der Besitzergreifung von
Grundstiicken durch Kirchen und Kloster titig®8, Hier gehen Ver-
bindungen zum Ahnen- und Totenkult mit dem Recht, die im germani-
schen Bereich urtiimlich sind. Die sog. Gerichtsegen und die Himmels-
briefe waren Gerichtstalismane, die man in Niederschrift oder Druck
in der Tasche trug, wenn man vor den Richter trat39,

Die Gebetsschnur — Paternoster oder Rosenkranz — erscheint ver-
schiedentlich als Rechtssymbol. Sie wird im Verlobungsrecht als sym-
bolische Gabe des Briautigams der Braut tberreicht, wie Beispiele des
15. Jahrhunderts aus Liibeck und Regensburg, aber auch solche aus
neuerer Zeit aus dem Kanton Uri und dem deutschen Westb6hmen
beweisen. Mit der Bedeutung der Gebetsschnur als Brautgeschenk
und Bestandteil der Morgengabe hiingt eine Ubetlieferung aus Frank-
furt am Main von 1451 zusammen: Die Witwe legt, statt der sonst be-
kannten Niederlegung von Mantel und Schliissel auf das Grab des
verstorbenen Gatten, den Mantel oder Rosenkranz aufs Grab, um sich
symbolisch unter Verzicht auf das Gesamtgut von den Nachlassver-
bindlichkeiten zu l6sen. Der Rosenkranz, ein Lebensbegleiter, von
demman sich nur ungern trennte, erscheint aber auch als Pfandersatz49,

Der Glockenbrauch ging in die weltliche Sphire tiber, und Kirchen-
glocken wurden und werden hiufig im Dienst des weltlichen Rechts-
lebens verwendet4?,

3¢ E. Wohlhaupter, Die Kerze im Recht (Weimar 1940) 8off.

37 H. C. Heinerth, Die Heiligen und das Recht (Das Rechtswahrzeichen 1, Freiburg
i.Br. 1939).

38 S. Beissel, Verehrung der Heiligen in Deutschland wihrend der 2, Halfte des Mittel-
alters (Freiburg 1892) 5. Zur Bedeutung der Reliquicn fiir die Schwurzeremonie vgl.
Heinerth (wie Anm. 37) 23 ff.

3 O. Ebermann, Blut- und Wundsegen in ihrer Entwicklung (Betlin 1903) 142f.;
Heinerth (wie Anm. 37) 20. ‘

40 A.Loch, Der Rosenkranz als Rechtssymbol: Volk und Volkstum, Jahrbuch fiir
Volkskunde (Miinchen 1936) 296fF.

41 B. Lippert, Glockenliuten als Rechtsbrauch (Das Rechtswahrzeichen, 3, Freiburg

i.Br. 1937).



Rechtliches in Bildern und Zeichen religitsen Volksglaubens 77

Die Entstehung zahlreicher Bilder und Zeichen religiésen Volks-
glaubens geht im Grunde auf das Recht zuriick. Abgesehen davon,
dass religiose und rechtliche Ordnung urspriinglich eine Einheit
darstellten, bediente sich das Religiése immer wieder rechtlicher For-
men und Konstruktionen, Im Wallfahrtsbrauchtum tritt das, wie
Eugen Wohlhaupter gezeigt hat2, besonders anschaulich hervor. Hier
manifestieren sich vor allem Bilder und Zeichen religiésen Volks-
glaubens, am stirksten im Votivbild. Das Votivbild wird auf Grund
eines Verlobnisses aufgehingt. Darum enthalten diese Bilder immer
wieder aus der Rechtssprache entlehnte Worte wie «votum»43, «Ver-
16bnis», «verloben», «versprechen», «Ex voto». Es wird zwischen
Votant und Votationspatron ein Verlobnis eingegangen zur offent-
lichen Kundgabe des erhaltenen Gnadenerweises.

Ahnlich liegt der Stiftung, die hiufig im sog. Stifterbild erscheint44,
ein Rechtsgeschift zugrunde. Zum Unterricht tiber Seelgerite setzte
die Kirche seit dem hohen Mittelalter, besonders seit der cluniazensi-
schen Reform, Wort und Bild ein45,

Georg Schreiber betonte: «Das Kirchenrecht bejahte sich, wenn im
Votivbild gern die pfarrliche Zugehorigkeit des Votanten heraus-
gestellt wird, oder wenn Wallfahrtsbenefizien errichtet werden. Die
Pfarrei heischte zudem gegeniiber det nichtparochialen Kultstitte
eifernd ihr Recht. Dringten doch die Wunderwerke auf eine Vergros-
serung der Wallfahrtskirche im schweizerischen Hergiswald. Im Jahre
1620 wurde, aus Ursache der daselbst sich erzeigenden und zutragen-
den Wunderzeichen, eine grossere Kapelle mit 3 Altdren erbaut. So
trat die vom Mirakel unterstiitzte Kapelle hiufig genug in Spannung
zur ecclesia matrix, was auf deutschem Boden besondere Rechts-
streitigkeiten im 17. und 18. Jahrhundert ausweisen. Doch selbst in
diesen Zwistigkeiten regte sich das ekstatische Lebensgefiithl des
Barock. Dazu beschiftigten sich die Visitationsprotokolle mit neu auf-
tauchenden Mirakeln. Zudem fand sich der rechtsbedeutsame Ablass
ein»46,

42 B, Wohlhaupter, Wallfahrt und Recht: Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und
Leben (Diisseldorf 1934) 2171

43 Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (wie Anm. 15) 89ff.; L. Schmidt, Das deutsche
Votivbild: Volkskunde als Geisteswissenschaft, Handbuch der Geisteswissenschaften
(Wien 1948) 109; neuestens N. C. Kogler, Votivbilder aus dem o6stlichen Nordtirol
(Schlern-Schriften 242, Innsbruck 1966) 10ff.; Grundsitzliches fir die Schweiz bei
W. Tobler, Votivbilder der Innerschweiz: Werk 1965, 151 ff.

44 Vgl. z.B. Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 1) Abb. 135-153.

45 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) 51.

16 G. Schreiber, Deutsche Mirakelbiicher: Forschungen zur Volkskunde 31/32 (Diissel-
dotf 1938) 12, 3



78 Louis Carlen

Im Mirakelbuch fand das Mirakel seinen schriftlichenNiederschlag4?.
Manchmal betraf das Mirakel einen Tatbestand des Rechtslebens, den
es loste oder zur Zufriedenheit des Bittenden erledigte. Nicht selten
wurde so ein Prozess beigelegt: Durch Anrufung des Gnadenbildes
Mariahilf in Wien wurde 1751 ein Prozess gewonnen4®, Nach den Ein-
siedler Mirakelbiichern dankte 1670 Philipp de la Boissierre aus Vercel
in der Freigrafschaft, dass ein Rechtshandel, der bereits sieben Jahre
gedauert hatte, nach einer Wallfahrt nach Einsiedeln gliicklich endigte;
aus Augsburg wurde 1786 bezeugt, dass Anton Bannmeister, einer
der Vorgesetzten der Weberzunft, bei einem gegen ihn erhobenen
Prozess, der beinahe ein Jahr dauerte, an Leib und Seele unbeschi-
digt blieb, da sein Bruder eine Votivtafel nach Einsiedeln gebracht
hatte; 1648 und 1713 erlangten des Mordes Verdichtigte durch die
Hilfe der Muttergottes von Einsiedeln einen Freispruch; ebenso wur-
den verschiedentlich solche, die unschuldig der Freiheit beraubt wot-
den waren, befreit4®,

Es gibt Opfergaben, die auf einer Weihform beruhen, nach der sich
der Gliubige freiwillig in die Leibeigenschaft oder Zinspflichtigkeit
eines Heiligen begibt. Das ist, wenigstens zum Teil, der Fall beim
Haaropfer, das in Altertum und Neuzeit verbreitet ist3°. Im bildhaften
Brauchtum dussert sich die Vorstellung von der Leibeignung im Dar-
bringen und im Tragen von Ringen aus Eisen, Wachs oder Holz um
den Leib oder um den Hals (auch zur Busse). Vorbild diirften hier die
Ringe sein, die den Sklaven um Hals und Beine geschmiedet wurden,
um Besitzrecht und Stand des Trigers zu bezeichnen, ein Sinn, der im
Spitmittelalter nicht mehr erkannt wurde, wie kirchliche Verbote an-
deuten5!,

Der Rechtsbrauch, die H6he von Betrigen im Korpergewicht oder
sonstigen Korpermassen zu bestimmen, findet sich im kirchlichen
Brauchtum. Auf der Waage des hl. Kyriax im rheinldndischen Obetrate
oder auf der Waage von Sant Cornelius zu Ninove wiegt man Kranke,

47 Vgl. die Literatur bei A. Dérrer im Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1962)
Sp. 435.

48 E. Friess/G. Gugitz, Die Mirakelbiicher von Mariahilf in Wien (1689-1749): For-
schungen zur Volkskunde 31/32 (1938) 167.

49 R. Henggeler, Die Einsiedler Mirakelbiicher: Geschichtsfreund 97 (1943) 273;
98 (1945) 148, 150, 152-155.

80 G. Trathnigg, Das germanische Haaropfer und sein Fortleben: Germania 10 (1938)
397fL.; J. Henninger, Zur Frage des Haaropfers bei den Semiten (Wien 1956); Andree
(wie Anm. 17) 176f,

51 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) 106f.; K.S. Kramer, Sankt
Blasius zu leibeigen: Bayer. Jahrbuch fiir Volkskunde 1954, 141f.; A. Reinle, Die hl.
Verena von Zurzach (Basel 1948) 56, 59, 6o, 98.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiosen Volksglaubens 79

um danach das Opfer zu messen52, Ahnlich wie ein Wergeld oder Lése-
geld wird das Opfer entrichtet, indem dem Heiligen Gold, Silber oder
Wachs in der Schwere des kranken Kindes oder des kranken Gliedes
geopfert wird. Allgemein werden Wachskerzen geopfert, die so schwer
oder so lang sind, wie die verlobte Person33. Der Herzog der Bre-
tagne, Johann V., verlobte sich in der Gefangenschaft zum hl. Ivo mit
dem Versprechen, sein eigenes Gewicht in Silber zu opfern, wenn er
befreit wiirde®4. Es ist nicht unbedingt gesagt, dass diese Opfer aus
dem rechtlichen Bereich in den religiosen drangen und dass hier sog.
Ersatzopfer vorliegen, sondern die rechtliche Parallele kann das
Opfer mitbeeinflusst haben. Das diirfte auch fiir die Primitial- oder
Bestopfer gelten. Das Besthaupt oder Bestgewand begegnet oft unter
den Abgaben der Hintersassen an den Grundherrn; auch kommt es
als religios-kirchliches Reichnis der Erben an die Pfarrkirche zum
Seelgerit fiir den Verstorbenen vor55.

«Rechtliches in Bildetn und Zeichen religiosen Volksglaubens» ist
nur ein Ausschnitt aus dem grossen Bereich der Beziehungen zwi-
schen volkstiimlichem Glaubensgut und Recht. Eugen Wohlhaupter
schrieb, es «muss, je mehr wir das sakrale Element im alten Recht
wieder verstehen lernen — und hoffnungsvolle Ansitze dazu sind ge-
geben —, desto mehr hervortreten, wieviel gegenseitig die Wissen-
schaft der Rechtsgeschichte und der religiésen Volkskunde sich zu
sagen haben»®. Die Idee vom géttlichen Ursprung des Rechts, die
Anschauung, dass das Recht von Gott gesetzt und geschiitzt wird, ist
in den Beziehungen zwischen Recht und Glaubensgut immer wieder
lebendig. Denken wir an die Rechtsschutzsagen, die das Versagen der
irdischen Gerechtigkeit durch eine jenseitige Vergeltung ausgleichen57.
In der Ladung ins Tal Josaphat, der Beschworung des Gegners vor
Gottes Gericht, tritt sie ebenfalls zu Tage%8. Man nimmt das unmittel-

52 Kiinssberg (wie Anm. 29) 126; R. Andree (wie Anm. 17) 94f.

83 R. Kriss, Die religiése Volkskunde Altbayerns, dargestellt an Wallfahrtsbrauchen
(Baden bei Wien 1933) 157. ‘

34 E, Jobbé-Duval, Les idées primitives dans la Bretagne contemporaine 1 (Paris 1920)
I71.

55 Wohlhaupter (wie Anm., 36) 240. o

5 Wohlhaupter (wic Anm. 36) 242. Zum Verhiltnis Religion und Recht auch Miiller-
Bergstrom: Hwb. deutsch. Abergl. 7 (1935/36) Sp- ss1ff.

57 H. Fehr, Das Recht in den Sagen der Schweiz (Frauenfeld' 1955) 27ff.

58 §, Hardung, Die Vorladung vor Gottes Gericht: Bausteine zur Volkskunde und
Religionswissenschaft 9 (Bithl-Baden 1934) 15 ff.



8o Louis Catlen

bare Einwirken Gottes zur Klirung der Straftaten an, wie Gottes-
urteil, Bahrprobe, Zweikampf usw. beweisen. Der Eid und der ihn
umrankende Glaube nimmt eine zentrale Stellung ein. Dann aber ist
die vielfache Verflechtung von Gewohnheitsrechten zu erwihnen, die
sich bei der Beriihrung von Volk und Kult ergeben, etwa im Bruder-
schaftswesen, bei Prozessionen, bei der Ubernahme von Ehrenimtern
der Kirchenaufsicht, des Almosensammelns und -gebens usw.5%9.

59 K. S. Kramer, Problematik der rechtlichen Volkskunde (wie Anm, 3) §8.



	Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens

