
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 1/2

Artikel: Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens

Autor: Carlen, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7°

Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens

Von Louis Carlen

In den Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens1 begegnen
verschiedene rechtliche Elemente. Einmal gibt es Darstellungen, die

von rechtsarchäologischem Interesse sind, wobei wir hier
Rechtsarchäologie im Sinne von Hermann Baltl verstehen2, wonach die
geformten Gegenstände des Rechtslebens erfasst werden. Dann taucht
die Rechtssymbolik in den Bildern und Zeichen religiösen
Volksglaubens auf. Endlich erscheinen jene geistigen Beziehungen zwischen
Recht und religiösem Volkstum, die sich in Brauch, Glaube und
Sprache äussern; hier liegen die Berührungspunkte zwischen Religiöser
und Rechtlicher Volkskunde. Dabei ergibt sich nicht bloss die rein
historische Fragestellung, sondern die Frage nach der Funktion, nach
der Bedeutung der Einzelerscheinung für die Gemeinschaft und den
Einzelnen in der Gemeinschaft. Das Rechtliche ist dabei oft «nur ein
einzelner Strang des Bedeutungsbündels»3.

In Jahrhunderten entfaltete sich im Bereiche der Kunst, vor allem
im volkskünstlerischen Schaffen eine Vielfalt von sehr unterschiedlich
geformten Bildern und Zeichen, die Zeugnis religiösen Lebens und
Denkens sind. Diese Feststellung macht weder an Landesgrenzen Halt
noch an geschichtlichen Epochen. Immer empfand der Mensch das

Bedürfnis, seine Erlebnis-, Gefühls- und Gedankenwelt für sich selbst
oder andere darzustellen und sie sinnlich wahrnehmbar zu machen. Im
Bereiche des Religiösen ist das in besonderem Masse der Fall. Die im
Zentrum und am Rande des Dogmas geschehenen volkstümlichen
Inventionen und Assoziationen erscheinen in verschiedenen Bildern
und Zeichen, seien es Darstellungen der Andacht, von Tod und
Heilserwartung, Heiligung und Heilung, Votiv- und Wallfahrtsbrauchtum.

In diesen religiösen Darstellungen, die Dokumente des geistigen
Lebens des Volkes sind, finden sich verschiedentlich rechtliche Gegenstände

oder Gegenstände, die mit dem Rechtsleben in Berührung

1 L. Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens (München 1963).
2 H. Baltl, Rechtarchäologie des Landes Steiermark (Graz-Köln 1957) 11 ff. Dazu auch

H. Baltl, Rechtliche Volkskunde und Rechtsarchäologie als wissenschaftliche Begriffe und
Aufgaben: SAVk 48 (1952) 65ff.; F. Merzbacher, Rechtswissenschaft und Volkskunde:
Jahres- und Tagungsbericht der Görres-Gesellschaft i960 (Köln 1961) 13ff.

3 K. S. Kramer, Problematik der Rechtlichen Volkskunde: Bayer. Jahrbuch für Volkskunde

1962,5off.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens 71

stehen. So können diese Bilder zu Rechtsquellen werden4. Oft haben

jene, die diese Darstellungen geformt haben, sich vom Zeitgeschehen
bestimmen lassen und ihren Bildern jene Gestalt gegeben, die sie

selber erlebten. Die Äusserungen des Rechtslebens wurden in sie so

hineinprojiziert, wie sie der Darsteller sah und erlebte.

Vor einer Überwertung muss aber doch gewarnt werden. Karl
Siegfried Bader hat auf die Tatsache hingewiesen: «Von den

anspruchsvollen Fresken an Rathäusern bis zur schlichten Votivtafel
ergibt sich eine bunte Vielfalt von Erscheinungen, die häufig den

Rechtsgedanken in verblasster, missverstandener, ja oft in parodierter
Form wiedergeben. Auch hier hat das Recht an spezifischem Wert
häufig verloren, ist auf eine Ebene abgesunken, die - selbst bei
künstlerischem Eigenwert der bildlichen Darstellungen - dem
Rechtsgedanken nicht gerecht wird»5. Trotz diesen Bedenken, die vom
Gedanken des «gesunkenen Kulturgutes» ausgehen, wie H. Naumann
den Begriff geprägt hat, ist der Ertrag, den Bilder und Zeichen
religiösen Volksglaubens dem Rechtshistoriker und Juristen liefern, nicht
unbedeutend.

Das ist ersichtlich aus Gerichtsbildern. Im Bereiche der religiösen
Volkskunst, abgesehen von den Gerichts- und Gerechtigkeitsdarstellungen

der übrigen Kunst6, erscheint häufig die Darstellung des Jüngsten

Gerichts, des Gerichtes, das Pilatus über Jesu hielt, und von
Prozessverhandlungen über einzelne Heilige, meist Märtyrer. In
5 Oberwalliser Kapellen sind Darstellungen des Jüngsten Gerichtes
aus dem 18./19. Jahrhundert7, Zeugnisse einfacher Volkskunst, in
welche die Maler zum Teil Gerichtsszenen ihrer Zeit hineingemalt
haben.

Vom Prozess Jesu sind Darstellungen in Form von Gemälden,
Kupferstichen und Drucksachen aus der Zeit vom 17. bis zum
19. Jahrhundert in Deutschland, Frankreich, Italien, den Niederlanden

4 Vgl. Abgrenzungen und Literatur bei K. v. Amira/K. A. Eckhardt, Germanisches
Recht (Berlin i960) 7ff.

5 K. S. Bader, Gesunkenes Rechtsgut: Festgabe Hans Fehr (Karlsruhe 1948) 23.
6 H. Fehr, Kunst und Recht (Erlenbach-Zürich 1923); U. Lederle, Gerechtigkeitsdarstellungen

in deutschen und niederländischen Ratshäusern (Diss. Heidelberg 1937);
G. Frommhold, Die Idee der Gerechtigkeit in der bildenden Kunst (Greifswald 1925);
L. Carlen, Das Recht in der bildenden Kunst der Schweiz: Schweizer Rundschau 61

(1962) ioff. Einen ausgezeichneten Einblick, wie die Dome des Mittelalters und ihre
künstlerische Ausgestaltung ins Rechtsleben eingriff, bietet A. Erler, Das Strassburger
Münster im Rechtsleben des Mittelalters (Frankfurt 1954). Vgl. auch G. Troescher,
Weltgerichtsbilder in Ratshäusern und Gerichtsstätten: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 11 (1939)

139 ff.
7 L.Carlen, Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walhser Quellen: SAVk 52

(1956) 12.



72 Louis Carlen

und Skandinavien überliefert8. Auch hier spielt das Prozessverfahren

häufig vor dem zeitgenössischen Richter, der den Pilatus verkörpert,
manchmal mit einer Indextafel, auf welcher der Urteilsspruch steht.
Ein treffliches Beispiel enthält ein Ölbild aus der Schlosskapelle von
Schloss Fürstenstein in Berchtesgaden aus dem 17.Jahrhundert: so
dürfte sich ein Gericht der Zeit abgespielt haben9.

Im Zusammenhang mit der Passion erscheint häufig das Bild von
Christus im Kerker oder an der Geisselsäule, wie etwa jenes in der
Plastik von der Wieskirche, das häufig kopiert wurde10. Hier tritt, wie
in Märtyrer-Darstellungen, der Strafvollzug, die Tortur oder das

Strafgerät auf. In diesem Zusammenhang sind auch die sog. Arma
Christi zu erwähnen11. Der genannte Christus an der Geisselsäule ist an
einer kleinen Säule mit Ketten an beiden Händen und beiden Beinen

gefesselt oder beim Christus auf dem Dreikant auch am Hals, ein Bild,
das im Laufe des 18. Jahrhunderts in Bayern, Schwaben, Tirol, Nieder-
und Oberösterreich, Kärnten, Steiermark und Salzburg zur Verehrung
gelangte12. Der Dreikant war ein Folterinstrument, das bis ins 17.
Jahrhundert hinein in Gebrauch war.

Die Tortur wird auf Votivbildern sichtbarer. Ein Votivbild von
1722 in Tolentino zeigt, wie ein italienisches Ehepaar peinlich befragt
wird. Vier Männer ziehen es an den auf dem Rücken zusammengebundenen

Händen hoch. An einer Sanduhr, die unter ihnen auf einem
Tisch steht, misst der Richter die Dauer der Tortur13. Ähnliches ist
auf einem Votivbild aus Wüten um 1490 zu sehen. Die Torturszene
auf einem Votivbild von 1799 in Morbio Inferiore im Tessin zeigt an
einem Tisch den verhörenden Richter in seiner Robe14. Eine Tafel
in Santa Maria del Monte (Emilia) um 1500 bringt den Angeklagten
bei vier verschiedenen Phasen der Tortur. Einmal werden ihm mit
einem Holzstück die Füsse und einmal die Hände zerquetscht; dann

hängt er frei mit nach rückwärts gedrehten Armen an einem Seil, und
endlich werden dem an Armen und Beinen Gefesselten Waden und

8 R.Berliner, Das Urteil des Pilatus: Die christliche Kunst 30 (1933-34) I28ff.;
R. Blinzler, Der Prozess Jesu (Regensburg 2i95 î)-

9 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 1) Abb. 187.
10 A.a.O. (wie Anm. 1) Abb. 196. G. Weise, Der Christus an der Geisselsäule. Ein

Lieblingsmotiv barocker Andachtsbildnerei: Die christliche Kunst 30 (1933/34) 185-190.
11 R. Berliner, Arma Christi: Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst 6 (1955) 35 ff.
12 F. Zoepfl, Das unbekannte Leiden Christi in der Frömmigkeit und Kunst des

Volkes: Volk und Volkstum 2 (1937) 325, 330ff.; L. Kretzenbacher, Christus auf dem
Dreikant: Carinthia I, 148 (1958) 68off.

13 L. Rettenbeck, Heilige Gestalten im Votivbild: Kultur und Volk, Beiträge zur
Volkskunde von Österreich, Bayern und der Schweiz (Wien 1954) Tafel XXII, Abb. 38.

14 P. Bianconi,G. Mattinola, L'Ex-Voto nel Ticino (Locamo 1950) 40; R. Kriss,
Votive und Weihegaben des italienischenVolkes: Zeitschrift fürVolkskunde 40 (1931) 264.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens 73

Schienbeine zusammengepresst (Block)15. Der Block erscheint auch in
anderen religiösen Darstellungen: auf einer Lindenholzplastik der
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts an der St. Ulrichs-Kirche in Stanz
i. M., die, wohl als Votivfigur gedacht, eine sitzende Person mit in
einen Block gesteckten Füssen zeigt16, und in Wiedergaben des hl.
Leonhard als Befreier der gefesselten oder in den Block gespannten
Gefangenen17.

Unter den Strafvollzugsgeräten begegnet auf Votivtafeln die
Erasmuswinde. Nach der Legende wurden dem hl. Erasmus die
Gedärme aus dem Leib gespult, ein Vorgang, der auf grossen und kleinen
Andachtsbildern wiedergegeben wurde. Hier dürfte bei den Darstellungen

die Phantasie des Malers gewaltet haben, da diese Strafe zur
Zeit der erhaltenen Darstellungen kaum angewandt wurde18. In
Altötting ist unter dem grossen Zyklus der Mirakeltafeln das Bild
eines Mannes, der mit zerschmetterten Gliedern auf das Rad geflochten
wurde. Ähnliche Darstellungen finden sich in Maria Luggon in Kärnten

und auf dem Titelbild von Jakob Issikemers «Büchlein der
Zuflucht zu Maria der Muttergottes in alten Oding» (1497)19.

Die Märtyrerbilder in alten Heiligenleben bieten zahlreiche
Einblicke in den Strafvollzug, wie z.B. Sebastian Brants Passional (Strassburg

1510) zeigt. Das Votivbild ist vielfach Dank für die Errettung
aus einer Fährnis. Eine solche ist auch das Gefängnis20.

Da das Votivbild in vielen Fällen den Anlass der Gefährdung und

Bedrohung andeutet, enthält es nicht selten die Ausführung
strafrechtlicher Tatbestände. Die Sammlung Dr. Ermanno Mori in Mailand

enthält zwei Votivtafeln aus dem 19. Jahrhundert mit
Mordversuchen21, ein Gnadenbild in Chamerau (Niederbayern) von 1824
einen Raubüberfall, ein Votivbild aus Tolentino von 1524 einen
Überfall mit Schusswaffe aus dem Fenster eines Hauses. Rauf handel
werden nicht selten dargestellt, z.B. im 19. Jahrhundert in Sainte Anne

15 L. Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (München 1958) Abb. 63, 145.
16 Baltl (wie Anm. 2) 39.
17 L. Kretzenbacher, Die Ketten um die Lconhardskirchen im Ostalpenraum:

Festschrift G. Gugitz (Wien 1954) 165 ff. ; R. Andrée, Votive und Weiheopfer des katholischen
Volkes in Süddeutschland (Braunschweig 1904) 44 ff.

18 Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (wie Anm. 15) Abb. 110 aus Heiligenberg, Niederbayern,

18. Jh.; K.v. Amira, Die germanischen Todesstrafen (München 1922) 134«".,

213; B. Rehfeldt, Todesstrafen und Bekehrungsgeschichte (Berlin 1942) iÓ2f.; R.His,
Das Strafrecht des deutschen Mittelalters I (Leipzig 1920) 504.

19 R. Kriss,L. Rettenbeck, Wallfahrtsorte Europas (München 1950) 28.

20 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 15) 51, 112.
21 Katalog der Ausstellung Ex-Voto in der Kunsthallc Bern, 3. Juli - 6. September

1964, Nrn. 420, 447; vgl. auch Bianconi/Martinola (wie Anm. 14) 77.



74 Louis Carlen

de Auray in Morbihan, im niederbayerischen Frauensattling, in
Altötting oder auf italienischen Tafeln des 17. Jahrhunderts22.

Ausserhalb des naturgemäss am stärksten hervortretenden prozessualen

und strafrechtlichen Bereichs erscheint das Rechtsleben u.a. auch

im Stiftungsbild und im Verlobungsbild, im letzteren nicht nur in der

Wiedergabe des Verlobungs- oder Trauungsaktes, sondern auch in der
Beigabe von Rechtssymbolen, wie des Ringes, Ehepfennigs,
Handschuhs oder von Blumen oder Blütenzweigen. Letztere sieht man auf
Darstellungen der Vermählung Marias und Josefs, wobei der Sinn
der Blumen und Zweige fälschlich in ein Symbol der Reinheit
umgewandelt wurde, während der Zweig, in der indogermanischen und
namentlich in der germanischen Rechtspraxis als Symbol der
Besitzübertragung erscheint23. Ein Votivbild aus Seelisberg von 1865 zeigt
die kirchliche Trauung24. Das Stiftungsbild enthält nicht selten die
Schutzmantelmadonna, die rechtliche Grundgedanken enthält, denn
die Flucht unter den Mantel der Königin gab Anspruch auf Gnade25.

Die Taufe hat auch Rechtscharakter. Deshalb haben auch
Taufbilder ihre rechtliche Bedeutung, besonders wenn auf ihnen noch
rechtliche Symbole erscheinen. Solche Taufdarstellungen finden sich
ab und zu auf Hinterglasbildern26, die sonst für die Erfassung rechtlicher

Vorgänge weniger ergiebig sind27.

Die volkstümliche Heiligenverehrung kennt manchen rechtlichen
Einschlag. Ein Beispiel dafür findet sich im Volksbrauch und
Volksglauben um den hl. Nikolaus28, der auch Schwurpatron ist, gegen
Diebe schützt und Schirmherr der fahrenden Schüler und Juristen ist,
nicht nur im Bischofspiel der Schüler als Nikolausbrauch, das die
Wahl eines Bischofs parodiert, sondern auch in den Kerbhölzern, auf
denen die Kinder ihre gebeteten Vaterunser einschneiden, um sie dem

22 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 15) Abb. 59, 56; E. Bona, Arte religiosa popolare in
Italia, Catalogo generale della nostra arte religiosa popolare, Venezia io Luglio - 20
Settembre 1942, Tafeln XLVII und C; vgl. auch K. Beiti, Die Votivbilder der Montafoner
Gnadenstätten: Jb. des Vorarlberger Landesmuseumsvereins 1963 (Bregenz 1964) 98ff.

23 M. Classan, Essai sur la symbolique du droit 8off.; L. Carlen, Verlobung und
Hochzeit im alten Wallis: SAVk 53 (1957) 209. Vgl. Abb. 34 bei Kriss-Rettenbeck,
Bilder und Zeichen (wie Anm. 1).

24 E. Baumgartner, Maria Sonnenberg, Seelisberg-Uri, im Spiegel der Volksfrömmigkeit,
der Wallfahrtsgeschichte, der religiösen Volkskunst und der Volkskunde (Seelisberg

1948) 146.
25 E. Wohlhaupter, Aequitas canonica (Paderborn 1931) 185 ; Literatur im Lexikon für

Theologie und Kirche 7 (Freiburg i.Br. 1962) Sp. 62.
26 Vgl. H. W. Keiser, Die deutsche Hinterglasmalerei (München 1937).
27 J. Vydra, Die Hinterglasmalerei (Prag 1957) Abb. XVII, 47, 48; dort Abb. 56 eine

Verlobungsszene.
28 K. Meisen, Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande (Düsseldorf 1931) 408.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens 75

hl. Nikolaus vorweisen zu können29. In Baden heissen diese Hölzer
Klauselhölzle, im Kanton Zug Chlausebein, im Niederdeutschen Klas-
holz30. Das Kerbholz ist eine Holzurkunde und tritt häufig als

Rechnungsholz auf31.

Eine ähnliche Verehrung wird dem hl. Leonhard zuteil, der, wie
wir oben gesehen haben, Schutzpatron der Gefangenen ist. Er wird
deshalb im Bild als Eisen- und Kettenlöser verewigt. Man weiht ihm
Ketten und kleine eiserne Figürchen, die den Heiligen selbst als

Blockgefangenen darstellen32. In der Eligius- und in anderen Heiligenlegenden

sind geprägte Fesseln von Bedeutung. Ein Votivbild im
steierischen Wallfahrtsort Mariazell zeigt, wie ein Geräderter durch
Berührung des Gitters am Gnadenaltar heil wird. Der hl. Dismas ist
der Schützer der zum Tode Verurteilten33.

Zahlreiche Heiligenattribute sind von rechtsgeschichtlichem
Interesse, das schräge Andreaskreuz des römischen Strafrechts, die

Pflugscharen der hl. Kunigunde, der Laurentiusrost, das Rad der
hl. Katharina, der Galgen des hl. Kolumban34.

Die Seelenwaage, meist vom hl. Michael gehalten, wurde als

Gerechtigkeitssymbol in dem kirchlichen Bereich übernommen, ebenso

auf Drucken mit Auge Gottes usw. die Gesetzestafel.

Es sind nicht nur rechtliche Symbole zu Symbolen des Volksglaubens

und der Kirche geworden, sondern umgekehrt sind kirchliche
Symbole in den Rechtsbrauch aufgenommen worden, so etwa das

Kreuz, das vor allem im Sühnekreuz reiche Beziehungen zur
volkstümlichen Rechtsanschauung erlangte35. Steinkreuze oder Kreuzsteine

wurden vom Totschläger auf Grund eines Sühnevertrages mit
der Sippe des Erschlagenen entweder am Tatort oder an einem nahen

Verkehrsweg errichtet. Das Kerzentragen als Strafmittel ist aus der
Grundform des im Mittelalter verbreiteten Wachs- oder Kerzenopfers
an die Kirche erwachsen und tritt bezeichnenderweise zunächst im
kirchlichen Bussrecht auf und geht von dort als Sühnehandlung bei

Totschlägen und schliesslich als Ehrenstrafe ins weltliche Recht über.

29 E. von Künssberg, Rechtliche Volkskunde (Halle/Saale 1936) 23 und 63.
30 Schweiz. Idiotikon IX, 1059.
31 M. Gmür, Schweizerische Bauernmarken und Holzurkunden (Bern 1917).
32 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) Abb. 364, 366.

33 Künssberg (wie Anm. 29) 24.
34 A.a.O. (wie Anm. 29) 24.
35 Vgl. E. Mogk, Der Ursprung der sog. Sühnekreuze: Berichte über Verhandlungen

der sächsischen Akademie der Wissenschaften 81 (1929); Andrée (wie Anm. 17) 29ff.

über Büsserkreuze.



76 Louis Carlen

Die liturgische Kerze und das Kerzenopfer hat im Recht des Klerus
und der Orden als Investitursymbol, bei der Ordination und verwandten

Riten Anwendung gefunden. Lichterstiftungen, Kerzengeld,
Wachszinsigkeit, Kerze und Wachs im Rahmen der Gilden und Zünfte,
beim Gottesgericht, Gottesurteil und Eid, die verschiedenen
volkstümlichen Grundformen der Kerzenverwendung und ihre Ausstrahlungen

ins Rechtsleben gehören ebenfalls hierher36.
Hans Christoph Heinert hat gezeigt, welch enge Verknüpfungen

zwischen Heiligenkult und Recht bestehen37. Die Reliquien der
Heiligen, die man mitführte, traten auch als Kläger oder fälschlich
Angeklagte vor Gerichten auf und wurden bei der Besitzergreifung von
Grundstücken durch Kirchen und Klöster tätig38. Hier gehen
Verbindungen zum Ahnen- und Totenkult mit dem Recht, die im germanischen

Bereich urtümlich sind. Die sog. Gerichtsegen und die Himmelsbriefe

waren Gerichtstalismane, die man in Niederschrift oder Druck
in der Tasche trug, wenn man vor den Richter trat39.

Die Gebetsschnur - Paternoster oder Rosenkranz - erscheint
verschiedentlich als Rechtssymbol. Sie wird im Verlobungsrecht als

symbolische Gabe des Bräutigams der Braut überreicht, wie Beispiele des

15. Jahrhunderts aus Lübeck und Regensburg, aber auch solche aus

neuerer Zeit aus dem Kanton Uri und dem deutschen Westböhmen
beweisen. Mit der Bedeutung der Gebetsschnur als Brautgeschenk
und Bestandteil der Morgengabe hängt eine Überlieferung aus Frankfurt

am Main von 1451 zusammen: Die Witwe legt, statt der sonst
bekannten Niederlegung von Mantel und Schlüssel auf das Grab des

verstorbenen Gatten, den Mantel oder Rosenkranz aufs Grab, um sich

symbolisch unter Verzicht auf das Gesamtgut von den
Nachlassverbindlichkeiten zu lösen. Der Rosenkranz, ein Lebensbegleiter, von
dem man sich nur ungern trennte, erscheint aber auch als Pfandersatz40.

Der Glockenbrauch ging in die weltliche Sphäre über, und Kirchenglocken

wurden und werden häufig im Dienst des weltlichen Rechtslebens

verwendet41.
36 E. Wohlhaupter, Die Kerze im Recht (Weimar 1940) 8off.
37 H. C. Heinerth, Die Heiligen und das Recht (Das Rechtswahrzeichen 1, Freiburg

i.Br. 1939).
38 S. Beissel, Verehrung der Heiligen in Deutschland während der 2. Hälfte des Mittelalters

(Freiburg 1892) 5. Zur Bedeutung der Reliquien für die Schwurzeremonie vgl.
Heinerth (wie Anm. 37) 23 ff.

39 O. Ebermann, Blut- und Wundsegen in ihrer Entwicklung (Berlin 1903) i42f.;
Heinerth (wie Anm. 37) 20.

40 A. Loch, Der Rosenkranz als Rechtssymbol: Volk und Volkstum, Jahrbuch für
Volkskunde (München 1936) 296ff.

41 B. Lippert, Glockenläuten als Rechtsbrauch (Das Rechtswahrzeichen, 3, Freiburg
i.Br. 1937).



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens 77

Die Entstehung zahlreicher Bilder und Zeichen religiösen
Volksglaubens geht im Grunde auf das Recht zurück. Abgesehen davon,
dass religiöse und rechtliche Ordnung ursprünglich eine Einheit
darstellten, bediente sich das Religiöse immer wieder rechtlicher Formen

und Konstruktionen. Im Wallfahrtsbrauchtum tritt das, wie
Eugen Wohlhaupter gezeigt hat42, besonders anschaulich hervor. Hier
manifestieren sich vor allem Bilder und Zeichen religiösen
Volksglaubens, am stärksten im Votivbild. Das Votivbild wird auf Grund
eines Verlöbnisses aufgehängt. Darum enthalten diese Bilder immer
wieder aus der Rechtssprache entlehnte Worte wie «votum»43,
«Verlöbnis», «verloben», «versprechen», «Ex voto». Es wird zwischen
Votant und Votationspatron ein Verlöbnis eingegangen zur öffentlichen

Kundgabe des erhaltenen Gnadenerweises.
Ähnlich liegt der Stiftung, die häufig im sog. Stifterbild erscheint44,

ein Rechtsgeschäft zugrunde. Zum Unterricht über Seelgeräte setzte
die Kirche seit dem hohen Mittelalter, besonders seit der cluniazensi-
schen Reform, Wort und Bild ein45.

Georg Schreiber betonte: «Das Kirchenrecht bejahte sich, wenn im
Votivbild gern die pfarrliche Zugehörigkeit des Votanten herausgestellt

wird, oder wenn Wallfahrtsbenefizien errichtet werden. Die
Pfarrei heischte zudem gegenüber der nichtparochialen Kultstätte
eifernd ihr Recht. Drängten doch die Wunderwerke auf eine Vergrös-
serung der Wallfahrtskirche im schweizerischen Hergiswald. Im Jahre
1620 wurde, aus Ursache der daselbst sich erzeigenden und zutragenden

Wunderzeicherij eine grössere Kapelle mit 3 Altären erbaut. So

trat die vom Mirakel unterstützte Kapelle häufig genug in Spannung
zur ecclesia matrix, was auf deutschem Boden besondere
Rechtsstreitigkeiten im 17. und 18. Jahrhundert ausweisen. Doch selbst in
diesen Zwistigkeiten regte sich das ekstatische Lebensgefühl des

Barock. Dazu beschäftigten sich die Visitationsprotokolle mit neu
auftauchenden Mirakeln. Zudem fand sich der rechtsbedeutsame Ablass
ein»46.

42 E. Wohlhaupter, Wallfahrt und Recht: Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und
Leben (Düsseldorf 1934) 2i7ff.

43 Kriss-Rettenbeck, Das Votivbild (wie Anm. 15) 891T.; L. Schmidt, Das deutsche

Votivbild: Volkskunde als Geisteswissenschaft, Handbuch der Geisteswissenschaften

(Wien 1948) 109; neuestens N. C. Kogler, Votivbilder aus dem östlichen Nordtirol
(Schlern-Schriften 242, Innsbruck 1966) ioff.; Grundsätzliches für die Schweiz bei

W. Tobler, Votivbilder der Innerschweiz: Werk 1965, 151ft7.

44 Vgl. z.B. Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 1) Abb. 135-153-
45 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) 51.
46 G. Schreiber, Deutsche Mirakelbücher: Forschungen zur Volkskunde 31/32 (Düsseldorf

1938) 12.



78 Louis Carlen

Im Mirakelbuch fand das Mirakel seinen schriftlichenNiederschlag47.
Manchmal betraf das Mirakel einen Tatbestand des Rechtslebens, den

es löste oder zur Zufriedenheit des Bittenden erledigte. Nicht selten
wurde so ein Prozess beigelegt: Durch Anrufung des Gnadenbildes
Mariahilf in Wien wurde 1751 ein Prozess gewonnen48. Nach den
Einsiedler Mirakelbüchern dankte 1670 Philipp de la Boissierre aus Vercel
in der Freigrafschaft, dass ein Rechtshandel, der bereits sieben Jahre
gedauert hatte, nach einerWallfahrt nach Einsiedeln glücklich endigte ;

aus Augsburg wurde 1786 bezeugt, dass Anton Bannmeister, einer
der Vorgesetzten der Weberzunft, bei einem gegen ihn erhobenen
Prozess, der beinahe ein Jahr dauerte, an Leib und Seele unbeschädigt

blieb, da sein Bruder eine Votivtafel nach Einsiedeln gebracht
hatte; 1648 und 1713 erlangten des Mordes Verdächtigte durch die
Hilfe der Muttergottes von Einsiedeln einen Freispruch; ebenso wurden

verschiedentlich solche, die unschuldig der Freiheit beraubt worden

waren, befreit49.
Es gibt Opfergaben, die auf einer Weihform beruhen, nach der sich

der Gläubige freiwillig in die Leibeigenschaft oder Zinspflichtigkeit
eines Heiligen begibt. Das ist, wenigstens zum Teil, der Fall beim
Haaropfer, das in Altertum und Neuzeit verbreitet ist50. Im bildhaften
Brauchtum äussert sich die Vorstellung von der Leibeignung im
Darbringen und im Tragen von Ringen aus Eisen, Wachs oder Holz um
den Leib oder um den Hals (auch zur Busse). Vorbild dürften hier die

Ringe sein, die den Sklaven um Hals und Beine geschmiedet wurden,
um Besitzrecht und Stand des Trägers zu bezeichnen, ein Sinn, der im
Spätmittelalter nicht mehr erkannt wurde, wie kirchliche Verbote
andeuten51.

Der Rechtsbrauch, die Höhe von Beträgen im Körpergewicht oder
sonstigen Körpermassen zu bestimmen, findet sich im kirchlichen
Brauchtum. Aufder Waage des hl. Kyriax im rheinländischen Oberrate
oder auf der Waage von Sant Cornelius zu Ninove wiegt man Kranke,

47 Vgl. die Literatur bei A. Dörrer im Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1962)
Sp.435.

48 E. Friess/G. Gugitz, Die Mirakelbücher von Mariahilf in Wien (1689-1749):
Forschungen zur Volkskunde 31/32 (1938) 167.

49 R. Henggeler, Die Einsiedler Mirakelbücher: Geschichtsfreund 97 (1943) 273;
98 (1945) 148, 150, 152-155.

60 G. Trathnigg, Das germanische Haaropfer und sein Fortleben: Germania io (1938)
397ff.; J. Henninger, Zur Frage des Haaropfers bei den Semiten (Wien 1956); Andrée
(wie Anm. 17) i76f.

51 Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen (wie Anm. 1) io6f.; K.S.Kramer, Sankt
Blasius zu leibeigen: Bayer. Jahrbuch für Volkskunde 1954, I4iff.; A. Reinle, Die hl.
Verena von Zurzach (Basel 1948) 56, 59, 60, 98.



Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens 79

um danach das Opfer zu messen52. Ähnlich wie ein Wergeid oder Lösegeld

wird das Opfer entrichtet, indem dem Heiligen Gold, Silber oder
Wachs in der Schwere des kranken Kindes oder des kranken Gliedes

geopfert wird. Allgemein werden Wachskerzen geopfert, die so schwer
oder so lang sind, wie die verlobte Person53. Der Herzog der

Bretagne, Johann V., verlobte sich in der Gefangenschaft zum hl. Ivo mit
dem Versprechen, sein eigenes Gewicht in Silber zu opfern, wenn er
befreit würde54. Es ist nicht unbedingt gesagt, dass diese Opfer aus
dem rechtlichen Bereich in den religiösen drangen und dass hier sog.
Ersatzopfer vorliegen, sondern die rechtliche Parallele kann das

Opfer mitbeeinflusst haben. Das dürfte auch für die Primitial- oder

Bestopfer gelten. Das Besthaupt oder Bestgewand begegnet oft unter
den Abgaben der Hintersassen an den Grundherrn; auch kommt es

als religiös-kirchliches Reichnis der Erben an die Pfarrkirche zum
Seelgerät für den Verstorbenen vor55.

«Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens» ist
nur ein Ausschnitt aus dem grossen Bereich der Beziehungen
zwischen volkstümlichem Glaubensgut und Recht. Eugen Wohlhaupter
schrieb, es «muss, je mehr wir das sakrale Element im alten Recht
wieder verstehen lernen - und hoffnungsvolle Ansätze dazu sind
gegeben -, desto mehr hervortreten, wieviel gegenseitig die Wissenschaft

der Rechtsgeschichte und der religiösen Volkskunde sich zu
sagen haben»56. Die Idee vom göttlichen Ursprung des Rechts, die

Anschauung, dass das Recht von Gott gesetzt und geschützt wird, ist
in den Beziehungen zwischen Recht und Glaubensgut immer wieder
lebendig. Denken wir an die Rechtsschutzsagen, die das Versagen der
irdischen Gerechtigkeit durch eine jenseitige Vergeltung ausgleichen57.
In der Ladung ins Tal Josaphat, der Beschwörung des Gegners vor
Gottes Gericht, tritt sie ebenfalls zu Tage58. Man nimmt das unmittel-

52 Künssberg (wie Anm. 29) 126; R. Andrée (wie Anm. 17) 94f.
63 R. Kriss, Die religiöse Volkskunde Altbayerns, dargestellt an Wallfahrtsbräuchen

(Baden bei Wien 1933) 157.
54 E. Jobbé-Duval, Les idées primitives dans la Bretagne contemporaine 1 (Paris 1920)

171.
55 Wohlhaupter (wie Anm. 36) 240.
66 Wohlhaupter (wie Anm. 36) 242. Zum Verhältnis Religion und Recht auch Müller-

Bergström: Hwb. deutsch. Abergl. 7 (1935/36) Sp. 5 51 ff-
67 H. Fehr, Das Recht in den Sagen der Schweiz (Frauenfeld 1955) 27ft".

58 S. Hardung, Die Vorladung vor Gottes Gericht: Bausteine zur Volkskunde und

Religionswissenschaft 9 (Bühl-Baden 1934) 15 ff-



8o Louis Carlen

bare Einwirken Gottes zur Klärung der Straftaten an, wie Gottesurteil,

Bahrprobe, Zweikampf usw. beweisen. Der Eid und der ihn
umrankende Glaube nimmt eine zentrale Stellung ein. Dann aber ist
die vielfache Verflechtung von Gewohnheitsrechten zu erwähnen, die
sich bei der Berührung von Volk und Kult ergeben, etwa im
Bruderschaftswesen, bei Prozessionen, bei der Übernahme von Ehrenämtern
der Kirchenaufsicht, des Almosensammeins und -gebens usw.59.

K. S. Kramer, Problematik der rechtlichen Volkskunde (wie Anm. 3) 58.


	Rechtliches in Bildern und Zeichen religiösen Volksglaubens

