
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 63 (1967)

Heft: 1/2

Artikel: Les musées en plein air : le choix des pièces caractéristiques

Autor: Stahl, Paul-Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les musées en plein air. Le choix des pièces caractéristiques

Par Paul-Henri Stahl

Les muséographes distinguent souvent les objets selon qu'ils sont
ou non considérés «spécifiques» pour une unité sociale. Cette notion
revient surtout lorsqu'il s'agit de la culture et de la civilisation rustiques.
On choisit les pièces museales selon leur degré plus ou moins grand
de «spécificité», mais ce choix n'est pas clair, car la notion employée
a plusieurs acceptions. La méthode statistique représentative est aussi

obligée de choisir, mais ses critères sont clairs et généralement
approuvés; quelques centaines ou miliers d'unités sont considérées

comme représentatives pour un ensemble beaucoup plus important.
Mais cette méthode qui est utile lorsqu'on a à faire à un grand nombre
de cas, perd sa validité lorsqu'il s'agit de former un musée, car
personne ne peut rassembler un nombre d'objets suffisamment grand pour
éviter les probabilités d'erreur.

On est souvent obligé de choisir pour un musée en plein air une
seule ferme dans toute une région. Quelle est, parmi les fermes locales,
celle vraiment caractéristique (ou spécifique) Habituellement on s'arrête

devant les pièces les plus anciennes, considérées authentiquement
locales. La liaison directe supposée entre un groupe ethnique et sa

civilisation, telle qu'elle était couramment employée dans les explications

de la sociologie ou de l'ethnographie au XIXe siècle, nous fait
croire que chaque peuple a une civilisation originale, qui correspond
à ses caractères ethniques. Les peuples germaniques par exemple,
habitent des maisons qui leur sont propres en exclusivité; les peuples
latins ou slaves, ont chacun d'autres habitations, suivant leur caractère

ethnique. Les formes les plus pures peuvent être retrouvées parmi
les plus anciennes.

La civilisation paysanne comprend souvent des survivances
archaïques, que l'histoire semble avoir oubliées. Mais la même civilisation

comprend des éléments adoptés à diverses époques et qui parfois
peuvent être retrouvés chez les voisins; ceux-ci doivent être exclus
de l'ensemble ethnique d'un peuple si on accepte les premisses
exposées plus haut. Et ils peuvent être exclus d'autant plus facilement
qu'ils sont plus neufs. N'étant pas caractéristiques pour une seule

ethnie, ils ne doivent pas trouver de place dans les musées.

La liaison directe entre la vie d'un peuple et son ethnie, sa race
biologique ou son milieu géographique, suppositions communes pour
la science du XIXe siècle, sont progressivement modifiées jusqu'à être
totalement abandonnées. D'autres explications, dans lesquelles le rôle



6 Paul-Henri Stahl

de la vie sociale et de l'histoire sont de plus en plus grands, nous
amènent à orienter différemment l'activité des musées. Les arguments
qui soutiennent ce point de vue sont décisifs.

Chaque peuple a une longue évolution; la connaissance de son
histoire nous fait voir que, ce qui nous paraît aujourd'hui extrêmement
vieux et authentique, lié directement au caractère ethnique, ne représente

en réalité qu'un moment historique. Nous le voyons apparaître
à une certaine époque et se développer; jadis il était lui aussi nouveau
et, si notre recherche avait été effectuée au moment de son apparition,
nous l'aurions éliminé de même que nous éliminons aujourd'hui ce

qui nous semble trop nouveau.
L'histoire connaît de larges courants de culture et de civilisation.

La préhistoire elle-même a vu la circulation lointaine de certains

produits: haches de pierre, colliers d'ambre ou de coquillages, etc.

Lorsque les Celtes traversent l'Europe, leur route reste marquée par
l'influence que leur mode de vie laisse chez les peuples avec lesquels ils
sont entrés en contact. De même, l'empire romain répand chez les

peuples conquis ou chez ses voisins, les éléments de sa vie. Le style
gothique ou les courants de la Renaissance par exemple, traversent les

pays européens et sont adoptés par divers peuples, sans aucun rapport
à leur origine ethnique.

Nous nous trouvons aujourd'hui dans la situation (inexplicable pour
qui voudrait garder l'ancienne explication du purisme ethnique) de

constater l'existence d'un grand nombre d'aspects communs dans la
culture et la civilisation des peuples. On ne pourrait contester l'existence

de particularités, de phénomènes caractérisant un seul groupe
humain, mais ils coexistent toujours avec des aspects communs.
L'importance de ces derniers est parfois si grande, qu'elle dépasse largement
celle des «unicats», souvent presqu'impossible à trouver. Nous
observons habituellement le long des frontières entre deux peuples d'origine

et de langue différentes, la naissance et la formation de bien des

aspects de vie communs, qui les distinguent chacun du reste de leur

groupe national. Parfois, on arrive à distinguer deux groupes par la

fréquence avec laquelle un élément commun apparaît chez chacun.
Ce cas aussi contredit la liaison directe avec le caractère ethnique, et la
vie sociale doit être incluse dans notre raisonnement.

Quelques exemples rendront plus claires ces affirmations. Un
exemple des plus intéressants, par son extension territoriale, c'est l'art
baroque, qui met son empreinte sur la vie paysanne. Parti de l'ouest
européen, il arrive dans l'est, pour conquérir au XVIIIe et au XIXe
siècles surtout les constructions des villages, après avoir conquis les



Les musées en plein air. Le choix des pièces caractéristiques 7

villes de l'ancien empire autrichien. Cette conquête suit une série

d'étapes en rapport avec les possibilités matérielles des habitants; les

plus riches adoptent les premiers la nouvelle mode. On note également
cette différence marquée par la richesse, entre les villages ou les

régions. L'évolution est concluante car elle met en évidence de façon
concrète la manière dont un grand courant d'art se répand dans les

villages.
La première constatation, surprenante, est la manière brusque avec

laquelle la région, où le baroque arrive à dominer, se différencie des

régions voisines. Si l'histoire ne nous avait pas dit quelles étaient les

frontières orientales et méridionales de l'ancien empire autrichien,
nous pourrions les reconstituer d'après l'aspect extérieur de l'architecture

paysanne exécutée surtout au XIXe siècle. Elles sont tellement
bien marquées qu'on les reconnaît même dans le territoire occupé par
le même peuple. Si cette mode arrive à couvrir le territoire de la

Hongrie et de la Tchécoslovaquie, entièrement comprises dans l'empire

des Habsbourgs, en Serbie, la partie du nord (Voïvodina) se

distingue nettement de la partie du sud. Tout en gardant leur langue,
leurs costumes, leurs coutumes, les paysans serbes de la Voïvodina
emploient largement les éléments de l'art baroque pour leurs maisons

et leurs attenances mêmes. En Roumanie, où les paysans ont gardé
tout au long de l'histoire les traits essentiels d'une culture populaire
unitaire, les éléments de l'art baroque s'arrêtent (dans leurs formes
de masse) aux Carpathes. En Pologne, le sud du pays jusqu'aux environs

de Krakowie utilisait fréquemment l'art baroque. Partout, ces

éléments marquent surtout l'extérieur; le toit traditionnel aux quatre
pentes est remplacé; le décor caractéristique nouveau borde les

fenêtres, les portes et les frontons.
Cette distinction entre les régions voisines habitées par un seul

peuple, ne va pas sans exceptions. Ainsi, de rares éléments baroques,
dépassent les frontières de l'ancien empire autrichien. Us pénètrent
dans la Yougoslavie méridionale, en Bulgarie, dans les villes
roumaines du sud et de l'est des Carpathes et dans l'Ucraïne. Le territoire
même de l'empire autrichien n'était pas également dominé par l'art
baroque. Le voisinage des grandes villes (surtout de celles habitées

par une population d'origine allemande) et le caractère plus ou moins
fermé de l'économie locale, ont joué un rôle essentiel dans l'apparition
de ces différences. Les principales régions qui résistent aux éléments

baroques sont celles occupées par les Roumains; nous citons ainsi
d'abord les montagnes Apuseni, la Hunedoara, ou le Maramures.

Une autre constatation qui nous semble importante, est que la mode



8 Paul-Henri Stahl

baroque ne réussit pas à modifier les plan des maisons. Cette situation
s'explique facilement, car le plan d'une maison reflète les possibilités
et les nécessités d'une population. Au XIXe siècle les anciens matériaux

de construction sont abandonnés ; le bois et le chaume sont
remplacés par les briques et les tuiles. La construction d'une nouvelle
maison implique en même temps une nouvelle décoration, surtout
lorsque les anciennes conceptions superstitieuses sur le décor perdent
leur acuité. Mais il était impossible pour un paysan d'imiter le plan
d'un palais ou de la maison d'un riche bourgeois.

L'architecture peut nous offrir beaucoup d'exemples. Les maisons

qui utilisaient une charpente en bois visible à l'extérieur, dominaient
dans les villes et les villages du moyen âge, en Allemagne, dans le sud
de l'Angleterre, le nord de la France, en Suisse, dans une partie de la

Belgique et en Hollande; elles montent ensuite vers la péninsule scandinave

et avancent vers l'est, le long de la mer Baltique. - La «koula»,
habitation fortifiée, est connue par les peuples du Caucase, par l'Iran,
la Turquie et par les peuples balcaniques. Elle arrive jusqu'en
Roumanie, où elle est arrêtée par les Carpathes. Chacun des peuples de ces

régions la considère comme habituelle et caractéristique pour son
architecture nationale. - La maison appelée «orientale», dont l'étage
surplombe le rez-de-chaussée, était construite principalement en bois ;

l'intérieur est entièrement formé en bois. Parfois une pièce de l'étage
est réservée aux heures de repos; elle peut être fermée ou non, selon

que les habitants sont ou ne sont pas musulmans. La maison orientale
existe dans toute la péninsule balcanique, et ses formes sont encore
vivantes. En Roumanie elle disparaît au XIXe siècle. On la retrouve
en Asie Mineure, en Syrie, au Liban, en Egypte même. Liée aux
constructions de l'ancien empire byzantin et caractérisant en même temps
les villes et les villages, elle se répand largement grâce à l'existence de

l'empire turc, et donne naissance à une architecture commune à

plusieurs peuples.
On pourrait ajouter d'autre exemples encore, mais ils ne feront

qu'affermir notre point de vue sur l'importance des éléments communs,
même si des différences plus ou moins marquées subsistent dans des

cadres territoriaux si larges.
Le domaine des tissus rustiques n'est pas moins intéressant; nous

choisirons un seul exemple, celui des «kilims». Les «kilims» (qui au
contraire des tapis à nœuds sont tissés sur des métiers horizontaux)
sont largement connus. Us suivent une évolution claire, qui les mène
des formes simples aux complexes. La forme la plus ancienne est étroite
et correspond aux dimensions du métier à tisser; elle est constituée



Les musées en plein air. Le choix des pièces caractéristiques 9

de bandes parallèles, de dimensions et de couleurs alternantes. C'est
le principe de confection des plus anciens tissus, partout dans le

monde, en Europe comme en Afrique, en Asie ou en Amérique. Les

motifs géométriques qui sont posés plus tard sur les bandes colorées

arrivent à couvrir intégralement la surface des kilims. Parfois le tissu
est partagé en plusieurs surfaces carrées, chacune abritant un motif
décoratif. Une nouvelle étape de cette évolution est celle où la bordure
est marquée par une décoration spéciale. Toutes les phases décrites se

retrouvent chez bien des peuples et dans divers continents; on aurait
du mal à distinguer les kilims des peuples balcaniques, des tissus

norvégiens, centre-africains ou même mexicains. Lorsque les Turcs
réussirent à détruire l'empire byzantin et à occuper la péninsule
balcanique, ils occupèrent en même temps l'Asie Mineure, et successivement

divers autres territoires de l'Asie et de l'Afrique. Favorisés par
ces circonstances, les kilims orientaux arrivent en Europe. Dans les

ateliers des villes ou dans les maisons paysannes, on produit des

kilims qui, bordés par une bande distinctement décorée, ont le centre
couvert de personnages humains, de plantes et d'animaux exotiques,
tigres, lions, perroquets, paons, qui deviennent dans les maisons et
dans l'esprit des paysans balcaniques des chiens, des chats, des oiseaux
d'une espèce inconnue. A nouveau, un grand territoire, abrite une

production qui ne tient pas compte des frontières ethniques.
Dans cette situation, est-ce qu'un spécialiste aurait le droit d'ignorer

un objet ou un monument parce qu'il existe aussi chez d'autres peuples
et qu'il n'est pas strictement local Pourrait-on logiquement affirmer

qu'un pareil phénomène appartient seulement au peuple qui le premier
l'a utilisé Pourrait-on faire abstraction du poids social qu'un phénomène

a dans une société, de sa fréquence et de la manière dont-il s'est

intégré dans l'ensemble de sa vie Devrait-on se limiter au choix d'une
série de faits isolés seulement parce que le reste des faits n'est pas

original
Notre réponse coïncide avec la réponse que les muséographes ont

souvent donnée; on considère comme caractéristique pour un groupe
humain (tribu, ensemble de tribus, peuple, etc.) tout ce qui socialement

est intégré dans sa vie.
Les musées et la recherche scientifique doivent aborder le domaine

des faits dans sa totalité, comprenant à la fois les originalités et les

aspects communs. Le problème de l'origine d'un phénomène est

important, mais on doit résoudre en même temps d'autres questions;
pourquoi un phénomène est-il adopté, à quelle époque et surtout à

quelles nécessités répond-il pour qu'il ait été choisi et utilisé de



io Paul-Henri Stahl

manière stable. La culture ou la civilisation d'un peuple ne sont jamais
finies, elles se forment continuellement et représentent à chaque
moment le summum de tous, les éléments accumulés jusqu'alors. La
notion d' «ethnique» change de contenu, elle devient une notion sociale

qui a une évolution historique.


	Les musées en plein air : le choix des pièces caractéristiques

